CIENCIA Y
ESPIRITUALIDAD

LEANDRO SEQUEIROS SAN ROMAN




Cienciay
espiritualidad

Leandro Sequeiros
Bubok, Malaga, 2022




Ciencia y espiritualidad

Leandro Sequeiros

Bubok, Malaga, 2022

Registro de Propiedad intelectual en proceso



PRESENTACION:
Los cientificos y Dios

LEANDRO SEQUEIROS
Isequeiros@jesuitas.es

“Probablemente, Dios no existe.
Disfruta de la vida”, hemos leido en los
autobuses de muchas ciudades.

Esta campana ha estado impulsada
inicialmente por la Asociacion Humanista
Britanica y después importada a Espafna por
la Unidbn de Ateos y Librepensadores de
Espana. El lema: “Probablemente Dios no
existe. Disfruta de la vida”, fue concebido
como una respuesta a la provocacion del


mailto:lsequeiros@jesuitas.es

fundamentalismo religioso y ha generado
rios de tinta en la prensa’.

En estos primeros anos del siglo XXI,
parece que renacen los enfrentamientos
entre la Ciencia y la Religion, entre los
cientificos y Dios. Y no solo a través de
publicaciones especializadas, sino también a
través de medios de comunicacion mas
directos. Como muestra, la campana de
promocion del ateismo en los autobuses
urbanos primero en Londres y luego en otras
ciudades europeas y espanolas.

Esta campana ha sido financiada y
apoyada con gran derroche de medios por el
bidlogo evolucionista britanico y ateo
militante Richard Dawkins (tiene 2.780.000
entradas en /internet y una pagina web muy
bien montada: http://richarddawkins.net/).
Al menos ha logrado reabrir dentro del
campo del encuentro entre Ciencia y
Religion el debate sobre una cuestion que

! Ver, por ejemplo, /dealde Granada, 1 de febrero de
2009, con sus respuestas y contrarrespuestas en dias
sucesivos
[http://www.ideal.es/granada/prensa/20090125/opi
nion/autobus-llamado-incoherencia-20090125.htmi;
http://www.ideal.es/granada/20090126/opinion/dio
s-hombres-ciencia-20090126.html; £/ Pais, 3 de
febrero de 2009, pag. 21; £/ Mundo, 4 de febrero de
2009, pag. 17.


http://richarddawkins.net/
http://www.ideal.es/granada/prensa/20090125/opinion/autobus-llamado-incoherencia-20090125.html
http://www.ideal.es/granada/prensa/20090125/opinion/autobus-llamado-incoherencia-20090125.html
http://www.ideal.es/granada/20090126/opinion/dios-hombres-ciencia-20090126.html
http://www.ideal.es/granada/20090126/opinion/dios-hombres-ciencia-20090126.html

nunca en la historia del pensamiento
humano ha dejado de ser vital: ;existe Dios?
équé pruebas se pueden aducir a favor de su
existencia? ;Qué argumentos existen en
contra?
La historia de las ciencias muestra que desde
la época griega hubo debates sobre Dios. La
fractura entre los cientificos y Dios habia
comenzado a abrirse en el XVII, el siglo de la
ciencia. El 22 de junio de 1633, el filésofo
natural Galileo Galilei, fue sometido por Ila
Inquisicion al segundo proceso por el que
fue obligado a abjurar de sus ideas sobre el
Universo por ser contrarias a las de la
Sagrada Escritura. El llamado "caso Galileo”
es uno de los mas conocidos y dio lugar a la
obra Galileo Galilei de Bertold Brech y luego
a la pelicula Galileo de Liliana Cavani.
Siempre se ha esgrimido como uno de
los casos de enfrentamiento y de
incomprension entre la Ciencia y la Religion.
Pero no es el unico caso. Quién no recuerda
el caso de Charles Darwin en la segunda
mitad del siglo XIX o el del paleontdlogo
Pierre Teilhard de Chardin en los anos 40-50
del siglo XX.



La categdrica fractura —que nunca
habia dejado agrandarse— pudo ser
certificada desde la generalizacion del
empleo del término "scientist’ (cientifico) en
el sentido acunado por William \Xhewell en
el Prefacio a The Philosophy of the Inductive
Sciences de 1840. Desde entonces, Ia
venerable figura del filésofo natural —
Newton, Lavoisier o Lyell habian sido
fildsofos naturales— desaparece para dar
paso a los cientificos como grupo social bien
distinto del de los filésofos.

Por otra parte, en otono de 2008 se
han cumplido 60 anos del famoso debate
transmitido por la BBC entre el jesuita
Frederick C. Copleston y el matematico y
filbsofo anticristiano confeso, Bertrand
Russell?. El auge del positivismo Iégico en los
inicios del siglo XX propiciéo un conflicto que
parecia insalvable entre Ciencia y Religion3.

2 Acaba de reeditarse en Bertrand Russell, Por qué
no soy cristiano. Edhasa, Barcelona, 2008, 253-292.
Otra traduccion puede encontrarse en:
http://www.tendencias2 1.net/Recuperada-la-
discusion-Russell-Copleston-sobre-la-existencia-de-
Dios_a2925.htmli

3 En este trabajo hemos elegido la expresion Ciencia
y refigion (y no Ciencia y Teologia) para expresar las
relaciones entre dos imaginarios sociales, tal como se
aprobé en la asociacion International Society of



Pero en los ultimos anos del siglo XX,
daba Ila impresion de que se habia
distendido la tension. Por una parte, el
positivismo légico dejaba espacio a otras
epistemologias, y por otra, los cientificos era
menos dogmaticos en sus afirmaciones
sobre las posibilidades de acceder a la
verdad sobre la naturaleza mediante el
método cientifico. Incluso en muchos casos,
tendian una mano hacia otras fuentes de
acceso al conocimiento del mundo Yy
prestaban atencion a la filosofia y a las
religiones. La palabra “dialogo” e
“interdisciplinariedad” parecian talismanes
anunciadores de una nueva era de
entendimiento.

Los ultimos anos del pontificado de
Juan Pablo Il, si bien acentuaron el
conservadurismo moral, fueron anos
fecundos para el dialogo con los cientificos.
Juan Pablo Il impulsé a través de Ia
Academia de Ciencias Vaticana el dialogo
entre ciencia y religion. En un texto de Juan
Pablo Il de 1987, con ocasion del centenario
de la publicacion en 1687 de los Principia
Matemathica Philosophiae Naturalis del gran

Science and Religion constituida en Granada el 23 de
agosto de 2002.



fisico y tedlogo heterodoxo, Isaac Newton
(1687), leemos: ‘la ciencia puede purificar a
la religion del error y de la supersticion; la
religion puede purificar a la ciencia de
idolatria y falsos absolutos. Cada una puede
atraer a la otra hacia un mundo mds amplio,
en el que ambas puedan florecer™.

La publicacién en castellano (en 2007)
del libro del polémico y beligerante biélogo
antirreligioso britanico Richard Dawkins, "El
espejismo de Dios”, ha abierto nuevas
heridas. En él sugiere que, desde un punto
de vista cientifico, la probabilidad de que
Dios exista es menor del 5%. Y por ello, los
que dicen creer se estan enganando. Incluso
se ha dicho que no fue Dios quien creé al
hombre, sino el hombre quien ha creado a
Dios. Y Nietzsche pudo gritar: "Dio ha
muerto”.

En los ultimos anos del siglo XIX,
John William Draper (1811-1882) [autor de
la famosa History of the Conflict Between

4 Estas ideas estan contenidas en la carta de Juan
Pablo Il al padre Coyne, director del Observatorio
Vaticano en 1988, tras el Congreso sobre el
centenario de Newton. Se puede ver en:
http://www.upcomillas.es/webcorporativo/Centros/c
atedras/ctr/JuanPabloll/Default.asp


http://www.filosofia.org/ave/001/a029.htm
http://www.gutenberg.org/etext/1185

Religion and Science. New York: D.
Appleton, 1874] y Andrew Dickson White
(1832-1918) [autor de A History of the
Warfare of Science with Theology in
Christendom, 2 vols. (1896)] defendieron la
tesis del conflicto irresoluble entre la ciencia
y la religion, entre el pensamiento racional
sobre el mundo natural y el pensamiento
teolégico de las religiones.

En una busqueda en Internet se han
encontrado 775.000 entradas cruzando
“cientificos” y “Dios”en castellano y so6lo
550.000 para estas palabras en inglés. Lo
cual indica un gran interés del tema en los
paises de influencia hispana.

La revista de Difusion de Ia
Investigacion de la Universidad de Valencia,
Meétode®, ha publicado en su Anuario-2008
diversas aportaciones a los aparentes
conflictos entre las ciencias y las religiones.
Por lo general, los enfrentamientos han

5 Meétode. Revista de difusion cientifica. Universidad
de Valencia, Anuario, 2008. Monografico “La mirada
de la ciencia” con un amplio capitulo (“La Especie
Mistica”) dedicado a las relaciones entre las ciencias y
las religiones (paginas 103-150). Ha sido coordinado
por el profesor Francisco Pelayo, Cientifico titular del
Consejo Superior de Investigaciones Cientificas,
Madrid.


http://www.gutenberg.org/etext/1185
http://www.britannica.com/EBchecked/topic/642012/Andrew-Dickson-White
http://scholar.google.es/scholar?hl=es&q=author:%22White%22+intitle:%22A+History+of+the+Warfare+of+Science+with+Theology+in+...%22+&um=1&ie=UTF-8&oi=scholarr
http://scholar.google.es/scholar?hl=es&q=author:%22White%22+intitle:%22A+History+of+the+Warfare+of+Science+with+Theology+in+...%22+&um=1&ie=UTF-8&oi=scholarr
http://scholar.google.es/scholar?hl=es&q=author:%22White%22+intitle:%22A+History+of+the+Warfare+of+Science+with+Theology+in+...%22+&um=1&ie=UTF-8&oi=scholarr
http://www.uv.es/~webuv
http://www.universia.es/html_estatico/portada/actualidad/noticia_actualidad/param/noticia/jfbag.html
http://elguanche.net/Ficheros/cienciayreligionjja.htm
http://elguanche.net/Ficheros/cienciayreligionjja.htm
http://dialnet.unirioja.es/servlet/extaut?codigo=60664
http://www.csic.es/index.do

girado histéricamente alrededor de cuatro
grandes problemas: el origen del universo, el
origen y la historia del planeta Tierra, el
origen y evolucion de los seres vivos, y la
emergencia y evolucion de la condicion
humanas.

Sin embargo, en Ila antigledad,
muchos de los grandes cientificos
(Copérnico, Galileo, Newton.. ) eran hombre
religiosos y creyentes en Dios. ;Cuales son
hoy las relaciones de los cientificos con Dios?
éSe puede ser cientifico y ser creyente?
éCuales son los limites de la ciencia? ;jCuales
son los limites de las creencias?

El bicentenario del nacimiento en
1809 del controvertido naturalista britanico
Charles Darwin, y la celebracion de los 150
anos de la publicacion de su obra E/ Origen
de las Especies por la Seleccion Natural ha
hecho renacer en el mundo el interés por las
relaciones entre los cientificos y Dios, entre
el conocimiento racional del mundo basado

6 Sequeiros, L., La especie mistica abierta al enigma
final. Tendencias21. Diciembre 2008.
http://www.tendencias2 1.net/La-especie-mistica,-
abierta-al-enigma-final_a2829.html

10



en la observacion y la experimentacion, y la
legitimidad social y racional de otros objetos
de conocimiento asentados sobre
convicciones religiosas no verificables.
Conocimientos que se postulan como
convicciones razonables pero no racionales.
No contradicen Ila capacidad racional
humana y las construcciones racionales del
mundo, pero no se deducen mecanicamente
de ellas. Hay un salto: el salto de la fe.

En esta primera década del siglo XXI,
el debate entre los cientificos y Dios se
recrudece. Si hace 30 anos, el llamado
creacionismo cientifico parecia dominar en
este panorama intentando demostrar que la
Creacion era un dato cientifico, en el siglo
XXI ha surgido el llamado diserio inteligente
(/D) como supuesta alternativa al
evolucionismo materialista’.

Para los profesores Johnson, Behe y
Dembski, defensores a ultranza de Ia
necesidad cientifica de un Diserhador de la
“complejidad irreductible” del universo, la
mayor parte de la comunidad cientifica
apuesta por una interpretacion no religiosa

7 Sequeiros, L., La marea del creacionismo cientifico
llega a Espana. Razon y Fe. Madrid, 1320 (2008),
octubre, 209-218

11


http://www.antesdelfin.com/favicon.ico
http://www.actionbioscience.org/esp/evolucion/nhmag.html
http://www.ferratermora.org/favicon.ico

de los procesos naturales. Dios queda, en
frase de Dawkins, cada vez mas arrinconado
en el campo de las ciencias. Y un Dios
innecesario es un no-Dios.
éCual es el problema? jqué preguntas
se hace la gente? ;Se puede ser cientifico y
creer en Dios? Es la creencia en Dios
irracional?8. Con frecuencia, determinados
comentarios aparecidos en Ila prensa
parecen querer mostrar que los creyentes
son personas estupidas embaucados por
charlatanes que pretenden sacar tajada.. ;Es
eso asi?
Trataré cuatro puntos en esta
conferencia:
1. En el pasado, grandes cientificos
fueron creyentes.
2. Las creencias religiosas de los
cientificos modernos
3. Estudio especial de dos tres casos: el
de un cientifico ateo (Richard
Dawkins), el de un cientifico agnostico
(Charles Darwin) y el de un cientifico
creyente (Francis Collins)

8 F. PELAYO, coord., La especie Mistica. Anuario 2008
METHODE, 102-139.

12



4. Antonio Fernandez-Ranada,
catedratico de Fisica de la Universidad
Complutense de Madrid)

5. Propuestas de solucion: el dialogo en
la frontera entre los cientificos y Dios.

VVayamos ahora a los puntos:

1. En el pasado, grandes cientificos

fueron creyentes®.

En el pasado muchos cientificos creian
que Dios existe y que es responsable de lo
que vemos en la naturaleza. Esta es una
muestra pequena de cientificos que
colaboraron en el desarrollo de la ciencia
moderna mientras creian en Dios.

1. Nicolas Copérnico (1473-1543)
Copérnico era el astronomo polaco
que puso el primer sistema de
planetas basado matematicamente
que giran alrededor del sol. Su libro
De Revolutionibus Orbium Coelestium

9

http://www.godandscience.org/apologetics/sciencef

aith-es.html

13


http://www.godandscience.org/apologetics/sciencefaith-es.html
http://www.godandscience.org/apologetics/sciencefaith-es.html

de 1543 es basico para entender la
llamada “revolucién copernicana”

Sir Francis Bacon (1561-1627)

Bacon era un filésofo que es conocido
por establecer el método cientifico de
investigacion sobre la base de la
experimentacion y el razonamiento
inductivos. Instauratio magna. 1620.
Pars Secunda Operis, quae dicitur
Novum Organum, sive Indicia Vera de
interpretatione naturae.

Aunque su trabajo estaba
basado en Ia experimentacion y el
razonamiento, rechazé el ateismo
como que era el resultado de Ia
insuficiente  profundidad de |Ia
filosofia, diciendo, "Es cierto que una
filosofia ligera inclina a la mente del
hombre al ateismo, pero Ia
profundidad en la filosofia conduce
las mentes de los hombres a Ia
religion; pues mientras la mente del
hombre busca segundas causas
dispersadas, puede algunas veces
descansar en ellas, y no ir mas lejos;
pero cuando contempla la cadena de
ellas confederadas, y acopladas juntas,

14



debe necesitar volar a la Providencia y
Deidad".

3. Johannes Kepler (1571-1630)

Kepler era un matematico brillante y
astronomo. Hizo un trabajo temprano
sobre la luz, y establecié las leyes del
movimiento planetario sobre el sol.
También llego a estar cerca de llegar al
concepto Newtoniano de la gravedad
universal - incluso antes de que Newton
naciera! Su introduccion de la idea de la
fuerza en la astronomia cambi6é de
manera radical en una direccion
moderna. Kepler era un Luterano
sumamente sincero y piadoso, cuyas
obras sobre astronomia contienen
escritos sobre como el espacio y los
cuerpos celestes representan la Trinidad.

4. Galileo Galilei (1564-1642)
Galileo es recordado a menudo para su

conflicto con la Iglesia Catélica Romana. Su
trabajo polémico sobre el sistema solar fue
divulgado en 1633. No tenia ninguna
prueba de un sistema centrado por el sol (los
descubrimientos del telescopio de Galileo en
1609 no demostraron una tierra movil) y su

15



sola "Prueba” sobre la base de las mareas era
invalida.

René Descartes (1596-1650)

Descartes era un matematico francés,
cientifico y filésofo que ha sido llamado el
padre de la filosofia moderna. Sus estudios
de la escuela lo hicieron insatisfecho con la
filosofia previa: tenia una fe religiosa
profunda como un Catdlico Romano, que
conservé hasta su ultimo dia, al mismo
tiempo que un deseo decidido y apasionado
de descubrir la verdad. René Descartes y
Francisco Bacon (1561-1626) son en general
respetados como figuras clave en el
desarrollo de la metodologia cientifica.
Ambos tenian sistemas en los que Dios era
importante, y ambos parecen mas devotos
que el promedio por su era.

5. Isaac Newton (1642-1727)

Tal vez el mas grande cientifico de
todos los tiempos.. En optica, mecanica, y
matematicas, Newton era una figura de
genio indiscutible e innovacion. En toda
su ciencia (incluyendo quimica) el vio las
matematicas y los nhumeros como central.
Lo que es menos conocido es que era

16



fervientemente religioso y vio a los
numeros tan involucrados en el plan de
Dios para la historia a partir de la Biblia.
En Principia dijo, "El sistema mas hermoso
del sol, los planetas, y cometas, podia
solo proceder del consejo y dominio de
un Ser inteligente y poderoso.”

6. Roberto Boyle (1791-1867)

Uno de los fundadores y miembros
tempranos de la Royal Society, Boyle dio
su nhombre a "La ley de Boyle" para los
gases, y también escribid6 una obra
importante sobre quimica. La
Encyclopedia Britannica dice de él: "Por
su voluntad doté de una serie de
conferencias de Boyle, o sermones, que
todavia continuan”, para demostrar la
religion cristiana contra los infieles
conocidos... Como un protestante
devoto, Boyle recibié un interés especial
promoviendo la religiobn cristiana por
todas partes, dando dinero para traducir
y publicar el Nuevo Testamento en
irlandés y turco. Boyle escribié contra los
ateos en su dia (la nocion de que el
ateismo es una invencion moderna es un
mito), y era evidentemente mucho mas

17



fervientemente cristiano que el promedio
en su era.

7. Miguel Faraday (1791-1867)

Miguel Faraday era el hijo de un
herrero que se convirti6 en uno de los
cientificos mas grandes del siglo XIX. Su
trabajo sobre la electricidad y el
magnetismo no solo revoluciono la fisica
sino también resulté en gran parte de
nuestros estilos de vida de hoy, que
dependen de ellos (incluir computadoras
y lineas telefénicas y sitios web). Faraday
era un miembro fervientemente cristiano
originario del presbiterianismo.

8. Gregorio Mendel (1822-1884)

Mendel fue religioso agustino y el
primero en ofrecer los fundamentos
matematicos de la genética, en lo que
llegéd a ser llamado “"Mendelianismo".
Empezé su investigacion en 1856 (tres
anos antes que Darwin publicara su
Origen de las Especies) en el jardin del
monasterio en el que era un monje.

18



9. William Thomson Kelvin (1824-1907)
Kelvin era mas importante entre el
grupo pequeno de cientificos britanicos
que ayudaron a poner los cimientos de la
fisica moderna. Era un Cristiano muy
comprometido, que era indudablemente
mas religioso que el promedio por su era.
Curiosamente, sus colegas fisicos Jorge
Gabriel (1819-1903) y Jaime Clerk
Maxwell (1831-1879) eran también
hombres de profunda dedicacién
cristiana, en una era cuando muchos eran
s6lo de nombre, apaticos, o anticristianos.

10.Max Planck (1858-1947)

Planck hizo muchas contribuciones a
la fisica, pero fue mas conocido por la
teoria cuantica, que revolucioné nuestro
conocimiento de los mundos atémicos y
subatomicos. En su conferencia de 1937
sobre "Religion y Ciencia”, Planck expreso
la opinion de que Dios estaba por todos
lados presente, y sostuvo que ‘La
santidad de la Deidad ininteligible era
expresada por Ila santidad de los
simbolos.”

19



11. Albert Einstein (1879-1955)

Einstein es probablemente el mejor
conocido y el mas reverenciado cientifico
del siglo veinte, y es relacionado con las
revoluciones muy importantes en nuestro
pensar en el tiempo, la gravedad, y la
conversion de la materia en energia (E =
mc?). Aunque nunca llegé a la creencia
en un Dios personal, reconocio Ia
quimera de un universo no creado. La
Encyclopedia Britannica dice de él:
"Firmemente negando el ateismo,
Einstein expresé una creencia en el Dios
de Spinoza que se revela a Si Mismo en la
armonia de lo que existe." El epiteto
famoso sobre el “Principio de
incertidumbre” de Einstein era "Dios no
juega dados” - y para él ésta era una
declaracién legitima sobre un Dios en el
que él creia. Un famoso refran suyo era
que la "Ciencia sin religion esta coja,
religion sin ciencia esta ciega.”

20


http://www.godandscience.org/apologetics/einstein.html
http://www.godandscience.org/apologetics/einstein.html

2.Las creencias religiosas de
los cientificos modernos°

La prestigiosa revista Nature ' publicé en
1998 un articulo donde muestra que los
cientificos dejan de lado a Dios. Un estudio
del socidlogo James H. Leuba encontré en
1914 que el 58% de una muestra de mil
cientificos norteamericanos tenian dudas
sobre la existencia de Dios. Y si se escogian
los 400 mas importantes, dudaban el 70%.

Leuba repitioé esta encuesta de formas
diferentes durante veinte anos y encontré
que el porcentaje habia subido al 67 y 85%
respectivamente. Atribuia estas dudas a “su
superior conocimiento, inteligencia y
experiencia”.

En el anno 1996 se repitié la encuesta
de Leuba y los resultados se publicaron en
Nature. Se observan pocos cambios: en ese

10

http://www.stephenjaygould.org/ctrl/news/file002.h
tml

7 Leading scientists still reject God Nature, Vol. 394,
No. 6691, p. 313 (1998) © Macmillan Publishers Ltd.
http://www.nature.com/nature/journal/v394/n

21


http://www.stephenjaygould.org/ctrl/news/file002.html
http://www.stephenjaygould.org/ctrl/news/file002.html
http://www.nature.com/nature/journal/v394/n

ano el porcentaje de cientificos que
expresan duda es del 60.7% .

El grupo de “grandes” cientificos
estaba integrado por miembros de Ia
Academia Nacional de Ciencias (NAS) y aqui
hay mayor rechazo a la trascendencia. La
increencia en Dios y la inmortalidad era del
65.2% entre los mil mas cualificados, y del
69% entre los 400 mejores.

Entre los fisicos el porcentaje de no
creyentes era 79% y 76.3%. Encontraron
mayor numero de creyentes entre los
matematicos y la mayor increencia entre los
biologos (solo el 5.5% creia en Dios 'y 7.1%
en la inmortalidad).

Desde 1914 hasta 1998, el porcentaje
de no creyentes subio del 52.7 al 72.2%1?

12 References
1. Leuba, J. H. The Belief in God and
Immortality: A Psychological, Anthropological
and Statistical Study (Sherman, French & Co.,
Boston, 1916).
2. Leuba, J. H. Harper's Magazine 169,
291-300 (1934).
3. Larson, E. J. & Witham, L. Nature 386,
435-436 (1997).
4. Highfield, R. The Daily Telegraph 3
April, p. 4 (1997).
National Academy of Sciences Teaching About
Evolution and the Nature of Science (Natl Acad. Press,
\Xashington DC, 1998).

22



Belief in personal God 19214 1933

P I belief 1

ersonal belie 27.7 5

Personal disbelief 52.7 68

D ici 17
oubt or agnosticism 20.9

Belief in human

immortality e
Personal belief 35.2 18
Personal disbelief 254 53
Doubt or agnosticism 43.7 29

Figures are percentages.

1998

7.0

72.2

20.8

1998

7.9

76.7

23.3

Nature © Macmillan Publishers Ltd
1998 Registered No. 785998 England

23



En 1996 la revista Nature senala que
el 61% de los cientificos norteamericanos se
declaraban ateos, o al menos agnésticos,
ante la creencia de un ser superior. En 1998
se repite el estudio entre los cientificos mas
prominentes, aquellos que han sido
aceptados para formar parte de Ia
prestigiosa National Academy of Sciences:
S6lo un 7% cree en Dios frente a un 72% que
se declara ateo.

En el resto de EEUU ocurre Ilo
contrario: sélo un 3% de la poblacion total
afirma no creer en ningun Dios. En la Royal
Society, el 79% se declara ateo frente a un
3% de creyentes. ;Qué es lo que ocurre?

La mayor propensién a la increencia de los
"grandes” cientificos, Leuba la atribuy6 a su
“superior conocimiento, entendimiento y
experiencia’, y los resultados de 1998
confirmarian sus predicciones. Larson y
Witham, a pesar de ser creyentes ellos
mismos -Larson asiste a una iglesia metodista
y Witham declara sentirse confortable con el
Dios definido por Leuba-, no dejan de
reconocer que el resultado de su encuesta es
coherente con otros datos estadisticos, y
citan al historiador Paul K. Conkin (1998):
"Hoy, cuanto mayor es el nivel educativo de

24



los individuos, o mejores sus resultados en
test de inteligencia o de rendimiento, menos
probable es que sean cristianos”. Los datos
de que disponemos en Espana apuntan en el
mismo sentido (Pérez-Agote, Santiago 2005,
pPp- 43 y 82): conforme aumenta el nivel de
estudios, disminuye la creencia en Dios; el
90,4 % de los espanoles sin estudios creen
en Dios, pero sélo el 55,5 % de quienes
tienen estudios superiores. Entre éstos, no
reza nunca el 43,7 %, pero sélo el 15,8 % de
quienes carecen de estudios. Los autores de
este importante estudio del Centro de
Investigaciones Socioldgicas llegan ademas a
esta conclusion:

"La sociedad espanola tiende a crecer en su
nivel medio de estudios y, con ello, a
decrecer en su nivel de religiosidad” (p. 124).

25



Dios sigue dividiendo a los
cientificos

26 09 2006 Por Yaiza Martinez para
tendencias21.net/

La teologia natural esta en boga, se
desprende de un reciente articulo de
Scientific American. San Agustin ya decia
que se puede generar una teologia basada
en la razén y en la experiencia ordinaria,
perspectiva desde la que, en la actualidad,
intentan trabajar los cientificos creyentes,
entre los que se cuentan investigadores tan
famosos como Francis S. Collins, lider del
Proyecto Genoma Humano.

Esto exaspera a los cientificos ateos,
como Richard Dawkins, uno de los mas
fervientes defensores de la inexistencia de
Dios, que senalan que no se puede jugar a
dos bandas: materialismo y teismo no son
compatibles. El primero resulta esencial para
el método cientifico imperante, el segundo
para muchos investigadores que, a pesar de
ser creyentes, en su trabajo en los
laboratorios, siguen la misma metodologia
que sus colegas ateos o agnosticos.

26


http://www.sinanestesia.com/2006/09/26/dios-sigue-dividiendo-a-los-cientificos.html
http://www.sinanestesia.com/2006/09/26/dios-sigue-dividiendo-a-los-cientificos.html

Cuatro titulos recientes, de autores tan
variados como Owen Gingerich, Francis S.
Collins, Richard Dawkins y Carl Sagan,
abordan esta problematica: frente a Ia
compleja composicion del  Universo,
idebemos pensar que todo es obra del azar
o, por el contrario, podemos suponer que
exista un Dios capaz de ordenar, generar,
armonizar y concretar tan compleja
expresion de la materia?

1) Los genes hablan

Collins, que en abril del ano 2003
descifré el coédigo genético del ser humano,
lo tiene claro. En su libro “The Language of
God: A scientist presents evidence for belief”
(“El Lenguaje de Dios: un cientifico presenta
evidencias para la fe”) explica las razones por
las que la fe y la razéon pueden convivir en
paz.
En la introduccibn de su presente obra,
Collins comenta que el genoma humano nos
ha permitido aprender el lenguaje con el que
Dios crea la vida. Su experiencia de
secuenciar el genoma humano se convirtio
para él tanto en una ardua tarea cientifica
como en un incentivo para su fe.

27



El cédigo genético seria para él un “libro de
instrucciones” divinas que, a pesar de su
complejidad y de los efectos de la evolucion,
no puede explicar ciertas caracteristicas
humanas, como el conocimiento de la ley
moral o la busqueda de Dios.

Con estas creencias, Collins es aun asi capaz
de afirmar que el hecho de que haya un
ancestro comun entre humanos y animales
es incontestable, porque el lenguaje se
produjo a partir de una simple mutacion
genética.

iComo casan estas afirmaciones con la fe en
un Dios todopoderoso? Las explicaciones
evolucionistas pueden justificarse no por la
fe, sino por el estudio cientifico. ;Se puede
creer a un tiempo en ambas cosas? ;Puede
asumirse, como premisa fundamental de la
ciencia, el materialismo, y ademas la fe en
Dios? Collins justifica como se puede, y es a
través del hecho de ver la mano de Dios en
la forma de comportamiento de la materia.

2. Fuerzas creativas

En su libro, “God'’s Universe” (el universo de
Dios), el astronomo e historiador de Ila
ciencia de la universidad de Harvard, Owen

28



Gingerich, se pregunta si las fuerzas
creativas que forman el universo son divinas.

Tomando a Johannes Kepler como
guia, Gingerich argumenta que un individuo
puede ser a la vez un cientifico y tener fe en
los designios divinos, y que la investigacion
cientifica puede derivarse del deseo de
conocer como actua Dios sobre la materia.
Segun él, cientificos materialistas y creyentes
abordan los problemas cientificos utilizando
la misma metodologia.

Gingerich  justifica su  hipotesis
senalando que uno puede pensar que
algunas de las vias seguidas por la evolucion
son tan intrincadas y complejas que es
bastante improbable que sean derivadas del
mero azar, por lo que, si no se cree que hay
una accion divina tras sus expresiones, solo
nos queda la opcidn de aferrarnos a la
concepcion de un azar extremadamente
afortunado.

3. Escudrinnando la teologia

En el extremo opuesto se situa Richard
Dawkins, eminente etélogo Dbritanico,
tedrico evolucionista y escritor de ciencia
divulgativa, que en su reciente obra “The
God Delusion” (El espejismo de Dios), habla

29



de la exasperacion que le producen aquellos
colegas cientificos que intentan “jugar a dos
bandas”: buscan en la ciencia la justificacion
de sus convicciones religiosas, mientras
evaden las implicaciones mas dificiles: la
existencia de un primer motor tan
sofisticado como para crear y hacer
funcionar el universo.

Semejante entidad, argumenta,
deberia ser tan extremadamente compleja
que generaria serias cuestiones como su
origen, su comunicacion o donde se halla.
Dawkins se cuestiona las doctrinas religiosas
de la misma manera que lo haria con una
teoria cientifica. Considera que la diseccidon
con una y con otras deberia ser la misma.

4. Devocion por la busqueda

Por ultimo, en el libro “The Varieties of
Scientific Experience: A Personal View of the
Search for God” (Variedades de Ila
experiencia cientifica: una vision personal de
la busqueda de Dios), que en realidad es una
edicion de un conjunto de conferencias del
fallecido y famoso astronomo y divulgador
cientifico Carl Sagan, este cientifico se
pregunta que si Dios creo el universo, ;por
qué dejo tan escasas evidencias? ;jPor qué es

30



Dios tan claro en la Biblia y tan oscuro en el
mundo?

Desde el punto de vista espiritual, Carl
Sagan fue siempre dificil de definir, porque
todo aquello que decia del cosmos parecia
lleno de espiritualidad. Este libro, publicado
diez anos después de su muerte, refleja
algunos de sus pensamientos mas profundos
acerca de las cuestiones primordiales, y
recopila nueve conferencias que el autor dio
sobre teologia natural en la universidad de
Glasgow en 1985 dentro de las llamadas
“Gifford Lectures”.

éQué creia Sagan de la religion y de
Dios? A esa pregunta, el cientifico siempre
contestaba que depende de lo que se
entienda por “Dios”. El libro denota que era
un agnéstico en el sentido de que creia que
sabemos poco, aunque si lo suficiente como
para tener cierta base de espiritualidad. La
obra no argumenta sobre Dios sino sobre la
gente que cree que sabemos todo lo que
necesitamos saber sobre Dios.

Con estas conferencias intentd
explicar como habia llegado a creer en lo
que creia. Segun declaraciones de Ann
Druyan, viuda de Sagan y editora de esta
obra, el cientifico veia la ciencia como una

31



especie de culto ilustrado, y era en realidad
un devoto de la busqueda en si misma, del
ser absolutamente consecuente en Ia
busqueda de la metodologia cientifica y en
el mecanismo del error y de la correccion.

1) Caso primero: el ateismo de
confrontacion

Richard Dawkins: la lucha entre Ciencia y
Religion

Tal vez, el caso mas paradigmatico en
la actualidad esta representado por Richard
Dawkins (nacido en 1941)'3, Este se ha
convertido en un fenémeno mediatico, como
lo fue Carl Sagan en los arnos ochenta del
siglo XX. Su beligerancia antirreligiosa le
hace, con frecuencia, no poder ver Ia
realidad. Pero las reacciones ante sus ideas
han desencadenado toda una serie de
reflexiones entre los cientificos, los fildsofos
y los tedlogos.

Su aportacion fundamental a las
ciencias de Ila vida ha consistido en

13

http://es.wikipedia.org/wiki/Clinton_Richard_Dawkin
s

32



contribuir a interpretar tedricamente el
papel de los genes en la seleccion evolutiva,
procediendo a wuna lectura, digamos,
“genética” del darwinismo tradicional. Estas
ideas pueden seguirse a través de dos libros
de referencia: The Selfish Gene (1976) [E/
gen egoistal y The Extended Phenotype
(1982)[ E/ fenotipo extendido]'*.

Para Dawkins, el mecanismo genético-
evolutivo es interactivo con el medio, ya que
el mismo medio son “genes” (éstos son
respuestas biologicas a las constricciones del
medio). Entre otras cosas introdujo por
primera vez el concepto de “meme” y, por
tanto, lo que hoy se entiende por
“memética”, el estudio de los patrones de
conducta enraizados en Ila informacién
genética. Aparte de sus contribuciones a la
biologia tedrica, Dawkins ha alcanzado
sobre todo notoriedad por su trabajo como
divulgador cientifico del darwinismo vy,
todavia mas, como critico de la religion'>.
Aunque su critica a lo religioso esta
omnipresente, podemos destacar obras

14 http://www.lecturalia.com/libro/12920/el-
fenotipo-extendido

15> E.Font, Dios no existe (P< 0.05). Reflexiones en
torno al libro “El espejismo de Dios” de Richard
Dawkins. Anuario 2008 METHODE, 135-139.

33



divulgativas como £/ relojero ciego,
Escalando el monte improbable, Destejiendo
el arco irisy El capellan del Diablo.

Y en estos ultimos anos su postura se
ha radicalizado. La polémica surgio tras
haber sido publicada ya en espanol (a
comienzos de 2007)'6, un afno después de su
aparicion en inglés (The God Delusion,
2006), la ultima version de la critica a la
religion de Richard Dawkins. Con el titulo £/
espefismo de Dios, Dawkins argumenta que
la probabilidad del ateismo es casi absoluta
desde la objetividad y la evidencia cientifica.
Sugiere que desde un punto de Vvista
cientifico la probabilidad de que Dios exista
es menor del 5%. Y por ello, los que dicen
creer se estan enganando. Incluso, se ha
dicho, que no fue Dios quien cre6 al hombre,
sino el hombre quien ha creado a Dios. Y
Nietzsche pudo gritar: "Dio ha muerto”.

E/ espejismo de Dawkins
Los ecos a las opiniones de Dawkins
han sido clamorosos. El profesor Javier

Monserrat, en un interesante trabajo'’, ha

16 Dawkins, Richard, E/ espejismo de Dios. (Espasa,
Pozuelo de Alarcén, 2007), 450 pag, 24-18 cm

34



sistematizado y situado en su contexto el
ensayo de Dawkins, £/ espejismo de Dios.

Para Dawkins, el teismo apenas tiene
probabilidad de ser cierto. La ingenuidad de
Dawkins es considerable al fundarse en sus
propios analisis para convertirse en tribunal
de apelacion y sentenciar dogmaticamente a
favor del ateismo.

Richard Dawkins, en su ensayo £/
espefismo de Dios, funda su critica de lo
religioso en la consideracion de que el
darwinismo elimina toda racionalidad de la
creencia en Dios. Como declaraba
recientemente a el diario E/ Mundo'?,
“después de Darwin, ha dejado de
sostenerse que un ser superior haya
disenado el mundo”.

Dawkins pretende hacer “ciencia”,
pero sb6lo hace en realidad “filosofia”
mezclada con todo un muestrario de
valoraciones sociales subjetivas y un
anecdotario pintoresco. El conocimiento que
Dawkins tiene de las religiones, y del
cristianismo en particular, parece

17 http://www.tendencias2 1.net/El-espejismo-de-
Dawkins_a1526.html

18 “El mundo que viene: Richard Dawkins”. £/ Mundo,
7 febrero 2009, pag. 18.

35



excesivamente sesgado. Es verdad que
podemos hablar, por tanto, de un
“cristianismo antiguo” cuyos razonamientos
mantienen todavia hoy grupos
conservadores.

Pero, junto a éste, hay hoy un
“cristianismo critico” que esta formado por
pensadores catodlicos, evangeélicos,
anglicanos, etc., que tratan de replantearse
con seriedad el sentido de las creencias
religiosas desde la imagen del universo, de la
vida y del hombre en la ciencia. Pues bien,
Dawkins solo se refiere a ese “cristianismo
antiguo”, e incluso presenta una caricatura
de sus enfoques.

En otras palabras, - como escribe el
profesor Monserrat- ignora completamente
(no expone, no pondera, no discute) los
argumentos de ese “cristianismo critico” al
que deberia referirse si realmente intenta
discutir la religiosidad desde la actualidad.
Aunque cita algunos autores de ese
“cristianismo critico”, de forma mas bien
“retorica” (quiza para que no se diga que no
se citan), la impresion que produce es que
ignora casi enteramente su mundo de
argumentos y reflexiones.

36



Para los autores de ese cristianismo
critico es hoy comun admitir que el universo
es, en ultimo término, un enigma que no ha
sido descifrado todavia de forma final y
segura. No se niega que una respuesta
pueda ser el ateismo. Se respetan sus
argumentos, su honestidad personal vy,
obviamente, su derecho a exponer sus
opiniones e intentar convencer a otros en el
marco del dialogo abierto en una sociedad
libre. ElI ateismo es una opcion libre
racionalmente posible; esto no se discute.

Pero el cristianismo critico piensa que
ese universo enigmatico podria también
entenderse por referencia a la hipotesis de
una Divinidad, fundamento del ser y
creadora. Y para ello presenta sus
argumentos, consciente de que son
“filosofia” y de que deben ser entendidos en
el marco de restricciones de la epistemologia
moderna, popperiana y postpperiana. Lo
que el cristianismo critico pide al ateismo es
tan simple como esto: que el ateismo respete
la valoracion racional libre del teismo (ante
un universo enigmatico) de la misma manera
que el teismo respeta racional y moralmente
al ateismo (y por ende al agnosticismo).

37



Probablemente no existe Dios

El capitulo cuarto de E/ espejismo de
Dios se titula: “Por qué es casi seguro que ho
hay Dios”. El primer argumento que ofrece
Dawkins parte de la biologia. El supuesto de
Dawkins es éste: los teistas consideran que
su “gran argumento” a favor de Dios es la
complejidad del mundo biolégico. Esta
complejidad no se puede explicar sin un
disenador creador. El simil que usa es el
Boeing 747: su enorme complejidad hace
imposible explicarlo al azar y de ahi que el
teista postule un disenador constructor.

Frente a esto, Dawkins expone cémo
el darwinismo ha propuesto una teoria que
explica perfectamente coémo ha podido
surgir la complejidad: un gran numero de
eventos, pequenos cambios, o mutaciones
genéticas, avance y nuevos pequenos pasos.
El monte de la complejidad se sube poco a
poco, de una forma progresiva y plausible.
Por tanto, si la complejidad se explica por el
darwinismo, entonces nho es hecesario
recurrir a Dios. Dios no existe, es una
hipotesis explicativa innecesaria. El mundo
bioldgico esta ahi y se explica por si mismo.

Este argumento se lee con perplejidad
por el teismo critico moderno, ya que éste

38



asume enteramente el darwinismo y la
autonomia funcional del proceso evolutivo.
Dawkins, en cambio, ignorandolo, so6lo
parece pensar en lo que le interesa: crear un
enemigo ficticio (el “Dios-tapa-agujeros”, el
cristianismo  antiguo, el creacionismo
fundamentalista, quiza Behe y Dembski) y
dedicarse a combatirlo. La perplejidad surge
de la seguridad, aplomo y triunfalismo con
que Dawkins es capaz de exponer esta
argumentacion tan ignorante del
cristianismo critico actual.

Darwinismo cosmolégico

Dawkins advierte, evidentemente, que
para “demostrar” que no hay Dios no basta
con la Dbiologia (Dawkins conoce Ilos
argumentos de los defensores del “principio
antrépico”). Hay que fundar la biologia en el
universo, cuya evolucion y propiedades
deben explicarse también de forma natural
sin Dios. Para ello, amplia su pensamiento
hacia un, digamos, darwinismo cosmoldgico.

De la misma manera que hay multitud
de eventos biolégicos, también hay multitud
de planetas e infinitos universos: por azar
estamos dentro del planeta y del universo
que nos ha hecho posibles. Asi, Dawkins se

39



refiere a billones de planetas dentro de
nuestro universo y a “infinitos”
multiuniversos, apoyandose en las ideas de
Martin Rees y el modelo darwiniano de
multiuniversos de Lee Smolin. No menciona,
sin embargo, en todo el libro, la teoria de
cuerdas que le podria haber ayudado en su
intento de hacer verosimiles los
multiuniversos.

La consecuencia es evidente para
Dawkins: también el darwinismo
cosmoloégico hace innecesaria la hipotesis de
Dios, por tanto no hay Dios. Sin embargo,
Dawkins pasa por alto el hecho decisivo de
que la teoria de multiuniversos, y la misma
teoria de cuerdas, son una pura
especulacion tedrica, sin ninguna evidencia
empirica o experimental a su favor.

La idea del universo fundada en los
hechos empiricos es lo que se conoce hoy
como “modelo cosmologico estandar” (MCE)
que describe un universo nacido en un big
bang singular que probablemente acabara
muriendo térmicamente en un lejano futuro
de expansion indefinida (el MCE es admitido
por la casi totalidad de los cientificos, pero es
discutido por minorias que siguen el

40



universo estacionario de Hoyle, los quasars
de Arp, o el universo de plasma).

Ademas, autores relevantes del teismo
critico cristiano, como George Ellis'? y
William Stoeger, defienden la teoria de los
multiuniversos (lo mismo que otros muchos
defienden la teoria de cuerdas). Para ellos,
que Dios hubiera querido crear a través de
los multiuniversos formaria parte del diserio
creador de un cosmos “co-creador” de si
mismo, de un proceso autonomo orientado
al ocultamiento de Dios y a la libertad. Todo
esto también lo ignora Richard Dawkins.

Un nuevo debate entre ateismo y
religiosidad confirma que son
irreconciliables

Dos pensadores, uno ateo y otro
cristiano, se enfrentaron recientemente en
un debate desarrollado en la universidad de
Birmingham-Alabama para discutir la
existencia de Dios. Los protagonistas fueron
Richard Dawkins, autor de El Espejismo de
Dios, y John Lennox, del Whitefield Institute
de Oxford. Sin llegar a ningun acuerdo final,
uno y otro defendieron sus posturas sobre

19 http://www.tendencias2 1.net/George-Ellis,-en-la-
frontera-de-cosmologia-y-metafisica_a2841.html

41



Dios y su necesidad o, en el caso de Dawkins,
sobre Dios como falsa ilusién. Seguido por
cientos de personas y varios medios de
comunicacion, el debate reflejo dos lineas
paralelas de pensamiento que no parecen
destinadas a cruzarse nunca. Por Olga
Castro-Perea.

Lennox comenzé su comentario sefalando
que nadie desea basar su vida en una falsa
ilusion pero, se preguntaba, ;cual es la falsa
ilusion en realidad, el cristianismo o el
ateismo?

La argumentacion de Dawkins, por el
contrariob comenzé en la linea del
cientificismo ateo que ya ha reflejado en sus
obras: la fe es ciega, pero la ciencia esta
basada en evidencias, que son utilizadas
para conocer el universo y la realidad. La fe,
segun él, nos exige conformarnos con el
desconocimiento, informa al respecto The
Christian Post .

Por otro lado, Dawkins defendio que Ia
religion proporciona una respuesta
demasiado sencilla a Ilas cuestiones
existenciales, puesto que atribuye Ia
existencia del cosmos a un hacedor, un
impulso del que Ia ciencia se ha emancipado.

42


http://www.christianpost.com/article/20071005/29588_Darwin's_Rottweiler,_Christian_Apologist_Heat_Up_God_Debate.htm
http://www.christianpost.com/article/20071005/29588_Darwin's_Rottweiler,_Christian_Apologist_Heat_Up_God_Debate.htm

Lennox, por su parte, argumenté que
algunas creencias religiosas si son ciegas,
pero no todas: se refirio a la fe en idolos o
dioses falsos, una fe que la misma Biblia
condena. Para Lennox, su fe en Dios y en
Cristo como Hijo de Dios se deriva, sin
embargo, del raciocinio y esta basada en
evidencias objetivas (procedentes de Ia
ciencia y de la historia) y subjetivas,
derivadas de su propia experiencia.

En cuanto al Creador o hacedor,
Dawkins afirmaba que la ciencia no tiene
una respuesta definitiva al origen del
universo, aunque el darwinismo si que
explica como la vida se ha ido desarrollando.
De cualquier forma, un Creador no puede ser
una explicacion satisfactoria, segun él,
porque ;quién habria creado entonces a ese
Creador? Siempre quedaria pendiente una
pregunta anterior que ni la religion ni la
ciencia podrian contestar.

Caso segundo: el agnosticismo de Darwin

En 1858 aparecieron simultaneamente
en la revista de la Linnean Society los
trabajos de Alfred Russel Wallace (1823-
1913) y Charles Robert Darwin (1809-1882)
quienes, influidos por la obra de Thomas

43



Robert Malthus An essay on the principle of
population (1798) sobre los problemas
demograficos humanos, conciben la idea de
la “lucha por la existencia”. Al afnlo siguiente,
en 1859, publica Darwin su célebre obra El
origen de las especies (On the origin of
species by means of natural selection) en la
que establece que, en la lucha por Ila
existencia, los individuos que sobran en cada
generacion son eliminados por la selecciéon
natural.

En el ultimo parrafo de su obra, Darwin

resume asi su pensamiento:
“Es interesante contemplar un
enmaranado ribazo cubierto
por muchas plantas de varias
clases, con aves cantando en
los matorrales, con diferentes
insectos que revolotean y con
gusanos que se arrastran
entre la tierra humeda, y
reflexionar que estas formas,
primorosamente construidas,
tan distintas entre si, y que
dependen mutuamente de
modos tan complejos, han
sido producidas por leyes que
obran a nuestro alrededor.
Estas leyes, tomadas en su
sentido mas amplio, son: la de
crecimiento con reproduccion;

44



la de herencia, que casi esta
comprendida en la de
reproduccion; la de variacion
por la accion directa e
indirecta de las condiciones de
vida y por el uso y desuso; una
razon de aumento tan
elevada, tan grande, que
conduce a una /ucha por la
vida, y como consecuencia a la
seleccion natural, que
determina la divergencia de
caracteresy la extincion de las
formas menos perfeccionadas.
Asi, l1a cosa mas elevada que
somos capaces de concebir, o
sea la creacién de los animales
superiores, resulta
directamente de la guerra en
la naturaleza, del hambre y de
la muerte. Hay grandeza en
esta concepcion de que la
vida, con sus diferentes
fuerzas, ha sido alentada por
el Creador en un corto
numero de formas o en una
sola, y que, mientras este
planeta ha ido girando segun
la constante ley de Ia
gravitacion, se han
desarrollado y se estan
desarrollando, a partir de un
principio tan sencillo,

45



infinidad de las mas bellas y
portentosas formas”.

Sin entrar en detalles que nos
alargarian en exceso, cabe senalar que
Darwin aceptaba, erroneamente, la herencia
de los caracteres adquiridos y que no sabia
como se producia realmente la herencia
entre generaciones. De hecho, en 1868
exponia su teoria equivocada de Ia
pangénesis en su obra T7The variation of
animals and plants under domestication. Es
interesante senalar que en su obra £/ origen
de las especies Darwin no utiliza nunca el
término “evolucion” y que soslaya, casi en
absoluto, el problema evolutivo del hombre.
En realidad, s6lo en el antepenultimo
parrafo del libro indica que: “En el porvenir
veo ancho campo para investigaciones
mucho mas interesantes... Se proyectara
mucha luz acerca del origen del hombre y
sobre su historia.” Doce annos mas tarde, en
1871, aborda ya el problema evolutivo
humano en su obra El origen del hombre
(The descent of man and selection in
relation to sex|, y al afno siguiente (1872) en
su libro The expression of the emotions in
man and animals expone la idea de que s6lo

46



hay diferencias de grado entre el psiquismo
humano y el de los animales.

La autobiografia de Charles Darwin,
publicada en 1877, fue mutilada por su
esposa porque estaba escrita "con
demasiada libertad”. El autor de £/ origen
de las especies, del que ahora se cumplen
200 anos de su nacimiento, exponia, por
ejemplo, que el cristianismo le parecia
"una doctrina detestable”. Este libro,
segun la editorial Laetoli, recupera los
parrafos censurados (en negrita)
CHARLES DARWIN 08/02/2009

Durante aquellos dos anos me vi inducido a
pensar mucho en la religion. Mientras me
hallaba a bordo del Beagl/e fui
completamente ortodoxo, y recuerdo que
varios oficiales (a pesar de que también lo
eran) se reian con ganas de mi por citar la
Biblia como autoridad indiscutible sobre
algunos puntos de moralidad. Supongo que
lo que los divertia era lo novedoso de la
argumentacion. Pero, por aquel entonces,
fui dandome cuenta poco a poco de que el
Antiguo Testamento, debido a su version
manifiestamente falsa de la historia del

47



mundo, con su Torre de Babel, el arco iris
como signo, etcétera y al hecho de atribuir a
Dios los sentimientos de un tirano
vengativo, no era mas de fiar que los libros
sagrados de los hindues o las creencias de
cualquier barbaro. En aquel tiempo se me
planteaba continuamente la siguiente
cuestion, de la que era incapaz de
desentenderme: jresulta creible que Dios, si
se dispusiera a revelarse ahora a los hindues,
fuese a permitir que se le vinculara a la
creencia en Vishnu, Shiva, etcétera, de la
misma manera que el cristianismo esta
ligado al Antiguo Testamento? Semejante
proposicion me parecia absolutamente
imposible de creer. (...)

El hecho de que muchas religiones falsas se
hayan difundido por extensas partes de la
Tierra como un fuego sin control tuvo cierto
peso sobre mi. Por mas hermosa que sea la
moralidad del Nuevo Testamento, apenas
puede negarse que su perfeccion depende
en parte de la interpretacién que hacemos
ahora de sus metaforas y alegorias. No
obstante, era muy reacio a abandonar mis
creencias. Y estoy seguro de ello porque
puedo recordar muy bien que no dejaba de
inventar una y otra vez suenos en estado de

48



vigilia sobre antiguas cartas cruzadas entre
romanos distinguidos y sobre el
descubrimiento de manuscritos, en Pompeya
o en cualquier otro lugar, que confirmaran
de la manera mas llamativa todo cuanto
aparecia escrito en los Evangelios. Pero, a
pesar de dar rienda suelta a mi imaginacion,
cada vez me resultaba mas dificil inventar
pruebas capaces de convencerme. Asi, la
incredulidad se fue introduciendo
subrepticiamente en mi a un ritmo muy
lento, pero, al final, acabé siendo total. El
ritmo era tan lento que no senti ninguna
angustia, y desde entonces no dudé nunca
ni un solo segundo de que mi conclusion era
correcta. De hecho, me resulta dificil
comprender que alguien deba desear que el
cristianismo sea verdad, pues, de ser asi, el
lenguaje liso y llano de la Biblia parece
mostrar que las personas que no creen -y
entre ellas se incluiria a mi padre, mi
hermano y casi todos mis mejores amigos-
recibiran un castigo eterno.

Y ésa es una doctrina detestable.

Aunque no pensé mucho en la existencia de
un Dios personal hasta un periodo de mi
vida bastante tardio, quiero ofrecer aqui las
vagas conclusiones a las que he llegado. EIl

49



antiguo argumento del diserio en la
naturaleza, tal como lo expone Paley y que
anteriormente me parecia tan concluyente,
falla tras el descubrimiento de la ley de la
seleccion natural. Ya no podemos sostener,
por ejemplo, que el hermoso gozne de una
concha bivalva deba haber sido producido
por un ser inteligente, como la bisagra de
una puerta por un ser humano. En la
variabilidad de los seres organicos y en los
efectos de la seleccion natural no parece
haber mas designio que en la direccion en
que sopla el viento. Todo cuanto existe en la
naturaleza es resultado de leyes fijas. Pero
éste es un tema que ya he debatido al final
de mi libro sobre La variacion en animales y
plantas domésticos, y, hasta donde yo sé, los
argumentos propuestos alli no han sido
refutados nunca.

Pero, mas alla de las adaptaciones
infinitamente bellas con que nos topamos
por todas partes, podriamos preguntarnos
como se puede explicar la disposicion
generalmente beneficiosa del mundo.
Algunos autores se sienten realmente tan
impresionados por la cantidad de
sufrimiento existente en él, que dudan -al
contemplar a todos los seres sensibles- de si

50



es mayor la desgracia o la felicidad, de si el
mundo en conjunto es bueno o malo. Segun
mi criterio, la felicidad prevalece de manera
clara, aunque se trata de algo muy dificil de
demostrar. Si admitimos la verdad de esta
conclusion, reconoceremos que armoniza
bien con los efectos que podemos esperar de
la seleccién natural. Si todos los individuos
de cualquier especie hubiesen de sufrir hasta
un grado extremo, dejarian de propagarse;
pero no tenemos razones para creer que
esto haya ocurrido siempre, y ni siquiera a
menudo. Ademas, otras consideraciones nos
llevan a creer que, en general, todos los
seres sensibles han sido formados para gozar
de la felicidad.

Cualquiera que crea, como creo yo, que
todos los érganos corporales o mentales de
todos los seres (excepto los que no suponen
ni una ventaja ni una desventaja para su
poseedor) se han desarrollado por seleccion
natural o supervivencia del mas apto, junto
con el uso o el habito, admitira que dichos
oérganos han sido formados para que quien
los posee pueda competir con éxito con
otros seres y crecer asi en nhumero. (...)

Nadie discute que en el mundo hay mucho
sufrimiento. Por lo que respecta al ser

51



humano, algunos han intentado explicar
esta circunstancia imaginando que
contribuye a su perfeccionamiento moral.
Pero el numero de personas en el mundo no
es nada comparado con el de los demas
seres sensibles, que sufren a menudo
considerablemente sin experimentar
ninguna mejora moral. Para nuestra mente,
un ser tan poderoso y tan lleno de
conocimiento como un Dios que fue capaz
de haber creado el universo es omnipotente
y omnisciente, y suponer que su
benevolencia no es ilimitada repugna a
nuestra comprension, pues, ;qué ventaja
podria haber en los sufrimientos de millones
de animales inferiores durante un tiempo
casi infinito? Este antiquisimo argumento
contra la existencia de una causa primera
inteligente, derivado de la existencia del
sufrimiento, me parece soélido; mientras que,
como acabo de senalar, la presencia de una
gran cantidad de sufrimiento concuerda
bien con Ia opinion de que todos los seres
organicos han evolucionado mediante
variacion y seleccion natural.

Actualmente, el argumento mas comun en
favor de la existencia de un Dios inteligente
deriva de la honda conviccidn interior y de

52



los profundos sentimientos experimentados
por la mayoria de la gente. Pero no se puede
dudar de que los hindues, los mahometanos
y otros mas podrian razonar de la misma
manera y con igual fuerza en favor de la
existencia de un Dios, de muchos dioses, o
de ninguno, como hacen los budistas.
También hay muchas tribus barbaras de las
que no se puede decir con verdad que crean
en lo que nosotros llamamos Dios: creen,
desde luego, en espiritus o espectros, y es
posible explicar, como lo han demostrado
Tylor y Herbert Spencer, de qué modo pudo
haber surgido esa creencia.

Anteriormente me senti impulsado por
sensaciones como las que acabo de
mencionar (aunque no creo que el
sentimiento religioso estuviera nunca
fuertemente desarrollado en mi) a sentirme
plenamente convencido de la existencia de
Dios y de la inmortalidad del alma. En mi
diario escribi que, en medio de la
grandiosidad de una selva brasilefia, "no es
posible transmitir una idea adecuada de los
altos sentimientos de asombro, admiracion y
devocion que llenan y elevan la mente”.
Recuerdo bien mi conviccidn de que en el ser
humano hay algo mas que la mera

53



respiracion de su cuerpo. Pero, ahora, las
escenas mas grandiosas no conseguirian
hacer surgir en mi pensamiento ninguna de
esas convicciones y sentimientos. Se podria
decir acertadamente que soy como un
hombre afectado de daltonismo, y que la
creencia universal de la gente en la
existencia del color rojo hace que mi actual
pérdida de percepcion no posea la menor
validez como prueba. Este argumento seria
valido si todas las personas de todas las
razas tuvieran la misma conviccion profunda
sobre la existencia de un solo Dios; pero
sabemos que no es asi, ni mucho menos. Por
tanto, no consigo ver que tales convicciones
y sentimientos intimos posean ningun peso
como prueba de lo que realmente existe. El
estado mental provocado en mi en el pasado
por las escenas grandiosas difiere de manera
esencial de lo que suele calificarse de
sentimiento de sublimidad; y por mas dificil
que sea explicar la génesis de ese
sentimiento, apenas sirve como argumento
en favor de la existencia de Dios, como
tampoco sirven los sentimientos similares,
poderosos pero imprecisos, suscitados por la
musica.

54



Respecto a la inmortalidad, nada me
demuestra tanto lo fuerte y casi instintiva
que es esa creencia como la consideracion
del punto de vista mantenido ahora por la
mayoria de los fisicos de que el Sol, junto con
todos los planetas, acabara enfriandose
demasiado como para sustentar la vida, a
menos que algun cuerpo de gran magnitud
se precipite sobre él y le proporcione vida
nueva. Para quien crea, como yo, que el ser
humano sera en un futuro distante una
criatura mas perfecta de lo que lo es en la
actualidad, resulta una idea insoportable
que él y todos los seres sensibles estén
condenados a una aniquilacion total tras un
progreso tan lento y prolongado. La
destruccion de nuestro mundo no sera tan
temible para quienes admiten plenamente la
inmortalidad del alma.

Para convencerse de la existencia de Dios
hay otro motivo vinculado a larazony no a
los sentimientos y que tiene para mi mucho
mas peso. Deriva de la extrema dificultad, o
mas bien imposibilidad, de concebir este
universo inmenso y maravilloso -incluido el
ser humano con su capacidad para dirigir su
mirada hacia un pasado y un futuro
distantes- como resultado de la casualidad o

55



la necesidad ciegas. Al reflexionar asi, me
siento impulsado a buscar una Primera
Causa que posea una mente inteligente
analoga en algun grado a la de las personas;
y merezco que se me califique de teista.
Hasta donde puedo recordar, esta
conclusion se hallaba solidamente instalada
en mi mente en el momento en que escribi £/
origen de las especies; desde entonces se ha
ido debilitando gradualmente, con muchas
fluctuaciones. Pero luego surge una nueva
duda: ;se puede confiar en la mente
humana, que, segun creo con absoluta
conviccion, se ha desarrollado a partir de
otra tan baja como la que posee el animal
mas inferior, cuando extrae conclusiones tan
grandiosas? {No seran, quiza, éstas el
resultado de una conexién entre causa y
efecto, que, aunque nos da la impresion de
ser necesaria, depende probablemente de
una experiencia heredada? No debemos
pasar por alto la probabilidad de que Ia
introduccion constante de la creencia en
Dios en las mentes de los nifios produzca ese
efecto tan fuerte y, tal vez, heredado en su
cerebro cuando todavia no esta plenamente
desarrollado, de modo que deshacerse de su
creencia en Dios les resultaria tan dificil

56



como para un mono desprenderse de su
temor y odio instintivos a las serpientes.

No pretendo proyectar la menor luz sobre
problemas tan abstrusos. El misterio del
comienzo de todas las cosas nos resulta
insoluble; en cuanto a mi, deberé
contentarme con seguir siendo un
agnastico.

La persona que no crea de manera seguray
constante en la existencia de un Dios
personal o en una existencia futura con
castigos y recompensas puede tener como
regla de vida, hasta donde a mi se me
ocurre, la norma de seqguir unicamente sus
impulsos e instintos mas fuertes o los que le
parezcan los mejores. Asi es como actuan los
perros, pero lo hacen a ciegas. El ser
humano, en cambio, mira al futuro y al
pasado y compara sus diversos sentimientos,
deseos y recuerdos. Luego, de acuerdo con
el veredicto de las personas mas sabias, halla
su suprema satisfaccién en seguir unos
impulsos determinados, a saber, los instintos
sociales. Si actua por el bien de los demas,
recibira la aprobacion de sus préjimos y
conseguira el amor de aquellos con quienes
convive; este ultimo beneficio es, sin duda, el
placer supremo en esta Tierra. Poco a poco le

57



resultara insoportable obedecer a sus
pasiones sensuales y no a sus impulsos mas
elevados, que cuando se hacen habituales
pueden calificarse casi de instintos. Su razén
podra decirle en algiin momento que actue
en contra de la opinién de los demas, en
cuyo caso no recibira su aprobacion; pero,
aun asi, tendra la sélida satisfaccion de saber
que ha seguido su guia mas intima o
conciencia. En cuanto a mi, creo que he
actuado de forma correcta al marchar
constantemente tras la ciencia y dedicarle mi
vida. No siento el remordimiento de haber
cometido ningun gran pecado, aunque he
lamentado a menudo no haber hecho el
bien mas directamente a las demas criaturas.
Mi unica y pobre excusa es mi frecuente
mala salud y mi constitucién mental, que
hace que me resulte extremadamente dificil
pasar de un asunto u ocupacioén a otros.
Puedo imaginar con gran satisfaccién que
dedico a la filantropia todo mi tiempo, pero
no una parte del mismo, aunque habria sido
mucho mejor haberme comportado de ese
modo. Nada hay mas importante que la
difusion del escepticismo o el racionalismo
durante la segunda mitad de mi vida. Antes
de prometerme en matrimonio, mi padre me

58



aconsejo que ocultara cuidadosamente mis
dudas, pues, segun me dijo, sabia que
provocaban un sufrimiento extremo entre la
gente casada. Las cosas marchaban bastante
bien hasta que la mujer o el marido perdian
la salud, momento en el cual ellas sufrian
atrozmente al dudar de la salvacion de sus
esposos, haciéndoles asi sufrir a éstos
igualmente. Mi padre anadio que, durante
su larga vida, sé6lo habia conocido a tres
mujeres escépticas; y debemos recordar que
conocia bien a una multitud de personas y
poseia una extraordinaria capacidad para
ganarse su confianza. Cuando le pregunté
quiénes eran aquellas tres mujeres, tuvo que
admitir que, respecto a una de ellas, su
cunada Kitty Wedgwood, sélo tenia indicios
sumamente vagos, sustentados por la
conviccion de que una mujer tan lucida no
podia ser creyente. En la actualidad, con mi
reducido numero de relaciones, sé (o he
sabido) de varias sefioras casadas que creen
un poco menos que sus maridos. Mi padre
solia citar un argumento irrebatible con el
que una vieja dama como la sefiora Barlow,
que abrigaba sospechas acerca de su
heterodoxia, esperaba convertirlo: "Doctor,

59



sé que el azucar me resulta duice en la boca,
y sé que mi Redentor vive". -

© Diario EL PAIS S.L. - Miguel Yuste 40 -
28037 Madrid [Espana] - Tel. 91 337 8200

© Prisacom S.A. - Ribera del Sena, S/N -
Edificio APOT - Madrid [Espana] - Tel. 91 353
7900

Caso tercero: el dialogo y el encuentro es
posible: Francis Collins

Un caso contrario al de Dawkins es el
de Francis Collins?°. Era un ateo hasta que

20 Fuente: timesonline.co.uk (traducido) | Autor:
Steven Swinford | Fecha: 11/06/06
Mas informacion:
e www.timesonline.co.uk/article/0,,2087-
2220484.html
e www.atrio.org/?p=334
e www.aciprensa.com/controversias/cienciafe.
htm
e www.conocereisdeverdad.org/website/index.
php?id=30
¢ www.feyrazon.org/sabios2.htm
¢ www.fluvium.org/textos/documentacion/cul6
7.htm
e www.istmoenlinea.com.mx/articulos/24612.h
tml
e www.cis.org.uk (inglés)
e www.unav.es/cryf/
e www.unav.es/iae/publicaciones/religion_y_ci
encia.pdf (pdf)

60


http://www.elpais.com/corporativos/elpais/elpais.html
http://www.elpais.com/espana/madrid/
http://www.elpais.com/todo-sobre/pais/Espana/ESP/
http://www.prisacom.com/
http://www.timesonline.co.uk/article/0,,2087-2220484.html
http://www.timesonline.co.uk/article/0,,2087-2220484.html
http://www.atrio.org/?p=334
http://www.aciprensa.com/controversias/cienciafe.htm
http://www.aciprensa.com/controversias/cienciafe.htm
http://www.conocereisdeverdad.org/website/index.php?id=30
http://www.conocereisdeverdad.org/website/index.php?id=30
http://www.feyrazon.org/sabios2.htm
http://www.fluvium.org/textos/documentacion/cul67.htm
http://www.fluvium.org/textos/documentacion/cul67.htm
http://www.istmoenlinea.com.mx/articulos/24612.html
http://www.istmoenlinea.com.mx/articulos/24612.html
http://www.cis.org.uk/
http://www.unav.es/cryf/
http://www.unav.es/iae/publicaciones/religion_y_ciencia.pdf
http://www.unav.es/iae/publicaciones/religion_y_ciencia.pdf

cumplié los 27 anos, cuando siendo un joven
doctor quedd impresionado por la fuerza
que la fe daba a algunos de sus pacientes
mas criticos. "Tenian terribles enfermedades
de las cuales probablemente no escaparian,
y en vez de renegar de Dios parecian

e www.aish.com/espanol/tora_y_ciencia/entre_
la_verdad_religiosa_y_la_fe_cientifica.asp
¢ humanitas.cl/biblioteca/articulos/d0037/
e www.corazones.org/doc/fides_et_ratio_1.htm
¢ www.interrogantes.net/includes/documento.
php?ldDoc=1225&IdSec=148
e es.catholic.net/sexualidadybioetica/329/1964
/articulo.php?id=5826
e www.el-
mundo.es/especiales/2001/02/ciencia/genom
a/portada.html
¢ www.entornomedico.org/medicos/genoma/i
nd.html
e www.actionbioscience.org/esp/genomic/carr
oll_ciaffa.html
e www.sciencemag.org/content/vol291/issue5
507/index.dtl (inglés)
e www.celera.com (inglés)
e www.presenciacristiana.net/articulos/2005/o0
ctubre/5_4.htm
e http://www.agea.org.es/content/view/512/4
1/
http,ywww.tendencias2 1.net/Francis-Collins-Dios-se-
puede-encontrar-en-un-laboratorio_a1909.htm/
Francis Collins: Dios se puede encontrar en un
laboratorio
Desentranar los misterios de la naturaleza aumenta el
sentimiento de sobrecogimiento

61


http://www.aish.com/espanol/tora_y_ciencia/entre_la_verdad_religiosa_y_la_fe_cientifica.asp
http://www.aish.com/espanol/tora_y_ciencia/entre_la_verdad_religiosa_y_la_fe_cientifica.asp
http://humanitas.cl/biblioteca/articulos/d0037/
http://www.corazones.org/doc/fides_et_ratio_1.htm
http://www.interrogantes.net/includes/documento.php?IdDoc=1225&IdSec=148
http://www.interrogantes.net/includes/documento.php?IdDoc=1225&IdSec=148
http://es.catholic.net/sexualidadybioetica/329/1964/articulo.php?id=5826
http://es.catholic.net/sexualidadybioetica/329/1964/articulo.php?id=5826
http://www.el-mundo.es/especiales/2001/02/ciencia/genoma/portada.html
http://www.el-mundo.es/especiales/2001/02/ciencia/genoma/portada.html
http://www.el-mundo.es/especiales/2001/02/ciencia/genoma/portada.html
http://www.entornomedico.org/medicos/genoma/ind.html
http://www.entornomedico.org/medicos/genoma/ind.html
http://www.actionbioscience.org/esp/genomic/carroll_ciaffa.html
http://www.actionbioscience.org/esp/genomic/carroll_ciaffa.html
http://www.sciencemag.org/content/vol291/issue5507/index.dtl
http://www.sciencemag.org/content/vol291/issue5507/index.dtl
http://www.celera.com/
http://www.presenciacristiana.net/articulos/2005/octubre/5_4.htm
http://www.presenciacristiana.net/articulos/2005/octubre/5_4.htm
http://www.agea.org.es/content/view/512/41/
http://www.agea.org.es/content/view/512/41/

descansar en su fe como fuente de confort y
reafirmacion”, dijo. "Eso era interesante,
desconcertante e inquietante”. Decidio
visitar a un ministro Metodista que le dio una
copia de "Mero Cristianismo" de C.S. Lewis, el
cual sostiene que Dios es una posibilidad
racional. El libré transformo su vida. "Era un
argumento que no estaba preparado para
escuchar”, dijo. "Yo era muy feliz con la idea
de que Dios no existia, y no tenia interés en
mi. Pero al mismo tiempo, no podia darme la
vuelta sin mas”.

Su conversion le llegé mientras atravesaba la
cascada de las montanas en el estado de
\Washington. Se dijo: "Era una tarde
maravillosa y de repente la belleza de la
creacion a mi alrededor me estaba
sobrepasando, senti que no podia resistir
esto por mas tiempo”. Entrevista con Francis
Collins, director del Instituto Nacional de
Investigacion del  Genoma Humano
(Bethesda, Maryland, EEUU) autor del libro
"The language of God" ("El lenguaje de
Dios")

Francis Collins, director del Instituto
Nacional de Investigacion del Genoma
Humano Bethesda, Maryland, EEUU), explica
como reconcilia la ciencia con su profunda fe

62


http://www.hottopos.com/mirand12/netlewis.htm
http://www.aciprensa.com/vejemplares/lewis.htm

cristiana. Collins, doctor en medicina, un
apasionado tanto de la ciencia como de su
fe, a la que llego a través de la obra de C.S.
Lewis y de ver como la religidon sostenia a sus
pacientes gravemente enfermos. Collins
recientemente hablé con Beliefnet sobre su
libro "The language of God” ("El lenguaje de
Dios"), un reciente éxito de ventas.
(Traduccion de www.atrio.org )

Collins cree que la ciencia no puede
ser usada para refutar la existencia de Dios al
estar confinada al mundo "natural”. Bajo esta
luz cree que los milagros son una posibilidad
verdadera. "Si uno esta deseando aceptar la
voluntad de Dios o alguna fuerza
sobrenatural mas alla de la naturaleza
entonces no es un problema légico admitir
que, ocasionalmente, una fuerza
sobrenatural pudo ejercer su influencia”,
dijo.

“No lo veo de ese modo en absoluto y
creo que es profundamente decepcionante
que las voces estridentes que ocupan los
extremos de este espectro hayan acaparado
este debate durante los ultimos 20 anos".
Para Collins, desvelar el genoma humano no
cre6 un conflicto en su mente. Por el
contrario, le permitié "vislumbrar los trabajos

63


http://www.beliefnet.com/story/198/story_19848.html
http://www.atrio.org/
http://www.feyrazon.org/NesMilagros.htm
http://www.feyrazon.org/NesMilagros.htm

de Dios". "Cuando das este gran paso
adelante es un momento de regocijo
cientifico porque después de haber estado
en esta busqueda pareces haberlo
encontrado”, dijo. "Pero es también un
momento donde al fin me siento cercano al
creador en el sentido de haber percibido
ahora algo que ningun humano sabia antes
pero que Dios sabia hace mucho tiempo.
Cuando tienes por primera vez en frente
tuya este libro de instrucciones con 3,1
billones de letras que comunica todo tipo de
informacion y todo tipo de misterios sobre el
hombre, no puedes contemplar pagina tras
pagina sin sentirte sobrecogido. No puedo
evitar tener una vaga sensacion de que esto
me esta permitiendo echar como un vistazo
a la mente de Dios".

Collins se une al grupo de cientificos cuya
investigacion profundizé su creencia en
Dios. Isaac Newton, que descubrio las leyes
de |la gravedad reformo nuestro
entendimiento del universo, dijo: “Este
sistema tan hermoso sé6lo podria proceder
del dominio de un ser poderoso e
inteligente.”

Entre las creencias mas controvertidas de
Collins se encuentra la "evolucidon teistica”,

64


http://www.godandscience.org/apologetics/sciencefaith-es.html
http://www.godandscience.org/apologetics/sciencefaith-es.html
http://www.godandscience.org/apologetics/sciencefaith-es.html
http://www.conoze.com/doc.php?doc=44

segun la cual la seleccion natural es la
herramienta que Dios escogio para crear el
hombre. En esta version de la teoria,
argumenta que el hombre no se desarrollara
mas alla. "Veo la mano de Dios en
funcionamiento a través del mecanismo de
la evolucion. Si Dios escogio crear al hombre
a su imagen y decidié que el mecanismo de
la evolucion era un modo elegante de
alcanzar esta meta, quienes somos nosotros
para decir que ese no es el camino”, afirma
Collins. "Cientificamente, las fuerzas de la
evolucion mediante seleccion natural han
afectado profundamente a la humanidad
debido a los cambios en la cultura y el
entorno y la expansion de la especie
humana a 6 billones de miembros. Y asi lo
que ves es mucho mas hermoso que lo que
obtienes.”

4. La ciencia y muchas formas de la religion
son perfectamente compatibles

Desde el ambito espanol, es
destacable el intento del profesor Antonio
Fernandez-Ranada por ese dialogo y
encuentro constructivo de Ciencia Yy
Religion. Recientemente (en 2008), acaba

65



reedita su obra Los cientificos y Dios,
aportando claves para una reflexion
filosofica desde la ciencia?!.

Ranada ha escrito varias obras de
temas humanistas: Los muchos rostros de la
Ciencia (1995); De la agresion a la guerra
nuclear (1996), con J. Martin Martinez; ha
escrito ademas libros y articulos de
investigacion en su especialidad
universitaria. Ha recibido Premios a su labor
investigadora como el Premio de
Investigacion de Ila Real Academia de
Ciencias (1977), la Medalla de la Real
Sociedad Espanola de Fisica (1985). Ha sido
también premiada su labor divulgadora:
Premio Internacional de Ensayo Jovellanos
(1995) y Medalla de Plata del Principado de
Asturias (1999). Actualmente es Presidente
de la Real Sociedad Esparnola de Fisica.

Los dos primeros capitulos del libro
estan destinados a presentar dos mundos
que se comparan entre si. Por una parte, el
mundo de la ciencia cuyos defensores se
aferran mas a su método experimental y al

21 Fernandez Ranada, A., Los cientificos y Dios. Trotta,
Madrid, 2008, 285 pag., ver un amplio comentario:
http://www.tendencias2 1.net/La-ciencia-y-muchas-
formas-de-la-religion-son-perfectamente-
compatibles_a2425.html

66



éxito de las predicciones. En cambio, en el
mundo de Ila religion, "las afirmaciones
religiosas pertenecen mas al ambito personal
que no esta basado en ningun tipo de
experimento reproducible” (pagina 22).
éCuales son los contenidos de la ciencia y de
la religion? A la primera podemos atribuirle
los modelos del Universo que se han ido
desvelando a lo largo de los siglos y que
describen las ciencias particulares. A la
segunda corresponde dibujar con detalle los
modelos de Dios que han dado lugar a los
diversos tipos de hombres religiosos —teista,
politeista, panteista, fideista, deista,
agnostico y ateo- y a las diversas clases de
religiones, como son las orientales (budismo,
hinduismo) y las occidentales (judaismo,
cristianismo, islamismo).

Estas presentan a un Dios creador del
mundo y del hombre que se revela a través
de Abraham, Jesus o Mahoma. Una razén
muy importante para atender a estos dos
mundos, ciencia y religiéon, es el influjo que
han tenido sus defensores en el curso de la
historia. Segun el sociélogo norteamericano
M. Hart?2, que ha estudiado las cien

22 Hart, M., The hundred. Simon and Schuster,
Londres, 1993.

67



personalidades que mas han contribuido a la
humanidad, entre 1los 80 primeros
personajes que mas han influido en Ia
historia, 36 son cientificos y 13 religiosos
(pagina 31).

Un nivel de conocimiento mas profundo. La
reflexion filoséfica

El profesor Fernandez-Ranada nos
hace caer en la cuenta de que en el dialogo
ciencia-religion no se limitan los
participantes a la mera exposicion de datos,
sino que aparecen argumentos de caracter
filos6fico. Por ejemplo, en el apartado
“Explicacion materialista de las religiones”
(paginas 24-30) se refiere a quienes
interpretan la religion como un producto de
la evolucion de las especies, segun la opinidon
de Eric Fromm, Jacques Monod, Michael
Ruse y Richard Dawkins. El punto de vista de
estos autores es reduccionista, es decir, solo
admiten el conocimiento que proviene de la
experiencia sensible y reducen todos los
fenémenos a las leyes fisico-quimicas.

Aqui ha habido una irrupcion de la
filosofia positivista en el campo de la
religion, de Ila misma manera que el
positivismo irrumpié en la ciencia,

68



reduciéndola a datos observables y leyes
numeéricas. Pero también encontramos en el
libro de Ranada un parrafo que sorprende
por su vision profundamente teista:
“Filosofia griega, teologia medieval vy
revolucion cientifica” (pagina 61). Aqui se
insiste en la influencia de la filosofia griega y
la teologia medieval en el nacimiento de la
ciencia moderna.

La filosofia griega habia insistido en la
armonia del mundo, y la teologia medieval
en la existencia de un Dios creador y
racional. Estas interpretaciones de la ciencia
estan iluminadas por una filosofia que
admite la existencia de Dios y el hecho de la
creacion por un ser inteligente que impone
leyes universales a sus creaturas. Estas
formas de utilizar una determinada filosofia
para criticar la ciencia o la religién nos lleva
a plantear el problema epistemolégico
fundamental para el dialogo ciencia-religion.

Sabemos que la ciencia se apoya en la
experiencia sensible y en modelos
matematicos para representar el Universo;
pero este método no se puede aplicar al
hecho religioso, porque éste no es objeto de
una experiencia sensible. Las realidades que
presenta la religion son objeto de una

69



experiencia interna que no es repetible
(aunque es comunicable a otro sujeto por
medio del lenguaje). También se ha indicado
que la ciencia hace preguntas sobre el como
y la religion sobre el porqué y para qué.
Luego aparentemente los dos mundos son
inconmensurables, en el sentido de que no
se pueden comparar ni en el método ni en el
objetivo.

Pero la ciencia admite una
interpretacion y una justificacion filosofica
que ha dado lugar a una filosofia de la
ciencia. De la misma manera, la religion ha
sido sometida a un analisis critico y a una
fundamentacion filosofica que ha dado lugar
a la filosofia teista y a la teologia. Entonces,
la filosofia es el puente comun que acerca los
mundos de la ciencia y de la religidon, porque
puede responder a preguntas sobre qué es la
realidad subyacente a ambos mundos, sobre
si existe una relacion de causa-efecto entre el
Dios de la teologia y el mundo de las cosas
creadas, y sobre si se puede afirmar que el
Creador haya impuesto una finalidad en los
seres vivientes. Evidentemente al responder
a estas preguntas entra en juego la postura
filosofica de cada interlocutor.

70



Temas para seguir dialogando

En el ultimo capitulo, Fernandez-
Ranada presenta varios temas que estan
actualmente en discusion y que son
susceptibles de un analisis tanto cientifico
como teoldégico utilizando la plataforma
filos6fica comun a ambos, pero cuyos
resultados son todavia prematuros dada la
magnitud de los temas.

Resumamos algunos de ellos:

a) El cientificismo. Exagera el papel de
la ciencia porque todo lo quiere supeditar a
ella: conocimiento, sensibilidad, ética. Segun
Weinberg “los cientificos deben estar
orgullosos de sus logros transnacionales y
transculturales”. Y Monod y Wilson reducen
todo lo referente al hombre a la conjuncién
de su patrimonio genético y a su entorno.
Como consecuencia, el concepto de persona
no tiene ningun significado. Si queremos
analizar las posturas de estos cientificos nos
encontrariamos que éstos profesan una
filosofia reduccionista (materialista).

b) El hechizo de una sabiduria total. Ya
en la antiguedad los griegos intentaron
explicar toda la naturaleza a partir de los
cuatro elementos. En la edad moderna,

71



Newton y después Laplace creyeron que
todos los movimientos del sistema solar se
podian predecir a partir de las ecuaciones de
Newton. Algunos cientificos creen que algun
dia se llegara a explicar todos los fendmenos
del Universo con una sola ecuacion. Los
defensores de la teoria de supercuerdas la
denominan "la teoria del todo" porque
confian que lograra explicar todos Ilos
fenomenos de la naturaleza. ;Quién se
atrevera a dialogar con estos cientificos si no
admiten que la ciencia puede tener lagunas?

c) ¢Es posible explicarlo todo? A
algunos les parecera que se puede
responder afirmativamente, pues basta
profundizar en los principios para encontrar
uno del que se deriva logicamente Ila
respuesta. Para otros esto no es posible,
porque se encuentran preguntas que no
tienen respuesta como la pregunta de
Leibniz ";porqué existe algo y mas bien la
nada?”

d) El teorema de Gddel, segun el cual
todo sistema formal de axiomas y reglas de
inferencia incluye necesariamente
afirmaciones que no se pueden probar ni
refutar dentro del sistema. Si se admite que
las matematicas y Ila fisica tedrica se

72



sustentan en el mismo corpus philosophicum
que la teologia, este teorema viene a
corroborar la idea de un Dios creador que
supera nuestros mecanismos de
conocimiento finitos.

e) ¢Llegaran a pensar las maquinas?
Cada nuevo avance de la informatica pone al
rojo vivo la discusion, pero como en otros
casos todo depende de Ia filosofia
subyacente, Una filosofia reduccionista
intentara probar que el cerebro actua como
una maquina. Otra postura vitalista
defendera que los actos de la libertad y de la
adaptacion a una situacion determinada y
oscilante nunca podran ser realizados por
una maquina.

Después de tan largo camino, la
amistad necesaria parece la mejor soluciéon
en la que todas las partes saldran
beneficiadas: las ciencias, la filosofia y las
religiones.

«Os parecera extraRno que yo considere la
inteligibilidad del mundo [...] como

un milagro o un misterio eterno. Sin
embargo [...], a priori, deberiamos esperar

un mundo caodtico; éste, sin embargo, es
comprensible para nuestra inteligencia

73



ordenadora [...]. Este milagro se manifiesta
de modo cada vez mas evidente conforme
progresan nuestros conocimientos» (A.
EINSTEIN, Lettres a Maurice Solovine,
Gauthier-Villars, 1956, p. 115; traduccion
mia); «Einstein solia decir: “Lo

que en el mundo hay de eternamente
incomprensible, es el hecho de que sea
comprensible” (en The journal of the
Franklin Institute, vol. 221, n. 3, marzo de
1936)» (JUAN PABLO |Il, discurso a Ia
Pontificia Academia de las Ciencias, 31

de octubre 1992; cf. L'Osservatore Romano,
edicion semanal en lengua espanola,

13 de noviembre de 1992, pp. 6-7).

74



Cuatro modelos de
relaciones entre la ciencia
y la religion

La posiciéon de los "cientificos” frente al
problema religioso es muy variada. Sabemos
que muchos de los grandes filésofos y
cientificos eran hombres profundamente
creyentes (como Francis Bacon, Galileo,
Descartes, Newton, Pascal y Leibniz). El
mismo Darwin nunca acepté el calificativo
de "ateo” y en todo caso se manifestaba
como agnostico. En 1997, la revista Nature
realiz6 una encuesta entre cientificos de
todo el mundo. De ellos, el 39,3% decian
creer en un Dios personal; un 38% creia en la
inmortalidad, aunque solo el 9.9% “"desea
que exista otra vida“. Por tanto, no se puede
identificar el sustantivo "ateismo” con el
adjetivo “cientifico”. El premio Nobel de
biologia, Francois Jacob, afirma que dentro
de la ciencia no hace falta plantearse el
problema de Dios. Por otra parte, otro Nobel,
éste de Fisica, Nevill Mott, ha escrito un libro
(1991, no traducido) con el testimonio
positivo de 15 cientificos ante Dios.

75



En estos ultimos anos se ha generado,
sobre todo en ambientes protestantes
liberales norteamericanos, un intento serio
de acercamiento entre conocimiento
cientifico y experiencias religiosas. Dentro de
estos ambientes, uno de los autores mas
clarificadores es lan G. Barbour?3, profesor
emérito de fisica y religion en el Charleton
Collage (Northfield, Minnesota). Barbour
sistematiza en cuatro grupos las posturas
histéricas que han relacionado la ciencia y la
religion:

1. Conflicto: esta postura defiende Ila
total incompatibilidad e incluso
hostilidad entre el pensamiento
cientifico y las religiones. Esta
postura se dio ya desde Ia
revolucion cientifica (Copérnico,
Galileo, Giordano Bruno, Miguel
Servet..) y mantiene la
imposibilidad de un dialogo entre
ambos. Su época mas beligerante
coincide con el siglo XIX y sus
planteamientos, en términos de

23 lan G. Barbour, £/ encuentro entre ciencia y
religion: ;rivales, desconocidas o comparieras de
viaje? Sal Terrae, Santander, (2004), 263. Estos temas
los trata mas ampliamente en: I. G. Barbour, Religion y
Ciencia. Editorial Trotta, Madrid, (2004) 566 pag.

76



lucha, de batalla, de guerra abierta,
se contienen en la obra de Draper,
ya citada, Historia de los conflictos
entre la Religion y la Ciencia. Esta
actitud, se aliment6, por un lado,
de una postura de grosero
materialismo cientifico, y por otro
lado, de wun literalismo biblico
fundamentalista en los ambientes
cristianos que hacia imposible
cualquier tipo de acercamiento. En
la actualidad, la postura de Richard
Dawkins, entre otros, ha resucitado
el imaginario del antagonismo
excluyente entre ambos.

2. Independencia: la segunda postura
defiende que entre las religiones y
la ciencia existe una total
independencia, tal como ha
defendido modernamente Stephen
Jay Gould?* Para los defensores de
este imaginario, la Ciencia y la
Religiobn son dos “magisterios”
diferentes, con metodologias
diferentes y objetivos diferentes y

24 stephen J. Gould Ciencia versus religion. Un falso
confiicto. Critica, coleccion Drakontos, Barcelona
(1999; espanol, 2000) 230 pag.

77



por ello nunca se pueden
encontrar. Como las vias del
ferrocarril. Muchos cientificos
musulmanes, hinduistas y
cristianos evangélicos, asi como
algunos cristianos conservadores
propugnan esta postura. Ciencia y
Religion no se encuentran ni tienen
ningin punto de contacto.
Pertenecen a dimensiones
diferentes de la persona.

Dialogo: la tercera postura, la del
dialogo supone un acercamiento y
unas relaciones constructivas entre
los ambitos de las Ciencias y de las
Religiones, que deben superar los
conflictos o la independencia. El
dialogo presupone la aceptacion
por ambas partes de los limites del
conocimiento cientifico y del
conocimiento teoldgico. Ninguna
de Ilas dos partes posee el
monopolio de toda la verdad y hay
una actitud sincera de tender
puentes. El dialogo explora las
semejanzas entre los métodos de
las ciencias y de las religiones y
analiza los conceptos puente que

78



permiten unas relaciones
transdiciplinares. Los Congresos
anuales, por ejemplo, de
Metanexus convocan a cientificos,
pensadores y creyentes de diversas
religiones para oir y dejarse criticar
por otras posturas. En este sentido,
fue modélica la Conferencia
Internacional sobre “Evolucionismo
y racionalismo” que tuvo lugar en
Zaragoza en 199725 con asistencia
de cientificos y filosofos ateos,
agnosticos, cristianos, budistas y de
otras creencias. La Conferencia no
concluyé ninguna conclusién salvo
la expresa afirmacion de Ia
necesidad del dialogo.

Integracion: la cuarta postura, muy
dificil, constituye la cima de este
proceso de acercamiento. Incluye
la emergencia y construccion
asumida de formulaciones nuevas
que constituyen lo que se
denomina interdisciplinariedad.

25 E. Molina, A. Carreras y J. Puertas (editores),
Evolucionismo y racionalismo. Institucion Fernando el
Catolico (Exma. Diputacion de Zaragoza) -
Universidad de Zaragoza, 1998, 410 pag.

79



Esta se entiende como un intento
de reelaboracion conceptual y
metodoldgico que permite aceptar
la complementariedad de saberes
dentro de un universo de limites
difusos pero que acepta la legitima
autonomia de cada disciplina. No
se trata solamente de tender
puentes, sino de intento de
construccion tolerante y plural de
interpretaciones del mundo
siempre provisionales y éticamente
elaboradas. En el pasado, fue la
llamada T7eologia Natural la que
establecié construcciones
teologicas asentadas desde los
datos de las ciencias empiricas. En
el siglo XX no faltan cientificos que
intentan una sintesis entre ciencia
y religion, como von
Weizsaecker?6. Mas modernamente
esta el intento denominado
Teologia de la Ciencia, segun la
cual los conceptos cientificos,
filosoficos y teoldgicos se

26 http://www.tendencias2 1.net/C-F-Von-
\X/eizsaecker,-una-moderna-sintesis-de-ciencia-y-
religion_a967.html

80



reelaboran dentro de los
macroparadigmas elaborados por
la racionalidad humana, de modo
que sean comprensibles a los
humanos de nuestra época?’. Qué
duda cabe, que el Vaticano Il en la
Gaudium et Spes hizo notables
esfuerzos de relectura teologica de
la realidad social y natural. Y desde
el campo secular e interreligioso, la
Fundaciéon Templeton ha invertido
una gran cantidad de recursos para
el encuentro entre cientificos,
filosofos y religiones.

27 Sequeiros, L., La Teologia de la Ciencia: un

concepto emergente. Proyeccion, 222, julio-
septiembre 2006, 57-72.

81



82



La ciencia debe
construirse desde Ia
neutralidad

Ciencia y Teologia son ambitos
disciplinares autbnomos que se
iluminan

Por Leandro Sequeiros. Presidente de

ASINJA

Adaptado de:

http., www.tendencias2 1.net/La-ciencia-
debe-construirse-desde-la-

neutralidad a3607.htm/

Histéricamente, ha habido tanto una
tendencia, dentro de la Iglesia Catdlica, a
asociar la investigacion cientifica con el
ateismo, como otra tendencia a apropiarse
los resultados de las ciencias para reforzar
las ideas ateistas. Los escritos y las campanas
publicitarias del biologo Richard Dawkins,
por ejemplo, son una confirmacion de esta
tendencia. Sin embargo, durante el papado
de Juan Pablo Il se ha potenciado una
relacion entre la ciencia, la filosofia y la

83


http://www.tendencias21.net/La-ciencia-debe-construirse-desde-la-neutralidad_a3607.html
http://www.tendencias21.net/La-ciencia-debe-construirse-desde-la-neutralidad_a3607.html
http://www.tendencias21.net/La-ciencia-debe-construirse-desde-la-neutralidad_a3607.html

teologia que contrasta de modo
determinante con esas posturas del ateismo
cientifico. Las opiniones expresadas por
Juan Pablo Il en varias ocasiones han
ayudado a la Iglesia a contemplar a las
ciencias como unas interlocutoras y
companeras de dialogo

Desde los inicios del pontificado de
Juan Pablo Il se puede constatar en su
magisterio un modo diferente al de otros
Papas en el modo de entender las relaciones
entre el mundo de las ciencias y de las
filosofias y el mundo de las religiones y sus
teologias. Tal vez, uno de los testigos de
excepcion ha sido el jesuita George V.
Coyne, director durante muchos anos del
Observatorio Vaticano y reconocido
astronomo. En un documentado articulo en
la revista dedicada al dialogo entre la ciencia
y la religion, Omega (del anno 2009), el padre
Coyne sintetiza el pensamiento de Juan
Pablo Il sobre el dialogo entre filosofia,
ciencias y teologia.

84


http://www.unav.es/capellania/fluvium/textos/lectura/lectura462.htm
http://www.tendencias21.net/La-cuestion-del-alma-sigue-siendo-controvertida-en-el-dialogo-ciencia-y-religion_a1157.html
http://www.tendencias21.net/La-cuestion-del-alma-sigue-siendo-controvertida-en-el-dialogo-ciencia-y-religion_a1157.html
http://www.tendencias21.net/El-observatorio-astronomico-del-Vaticano-despide-a-George-V-Coyne_a1156.html

Breve historia de las relaciones
entre filosofia, ciencias y teologia

Uno de los aspectos de esta relacion se
refiere al papel que las ciencias juegan en la
busqueda de los “significados ultimos”, una
frase que se encuentra repetidas veces en los
escritos de Juan Pablo Il. Pero jqué es lo que
el Papa queria decir con esta expresion? Para
Coyne, se pueden diferenciar tres periodos
histéricos en las relaciones ciencia y religion
que son el telon de fondo necesario para
entender en su justa medida el pensamiento
del Papa. El primer periodo discurre desde la
aparicion del ateismo moderno en los siglos
XVIl y XVIII; el segundo periodo corresponde
al anticlericalismo en Europa durante el siglo
XIX; y por ultimo, el tercer periodo coincide
con el acercamiento de la ciencia a la Iglesia
en el siglo XX.

Aunque el caso Galileo, como suele llamarse,
siempre se cita como el ejemplo clasico de
confrontacién entre la ciencia y la fe, la
verdad es que hasta el siglo XVIII no se dan
enfrentamientos institucionales entre las
ciencias y la teologia que den lugar al

85


http://www.radiovaticana.org/SPA/Articolo.asp?c=290869
http://www.tendencias21.net/Un-libro-revisa-las-falsas-leyendas-sobre-la-relacion-entre-religion-y-ciencia_a3442.html

ateismo cientifico como postura existencial y
filosofica.

En el siglo XIX, el anticlericalismo ambiental
hizo reaccionar al papado, de modo que en
1891, el Papa Ledn Xl fundé el
Observatorio Vaticano como una
herramienta apologética frente a las
corrientes laicistas y ateas. El acercamiento
de la Iglesia a la ciencia moderna durante el
siglo XX se manifiesta de manera clara en Pio
Xll, que tenia un conocimiento excelente de
la astronomia y, como Papa, fomenté la
investigacion astronémica en el
Observatorio Vaticano. No obstante, no fue
inmune a cierta tendencia apologética y en
alguno de sus escritos tendio a identificar la
Creacion del Universo con la cosmologia del
Big Bang, lo que ocasiono cierta tension con
el sacerdote Georges Lemaitre, Presidente de
la Academia Pontificia de Ciencias.

De lo que se ha dicho de estos tres periodos
histoéricos, se deduce que desde los origenes
del ateismo moderno en los siglos XVIl y
XVIII, dentro de la Iglesia ha prendido una
tendencia a asociar la investigacion cientifica
con la negacioén de Dios. La desconfianza de

86


http://www.vaticanstate.va/ES/Otras_Instituciones/Observatorio_astronomico_vaticano.htm
http://www.tendencias21.net/Una-nueva-obra-descubre-el-itinerario-cientifico-y-espiritual-de-Georges-Lemaitre_a3146.html

la Iglesia hacia la ciencia y los cientificos dio
lugar a la creacion del Observatorio
Vaticano con una mision apologética.
Finalmente, cuando resplandecio la
investigacion cientifica en el siglo XX, la
Iglesia, primero, intento apropiarse los datos
cientificos para sus propios fines. Pero
durante el papado de Juan Pablo I,
encontramos un modo de interpretar las
relaciones entre ciencia, filosofia y teologia
que contrasta significativamente con el
punto de vista de sus antecesores.

Una nueva aproximacion a las
relaciones entre ciencia y religion

Los puntos de vista de Juan Pablo Il sobre las
relaciones entre el pensamiento cientifico, la
filosofia y la teologia en la busqueda de los
“significados ultimos” se encuentran en los
mensajes a las comunidades universitarias y
a los cientificos. Hay dos documentos que
tienen una relevancia especial: el mensaje
escrito con ocasion del tricentenario de los
Principia Matematica de Isaac Newton,
publicado como introduccion de las actas del
Congreso por el Observatorio Vaticano, y la
Enciclica Fides et Ratio de 1998. La carta del

87


http://www.upcomillas.es/webcorporativo/Centros/catedras/ctr/JuanPabloII/Default.asporganizado
http://www.upcomillas.es/webcorporativo/Centros/catedras/ctr/JuanPabloII/Default.asporganizado

Papa al P. Coyne con ocasion del
tricentenario de los Principia puede leerse
integra en la pagina web de la Catedra CTR.
Sirva este articulo como introduccion al rico
contenido y modernidad de esta carta.

La novedad del pensamiento de Juan Pablo
Il, - prosigue Coyne, - consiste en su toma de
postura diferente a la de sus antecesores.
Esta nueva postura se justifica
principalmente en el mensaje enviado con
ocasion del tricentenario de los Principia de
Newton. Juan Pablo Il establece claramente
que la ciencia no puede ser usada de un
modo simplista para establecer una base
racional para la fe, pero tampoco puede
decirse que sea atea por naturaleza y
opuesta a la creencia en Dios:

“Al estimular la apertura entre la Iglesia y la
comunidad cientifica, no estamos
imaginando una unidad disciplinar entre
teologia y ciencia como la que existe dentro
de un campo cientifico dado, o dentro de la
misma teologia. Mientras continue el dialogo
y la busqueda en comun, se avanzara hacia
un entendimiento mutuo y un
descubrimiento gradual de intereses

88



comunes, que sentaran las bases para
ulteriores investigaciones y discusiones. Qué
forma adoptara esto exactamente, lo hemos
de dejar al futuro. Lo importante es, como ya
hemos recalcado, que el dialogo continue y
crezca en profundidad y alcance. En este
proceso debemos superar toda tendencia
regresiva a un reduccionismo unilateral, al
miedo y al aislamiento autoimpuesto”.

Y mas adelante:

“Mas la unidad que pretendemos, como ya
hemos subrayado, no es identidad. La Iglesia
no propone que la ciencia se convierta en
religion, o viceversa. La unidad, por el
contrario, presupone siempre la diversidad y
la integridad de sus componentes. Cada uno
de estos miembros deberia hacerse, no cada
vez menos él mismo, sino mas él mismo, en
un intercambio dinamico; porque una
unidad en la que uno de los elementos se
reduce al otro es destructiva, falsa en sus
promesas de armonia, y amenazadora para
la integridad de sus componentes. Estamos
llamados a hacernos uno. No a convertirnos
cada uno en el otro. Para ser mas especifico,
tanto la religion como la ciencia deben
preservar su autonomia y su peculiaridad”.

&9



Y concluye:

“Pero ¢por qué es un valor para ambas la
apertura critica y el intercambio mutuo? La
unidad implica el esfuerzo de la mente
humana por llegar a comprender y el anhelo
del espiritu humano por amar. Cuando los
seres humanos intentan comprender la
multiplicidad que les rodea, cuando intentan
dar sentido a su experiencia, lo hacen
incluyendo muchos factores en una vision
comun. Se logra la comprension cuando
muchos datos son unificados por una
estructura comun. Una cosa ilumina muchas,
da sentido a la totalidad (...) {Puede también
la ciencia beneficiarse de este intercambio?
Parece que asi deberia ser. Pues la ciencia se
desarrolla mejor cuando sus conceptos y
conclusiones se integran en la gran cultura
humana y en su interés por el sentido y el
valor ultimos. Por ello, los cientificos no
pueden mantenerse totalmente al margen
de los tipos de cuestiones tratadas por
filosofos y tedlogos. Dedicando a estas
cuestiones algo de la energia y el cuidado
que prestan a su investigacion cientifica,
pueden ayudar a que otros realicen con
mayor plenitud los potenciales humanos de

90



sus descubrimientos. Pueden también llegar
a apreciar, que estos descubrimientos no
pueden ser un sustituto genuino del
conocimiento de lo verdaderamente ultimo.
La ciencia puede liberar a la religion de error
Y supersticion, la religion puede purificar la
ciencia de idolatria y falsos absolutos. Cada
una puede atraer a la otra hacia un mundo
mds amplio, un mundo en el que ambas
pueden florecer” (las cursivas son nuestras).

La Fides et Ratioy la
busqueda de los significados
ultimos

En la Enciclica Fides et Ratio, el discurso
papal continua y establece los fundamentos
del dialogo con las ciencias: “Ella (la Iglesia)
ve a la filosofia como un camino para
conocer la verdad fundamental sobre la vida
humana... Deseo que haya reflexién sobre
esta actividad especial de la razén humana.
Esta reflexion es necesario hacerla asi,
porque en el momento presente en
particular, con frecuencia, se margina la
busqueda de los ultimos significados” ( Fides
et Ratio, numero 5).

91



Y icomo se pueden definir las verdades
ultimas? La respuesta a esta pregunta es de
la mayor importancia, ya que se propone
que las ciencias de la naturaleza, junto con la
filosofia, la teologia y otras vias para el
conocimiento, contribuyen a la busqueda de
los significados ultimos. En palabras de la
Enciclica: (numero 27) “Nadie, ni el filésofo
ni el hombre corriente, puede substraerse a
estas preguntas. De la respuesta que se dé a
las mismas depende una etapa decisiva de la
investigacion: si es posible o no alcanzar una
verdad universal y absoluta. De por si, toda
verdad, incluso parcial, si es realmente
verdad, se presenta como universal. Lo que
es verdad, debe ser verdad para todos y
siempre.

Ademas de esta universalidad, sin
embargo, el hombre busca un absoluto que
sea capaz de dar respuesta y sentido a toda
su busqueda. Algo que sea ultimo y
fundamento de todo lo demas.

En otras palabras, busca una
explicacion definitiva, un valor supremo, mas
alla del cual no haya ni pueda haber
interrogantes o instancias posteriores. Las
hipétesis pueden ser fascinantes, pero no

92



satisfacen. Para todos llega el momento en el
que, se quiera o no, es necesario enraizar la
propia existencia en una verdad reconocida
como definitiva, que dé una certeza no
sometida ya a la duda”.

En esta busqueda hay diversos
caminos de conocimiento y entre ellos, la
filosofia es un camino privilegiado (numero
3): “El hombre tiene muchos medios para
progresar en el conocimiento de la verdad,
de modo que puede hacer cada vez mas
humana la propia existencia.

Entre estos destaca la filosofia, que
contribuye directamente a formular la
pregunta sobre el sentido de la viday a
trazar la respuesta: ésta, en efecto, se
configura como una de las tareas mas nobles
de la humanidad. El término filosofia segun
la etimologia griega significa «xamor a la
sabiduria». De hecho, la filosofia nacid y se
desarrollé desde el momento en que el
hombre empezo a interrogarse sobre el por
qué de las cosas y su finalidad. De modos y
formas diversas, muestra que el deseo de
verdad pertenece a la naturaleza misma del
hombre.

El interrogarse sobre el por qué de las
cosas es inherente a su razon, aunque las

93



respuestas que se han ido dando se
enmarcan en un horizonte que pone en
evidencia la complementariedad de las
diferentes culturas en las que vive el
hombre”.

El Papa, pues, compara la filosofia con otros
caminos para la busqueda de la verdad,
especialmente con las ciencias de la
naturaleza (numero 30): “En este momento
puede ser util hacer una rapida referencia a
estas diversas formas de verdad. Las mas
numerosas son las que se apoyan sobre
evidencias inmediatas o confirmadas
experimentalmente. Este es el orden de
verdad propio de la vida diaria y de la
investigacion cientifica (las cursivas son
nuestras). En otro nivel se encuentran las
verdades de caracter filosofico, a las que el
hombre llega mediante la capacidad
especulativa de su intelecto. En fin estan las
verdades religiosas, que en cierta medida
hunden sus raices también en la filosofia.
Estas estan contenidas en las respuestas que
las diversas religiones ofrecen en sus
tradiciones a las cuestiones ultimas”.

94



Pero queda siempre claro que la filosofia y
las ciencias de la naturaleza deben tener
cada una su propia autonomia (numero 45):
“Con la aparicion de las primeras
universidades, la teologia se confrontaba
mas directamente con otras formas de
investigacion y del saber cientifico. San
Alberto Magno y santo Tomas, aun
manteniendo un vinculo organico entre la
teologia y la filosofia, fueron los primeros
que reconocieron la necesaria autonomia
que la filosofia y las ciencias necesitan para
dedicarse eficazmente a sus respectivos
campos de investigacion”.

Mas adelante, el Papa lamenta “la falta de
interés por el estudio de la filosofia” y “la
falta de entendimiento entre las ciencias de
la naturaleza y las ciencias humanas que
surge de aqui.

Dice (numero 61): “El Concilio Vaticano Il ha
resaltado varias veces el valor positivo de la
investigacion cientifica para un
conocimiento mas profundo del misterio del
hombre. La invitacion a los te6logos para
que conozcan estas ciencias y, si es

95



menester, las apliquen correctamente en su
investigacion no debe, sin embargo, ser
interpretada como una autorizacion
implicita a marginar la filosofia o a sustituirla
en la formacion pastoral y en la praeparatio
fidei. No se puede olvidar, por ultimo, el
renovado interés por la inculturacion de la
fe”.

La Nueva Cienciay la
busqueda de los ultimos
significados

La novedad de la ciencia moderna no se
puede realmente apreciar si no se compara
con los datos de la historia de las ciencias. En
el origen de la ciencia moderna, en los siglos
XVly XVII, persistia la idea, heredada de los
pitagoricos, de que los “filésofos naturales”
de la época, los primitivos “cientificos”, se
dedicaban a “descubrir” (desvelar, quitar el
misterio que los ocultaba) el disefo
trascendental encarnado en el universo.

De hecho, es patente que uno de los factores

esenciales en el nacimiento de la ciencia
moderna fue la teologia cristiana de la

96



Creacion y de la Encarnacion. En este ultimo
caso, el concepto de Logos que se encarna
en el evangelio de San Juan fue
particularmente apropiado para la
construccion de los conceptos pitagoricos y
platonicos del mundo de las ideas eternas y
del caracter trascendental de las
matematicas. Para Galileo, el universo estaba
escrito en la lengua eterna de las
matematicas. Kepler veia algo divino en los
numeros y la geometria era el modelo divino
del cosmos. Newton, veia que Dios habia
puesto al mundo la ley de la gravedad, sin la
cual todo se colapsaria. La funcién de los
fildsofos naturales era descubrir las leyes
eternas puestas por Dios en el orden natural.

La matematizacion de la fisica continué
durante los siglos XVl y XIX, y de alguna
manera sentaria las bases para la fisica de los
siglos XX y XXI. Sin embargo, los cientificos
ya no perciben en el universo fisico la
presencia innata de unas leyes naturales.
Estas son solamente la expresion
aproximada que describe una realidad que
nunca nos es conocida del todo. Los
cientificos son conscientes de que su
lenguaje es con frecuencia metaférico y

97



convencional. Las teorias cientificas son
construcciones sociales que tienen una
funcion explicativa de los fenémenos. Los
avances en filosofia de las ciencias (Mach, el
Circulo de Viena, Wittgenstein, Karl Popper,
Thomas Kuhn y un largo etcéteral)
representan una generacion de filésofos
naturales conscientes de la
incognoscibilidad de la realidad natural y la
precariedad y contingencia de sus teorias.

Esta actitud mas humilde, menos dogmatica
de los fundamentos de las ciencias
modernas, favorece la posibilidad de un
dialogo sobre los ultimos significados. Hoy
los cientificos estan mas interesados que
nunca por las preguntas filosoficas sobre su
quehacer, que no tienen respuesta adecuada
desde los principios de la ciencia misma.
Fisicos, bidlogos y gedlogos, paleontologos,
quimicos y matematicos preguntan a la
filosofia sobre los fundamentos ultimos. Y
esta pregunta les remite a la teologia. Las
preguntas sobre la constitucion ultima de la
materia, la realidad del universo, la fisica
cuantica, la biologia evolucionista, por
ejemplo, estan impregnadas de filosofia y
teologia. La interdisciplinariedad, la creacion

98



de espacios de dialogo entre practicantes de
diferentes disciplinas, parece ser el camino
para poder llegar a preguntas mas radicales.
En este sentido, el conocimiento humano
para el siglo XXl sera sistémico, hipotético,
convencional y contingente o caera en la
tentacion de nuevos dogmatismos
superados.

Leandro Sequeiros, Presidente de ASINJA, ha
sido Catedratico de Paleontologia, profesor de la
Facultad de Teologia de la Universidad de
Granada y colaborador de la Catedra Ciencia-
Tecnologia —Religion de la Universidad Comillas

99


http://www.upcomillas.es/webcorporativo/Centros/catedras/ctr/
http://www.upcomillas.es/webcorporativo/Centros/catedras/ctr/

100



Teilhard de Chardiny la

enciclica Laudato Si".
La raiz cosmica y antropolégica
del pensamiento ecolégico

Leandro Sequeiros sj

Vicepresidente de la Asociacion de Amigos
de Teilhard de Chardin (seccidon espanola)
Isequeiros@jesuitas.es

Como homenaje a los seis anos de la
Laudato Si~

El gedlogo Helmut de Terra (1900-
1981) decia refiriéendose al padre Pierre
Teilhard: “La Tierra era su laboratorio”. [De
Terra, H., Mein Weg mit Teilhard de Chardin.
C. H. Beck, Mlnchen, 1962, 131 pag.] Este es
el lema que preside el presente numero de
Noospheére.

Pero el respeto por la Tierra, la
dimension ecolégica del pensamiento de
Pierre Teilhard de Chardin, no puede
separarse de su inspiracion en Viadimir I.

101


mailto:lsequeiros@jesuitas.es

Vernadski (1863-1945), como se ha
apuntado en otros articulos de Noosphére. Y
el pensamiento teilhardiano inspira Ila
enciclica Laudato Si°~ (2015) del papa
Francisco.

Pero algunos autores opinan que el
pensamiento teilhardiano inspira también lo
que se ha llamado la ecologia profunda
[deep ecology). [Es sugerente la perspectiva
de José Vico Martin. “La justificacion
cientifica y filosofica del respeto hacia la
naturaleza: Teilhard de Chardin, Arne Naess
y el Papa Francisco. The Scientific and
Philosophical Justification of the Respect to
Nature. Teilhard de Chardin, Arne Naess and
the Pope Francisco”. Contrastes. Revista
Internacional de Filosofia, vol. XXIlI-N°1
(2018), pp. 93-110. Departamento de
Filosofia, Universidad de Malaga, Facultad
de Filosofia y Letras Campus de Teatinos, E-
29071 Malaga (Espanal]

Teilhard de Chardin en Ila
Enciclica Laudato Si’

A muchas personas les pudo
sorprender que en la Carta enciclica del papa
Francisco “Laudato si’, sobre el cuidado

102



de la casa comun (24 de mayo de 2015)
se hace una referencia explicita a Pierre
Teilhard de Chardin (aunque sea en una
nota a pie de pagina al humero 83). Pero
no es todo. Hay también unas reflexiones
de eco cosmico teilhardiano al tratar el
tema de la eucaristia (numeros 235-236).
Estos datos tienen suficiente entidad
como para que dediquemos un breve
comentario a Ila raiz césmica del
pensamiento ecologico en la Laudato si’
del papa Francisco.

El Evangelio de la Creacion

El capitulo 2 de la Laudato si’
(numeros 62-100) se titula “El Evangelio de
la Creacion”. Desde una perspectiva
teologica, se afirma que "ninguna rama de
las ciencias y ninguna forma de sabiduria
puede ser dejada de lado, tampoco Ia
religiosa con su propio lenguaje”. Y es que
"las convicciones de la fe ofrecen a los
cristianos, y en parte también a otros
creyentes, grandes motivaciones para el
cuidado de la naturaleza y de los hermanos y
hermanas mas fragiles”.

103



“No somos Dios. La tierra nos precede
y nos ha sido dada”, anade Francisco,
rompiendo los antiguos esquemas, basados
en una mala interpretacion de las Escrituras
(“creced y multiplicaos y dominad la tierra”),
que daban al ser humano un poder
soberano sobre la naturaleza.

"Hoy -sefnala- debemos rechazar con
fuerza que, del hecho de ser creados a
imagen de Dios y del mandato de dominar la
tierra, se deduzca un dominio absoluto sobre
las demas criaturas”. Asi, "mientras «labrar»
significa cultivar, arar o trabajar, «cuidar»
significa proteger, custodiar, preservar,
guardar, vigilar. Esto implica una relacion de
reciprocidad responsable entre el ser
humano y la naturaleza”.

“La injusticia no es invencible’,
subraya el texto, que presenta "“un mundo
fragil, con un ser humano a quien Dios le
confia su cuidado, interpela nuestra
inteligencia para reconocer como
deberiamos orientar, cultivar y limitar
nuestro poder"”.

Antropologia oculta de la Laudato Si”

Esto no implica que el ser humano sea
un animal mas. Existe lo que se ha dado en

104



llamar —desde un punto de vista filosoéfico- lo
humano irreductible. El numero 81 de la
Laudato si°~ sintetiza los rasgos de una
antropologia cristiana de base cientifica.
Dice el texto: “El ser humano, si bien supone
también procesos evolutivos, implica una
novedad no explicable plenamente por la
evolucion de otros sistemas abiertos.
Cada uno de nosotros tiene en si una
identidad personal, capaz de entrar en
dialogo con los demas y con el mismo
Dios. La capacidad de reflexion, Ila
argumentacion, la creatividad, Ia
interpretacion, la elaboracion artistica y
otras capacidades inéditas muestran una
singularidad que trasciende el ambito
fisico y biologico”.

Supuesta esta diferencia cualitativa
con el resto de los seres vivos, el papa
reconoce que los humanos no hemos
sabido desarrollar nuestras capacidades,
porque otra visién, la "que consolida Ia
arbitrariedad del mas fuerte ha propiciado
inmensas desigualdades, injusticias y
violencia para la mayoria de la humanidad,
porque los recursos pasan a ser del primero

105



que llega o del que tiene mas poder: el
ganador se lleva todo” (numero 82).

La raiz cosmica de la ecologia y la defensa
del antropocentrismo por el Papa Francisco
en Laudato Si’

El numero 83 de la Laudato Si° es el
que suscita aqui nuestro interés. Dice el
papa: “El fin de la marcha del universo esta
en la plenitud de Dios, que ya ha sido
alcanzada por Cristo resucitado, eje de la
maduracién universal”. Y es aqui donde, a
pie de pagina, cita a Teilhard de Chardin,
con una referencia a Pablo VI, a Juan Pablo Il
y a Benedicto XVI.

El texto de Pablo VI es: Discurso en un
establecimiento quimico-farmacéutico (24
febrero 19606): Insegnamenti 4 (1966), 992-
993.

El texto es accesible en:
http://w2.vatican.va/content/paul-
vi/it/speeches/1966/documents/hf p-

vi_spe 19660224 stabilimento-
farmaceutico.html

“Un cientifico famoso dijo: cuanto mas
estudio la materia, mas encuentro el
espiritu. Quien investiga el mundo ve que

106


http://w2.vatican.va/content/paul-vi/it/speeches/1966/documents/hf_p-vi_spe_19660224_stabilimento-farmaceutico.html
http://w2.vatican.va/content/paul-vi/it/speeches/1966/documents/hf_p-vi_spe_19660224_stabilimento-farmaceutico.html
http://w2.vatican.va/content/paul-vi/it/speeches/1966/documents/hf_p-vi_spe_19660224_stabilimento-farmaceutico.html
http://w2.vatican.va/content/paul-vi/it/speeches/1966/documents/hf_p-vi_spe_19660224_stabilimento-farmaceutico.html

hay leyes; Este mundo que parecia opaco,
inerte, es una maravilla, y el Papa piensa que
sera la ciencia - que parece alejar a las masas,
a los hombres modernos, a los jovenes de
Dios - para llevarlos de regreso a Dios,
cuando el mundo sea verdaderamente
inteligente. y dira: tengo que entender lo
que veo; Yo no creé esto: el mundo fue
creado por Aquel que hizo Illover su
sabiduria sobre todas las cosas.Y el Santo
Padre cita a Teilhard de Chardin, quien dio
una explicacion del universo que [..] pudo
leer dentro de las cosas un principio
inteligente que debe Illamarse Dios. Por
tanto, la ciencia misma nos obliga a ser
religiosos, y los inteligentes deben
arrodillarse y decir: aqui esta Dios”.

También a pie de pagina la enciclica
cita la famosa carta del papa Juan Pablo I
con ocasion del centenario de la publicaciéon
de los Principia de Newton: Carta al
reverendo P. George V. Coyne (1 junio
1988). Insegnamenti 5/2 (2009), 60. Esta
carta es accesible en la pagina web de la
Catedra Ciencia, Tecnologia y Religion de la
Universidad Pontificia Comillas:

107



https://www.upcomillas.es/es/catedra-
ciencia-tecnologia-religion/presentacion-
catedra-ciencia/carta-del-papa-juan-pablo-ii

Y en tercer lugar, la Laudato s/ cita a
pie de pagina un texto de Benedicto XVI,
Homilia para la celebracion de las Visperas
en Aosta (24 julio 2009). L'Osservatore
romano, ed. semanal en lengua espanola (31
julio 2009), p. 3s. Puede consultarse en:
https://w2.vatican.va/content/benedict-
xvi/es/homilies/2009/documents/hf ben-
xvi_hom 20090724 vespri-aosta.html

Y concluye el numero 83 de la Laudato
si” de este modo: “Asi agregamos un
argumento mas para rechazar todo dominio
despotico e irresponsable del ser humano
sobre las demas criaturas. El fin ultimo de las
demas criaturas no somos nosotros. Pero
todas avanzan, junto con nosotros y a través
de nosotros, hacia el término comun, que es
Dios, en una plenitud trascendente donde
Cristo resucitado abraza e ilumina todo.
Porque el ser humano, dotado de
inteligencia y de amor, y atraido por la
plenitud de Cristo, esta llamado a reconducir
todas las criaturas a su Creador.

108


https://www.upcomillas.es/es/catedra-ciencia-tecnologia-religion/presentacion-catedra-ciencia/carta-del-papa-juan-pablo-ii
https://www.upcomillas.es/es/catedra-ciencia-tecnologia-religion/presentacion-catedra-ciencia/carta-del-papa-juan-pablo-ii
https://www.upcomillas.es/es/catedra-ciencia-tecnologia-religion/presentacion-catedra-ciencia/carta-del-papa-juan-pablo-ii
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/homilies/2009/documents/hf_ben-xvi_hom_20090724_vespri-aosta.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/homilies/2009/documents/hf_ben-xvi_hom_20090724_vespri-aosta.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/homilies/2009/documents/hf_ben-xvi_hom_20090724_vespri-aosta.html

La Eucaristia cosmica

La palabra “césmica” aparece en la
enciclica en la ultima parte, al tratar el tema
de la ecologia, la espiritualidad y Ia
educacion. El numero 235 es una reflexidon
ecologica sobre los sacramentos. Y el
numero 236 se refiere especificamente a la
Eucaristia. Dice la enciclica, entre otras cosas:
“En la Eucaristia ya esta realizada la
plenitud, y es el centro vital del universo,
el foco desbordante de amor y de vida
inagotable. Unido al Hijo encarnado,
presente en la Eucaristia, todo el cosmos
da gracias a Dios. En efecto, la Eucaristia
es de por si un acto de amor cosmico: «jSi,
cosmico! Porque también cuando se
celebra sobre el pequeno altar de una
iglesia en el campo, la Eucaristia se
celebra, en cierto sentido, sobre el altar
del mundo»” Y a pie de pagina cita al
papa Juan Pablo Il, en la Carta enciclica
Ecclesia de Eucharistia (17 abril 2003), 8:
AAS 95 (2003), 438. Es accesible en
http://www.vatican.va/holy father/special f
eatures/encyclicals/documents/hf jp-
ii_enc 20030417 ecclesia eucharistia sp.ht
ml

109


http://www.vatican.va/holy_father/special_features/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_20030417_ecclesia_eucharistia_sp.html
http://www.vatican.va/holy_father/special_features/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_20030417_ecclesia_eucharistia_sp.html
http://www.vatican.va/holy_father/special_features/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_20030417_ecclesia_eucharistia_sp.html
http://www.vatican.va/holy_father/special_features/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_20030417_ecclesia_eucharistia_sp.html

Sin citarlo, el pensamiento de
Teilhard de “El Sacerdote” (1918) y de “La
Misa sobre el Mundo” (1923) esta muy
presente en el trasfondo de este
planteamiento. Y prosigue el texto: “La
Eucaristia une el cielo y la tierra, abraza y
penetra todo lo creado. EIl mundo que
salio de las manos de Dios vuelve a él en
feliz y plena adoracion. En el Pan
eucaristico, «la creacion esta orientada
hacia la divinizacion, hacia las santas
bodas, hacia la unificacion con el Creador
mismo»”. Y cita al papa Benedicto XVI,
Homilia en la Misa del Corpus Christi (15
junio 2006): AAS98 (2006), 513. Y
concluye este texto de la Laudato si": “Por
eso, la Eucaristia es también fuente de
luz y de motivacion para nuestras
preocupaciones por el ambiente, y nos
orienta a ser custodios de todo Ilo
creado”.

En el pensamiento ecolégico del
papa Francisco en la Laudato si” esta
muy presente la raiz cosmica de una
reflexion cientifica, filosofica y teoldgica

110



de la ecologia integral. Y este punto de
vista completa el marco general de
inteligencia de este texto magistral.

Teilhard, Laudato Si° y

ecologia profunda

En estos ultimos meses se ha escrito
sobre las convergencias y divergencias
entre la Laudato Si° y la ecologia
profunda. Es verdad que el papa habla
de ecologia integral. Pero la Illamada
ecologia profunda (deep ecology] ies
similar a la ecologia integral? /Tiene ecos
teilhardianos?

A Viadimir Vernadski (1863-1945) debemos
los amigos de Teilhard la generalizacion del
concepto adoptado por Teilhard de biosfera,
de noosfera y apunta a lo que después se
llamoé noocracia. El término noocracia alude
a un sistema social y politico que esta basado
"en la prioridad de la mente humana”,
segun Vladimir Vernadski. En 1987, el
Catedratico de Sociologia Benjamin Oltra y
Martin de los Santos, define noocracia en la
revista Politica y Sociedad como: «Definimos
noocracia como una ‘nueva clase”

111


https://es.wikipedia.org/wiki/Vlad%C3%ADmir_Vernadski
https://es.wikipedia.org/w/index.php?title=Benjam%C3%ADn_Oltra_y_Mart%C3%ADn_de_los_Santos&action=edit&redlink=1
https://es.wikipedia.org/w/index.php?title=Benjam%C3%ADn_Oltra_y_Mart%C3%ADn_de_los_Santos&action=edit&redlink=1
https://revistas.ucm.es/index.php/POSO

conformada por Jlos que dominan Ia
inteligencia o Ila razon Iideologica,
cosmologica, expresiva, cientifica, técnica, la
imagen cinética y el diserio, como una fuerza
productiva y un nuevo poder en [os sistemas
sociales capitalistas y colectivistas avanzados

El contenido de los dos primeros
términos fue recogido por Teilhard y
posiblemente forman parte de la inspiracién
de lo que hoy se llama ecologia profunda
[deep ecology] y estan claramente en las
raices de la Laudato Si~ del papa Francisco.
El ser menos conocidas, y ademas
discutibles, exponemos algunas ideas de
ecologia profunda.

La ecologia profunda

La expresion ecologia profunda fue
acunada en 1973 por Arne Naess, como un
término tedrico, pero se transformoé
posteriormente en un movimiento social.
Arne Dekke Eide Nezess (27 de
enerode 1912 - 12 de enero de 2009) fue el
fundador de la ecologia profunday el mas
reputado fildsofo noruego del siglo XX,
siendo el catedratico mas joven de los
nombrados en la Universidad de Oslo, cargo
que ejercio ininterrumpidamente

112


https://es.wikipedia.org/wiki/Arne_Naess
https://es.wikipedia.org/wiki/27_de_enero
https://es.wikipedia.org/wiki/27_de_enero
https://es.wikipedia.org/wiki/1912
https://es.wikipedia.org/wiki/12_de_enero
https://es.wikipedia.org/wiki/2009
https://es.wikipedia.org/wiki/Ecolog%C3%ADa_profunda
https://es.wikipedia.org/wiki/Filosof%C3%ADa
https://es.wikipedia.org/wiki/Noruega
https://es.wikipedia.org/wiki/Siglo_XX
https://es.wikipedia.org/wiki/Universidad_de_Oslo

desde 1939 a 1970. Neess fue ademas un
avezado alpinista al que se conocié por ser
tio del célebre montanero y hombre de
negocios Arne Naess Jr.y el hermano menor
del armador Erling Dekke Nzess. Para Naess
son puntos centrales:

1) El ser humano en armonia con el
medio; ho por encima, sobre o fuera
de este. 2. La igualdad biocéntrica;
todas las cosas naturales, Ilos
ecosistemas, la vida, etc., tienen
derecho a existir. Independiente de su
grado de autodeterminacion. 3)
Derecho a la diversidad cultural.

Desde las categorias antropocéntricas de la
Laudato Si° aparecen criticas a la ecologia
profunda asi entendida.

Ecocentrismo de la ecologia profunda

El punto mas discutible — desde las
categorias de la Laudato Si° - es el del
biocentrismo. Si por él se entiende solo el
eco-centrismo, la ecologia profunda no
parece compatible con la doctrina del papa
Francisco.

El concepto de ecologia profunda fue
desarrollado mas tarde por Bill Devall y
George Sessions al publicar en 1985 el libro

113


https://es.wikipedia.org/wiki/1939
https://es.wikipedia.org/wiki/1970
https://es.wikipedia.org/wiki/Monta%C3%B1ismo
https://es.wikipedia.org/w/index.php?title=Arne_N%C3%A6ss_Jr.&action=edit&redlink=1
https://es.wikipedia.org/wiki/Armador
https://es.wikipedia.org/w/index.php?title=Erling_Dekke_N%C3%A6ss&action=edit&redlink=1
https://es.wikipedia.org/w/index.php?title=Bill_Devall&action=edit&redlink=1
https://es.wikipedia.org/w/index.php?title=George_Sessions&action=edit&redlink=1

Deep Ecology. Otro autor que esta integrado
en esta corriente es Fritjof Capra. Tiene una
cosmovision holistica, con una ética
ecocéntrica y en ocasiones tienden a ser
feministas e igualitarios.

Los defensores de Ia ecologia
profunda consideran que el mundo no existe
como un recurso libremente explotable por
los humanos. La ética de la ecologia
profunda sostiene que todo el sistema es
superior a cualquiera de sus partes. Se
proponen ocho puntos o principios que
ayudan a comprender su posicion:

1. El bienestar y florecimiento
de toda vida humana y no
humana sobre la tierra tienen
un valor en si mismos (valor
intrinseco). Estos valores son
independientes de la utilidad
que proporcione el mundo
no-humano a los fines
humanos.

2. La riqueza y diversidad de
formas de vida contribuyen a
la realizacion de estos
valores, y a su vez son valores
en si mismos.

114


https://es.wikipedia.org/wiki/Fritjof_Capra

3.

La humanidad no tiene
derecho a reducir esta
riqueza y diversidad excepto
para satisfacer sus
necesidades vitales basicas.

El desarrollo de Ila vida
humana y de su cultura es
compatible con un sustancial
decrecimiento de la
poblacion humana actual. El
desarrollo libre de la vida no-
humana requiere
necesariamente ese
decrecimiento.

La interferencia actual del
hombre en el mundo natural
no-humano es excesiva, y la
situacion esta empeorando
rapidamente.

Por tanto las politicas
actuales han de ser
cambiadas. Estas politicas
afectaran a Ila economia
basica, a la tecnologia y a las
estructuras ideologicas. Los
temas resultantes de estas
politicas seran muy diferentes
a los actuales.

115



7.

8.

Aunque

El cambio ideolégico esta
principalmente relacionado
en apreciar la calidad de la
vida muy por encima del
intento de conseguir para si
un mayor nivel de vida
basado en el consumo
desmedido y la acumulacion
material de bienes. EXxistira
una profunda conciencia de
la deferencia entre grande
(cantidad) y grandioso
(cualidad).
Aquellos que suscriban estos
puntos tienen la obligacion
de, directa o indirectamente,
intentar aplicar los cambios
necesarios.

muchas de las ideas

contenidas en estos puntos son asumibles
por la Laudato Si’ y podrian ser asumidas

por Teilhard

de Chardin, el debate esta

abierto. Para el fisico Fritjof Capra la ecologia
profunda hace parte del nuevo paradigma,
de una vision holistica del mundo, en la que

se pasa de

la concepcidon del universo

como maquina, a verlo como una red de

116


https://es.wikipedia.org/wiki/Fritjof_Capra
https://es.wikipedia.org/wiki/Paradigma
https://es.wikipedia.org/wiki/M%C3%A1quina

relaciones, lo que implica pensamiento
sistémico para su comprension.

¢Antropo-centrismo o eco-
centrismo de Ila ecologia
profunda?

Como hemos apuntado, el punto
conflictivo esta en Ila comprension del
biocentrismo. (Es compatible con el
antropocentrismo del papa Francisco? En un
iluminador articulo del profesor Carlos
Beorlegui [Carlos Beorlegui. iAntropo-
centrismo contra eco-centrismo?
FronterasCTR, Blog de la Catedra Ciencia,
Tecnologia y Religion, UP Comillas, Madrid,
24 febrero 2021,
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/?p=
5768] se pueden aclarar los términos.
Beorlegui opina que la Enciclica del Papa
Francisco, Laudato Si’. Sobre el cuidado de la
casa comun resulta muy oportuna para
recuperar una vision mas adecuada y
matizada de lo humano dentro de esta
cosmologia ecocéntrica que se esta
extendiendo.

Parece evidente que, para el Papa
Francisco, la evidente responsabilidad de los

117


https://es.wikipedia.org/wiki/Pensamiento_sist%C3%A9mico
https://es.wikipedia.org/wiki/Pensamiento_sist%C3%A9mico
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/?p=5768
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/?p=5768

humanos en el deterioro progresivo del
planeta no supone desechar todo tipo
de antropocentrismo, sino tan solo aquél
que conlleva una relacion despoética y
destructiva con la naturaleza y el resto de los
seres Vivos.

En diversos pasajes de Laudato Si, se
insiste en la distincibn entre un
antropocentrismo incorrecto, que unas veces
denomina despoticoy otras, desviado, pero
el Papa Francisco defiende con claridad
un antropocentrismo sustentado en el
cuidado, el respeto y la reciprocidad con la
naturaleza.

Todas las realidades de la tierra tienen
un valor intrinseco y propio ante Dios, y no
pueden ser consideradas como meros
recursos economicos al servicio de los
humanos. Pero, al mismo tiempo, hay que
reconocer la “dignidad unica” del ser
humano, “por estar dotado de inteligencia”;
aunque ello no le da justificacion para la
relacion despotica y meramente utilitaria,
sino que esta “llamado a respetar lo creado
con sus leyes internas”.

Se tiene, por tanto, que mantener una
adecuada relacion reciproca entre los
humanos y Ia naturaleza, siendo

118



equivocado, por un lado, que “los demas
seres vivos deban ser considerados meros
objetos sometidos a la arbitraria dominacion
humana”; como también, por otro, “igualar a
todos los seres vivos y quitarle al ser humano
ese valor peculiar que implica al mismo
tiempo wuna tremenda responsabilidad.
Tampoco supone una divinizacion de Ia
tierra que nos privaria de la llamada a
colaborar con ella y a proteger su fragilidad.
Estas concepciones terminarian creando
nuevos desequilibrios para escapar de la
realidad que nos interpela”.

No puede estar mas clara Ila
preocupacion del Papa Francisco en
conjugar el respeto a la naturaleza y la
superacion de un  antropocentrismo
incorrecto, con la defensa de la centralidad
humana dentro de lo creado, centralidad
que no le da patente de corso para dominar
la tierra, sino que le supone Ia
responsabilidad de cuidarla y respetarla.

Para el Papa Francisco esta claro que
un antropocentrismo desviado no
necesariamente debe dar paso a un
“biocentrismo”, porque eso implicaria
incorporar un nuevo desajuste que no sélo
no resolvera los problemas, sino que anadira

“

119



otros. Por tanto, mas que concluir que
el antroponcentrismo deba ser superado,
dando lugar a una cosmologia ecocéntrica,
tenemos que hacer una autocritica de los
antropocentrismos desviados e incorrectos,
para alumbrar un  antropocentrismo
autocritico, renovado e integral

Como conclusion de todo lo dicho,
parece que resulta mas coherente la defensa
de un humanismo antropocéntrico, aunque
autocritico, renovado e integral. Esta claro
que tiene que ser autocriticocon la
mentalidad y modo de vida propio de la
sociedad capitalista, que tiene su origen
incluso en épocas anteriores.

Conclusion

La Tierra (la Tierra de Teilhard y de
Helmut de Terra) es nuestra casa comun,
como se nos dice con acierto. Por tanto,
tenemos que construir un Aumanismo
antropocéntrico renovado, enraizado en la
tierra, consciente de ser una parte mas
dentro del todo del universo y del sistema
ecologico de la madre tierra, aunque, al
mismo tiempo, poseedor de una centralidad
que no puede ser mentada como excusa
para un dominio despodtico, sino para

120



justificar la responsabilidad de un cuidado
fraterno, base de un estilo de vida basado en
un desarrollo sostenido y responsable.

Seria, por tanto, un antropocentrismo
integral, no prepotente ni al margen del
conjunto de la tierra y del universo, sino
integrado en ese todo y sistema cosmico,
pero apoyado también en la centralidad
ética, epistemoldgica, ontologica, y religiosa
de nuestra especie. De ahi el concepto de
ecologia integral de la Laudato Si .

1774 SEQUEIROS, L. (2019) Tender puentes entre las
ciencias y la religién: Pierre Teilhard de Chardin
(1881-1955) y la unificacion de los saberes. En: Carlos
Valiente Barroso (editor) Once tedlogos ante el
didlogo ciencia y fe. Escolar y Mayo editores, Madrid,
2018, 177-208.
https://www.todoliteratura.es/noticia/50424/pensa
miento/se-publica-el-ensayo-once-teologos-ante-el-
dialogo-ciencia-fe-carlos-valiente-barroso-es-el-
encargad-de-la-edicion.html

Publicado en Noviembre de 2018

121


https://www.todoliteratura.es/noticia/50424/pensamiento/se-publica-el-ensayo-once-teologos-ante-el-dialogo-ciencia-fe-carlos-valiente-barroso-es-el-encargad-de-la-edicion.html
https://www.todoliteratura.es/noticia/50424/pensamiento/se-publica-el-ensayo-once-teologos-ante-el-dialogo-ciencia-fe-carlos-valiente-barroso-es-el-encargad-de-la-edicion.html
https://www.todoliteratura.es/noticia/50424/pensamiento/se-publica-el-ensayo-once-teologos-ante-el-dialogo-ciencia-fe-carlos-valiente-barroso-es-el-encargad-de-la-edicion.html
https://www.todoliteratura.es/noticia/50424/pensamiento/se-publica-el-ensayo-once-teologos-ante-el-dialogo-ciencia-fe-carlos-valiente-barroso-es-el-encargad-de-la-edicion.html

Tender puentes entre
las Ciencias y la
Religion:

Pierre Teilhard de Chardin (1881-1955) y la
unificacién de los saberes.

Carlos Vallente Barroso (ed.)

Once teodlogos
ante el dialogo
ciencia-fe

Reftexiones flloséficas
ala huz de la revelacién

&?

Gullerwo
Facolar

122



Once tedlogos ante el dialogo
ciencia-fe
Reflexiones filosoficas a la luz de la

revelacion

CARLOS VALIENTE BARROSO

A dia de hoy no cabe rechazar las conquistas de

las ciencias o desconfiar de ellas por sistema. Es
innegable que su avance, ligado al de la tecnologia,
ha mejorado sustantivamente las condiciones de vida
y ha extendido un bienestar que antes era privativo
de una minoria. Oponerse a las ciencias es un mal
para la fe, antes que para la propia ciencia.

Sin embargo, también es verdad que, como decia Max
Planck, /a ciencia nos lleva a un punto médis alla del
cual no puede guiarnos.

Las paginas de este libro rehusan el cientificismo, que
considera el método de la ciencia como el unico
valido para resolver todos los problemas de la
existencia, pero también cualquier forma

de oscurantismo ideol6gico, incapaz de reconocer los
progresos de la racionalidad moderna. Sobre estas
bases este volumen entabla un dialogo fecundo entre
la ciencia y la fe, mercedor del calificativo

de verdaderamente filosdfico.

123


https://www.guillermoescolareditor.com/autor/carlos-valiente-barroso/

Tender puentes entre las

Ciencias y la Religion:
Pierre Teilhard de Chardin (1881-1955) y la
unificacién de los saberes.

LEANDRO SEQUEIROS?8

RESUMEN: En el ano 1947 Pierre
Teilhard de Chardin tiene 66 anos. Ha
recorrido medio mundo y ha recibido
muchos golpes emocionales al no poder
publicar sus escritos. Pese a eso, en una
conferencia a jesuitas en Versalles les habla
sobre “el valor religioso de la investigacion”.
Esa fue su gran pasioén. La unificacion de las
ciencias y la teologia, de la razén y de la
espiritualidad, de la materia y del espiritu.
Toda su vida fue “tender puentes” entre la
Ciencia y la Religion.

Una serie de reflexiones escritas entre
1920 y 1955, el ano de su muerte, se han
agrupado en uno de sus libros mas leidos y

28 Doctor en Ciencias Geologicas, Catedratico de
Paleontologia, Vicepresidente de la Asociacién de
Amigos de Teilhard de Chardin y miembro de la
Academia de Ciencias Exactas, Fisicas y Naturales de
la Universidad de Zaragoza. Correo electrénico:
Isequeiros42@gmail.com
http://www.bubok.es/autores/metanexus

124


mailto:lsequeiros42@gmail.com
http://www.bubok.es/autores/metanexus

comentados: “Ciencia y Cristo”. A lo largo de
los 35 anos de contenidos en estos articulos
rastreamos la construccion mental de su
paradigma de unificacion de saberes en
torno a dos polos aparentemente
excluyentes: la Ciencia y la Religion, la
investigacion cientifica y el cristianismo, la
racionalidad y la mistica.

INTRODUCCION

En este volumen colectivo, y bajo el
generoso paraguas de “encuentros entre
Ciencia y fe”, se describen muy diversas
perspectivas relacionadas con la posibilidad
y la necesidad cultural de tender puentes
entre la cultura cientifica y la cultura
religiosa, entre dos paradigmas
interpretativos del mundo que, postulamos,
no tienen que ser excluyentes??. Todos los

29 Agustin Udias, Ciencia y Religion. Dos visiones del
mundo. Sal Terrae, Santander, 2010, Coleccion
Panorama, numero 13. El autor es jesuita, catedratico
emérito de geofisica de la Universidad Complutense
de Madrid y miembro de la Academia Europea, es
autor de Principles of Seismology (Cambridge
University Press, 1999); Fundamentos de Geofisica
(en colaboracion con J. Mezcua; 27 ed. Alianza,
Madrid 1997); Historia de la Fisica. De Arquimedes a
Einstein (Sintesis, Madrid 2004); E/ universo, la ciencia

125



autores que han colaborado en este libro
coinciden en reconocer que no es facil
definir lo que entendemos por “ciencia”. Que
no es facil definir lo que entendemos por
“fe”. Y que por ello, es mucho mas dificil aun
precisar como articular ambas experiencias
humanas, ambas visiones del mundo, en una
unica formulacion unificada3°.

Conscientes de Ila  imprecision
terminoldégica y de la fragilidad de Ia
delimitacion de las fronteras borrosas entre
ciencia y fe, nos ha parecido un buen camino
para acercarnos al nucleo del problema el
uso de la teologia descriptiva. Tal vez ella

¥y Dios (PPC, Madrid 2001) y Searching the Heavens
and the Earth: The History of Jesuit Observatories
(Kluwer, Dordrecht 2003). Desde 2001 imparte un
curso sobre Ciencia y Religion en la Facultad de
Ciencias Fisicas. Y desde su experiencia como
religioso, cientifico y profesor universitario, ofrece sus
reflexiones sobre el apasionante tema de Ilas
relaciones entre ciencia y religion.

30 Hemos elegido la palabra “unificada” en lugar de
“integrada” porque nos ha parecido mas teilhardiana.
Ver también a este respecto: Carlos Valiente Barroso
(editor) 13 académicos ante el didlogo ciencia-fe.
Religion y ciencia interdisciplinar. Editorial Sintesis,
Madrid, 2014, Coleccién Religiones, 327 paginas;
Isabel Lujan, Carlos Cabrera y Segundo Diaz
(coordinadores). Pensamiento critico y didlogo fe-
cultura. Homenaje a Pepe Alonso. Universidad de Las
Palmas de Gran Canaria, 2014, 480 paginas.

126



pueda aportarnos alguna luz sobre como
sentir, vivir, racionalizar y justificar la
posibilidad de que ciencia y fe no sean
experiencias excluyentes sino unificadoras y,
por ende, enriquecedoras para ambas.

Y esta aventura de teologia narrativa
vamos a acometerla acercandonos a un
hombre que intenté durante toda su vida
tender puentes entre las orillas de un rio
revuelto, rebelde y embravecido. Nos
referimos a Pierre Teilhard de Chardin (1881-
1955), por su formacion y su trabajo, un
cientifico (gran parte de su vida la pasé
explorando la geologia de Europa y de
China y luego de Africa, asi como los
yacimientos paleontolégicos de mamiferos y
de fésiles humanos). Pero Teilhard fue mas
que eso. Fue un pensador visionario, filésofo
rompedor, mistico y poeta, ensayista de dura
prosa y conferenciante provocador. Le fue
prohibido en vida publicar sus ensayos
luminosos que quedaron en penumbra hasta
después de su muerte.

Vislumbrando la llegada del final de
sus dias opté en 1951 por donar a su
secretaria Jeanne Marie Mortier todo su
voluminoso legado. Gracias a ella, que
impulsé la Fundacion Teilhard de Chardin,

127



nos han llegado gran parte de sus escritos.
Muy posiblemente, - no hay todavia
investigaciones concluyentes- en los ultimos
diez anos de su vida, Teilhard pudo asesorar
a su secretaria en la sistematizacion y
ordenacion de sus escritos. Sostenemos —con
reservas- la hipotesis de que Mortier y
Teilhard agruparon los escritos en los
volumenes que serian publicados después de
su muerte y que ambos pusieron titulo a los
mismos (“La vision del pasado”, “Génesis de
un pensamiento”, “Como yo creo”, “Ciencia y
Cristo”, etc)

Ciencia y Cristo

En el presente capitulo de este
volumen de colaboracion, se pretende seguir
el hilo del rico pensamiento de Pierre
Teilhard de Chardin sobre Ciencia y Fe. Y
conscientes de que posiblemente escapan
muchos matices que estan alojados y
explicitados en otros escritos, seguiremos la
evolucion del pensamiento de Teilhard a
través de los ensayos agrupados en el
volumen 2 de las Obras de Teilhard bajo el
titulo de Ciencia y Cristo.

128



Publicado este volumen en francés en
1965 (Editions du Seuil, Paris) fue traducido
al castellano por Julio Cerén y publicado en
su primera edicion en 1968, “por TAURUS
EDICIONES, bajo la direccion del profesor
Miguel Crusafont Pair6, miembro del Comité
Teilhard de Chardin”. Ciencia y Cristo incluye
un extenso prologo del tedlogo holandés N.
M. Wildiers, que situa perfectamente Ia
problematica teoldgica agazapada en estos
ensayos.

Bajo el titulo Ciencia y Cristo se
incluyen un total de 20 ensayos de diversa
extension escritos por Pierre Teilhard de
Chardin entre 1920 (cuando tiene 39 anos,
antes de su viaje a China) y marzo de 1955
(un mes antes de su fallecimiento). Tenemos
aqui reflejada la evolucién del pensamiento
de Teilhard sobre las relaciones entre ciencia
y fe a lo largo de 35 anos. ;Qué senderos
recorre la creatividad de Teilhard a lo largo
de estos 35 anos para madurar su
pensamiento sobre las interacciones entre la
concepcion del mundo que brota del
conocimiento cientifico y la concepcion del
mundo construida desde la experiencia
religiosa cristiana del que ha elegido seguir
la buena noticia de Jesus de Nazaret? ;Es un

129



recorrido lineal o mas bien Teilhard tantea a
lo largo de estos 35 anos, y en contacto con
las experiencias religiosas, humanas,
culturales y cientificas, nuevos lenguajes,
nuevas formulaciones, nuevos conceptos
que pueden tender puentes entre ciencia y
fe?

1. El valor religioso de la investigacion

Vamos a empezar por el final. En el
ano 1947 Pierre Teilhard de Chardin tiene 66
anos. Ha recorrido, como gedlogo Yy
paleontdlogo prestigioso, medio mundo y
recibido muchos golpes académicos y
emocionales al no poder publicar sus escritos
referentes al pensamiento filoséfico y
religioso. Pese a eso, en una conferencia a
jesuitas en Versalles les habla sobre “el valor
religioso de la investigacion”. Esa fue su gran
pasion. La integracion de las ciencias y la
teologia, de la razén y la espiritualidad, de la
materia y el espiritu. Toda su vida fue
“tender puentes” entre la Ciencia y la
Religion.

El resumen de su conferencia (o tal
vez, el mismo texto que él mismo leyo a los
asistentes) forma parte de este volumen

130



Ciencia y Cristo®'. Tal como apuntan los
editores al final del texto (;tal vez la misma
Mortier por indicacion de Teilhard?), se trata
de una “Ponencia [Rapport, en el original]
presentada por el Padre Teilhard en
Versalles, el 20 de agosto de 1947, durante
una semana de estudios organizada por los
Padres de la Compariia de Jesus".

No tenemos mas informacion sobre
quién organizé el evento. Muy
probablemente, el padre Provincial de Paris y
sus consejeros. Esto indica que, a pesar de
las reticencias del padre Leddékowski,
Teilhard gozaba de una gran autoridad
entre los jesuitas franceses.

Unos meses antes, el 22 de junio de
1947, el padre General de la Compania, Juan
Bautista Janssens, habia remitido a todos los
jesuitas del mundo una carta sobre los
ministerios apostolicos. Esto explica el inicio
del texto de Teilhard:

‘En wuna carta reciente, nuestro
Rfeverendo]. Pladre]. General [Juan Bautista
Janssensj] ha mencionado la Investigacion (la
Investigacion cientifica y, mds en general, en

31 Pierre Teilhard de Chardin. “Sobre el valor religioso
de la investigacion”. Ciencia y Cristo. Taurus, Madrid,
1968, pag. 229-235.

131



todos Jlos sectores del Pensamiento) en
cabeza de las lineas de progresion y de
ataque que proponia a los miembros de la
Compariia. A este respecto, yo quisiera
ofrecerles y someterles a ustedes algunas
observaciones que justifican -desde un
punto de vista especial, pero que me parece
solido — la directriz que acaba de llegar de
Roma”.

Muy probablemente, Teilhard percibid
con esperanza que el nombramiento del
padre Janssens como General de Ia
Compania, desbloquearia las prohibiciones
que —como veremos mas adelante- pesaban
sobre él, heredadas del General anterior,
padre Ledéchowski. Veremos que no fue asi.
Pues un mes mas tarde, en septiembre de
1947, Teilhard es “invitado” por el padre
Janssens a no escribir y menos aun publicar
nada de filosofia. Y en el anno 1948 se le
prohibe desde Roma que se presente a la
Catedra que le ofrecen en Paris. Pero en
estos dias, en agosto de 1947, Teilhard tenia
confianza en el futuro, tal como comunica a
sus companeros jesuitas. E incluso, desea
compartir algunas observaciones que
apoyan las directrices de Janssens.

132



Tres son los puntos que desarrolla
Teilhard en su ponencia: el primer punto
pretende sensibilizar a los asistentes sobre
“la importancia capital que, durante un siglo
¥ medio, ha tomado /a Investigacion en las
ocupaciones y preocupaciones humanas’. En
el segundo punto, reflexiona que “hemos de
decidirnos a admitir, por la presion de los
hechos, que el Hombre no esta terminado
todavia en la Naturaleza, no esta todavia
completamente creado, sino que en
nosotros y en torno a nosotros, sigue
todavia en plena evolucion”. Posiblemente,
esta conviccion, -novedosa y rompedora en
esa época — no debidé ser bien comprendida
y pudo provocar que alguien denunciase a
Roma (provocando la prohibicion de 1948) y
que, con los anos, el papa Pio Xl aludiera a
ello en la Humani Generis de 1950.

El tercer punto de la ponencia de
Teilhard se referia extensamente a las
consecuencias de estos dos primeros puntos
para la presencia de la Compania de Jesus
en la sociedad: ‘sPor qué es tan importante
que nosotros, los jesuitas, participemos en la
Investigacion humana hasta [llegar a
penetrarla e impregnarla con nuestra fe y
con nuestro amor a Cristo? ¢Por qué?

133



Sencillamente (si lo que acabo de decir tiene
sentidoj, porque la Investigacion es la forma
en la que se esconde y opera mds
intensamente, en la Naturaleza a nuestro
alrededor, el poder creador de Dios. A traves
de nuestra investigacion emerge en e/
Mundo un nuevo ser, un aumento de
conciencia. ¢Y no quedaria inacabada,
‘invivible’, esta nueva criatura si (desde su
nacimiento, si es posible) no cayera, lo mds
explicitamente posible, bajo Ilas formas
complementarias de Encarnacion y de
Redencion?” Y mas adelante: “En suma, es
imposible ir Hacia Arriba sin moverse Hacia
Adelante, ni progresar Hacia Adelante sin
derivar Hacia Arriba’.

Y concluye la ponencia. “Todo lo que
acabo de decirles lo resumiré en esta unica
frase que sabran corregir en lo que de brutal
tiene en su simplicidad: “Nosotros, los
sacerdotes jesuitas, no solamente debemos
interesarnos y prestarnos [nous préter, que
es mds fuerte: movilizarnos, tender la mano,
implicarnos y comprometernos],  sino
también creer [en cursiva en el original, para
enfatizar] en la Investigacion, porque Ila
Investigacion (realizada “con fe”)] es el
terrenro mismo en el que tiene

134



probabilidades de elaborarse la unica mistica
humano-cristiana que puede hacer manana
una unanimidad humana’.

Desgraciadamente, no tenemos datos
sobre los ecos que estas palabras produjeron
en el auditorio de jesuitas franceses. Ni si
colaboraron a movilizar los proyectos de
accion de la Compania de Jesus en Francia.
Pero las palabras muestran la madurez del
pensamiento teilhardiano sobre el valor de
la investigacion que va mas alla de la pura
actividad intelectual para movilizar recursos
muy profundos del ser humano. Estas seran
las consideraciones de su escrito de marzo
de 1955 (un mes antes de fallecer) sobre
“Investigacion, Trabajo y Adoracion”3? al que
aludimos mas adelante.

Tender puentes puede ocasionar conflictos
Para entender en su contexto esta
ponencia (o informe) de 1947, conviene
situarla histéricamente. La figura de
Teilhard de Chardin fue, desde el
principio, muy contestada por algunos

32 pjerre Teilhard de Chardin. “Investigacion, Trabajo
y Adoracién”. Marzo de 1955. En: Ciencia y Cristo,
Taurus, 1968, pag. 245-251.

135



jesuitas y mirada con recelo por parte de
sectores oficiales de la Iglesia.

Pese a su brillante tesis doctoral
defendida en 1922, en 1923 Teilhard
fue "destinado” (en circunstancias poco
claras) por sus superiores a China para
colaborar con el padre Emile Licent; en
1925, estando ya en China, el padre
Provincial le ordena que deje de figurar
como profesor del Instituto Catdlico de
Paris. En 1927, Roma le niega el
imprimatur a El Medio Divino (escrito en
Tientsin entre noviembre de 1926 y
marzo de 1927; no sera publicado hasta
1957, y en castellano en 1958).

Sera conveniente centrar la figura
de Teilhard en el contexto de Ia
Compania de Jesus de esos anos. Casi
toda la vida de Teilhard dentro de la
Compania de Jesus se desarrolla durante
el “generalato” de dos hombres de
fuerte caracter e hijos de su tiempo. Al
hablar de “generalato” nos referimos al
Superior General de la Compania de
Jesus, el Padre General o Prepdsito
General —como lo llamaba San Ignacio —
que es quien gobierna a la orden

136



religiosa masculina mas numerosa del
mundo.

Fallecido el padre Francisco Javier
\Xernz con 49 anos de edad el que fuera
el 26 sucesor de San Ignacio como
General de la Compania, le sucedid
desde 1915 el padre Wilodimiro
Ledékowski (1886-1942), un hombre de
mentalidad rigida, que colaboré
estrechamente con el Papa Pio Xl en la
redaccion de la enciclica contra el
comunismo, Divini Redemptoris. Con
Ledokowski es con quien Teilhard tiene
los primeros problemas motivados por la
publicacién de sus escritos.

En el ano 1927, el padre General de
la Compania le ordena que renuncie a
toda actividad en Paris. En 1938, se le
prohibe publicar La energia Humana
(escrita en 1937 y que no se publicara
hasta 1962 y en castellano en 1963). En
abril de 1941, Teilhard remite a Roma
para la censura su segundo libro: E/
Fenomeno Humano (escrito en 1940 y
no publicado hasta 1955 y en castellano
en 1963). El 6 de agosto de 1944 (tres
anos mas tarde) se entera de que este
manuscrito ha sido rechazado por la

137



censura. Toda una serie de reveses que
debieron, sin duda, afectar al animo
sensible de Teilhard.

Pero el fallecimiento en 1942 del
padre Ledochowski, en plena guerra
mundial, hizo que la XXIX Congregacion
General de la Compania (que es quien
debe elegir un padre General huevo) no
pudiera reunirse hasta septiembre de
1946. En ella fue elegido el 27 sucesor
de San Ignacio: el padre Juan Bautista
Janssens (1889-1964). Fue un brillante
filbsofo que después se doctoré en
Derecho Canodnico. Fue un hombre
sensible a los problemas de su tiempo.

En 1939, visitd6 como Provincial las
misiones del Congo, donde los jesuitas
tenian una gran presencia. Y en 1945,
durante el nazismo, escondié en la
comunidad de los jesuitas de Bruselas a
un grupo de nifnos judios. Desde 1946
hasta su fallecimiento en 1964 ejercio
como General de la Compania.

El 22 de junio de 1947, poco menos de
un ano de haber sido elegido, el Preposito
General Juan B. Janssens, escribio una

138



carta3? a toda la Compania para responder a
la problematica urgente existente y poder
mejor reconstruir el mundo roto por la
Segunda Guerra Mundial. Con Ilenguaje
preciso, mas concreto y definido que su
predecesor, pide a la Compania universal
hacer el discernimiento apostolico oportuno.

En Ila segunda parte de la carta,
cuando entra a desbrozar los cuatro
ministerios prioritarios, el primero que
nombra es:

“El trabajo cientifico propiamente
dicho, tanto el que se desarrofla en /las
disciplinas sagradas como en las disciplinas
profanas. Las tradiciones de la Iglesia y de la
Compariia nunca han considerado ajenas a
su vocacion y mision estas disciplinas
profanas”34.

Y pone algunos ejemplos como Ia
arqueologia, la paleontologia y la fisica. Este
tipo de trabajo no sélo se realiza en la
investigacion, sino también en la docencia
en los niveles superiores universitarios y en
la publicacion de las revistas cientificas.

33 Juan Bautista Janssens, “Epistola de ministeriis
nostris” [22 junio 1947]. Sobre “la seleccién de
ministerios”. Acta Romana 5.1, 11 (1946-1950), 299-
336.

3% Acta Romana S.1., vol. 11,(1946-1950), p. 315.

139



Insiste en la necesidad del trabajo serio
cientifico en estos campos de cara al
prestigio de la Iglesia, ya que hoy no se
estima al tedlogo ni al filésofo catoélico, ‘pero
tendran en gran aprecio al historiador, al
matemadtico y al astronomo’3>.

El discurso de Teilhard de 1947 en Versalles

A esta carta alude Teilhard en su
discurso a los jesuitas reunidos en Versalles
en 1947. Para concretar esta prioridad,
en abril de 1948, el mismo P. Janssens
escribe a toda la Compania pidiendo
personal para la Universidad Gregoriana y
sus Institutos anexos, recordando Ia
importancia universal de estas obras3°.

Pero los problemas para Teilhard no
terminan con su muerte en 1955. El 30 de
junio de 1962, la Congregacion del Santo
Oficio da a conocer un Monitum en donde se
pone en guardia sobre sus ideas que pueden
ser un ‘"peligro” para las mentes de los
jovenes. Apunta a que en Teilhard hay

35 Citado por Agustin Udias, Los jesuitas y la ciencia.
Una tradicion en la Iglesia. Mensajero, Bilbao, 2014,
372 pag. (sobre todo, pp.295-303.

36 Juan Bautista Janssens. Acta Romana S.[, 11
(1946-1950), pp. 455-458.

140



"ambiguedades” y “"graves errores” en
materia filoséfica y teoldgica.

En 1981, con ocasion del centenario
de su nacimiento, en el Instituto Catdlico de
Paris tuvo lugar un acto académico en su
honor. El cardenal Agostino Casaroli envié a
monsenor Paul Poupard, en nombre del
Papa, una carta elogiosa de la personalidad
de Teilhard, haciendo reservas respecto a
algunas expresiones conceptuales. La prensa
interpreté que la Santa Sede revisaba su
anterior toma de postura, pero un rapido
comunicado de la Santa Sede de julio de ese
ano insistia en que la carta del Cardenal
Casaroli manifestaba reparos serios a
algunas ideas teilhardianas.

Con ocasion de la convocatoria de la
Congregacion General de la Compania de
Jesus para 2016, se han presentado diversos
postulados para que, con ocasion de los 60
anos del fallecimiento de Teilhard, sean
consideradas abrogadas las diferentes
condenas a sus ideas que ya son patrimonio
de la teologia catodlica.

141



2. Contenidos de Ciencia y Cristo: la
evoluciéon de un pensamiento

Ciencia y Cristo es una recopilacion de
una coleccion de 20 de escritos (casi todos
inéditos) de Pierre Teilhard de Chardin
redactados entre 1920 y 1955 y que fueron
seleccionados para ser agrupados — tal vez
por el mismo Teilhard - bajo este titulo para
ser publicados posteriormente cuando los
vientos fueran favorables.

Unos, estan fechados en Paris antes de
su viaje a China en 1923. Otros, (siete)
corresponden a su estancia en China. Y ocho
fueron escritos en Europa y América a partir
de 1946.

No existe un acuerdo entre los
estudiosos de la figura de Teilhard sobre
como se compusieron sus obras recopilando
con un criterio los escritos inéditos y
poniéndoles un titulo sugerente. En nuestro
caso, el editor ha elegido como titulo general
el texto de una conferencia impartida por un
joven Teilhard de 40 anos en Paris el 27 de
febrero de 1921.

La edicion francesa de Ciencia y Cristo
incluye una “Advertencia” (que esta en la
edicion castellana de Taurus, 1968) y que

142



posiblemente es de Jeanne Marie Mortier.
Dice asi:

“Los escritos recopilados en este libro
no fueron revisados por el autor con vistas a
su publicacion: por tanto, también ahora, los
presentamos al lector a titulo de elementos
de trabajo”.

Esta aclaracion es extremadamente
interesante por varias razones: la primera es
que el editor (o editora) tiene conciencia de
que no esta publicando una edicion critica,
sino simplemente la transcripcion de unos
manuscritos que deben ser considerados
como “elementos de trabajo”; y en segundo
lugar, que no han sido revisados por el autor
con vistas a su publicacién. Lo cual parece
indicar que Teilhard no superviso Ia
publicacién —o al menos evita aparecer como
inductor de la publicacion.

Pero sigamos con la “Advertencia”:
“Del conjunto de estos ensayos puede
decirse, en diverso grado, lo que el P[adre].
Teilhard precisaba al principio de uno de
ellos (“Cristianismo y  Evolucion”)37:

37 Que sera publicado en el tomo dedicado
especialmente a las obras religiosas. (Nota del Editor)
[Corresponde al volumen X: Como yo creo, paginas
191-206. El ensayo es de 1945, cuando Teilhard se
sentia mas perseguido por Roma. En 1944 se entera

143



‘Solamente escribo estas lineas para aportar
al trabajo comun de la conciencia cristiana
una contribucion individual, que expresa las
exigencias que asume, en mi caso particular,
la fides quaerens intellectum. Sugerencias y
no afirmacion o enserianza’. Asi ‘se
manifestara mds claramente lo que pueda
ser fecundo, o, por el contrario, criticable, en
mi pensamiento. Lo que es vivo tendra una
oportunidad de sobrevivir y de crecer. Y con
ello quedara cumplida mi tarea’.

Sabemos que en el ano 1951, el 2 de
julio, Teilhard redacté un documento por el
cual legaba a su secretaria Jeanne Marie
Mortier todos sus escritos. Pero cabe una
duda: ;habia empezado Teilhard con
anticipacion a organizar en volumenes para
ser publicados sus muchos textos?

Considerando mas de cerca Ilos
hechos, podemos decir que fue
precisamente un ensayo del padre Teilhard
lo que en realidad estuvo en el origen de tal
eventualidad. En Septiembre de 1938 le
llegéd a Jeanne Mortier, enviado por un
amigo seminarista, uno de los ejemplares
multicopiados de E/ Medio Divino. La lectura

de que E/ fenomeno Humano no puede ser publicado.
Nota de L. Sequeiros]

144



del ensayo le impacté espiritualmente.
Mortier se sintio aliviada y percibié que le
sacaba del tunel donde se habia metido,
después de diez anos de estudios tomistas.
Ella solo conocia el nombre del autor: Pierre
Teilhard.

Al final de Enero de 1939 le fue
entregada a Mortier una invitacién por una
pareja de amigos que estaban interesados
en las conferencias cientificas del Museo de
Historia Natural. Al leer que la exposicion
sobre las excavaciones recientes en Birmania
tenia por responsable al padre Teilhard de
Chardin, descubria que el autor mistico de £/
Medio Divino era un hombre consagrado a
la ciencia.

Fascinada por la "nueva vision" del
religioso cientifico, propuso a Teilhard
ayudarle en aquello que necesitara y en la
recopilacion de sus reflexiones. Fue de esta
manera que se convirtid en su secretaria.
Comenzé a ordenar los manuscritos, a
clasificarlos y a pasarlos a maquina de
escribir. Fue un trabajo que necesité de
mucho tiempo y de gran esfuerzo, dada la
dificil letra de Teilhard y las correcciones que
él mismo anadia a los textos.

145



Uno de Ilos volumenes que
compusieron recibio el titulo de Ciencia y
Cristo. Pero ;quién selecciono estos ensayos
manuscritos para integrarlos en Ciencia y
Cristo? ;El mismo Teilhard? ;La fiel secretaria
Jeanne Marie Mortier? ;EI Comité Teilhard
de Chardin?

En estos momentos nho tenemos
respuesta a estas preguntas.

3. Contenidos del volumen Ciencia y Cristo
El volumen cuenta con los siguientes
trabajos de Pierre Teilhard de Chardin:

Titulo Fecha

éEn qué consiste el | Sinfecha
cuerpo humano?

Nota sobre el Cristo | Paris, enero 1920
Universal

Ciencia y Cristo, o | Paris, 27 febrero 1921

Analisis y Sintesis

(Conferencia)

Mi Universo Tientsin, 25 marzo 1924
El Fehdmeno Humano Paris, septiembre 1928

El Cristianismo en el | Pekin, mayo 1933
Mundo

La incredulidad moderna | Pekin, 25 octubre 1933

Algunas reflexiones | Pekin, 9 octubre 1936
sobre la conversion del
mundo

146




Salvemos a la Humanidad

Pekin, 11 noviembre

1936

Super-Humanidad, Super-
Cristo, Super-Caridad

Pekin, agosto 1943

Accidn y Activacién

Pekin, 9 agosto 1945

Catolicismo y Ciencia

Pekin, Agosto 1946

Sobre los grados de
certeza de la Idea de
Evolucion

Roma, 15-20 noviembre
1946

Ecumenismo

Paris, 15 diciembre 1946

Sobre el valor religioso de
la Investigacion

Versalles, 20 agosto 1947

Apéndice: Carta a
Emmanuel Mounier

2 noviembre 1947

Nota-Memento sobre Ia
estructura bioldgica de la
Humanidad

3 agosto 1948

iQué es la vida?

2 marzo 1950

La biologia, llevada a
fondo, ipuede
conducirnos a emerger
en lo Trascendente?

Paris, Mayo 1941

Investigacion, Trabajo y
Adoracion

Nueva York, Marzo 1955

Dos textos
francesa

introductorios de

la edicion

Los editores franceses incluyen dos
textos de Teilhard, como poértico de sus
ensayos (pagina 31 de la edicidon espanola).
Un texto es de “Ciencia y Cristo” (27 de
febrero de 1921) y el otro de una carta de

147




Teilhard al padre Fontoynont3® (26 de julio
de 1917). Estos textos dicen:

“Por mi parte, estoy convencido de
que no hay mds poderoso alimento natural
para la vida religiosa que el contacto con las
realidades cientificas bien comprendidas (...).
Nadie como el Hombre inclinado sobre Ia
Materia puede comprender hasta qué punto
Cristo, por su Encarnacion, es interior al
Mundo, enraizado en el Mundo, hasta en el
corazon del mds pequerio dtomo” (Ciencia y
Cristo, 27 de febrero de 1921)

‘Me impresiona mucho observar que
la Iglesia carece casi por completo de un
organo de investigacion (a diferencia de
todo /o que vive y progresa en torno a ella).
Ahora bien, solamente podra conservar la Fe
luminosa, para sus hijos y para los extrarios,
investigando con esas investigaciones que se
siente que constituyen una cuestion de vida
o muerte (...] Por consiguiente, es preciso
que, bajo el control de la Ecclesia docens, se
organice, se desarrolle, la Ecclesia quaerens”.

38  Victor Fontoynont (1880-1958) fue jesuita
companero de noviciado y siempre amigo de Teilhard
y posteriormente profesor de griego y fundador de
“Sources Crétiennes”. En la guerra europea fue
también camillero en el frente.

148



(Carta al padre Fontoynont, 26 de julio de
1917).

Estos dos textos muestran muy a las
claras la inquietud interior de Teilhard hacia
el valor religioso de Ia investigacion
cientifica.

El prélogo del teélogo Norbert Max Wildiers

Muchos de Ilos volumenes que
contienen los ensayos de Pierre Teilhard de
Chardin estan precedidos de un proélogo del
tedlogo holandés N. M. Wildiers (1904-
1994)3?. Perteneciente a la orden de los
capuchinos y doctor en Teologia por Ia
Universidad Gregoriana de Roma, fue uno
de los expertos en el pensamiento
teilhardiano.

En Ciencia y Cristo se incluye un
extenso prologo (paginas 11-27) de Wildiers

39 Ignoramos la razén por la que se incluye este
prélogo. Tal vez fue decision de Ila Comision
encargada de publicar las obras de Teilhard. Datos
biograficos sobre Wildiers en:
http://nl.wikipedia.org/wiki/Max_Wildiers. Fue uno
de los tedlogos que mejor entendié su mensaje y
sintetiz6 las ideas teilhardianas.

Ver:
http://www.mercaba.org/Filosofia/Chardin/vida_obr
a.htm

149



del que entresacamos algunos textos. Para
Wildiers, “no cabe buscar en las paginas
siguientes enunciados de tratados
teoloégicos edificados de modo técnico y
mucho menos aun una teologia nueva
profesada con toda seguridad. Sin embargo,
en los textos de este libro podemos
claramente percibir el testimonio de un
ilustre investigador y también el de un gran
cristiano que se ha enfrentado con una
integridad absoluta y un sincero amor de
Cristo a los problemas con los que se ha
encontrado durante su vida”.

Para Wildiers, los textos de este libro
abordan el cristianismo a partir de tres
puntos de vista diferentes: en primer lugar,
desde un enfoque socioldgico. Teilhard
elabora diversas consideraciones sobre el
sentimiento religioso de nuestros dias. Para
Wildiers —recogiendo ideas de Teilhard - la
humanidad contemporanea no es atea;
antes al contrario, “ha elaborado una
especie de religion natural nueva, que le ha
inspirado respeto y admiracion ante el
cosmos y que ha suscitado un sentimiento
segun el cual la vida terrestre implica una
vision grandiosa que tiende a dominar y a
completar el mundo”. En esta linea estan los

150



ensayos “Nota sobre el Cristo-Universal”
(1920, pag. 37-42) y “La incredulidad
moderna” (1933, pag. 137-141).

“Una segunda serie de meditaciones y
del pensamiento religioso de Teilhard de
Chardin — segun Wildiers - se orienta hacia el
enfoque del cristianismo considerado como
hecho historico”. Y prosigue: “Descubrimos
aqui “una armonia de orden superior”, cuya
grandeza y riqueza no cesaba de alabar
Teilhard. Esta armonia entre la estructura
fundamental del cristianismo y las exigencias
de una evolucion convergente adquiere en
él el sentido de una justificacién racional de
su fe”.

El tercer enfoque tiene una honda raiz
espiritual. “Precisamente, como fiel y como
hombre de ciencia creyente, - prosigue
\Wildiers - Teilhard ha meditado
incesantemente sobre el contenido y el
significado de su fe”. Y prosigue: “Segun
Teilhard de Chardin, la experiencia humana
de nuestra época impone sobre todo tres
exigencias fundamentales al pensamiento
teologico. En primer lugar, la teologia debe
hacer que la verdad de la fe resulte
inteligible para el hombre de hoy
liberandola de todas las concepciones y

151



formulas definitivamente superadas. A
continuacion nos incumbe orientar nuestra
atencion concreta hacia el problema de la
relacion entre Dios y el mundo, asighando a
este ultimo término el sentido que le da la
ciencia contemporanea. Por ultimo,
experimentamos Ia necesidad de wuna
teologia del trabajo y del esfuerzo humano
en su aplicacién concreta a la investigacion
cientifica y a la creacion técnica”.

Al término de este extenso prologo,
\Wildiers resume asi el pensamiento de
Teilhard: “en la perspectiva de una evolucion
convergente que debe realizarse mediante la
libre colaboracion del hombre, el trabajo, la
ciencia y la técnica adquieren un significado
excepcional y deben ser considerados por el
hombre como un deber supremo y como una
mision sagrada. El trabajo, la ciencia y la
técnica son necesarios para la ascension del
hombre en la direccion de una unidad y de
una espiritualizacion cada vez mayores”.

Y concluye: “Esta concepcion de
Teilhard sobre el valor del trabajo humano
no constituye mas que la consecuencia
légica de su cristologia: “Decir que Cristo es
término y motor de la Evolucion (... es
reconocer implicitamente que El se hace

152



alcanzable en y a través de todo el proceso
de la Evolucion™49,

4. EI punto de Illegada de Teilhard:
“Investigacion, Trabajo y Adoracion” (1955}

En la ciudad de Nueva York, muy
pocas semanas antes de su fallecimiento el
10 de abril de 1955, Pierre Teilhard de
Chardin escribe uno de sus ultimos ensayos:
“Investigacion, Trabajo y Adoracién”. En una
nota a pie de pagina hay un texto que tiene
un cierto aire enigmatico y que debio ser
escrito por su secretaria, Jeanne Marie
Mortier, oculta por el genérico “Nota del
Editor”, posiblemente por indicacion del
mismo Teilhard: “Ultimas paginas enviadas
por el P. Teilhard antes de su muerte. Fueron
escritas poco después de la ultima obra: “"Le
Christique”, que sera publicada
ulteriormente. (Nota del Editor)".

Esta nota a pie de pagina sugiere
algunas preguntas sin respuestas
convincentes hasta ahora sobre este escrito:
épor qué lo escribe a los superiores de la

40Y cita a este respecto el ensayo “Super-humanidad,
super-Cristo, super-caridad”, 1943, Ciencia y Cristo,
pag. 177-200.

153



Compania de Jesus? ;Quiere indicar esta
nota que Teilhard lo envio desde Nueva York
a su secretaria Mortier para ser incluidas en
este libro? ;Tal vez las escribiéo para ser
enviadas a sus superiores de la Compania de
Jesus y al final prefirié no hacerlo?

En el primer parrafo del texto hay una
frase enigmatica no desprovista de cierta
amargura: “Haga usted Ciencia
apaciblemente sin mezclarse en filosofia ni
en teologia.. Tal es el conseo [y Ila
advertencial que la autoridad me ha
repetido una y otra vez durante toda mi
vida.

Tal sigue siendo -supongo - Ia
direccion que se da a los numerosos y
brillantes cachorros lanzados hoy, muy
oportunamente, al campo de Ja
investigacion.

Pero sobre esta actitud,
respetuosamente — pero con la sequridad
que me dan cincuenta arios de vida pasada
en el corazon del problema — quisiera hacer
observar a quien corresponda, que es
psicologicamente inviable y, por otra parte,
directamente opuesta a la mayor gloria de
Dios".

154



El escrito esta estructurado en tres
partes: 1. Espiritu cientifico y fe en el Hacia
Adelante. 2. El conflicto Religién-Ciencia y su
solucion. 3. Un dispositivo practico que hay
que pensar: para los del laboratorio y la
fabrica, una formacion religiosa
especializada.

Pero es la parte segunda la que se
refiere con mas propiedad a nuestro intento.
Habra que situarla en el contexto de su
discurso. Teilhard es consciente — y ese ha
sido su intento durante medio siglo — de que
todo aquel que se esfuerza por arrancar a la
naturaleza sus secretos, “fodo investigador
se ha convertido hoy por exigencia funcional
en un “creyente en el Hacia Adelante’, en un
consagrado a lo “ultra-humano”. Y explica lo
que quiere decir: “[..] Lo que hace del
Hombre un ‘sabio” es aparentemente el
atractivo especulativo de /la curiosidad,
combinada con el excitante economico de
una vida mads facil. Descubrir el inventar por
placer y al mismo tiempo por necesidad, para
que la existencia en torno nuestro resulte
mejor. Cabe considerar justamente esta
doble necesidad de distraccion y de
comodidad como el estimulante ideal de Ia
Investigacion. Pero como no ver al mismo

155



tiempo que, vinculado con Jos ultimos
desarrollos del Conocimiento, esta surgiendo
en el Investigador de hoy un nuevo
excitante psiquico mucho madas potente: no
ya solamente la querencia del bien-estar,
sino la esperanza apasionada de alcanzar e/
mads-ser”.

Todo esto nos lleva a la segunda parte
de su ensayo: el conflicto Religion-Ciencia y
su solucion.

Aqui Teilhard es muy serio en su
llamada de atencidon a sus superiores de la
Compania, a quienes dirige este escrito:

“En realidad, lo que debiera hacer
reflexionar a los Superiores dos veces antes
de enviar a un joven al laboratorio (o a la
fabrica, que equivale a lo mismo, en el
fondo?’) no es tanto el temor a que éste
desarrollo un “espiritu critico” como /a
certeza de exponerle al fuego de una fe

41 Teilhard se situa en este punto en la problematica
de los anos cincuenta con los sacerdotes obreros en
Francia. En un intento de recuperar a la clase obrera
para el Evangelio, se envié a muchos jovenes jesuitas
y no jesuitas a insertarse en el mundo obrero.
Muchos, que llegaron alli sin una preparacién
suficiente, sufrieron crisis importantes en sus
creencias. De igual modo sucedié con jovenes que
fueron enviados a estudiar a la Universidad sin una
preparacion espiritual suficiente.

156



nueva (la fe en el Hombre) a la cual no estara
probablemente acostumbrado”.

Y mas adelante. “Decir, por tanto, a un
Religioso que haga Ciencias sin permitirle, al
mismo tiempo, repensar toda su vision
religiosa es, como decia al empezar, darle
una consigna imposible, condenarle de
antemano a resultados mediocres, en una
vida interior dividida“.

“Situacion tanto mds ‘absurda” por
cuanto, para salir de este callefon sin salida,
no se trata (he pasado toda mi vida gritando
esto] de atenuar el espiritu cristiano (e
ignaciano), sino de esforzarlo hasta su mds
alta expresion”.

“En el espiritu y en el corazon del
cristiano convertido en ‘trabajador de /la
Tierra” no hay ya la interferencia temida,
sino una magnifica resonancia establecida
entre la adoracion del Hacia-Arriba y la fe de/
Hacia-Adelante".

En la tercera parte del ensayo,
Teilhard propone “Un dispositivo practico
que hay que pensar: para los del laboratorio
y la fabrica, una formaciéon religiosa
especializada”.

Teilhard se  pregunta: Z2como
reconciliar (reconociendo que son de hecho

157



una sola y misma cosal el Dios del Hacia
Adelante y el Dios del Hacia Arriba? Desde
hace cincuenta anos, lanzados al azar en
guerrillas, sacerdotes Investigadores y
sacerdotes obreros, han sentido como yo, y
mdas o menos como yo, han intentado
resolver el problema: ‘cada uno para si
mismo”™”

“Lo que hay que recoger y re-
profundizar (en su sentido) es, tanto como la
Cristologia dogmadtica, la nocion misma de
perfeccion cristiana, puesto que se Ila
transpone a un Universo  nuevo
(precisamente el de los laboratorios y de la
fabrica) en el que la ‘“criatura” no es ya
solamente un ‘instrumento que utilizar’,
sino un ‘co-elemento que integrar” por la
Humanidad en génesis, y en el que
desaparece (o se corrige) la vieja oposicion
Tierra-Cielo en la nueva formula: “Al Cielo
por la culminacion de la Tierra”.

5) El punto de partida del planteamiento de
Teilhard: el Cristo Universal (1920)

Pero, ;como llega Teilhard a esta
sintesis elaborada en 1955, poco antes de su
muerte, y a la que considera su testamento

158



espiritual? Aunque la “explosion del genio
teilhardiano”#? tiene lugar en las trincheras
durante la guerra europea, el desarrollo y la
maduracion de su pensamiento se extiende
durante cuarenta anos. Los recopiladores de
esta seleccion de escritos inéditos de Pierre
Teilhard de Chardin no han elegido los
ensayos de modo inocente. Subyace una
intencion: desvelar a través de los textos
teilhardianos lo que se llamo la Génesis de
un pensamiento?3. En Ciencia y Cristo iremos
siguiendo algunos jalones, no
necesariamente progresivos y organizados,
de la emergencia de las intuiciones que se
condensan en su ensayo de 1955 sobre
“Investigacion, trabajo y adoracion”.

En la revista digital Tendencias21 de
las religiones hemos publicado algunos
ensayos que apuntan en esta direccion.
Pueden encontrarse en 500 articulos en
Tendencias21 de las Religiones**.

42 Cfr. Claude Cuénot. Pierre Teilhard de Chardin. Las
grandes etapas de su evolucion. Taurus, Madrid,
1967, 636 paginas.

43 Pierre Teilhard de Chardin. Génesis de un
pensamiento. CARTAS, 1914-19279. Taurus, Madrid,
1963, 369 paginas.

4% Leandro Sequeiros, Javier Monserrat, Juan Antonio
Martinez de la Fe. 500 articulos en Tendencias21 de
las Religiones. Bubok ediciones, 2014, 277 paginas.

159



Ciencias, Cristo y Humanidad

Este intento de unificacion, de
integracion teologica, filosoéfica y espiritual
parece ser la pasion que el cientifico mistico
intentoé en su agitada vida y que intentaba
formular, trémula y nerviosamente, en sus
cuadernos. En otro lugar, hemos definido a
nuestro autor como “Un misionero del
porvenir: Teilhard de Chardin”4>. Leyendo
sus paginas se tiene la impresion de que su
voz llega desde el futuro agitando las dudas
del presente.

Para seguir histéricamente el
desarrollo de las ideas teilhardianas sobre
Ciencia y Religion, sera necesario poner el
“marco” general de su singladura personal:

DATOS BIOGRAFICOS de Pierre
Teilhard de Chardin (1881-1955)

1881 Nace el 1 de mayo Pierre Teilhard de Chardin
en Sarcenat, cerca de Orcines (a 7 km de Clermont-
Ferrand, Auvernia).

1899 Entra (con 18 anos) en el noviciado de la

%5 Francois Euvé y Leandro Sequeiros. De Clavius a
Teilhard. La ciencia y los jesuitas. Bubok ediciones,
2014, 200 paginas (sobre todo, pp. 145-158)

160




Compania de Jesus en Aix-en-Provence. Estudios de
filosofia en Jersey.

1905-1908: profesor de quimica en el Colegio de la
Sagrada Familia en El Cairo

1908-1932: estudios de Teologia en Ore Place
(Hasting, Sussex|

1911: ordenado sacerdote. Destinado a estudiar
ciencias en Paris.

La formacién cientifica y los primeros trabajos
geoldgicos y paleontolégicos en Europa (1912-1923)
1912: Inicia su formacion cientifica en Paris. Primera
entrevista con Marcellin Boule, profesor de
paleontologia en el Museo de Historia Natural de
Paris. Asiste a cursos de Geologia y Paleontologia.
1915 Guerra Europea. Es movilizado como camillero
en el 21 regimiento mixto de zuavos y tiradores.

1919 Es desmovilizado. Obtiene en la Sorbona la
licenciatura en Ciencias Naturales.

1920 Se dedica a la Tesis Doctoral: Los Mamiferos
del Eoceno inferior francés y sus yacimientos.
Encargado de curso de paleontologia y geologia en el
Instituto Catélico de Paris.

1922 Defensa de la tesis doctoral. Pasa a profesor
adjunto de Geologia en el Instituto Catélico de Paris.

La experiencia China en Tientsin (1923-1931)

1923-24  Parte para China. Inicio de la exploracién
de los Ordos (Mongolia). Los jesuitas abren en
Tientsin la Escuela de Altos Estudios. Campana de
primavera por el extremo oriental del Gobi.
1926-1927 Tres campanas en China, hasta
Mongolia.

1928-1929 Es nombrado consejero del Servicio

161




Geoloégico de China. Colaborador en las excavaciones
paleontolégicas humanas de Choukoutien, cerca de
Pekin como asesor de geologia.

1930 Expedicién centroasiatica (Mongolia) de la
American Museum of Natural History.

1931 Teilhard colabora en el estudio del
Sinanthropus pekinensis, emparentado con el
Pithecantropo (Homo erectus) de Java.

La época de creatividad cientifica y filoséfica en Pekin
(1931-1939)

1931-1932 Participa en el "El Crucero Amarillo” de la
fundacion Citroén en Asia.

1932-1936 Campanas en China desde Pekin.

Los ultimos afos en China, Francia, Africa y América
(1939-1955)

1939-1946 Quedainmovilizado en China por la
Guerra Mundial.

1940 (con 59 anos) crea con Pierre Leroy SJ el
Instituto de Geobiologia de Pekin.

1947: es repatriado a Francia. Problemas con la
censura para sus libros. Estancia entre Francia y
EEUU.

1955 Teilhard muere repentinamente de infarto en
Nueva York el dia 10 de Abril (dia de Resurreccion).

Tal vez el punto de partida de sus
reflexiones en Ciencia y Cristo habria que
encontrarlo en las raices de su pensamiento
elaborado entre 1916 y 19219 y que

162




pertenece a sus ensayos Escritos del tiempo
de guerra, y sobre todo en uno de sus
primeros ensayos radicales: “La Vida
césmica”b. En una hoja suelta anadida al
cuaderno manuscrito de “La Vida cosmica”,
fechada el 17 de mayo de 1916, escribe: “La
Vida cosmica describe Ilas aspiraciones y
formula los actos de una vida concreta. Si se
realiza el ensayo de desprender sus
supuestos y sus principios, se comprueba
que introduce nada menos que una cierta
orientacion nueva de la ascesis cristiana’.
Algunas de las reflexiones teolégicas
teilhardianas de Ciencia y Cristo pueden
encontrarse en una reciente publicacion:
Trinidad, universo y persona. Teologia en
cosmovision evolutiva’’ y, sobre todo, en

46 Pjerre Teilhard de Chardin. “La Vida Césmica”. En:
Escritos del tiempo de guerra. Taurus, 1967, pag. 19-
91. Este escrito esta fechado en Dunkerque el 20 de
abril de 19216, jueves de Pascua. En numerosas cartas
a su prima Margarita hace alusiébn a él. Fue una
gestacion laboriosa, meditada y lenta. Sobre este
texto preparamos un articulo que sera publicado
durante 2016 con ocasiéon del centenario de su
redaccion.

47 Emili Marlés (editor). Trinidad, universo, persona.
Teologia en cosmovision evolutiva. Editorial Verbo
Divino, Estella, 2014, Coleccion “Teologia y Ciencias”,
numero 9, 390 paginas.

163



uno de sus capitulos: “La nueva creacion y la
evolucion de las leyes cosmicas”48.

Pero volvamos a nuestro tema. En el
ensayo de Teilhard de 1920, “Notas sobre el
Cristo-Universal™#?, escrito en Paris cuando,
después de la terrible experiencia de Ila
guerra europea, ha regresado al placido
balneario de la carrera universitaria y a la
investigacion en Universidad, ya apunta
algunas de estas intuiciones. Las ciencias,
Cristo y la Humanidad van confluyendo en
su pensamiento: “E/ objetivo de esta nota es
hacer ver a mis amigos mds expertos que yo
en la Ciencia sagrada y mejor emplazados
que yo para actuar sobre los espiritus, la
necesidad vital en que actualmente nos
encontramos de explicitar esta nocion tan
catdlica de Cristo alfa y omega’, el Cristo
Universal.

“Por consiguiente, estudiar al Cristo-
Universal no es solamente presentar al
mundo (incrédulo y creyente] una Figura
mas atrayente. Es someter a la Teologia
(dogmadtica, mistica, moral] a una reforma

48 Manuel Garcia Doncel. “La nueva creacion y la
evolucidon de las leyes césmicas”. En: Emili Marlés
(edit.) pag. 319-360.

49 Pierre Teilhard de Chardin. Ciencia y Cristo. Taurus,
1968, pag. 37-42.

164



necesaria. Ahora bien, esta refundicion se
hara automdticamente, vitalmente,
suavemente, exercite (sin tregual, por el
mero hecho de que el pensamiento cristiano
se aplicara a desvelar los rasgos del Cristo-
Universal tal como siempre lo ha adorado,
pero sin comprender bastante
explicitamente cudl era el valor de este
atributo’.

Si los tedlogos han  podido
permanecer durante tanto tiempo
insensibles al misterio fundamental de
Cristo-Universal, ello se debe, pienso, a no
haber tenido un pensamiento
suficientemente dominado por ese principio
de la primacia de lo organico sobre lo
juridico”.

¢No se abrira -sin exageracion- un
nuevo ciclo en la [glesia, ciclo
maravillosamente adaptado a /la edad
presente de la humanidad: el Cielo de Cristo
adorado a través del Universo?”

El 27 de febrero de 1921, Teilhard es
invitado a impartir una conferencia sobre
estos temas. El titulo: “Ciencia y Cristo, o
Analisis y Sintesis”>0. Esta conferencia es de

50 Pierre Teilhard de Chardin. “Ciencia y Cristo, o
Analisis y Sintesis”. En: Ciencia y Cristo. Taurus, 1968,

165



gran interés para nuestro tema pues aborda
sus dudas y propuestas para una
“unificaciéon” entre el pensamiento cientifico
y el pensamiento cristiano. Estos textos son
significativos:

‘Sin querer abordar aqui la cuestion
de saber en qué es buena la ciencia, e
incluso indispensable, para el pleno
desarrollo del cristianismo, voy a intentar (a
manera de introduccion a esta cuestion
fundamental) haceros amar cristianamente a
la Ciencia, estableciendo para ello las dos
proposiciones siguientes: 1) Por ser
esencialmente analitico, el estudio cientifico
del Mundo nos hace marchar en principio en
sentido inverso a las realidades divinas. 2)
Mas, por otra parte, el revelarnos Ila
estructura sintética del Mundo, esta misma
penetracion cientifica de las cosas nos hacen
volvernos y nos lanza, por su prolongacion
natural, hacia el Centro unico de las Cosas,
que es Dios Nuestro Serior".

Como conclusion de su conferencia,
propone tres lineas de reflexion: 7] “Ante

pag.43-58. Parece ser que es el texto que él mismo
elaboré y leyé ante un auditorio universitario.
Teilhard tiene 40 anos, laureado en la guerra y un
curriculo ya eminente.

166



todo, nosotros, cristianos, no temamos y no
nos escandalicemos erroneamente de /os
resultados de la investigacion cientifica /[...)
2] La Ciencia no debe, pues, turbar nuestra
Fe con sus andlisis (....) 3] Por consiguiente,
es inutil, es injusto oponer la Ciencia y Cristo,
o separarlos como dos dominios extrarios el
uno del otro. La Ciencia sola no puede
descubrir a Cristo;, pero Cristo colma los
deseos que nacen en nuestro corazon con la
enserianza de la Ciencia. El cielo que hace
descender al Hombre hasta las entranias de
la Materia en pleno Multiple, para remontar
desde alli al centro de /la unificacion
espiritual, es un ciclo natural. Podria decirse
que es un ciclo divino, puesto que ha sido
sequido primero por Aquel que ha tenido
que “descender a los infiernos” antes que
elevarse a los cielos, a fin de llenar todas las
cosas”

Estan aqui insinuadas muchas de las
formulaciones “unificadoras” que, con
posterioridad, desarrollara en otros escritos.
Una mirada optimista hacia la convergencia
entre el esfuerzo de las Ciencias y el
desvelamiento de un plan césmico que se
expresa en Cristo siguiendo los textos
paulinos referentes al Cristo césmico.

167



6. Reflexiones de Teilhard sobre Ciencia y
Cristo en China (1923-1945)

Siete ensayos sobre Ciencia y Religion,
incluidos en el volumen Ciencia y Cristo,
estan firmados en China, bien en Tientsin
bien en Pekin. Conviene valorar como la
situacion personal en estos anos influye en
la evolucion de su pensamiento sobre la
integracion entre el conocimiento cientifico
y la experiencia religiosa cristiana.
Tengamos en cuenta que su etapa en Pekin
(1931-1939) va a ser la mas fecunda®!, y
también la etapa en la que se inician los
conflictos con el padre General de Ia
Compania, el padre Ledokowski, tal como se
ha apuntado mas arriba.

Tres ensayos de mas calado,
profundidad y extension fueron redactados
durante la estancia en China de Teilhard y
marcan la evolucidon y maduracion de su

51 Véanse los indices de todos sus ensayos en L.
Sequeiros, Teilhard en mi corazon. Bubok ediciones,
Malaga, 2010, 232 paginas (y sobre todo, pp. 191-
211). Hemos contabilizado casi 25 ensayos filosoficos
y religiosos escritos entre 1931 y 1939, la época de
mayor creatividad de Teilhard (entre los 50 y los 58
anos)

168



pensamiento sobre Ciencia y Religion: “Mi
Universo” (escrito en Tientsin el 25 de marzo
de 1924, es una reflexion sobre el fondo
filosofico de su concepciodn de lo religioso en
el contexto del Cristo Universal)®Z el
segundo de los ensayos de este tiempo, “El
fendmeno humano” (esta firmado en Paris,
en una corta estancia en 1928, antes de ser
destinado definitivamente a China, y lo
podemos considerar como chino)>3. El tercer
ensayo, “El cristianismo en el mundo”,
(firmado en Pekin en mayo de 1933, es un

52 Pierre Teilhard de Chardin. “Mi Universo”. Ciencia y
Cristo, Taurus, 1968, paginas 59-107. Este escrito es el
segundo titulado asi. El primero (fechado en 1918, ha
sido publicado por su prima, Margarita Teillard-
Chambon en Escritos del tiempo de guerra (Taurus,
Madrid, 1967, 295-311)

53 Pierre Teilhard de Chardin. “El fendmeno humano”.
Ciencia y Cristo, Taurus, 1968, paginas 109-120. Este
ensayo es diferente del escrito que lleva el mismo
titulo y fechado en 1930, y que figura en La vision de/
pasado (Taurus, 1968, 201-216, y que logré ser
publicado en la Revue des Questions Scientifiques,
volumen XVII, 390-4006). Teilhard ha utilizado por
ultima vez este titulo en 1938, para la gran obra £/
fenomeno humano, que tantos quebraderos de
cabeza le trajo con la censura de la Compania de
Jesus).

169



ensayo sobre las religiones y Ia
humanidad)>4.

1. Mi Universo (Tientsin, 1924)

En “Mi Universo”, ‘me propongo
simplemente exponer aqui Ila manera
personal de comprender el Mundo en la que
me he encontrado progresivamente llevado
por el desarrollo inevitable de mi conciencia
humana y cristiana” (...). Porque el destino
me ha colocado en un cruce privilegiado del
Mundo en el que mi doble calidad de
sacerdote y de hombre de Ciencia, he
podido sentir pasar a través mio, en
condiciones particularmente exaltantes y
variadas, la doble oleada de potencias
humanas y divinas; porque, en esta situacion
de elegir en la frontera de dos mundos, he
encontrado amigos excepcionales para abrir
mi pensamiento y ocios prolongados para
madurarlo y fijarlo; pienso que seria infiel a
la Vida, infiel también a los que necesitan
que les ayude (.. si no intentara
transmitirles  los lineamientos de Ia
espléndida figura que se ha descubierto ante

54 Pierre Teilhard de Chardin. “El cristianismo en el
mundo”. Ciencia y Cristo, Taurus, 1968, paginas 121-
135.

170



mi en el Universo durante veinticinco arios
de reflexiones y de experiencias de todas
clases [...). Toda mi apologética consistira en
mostrar esta coherencia solida, natural,
total”.

Y en las ultimas paginas del ensayo,
acuna el término “omega”, tan querido por
Teilhard mas adelante: “Para abreviar,
llamemos omega: al Término superior
cosmico desvelado por la Union creadora”. Y
fundamenta la afirmacion de que “Cristo no
es sino Omega” (pagina 76) acudiendo a una
extensa relacion de textos de San Juan y
sobre todo de San Pablo, entre ellos “Omnis
in omnium Christus (Colosenses 3, 11) jEs
exactamente la definicion de omega!”

Y mas adelante: “As/ se abrird en el
Mundo la era de la Ciencia; y la Ciencia
estara probablemente cada vez mads
impregnada de Mistica (no para ser dirigida,
sino para animarse en efla)” (pag. 105)
[Animarse, en el sentido de llenarla de
fuerza, de alma, de animus, de espiritu]

Y concluye (pag. 107):. “Como una
inmensa marea, el Ser habra dominado el
temblor de los seres. En el seno de un
Océano aquietado, pero en el cual cada una
de sus gotas serd consciente de seguir

171



siendo ella misma, habra concluido Ia
extraordinaria aventura del Mundo. El suerio
de toda mistica, el eterno suerio panteisita,
habran encontrado su plena y /legitima
satisfaccion. Erit in omnibus Omnia Deus”
[Dios sera todo en todas las cosas]®>

2. El fenomeno humano (Paris, 1928)

El segundo texto de Ciencia y Cristo
de una cierta extension es esta primera
redaccion de un ensayo sobre “El fenébmeno
humano”>6. Escribe (pag-110): “Las
reflexiones que siguen tienen la finalidad de
sugerir un punto de vista desde el cual las
ciencias del Hombre enlacen con la Ciencia,
con objeto de prolongarla. En el Cosmos, la
Humanidad representa un “fenomeno
natural” — un fenomeno sui generis — un
fenomeno capital; y, como tal merece
[aunque sea a costa de cierta reordenacion
general de nuestras perspectivas) fundar
una rama suprema de la Ciencia: sobre esto
es sobre lo que queremos llamar la atencion
en estas lineas, conscientes de que nos

55 En una alusion a la primera carta de San Pablo a los
Corintios: 1Corintios 15, 28.
http://bibliaparalela.com/1_corinthians/15-28.htm

56 Pierre Teilhard de Chardin. “El fenémeno humano”.
Ciencia y Cristo, Taurus, 1968, paginas 109-120.

172



mantendremos en un plano estrictamente
experimental’.

Para Teilhard, el llamado “fenémeno
humano” posee una realidad cientifica. Y
argumenta: “En e/ momento presente, las
Ciencias del Hombre y las Ciencias de la
Naturaleza abordan lo Real en dos sentidos
contrarios. Esto es lo que da a sus objetivos
respectivos Ila apariencia paraddjica de
pertenecer a dos Universos distintos. Y eso
es Jo que resulta necesario y suficiente
corregir, si queremos llegar a ver como
naturalistas y como fisicos el fenomeno
humano” (pag. 111) Y concluye este capitulo
(resaltando el texto con cursiva): “Para ver
caer el muro que separa indudablemente las
ciencias del Hombre y la Ciencia de /la
Naturaleza, no existen, en ultimo término,
medio mas sencillo, ni_mas radical, que
tomar consciencia de la unidad de evoluciéon
cosmica”.

Y concluye el ensayo con estas
palabras: “Después de mucho tiempo de
pasar por un elemento cientificamente
accesorio, o aberrante, del Universo, Ila
Humanidad acabara por resultar un
fenomeno fundamental: el fenomeno por
excelencia de la Naturaleza: el fenomeno en

173



el que en una complejidad singular de
factores materiales y morales, uno de los
principales actos de la evolucion universal
resulta, para nosotros, no solamente
experimentado, sino también vivido" (pag.
120).

3. El Cristianismo en el mundo (Pekin, mayo
de 1933)

El tercero de los ensayos con una
cierta extension redactados en la etapa
china de Teilhard es el denominado “El
Cristianismo en el mundo™’. En él
encontramos pistas nuevas que muestran la
maduracién del pensamiento teilhardiano
en torno a las relaciones entre la ciencia y la
religion.

Frente a aquellos que consideran que
las religiones en general y el cristianismo en
particular “expresan un estado primitivo y
superado de la Humanidad” (pag. 121),
Teilhard escribe: “En nuestra opinion, [la
diferencia del Cristianismo respecto a otras
religiones] consiste en que el Cristianismo (el
unico de todas las formas existentes de

57 Pierre Teilhard de Chardin. “El cristianismo en el
mundo”. Ciencia y Cristo, Taurus, 1968, paginas 121-
135.

174



creencias — y a pesar de ciertas apariencias,
que tanto sus amigos como sus enemigos
parecen complacerse en acentuar -J es una
religion de progreso universal’

Y mas adelante:

“El hecho religioso [..] es un
fenomeno biologico, directamente vinculado
a la liberacion creciente de la energia
psiquica terrestre. Su _curva no _es, pues,
individual, ni _nacional, ni _racial, _sino
humana. Al igual que la Ciencia o /la
Civilizacion, la Religion tiene - si puede
decirse — una “ontogénesis” coextensiva a la
Historia de la Humanidad. La verdadera
religion (entendemos por esta palabra la
forma religiosa en la que desembocaran un
dia los tanteos generales de Ila Accion
reflexiva terrestre) participa por lo tanto,
como cualquier otra realidad del orden
‘planetario’, en Ila naturaleza de un
‘Phylum’. Tienen que poder seguirse sus
comienzos, remontando hacia atrdas, hasta el
origen de los tiempos”. (pag. 133-134)

Y concluye: “De ahi que llegquemos a la
conclusion de que el Cristianismo en e/
Mundo no representa solamente, como a
veces lo parece la faz religiosa de una
civilizacion transitoria, que broto en

175



Occidente. Es, mds bien, al igqual que el
propio Occidente (cuya mistica expresa y
cuyas esperanzas justifica) un fenomeno de
amplitud universal que caracteriza Ia
aparicion en el interior de la capa humana,
de un orden vital nuevo” (pag. 135)

7. Teilhard y la época apologética: la defensa
del cristianismo

Un grupo significativo de ensayos
escritos en Pekin entre 1933 y 1946,
presentan un sesgo apologético. Ya lo tiene
el articulo ya comentado, “El cristianismo en
el mundo”. Pero los otros seis ensayos
(integrados en Ciencia y Cristo) sobre la
incredulidad moderna, la conversion del
mundo, salvemos la humanidad, catolicismo
y ciencia, y sobre los grados de certeza de las
teorias de la evolucion, muestran un
marcado acento defensivo. ;jQué pudo
ocurrirle a Teilhard en estos anos? Es un
tema a investigar que cae fuera de nuestro
intento.

Si merece una atencion especial su
ensayo “Catolicismo y Ciencia”>8, publicado

58 Pierre Teilhard de Chardin. “Catolicismo y Ciencia”.
Ciencia y Cristo. Taurus, 1968, pag. 215-219.

176



en la revista Esprit°®, como un capitulo de un
numero dedicado a “Face aux Valeurs
modernes” (agosto de 1946). Posiblemente,

59 Esprit es una revista fundada en 1932 por
Emmanuel Mounier, padre del personalismo francés y
con el que Teilhard tuvo contactos epistolares.
Leemos en su pagina web: Revue mensuelle
indépendante fondée en 1932 par Emmanuel
Mounier, Esprit est une revue d'idées engagée dans
son temps. Elle s'efforce d'illustrer une approche
généraliste de notre présent, entre la culture
médiatique et les études savantes. Généraliste et
soucieuse de l'intérét général, elle se consacre a
décrypter les évolutions de la politique, de la société
et de culture, en France et dans le monde. Sous-titrée
depuis sa fondation "revue internationale”, Esprit s'est
toujours intéressée a ce qui se passe hors de
I'hexagone et a tissé de nombreux liens avec des
réseaux intellectuels a I'étranger. Son travail n'est
donc pas pris de court dans le contexte de
mondialisation, qui exige de penser autrement les
liens entre I'esprit européen, les valeurs occidentales
et le reste du monde. Chaque numéro est construit
autour d'un dossier, suivi d'un choix varié d'articles
ainsi que d'un "journal” consacré a des textes brefs,
plus subjectifs, parfois polémiques. Un panorama de
I'actualité éditoriale ("librairie”) offre quelques repéres
dans I'abondance de livres et de revues de parution
récente. A distance de l'actualité immédiate, I'histoire
d'une revue comme Esprit est rythmée par des
événements successifs et des convictions. Pour saisir
la continuité de ces engagements, un historique,
disponible a partir du lien ci-contre, retrace les
grandes séquences, les équipes et les grandes figures
qui ont marqué son histoire.
http://www.esprit.presse.fr/whoarewe/history.php

177



fue escrito en Pekin y enviado a Ila revista
para su publicacion, probablemente, a
instancias de su director y fundador,
Emmanuel Mounier.

Se trata de un texto muy breve
precedido por una presentacion del director
de la revista Esprit que dice: “E/ conflicto
entre ciencia y fe obsesiona a nuestros
contempordneos menos que el conflicto
entre la Iglesia y la Revolucion. Pero no por
ello es menos capital, y nos complace que lo
aborde un gran sabio que tiene el mérito de
devolver al cristianismo contempordneo el
sentido cosmologico (...). He aqui lo que nos
escribe el P. Teilhard de Chardin (Revista
Esprit):”

Para Teilhard, el problema de fondo es
que “e/ Dogma cristiano solo pudo , en sus
origenes, formularse en las dimensiones y
segun las exigencias de un Universo que, en
muchos aspectos, sequia siendo el Cosmos
alejandrino: Universo que rodaba
armoniosamente sobre si mismo, limitado y
secable en extension y duracion, formado
por objetos mds o menos transponibles en el
espacio y en el tiempo. {(...]”

Pero este modelo ha sido superado
por los cientificos, de modo que ‘un

178



Universo en génesis, pasaba a ocupar,
irresistiblemente, en la vision humana, el
lugar del Universo estdtico de Jos
tedlogos.(...) Basto con que el Universo se
pusiera en movimiento para que una especie
de Divinidad, totalmente inmanente del
Mundo, tendiera a reemplazar
progresivamente, en la conciencia humana,
al Dios trascendente cristiano..”

Para Teilhard, “/os catdlicos habian
mantenido, ante el neoevangelio cientifico,
una actitud de simple defensa. Demostrar
que su posicion seguia siendo sostenible a
pesar de todos los descubrimientos nuevos:
conceder (en el peor de los casos] que la
Evolucion era una hipotesis plausible, pero
siempre fragil: a esto se [limitaba, en
conjunto, toda su estrategia’ (pagina 217)

“Pero, ¢squé ocurriria si se intentara,
siguiendo una via elaborada ya por /los
antiguos Padres griegos, trasponer [o
Revelado a un Universo de tipo movilista?..”

Desde este punto de vista, Teilhard
aboga por una cristologia césmica — de la
que venia hablando desde los anos veinte —
‘a condicion, digo, de que esa Evolucion sea
de tipo a la vez espiritual y convergente. Con
esta reserva, nada mads facil y mds tentador,

179



que buscar en la Cristogénesis revelada una
explicacion ultima y una coronacion final de
la Cosmogénesis de Ilos cientificos.
Cristianismo y Evolucion: no ya dos visiones
irreconciliables, sino dos perspectivas
destinadas a encastrarse y a completarse
mutuamente”(pagina 218)

Y concluye: ““Creacion’,
“Encarnacion’, “Redencion’, estas mismas
palabras, por su propia forma gramatical,
Zno evocan la idea de un proceso, mds que la
de un gesto local e instantineo?”

Alude al “espiritu faustico” (que coloca
el secreto de nuestro destino en un cierto
poder inherente a Ia Humanidad de
completarse por su propia fuerza) y al
“espiritu cristiano” (tendido en su esfuerzo
constructor hacia la unién con un Dios que
nos mantiene y nos atrae por todas las
potencias del Mundo en evolucion. Y
prosigue: “Entre estos dos espiritus
reaparece, evidentemente, bajo una forma
esencial y sutil, el viejo antagonismo Ciencia-
Religion. Pero por su propia naturaleza este
confiicto no es nada estéril y humillante. Ha
terminado ya /la antigua oposicion entre
movilistas e inmovilistas. En adelante,
catolicos y no catolicos coinciden por su fe

180



de base en un Progreso de la Tierra. Toda la
cuestion entre ellos consiste en saber cudl de
los dos discernira y alcanzara la cuspide mds
alta’.(paginas 218-219)

Y concluye con esta profesion de fe:
“La Evolucion, es hija de la Ciencia. Pero a fin
de cuentas, lo que salvara manana en
nosotros el gusto de la Evolucion es, sin
duda, la fe en Cristo”.

Tal vez sea el momento de comentar
aqui la carta que Teilhard de Chardin dirige a
Emmanuel Mounier el 2 de noviembre de
1947, con ocasion de los dialogos que éste
presidia en Chatenay®°. Tras la excusa por no
poder asistir, ofrece esta reflexion: “Cuando
se habla de una “teologia de la Ciencia
moderna’, esto no quiere decir
evidentemente que Ila Ciencia pueda
determinar por si sola una figura de Dios y
una religion. Significa, si no me equivoco,
que, dado un determinado desarrollo de la
Ciencia, ciertas representaciones de Dios y
ciertas formas de adoracion quedan
excluidas porque no son homogéneas con
las dimensiones espirituales del Universo”
(Pag. 253)

60 Esta carta se incluye como apéndice a Ciencia y
Cristo. Taurus, 1968, pag. 253-255.

181



Y propone: “En adelante, toda teologia
aceptable habra de presentarse en el marco
real definido por estos tres ejes principales
[organicidad total del Universo, Atomicidad
del Universo y Unificacion del Universo]. La
Metafisica ha abusado de una idea de ser
abstracta, fisicamente indeterminada. Pero la
Ciencia nos define, por medio de ciertos
‘parametros” precisos, la naturaleza y las
exigencias, es decir, la trama fisica del ser
‘participado”. Estos son los pardametros que
debe respetar en adelante, toda concepcion
de Creacion, Encarnacion, Redencion y
Salvacion, asi como, por supuesto, toda
demostracion de la existencia de Dios”.

Teilhard concluye con un cierto tono
de amargura: “Haga lo que guste con estas
reflexiones. Pero no las imprima..” Sin duda,
alude a la prohibicion que pesaba sobre él
de publicar sus escritos filosoficos o
religiosos.

En su comunicacion “Sobre los grados
de certeza cientifica de la idea de evolucion”,
contenida en el libro de Actas del Congreso
Internacional de Filosofia celebrado en

182



Roma (del 15 al 20 de noviembre de 1946)¢!
defiende que “haber cobrado conciencia de
la evolucion es, para nuestra época, algo
mas y muy distinto que haber descubierto un
hecho mas, por muy amplio e importante
que sea. Consiste (como le ocurre al nifio
cuando adquiere el sentido de Ia
profundidad  espacial) en habernos
despertado a Ila percepcion de una
dimension nueva. ldea de evolucion: no ya
simple hipotesis, como todavia se suele decir,
sino condicion de toda experiencia, o
también, si se quiere, curvatura universal a la
que, para poder ser cientificamente vdlidas,
o incluso pensables, tienen que someterse
todas nuestras construcciones presentes y
futuras del Universo” (pag. 222)

Biologia y Dios
Dos breves notas, una de 195092 y
otra de 195143, resumen el estado maduro

61 Pierre Teilhard de Chardin. “Sobre los grados de
certeza cientifica de la idea de evolucion”. Ciencia y
Cristo. Taurus, 1968, pag. 221.225.

62 pjerre Teilhard de Chardin. “;Qué es la vida?”
Ciencia y Cristo, Taurus, 1968, pag. 241-242.

63 Pierre Teilhard de Chardin. “{La Biologia, llevada a
fondo, puede conducirnos a emerger en Ilo
trascendente?” Ciencia y Cristo, Taurus, 1968, pag.
243-244.

183



del pensamiento de Teilhard al final de este
recorrido. La primera (“;Qué es la vida?”) fue
publicada en Les Nouvelles Littéraires®*, el 2
de marzo de 1950 y es una contestacion a
una encuesta propuesta por André George,
autor de publicaciones para jovenes sobre
temas cientificos. Al responder sobre jqué es
la vida?, concluye Teilhard con estas
palabras: “Una vez planteado esto, ;existe
una relacion entre esta misteriosa deriva del
mundo hacia estadios cada vez mads
complejos e interiorizados y la otra deriva
[fmucho mds estudiada y mejor conocida)
que arrastra al mundo hacia estadios cada
vez mds simplificados y exteriorizados? ¢Y
cudl es esa relacion? ;No seran en realidad
de igual amplitud, de igual orden y, en cierto
modo, mutuamente complementarios los
dos movimientos (vida y entropial que
tienen cuantitativamente (podriamos decir)
una importancia desigqual? Y, en este caso,
en qué forma cabe prever el equilibrio final
del fenomeno? En esta ultima pregunta
tiende quiza a recogerse y a formularse, para

64 Se trata de una revista literaria y artistica francesa
creada por Larousse en octubre de 1922 y que dejo
de publicarse en 1985.

184



la ciencia de manana, el enigma esencial del
universo”(pag. 242)

La segunda nota (“La Biologia, llevada
a fondo, ;puede conducirnos a emerger en
lo trascendente?”) es — segun los editores del
libro - un estudio breve de Pierre Teilhard de
Chardin escrito probablemente en mayo de
1951 con ocasion de Ia Semana de
Intelectuales Catolicos de Francia.

El autor afirma.: “Creo que hay que
contestar afirmativamente la prequnia de si,
llevada a fondo en wuna determinada
direccion, la Biologia puede conducirnos a
emerger en lo trascendente. He aqui por
qué”.

“Exactamente igual que unos mineros
que descubren que la galeria esta obstruida
ante ellos — perderiamos las ganas de actuar,
Y el impulso humano resultaria radicalmente
detenido y ‘desinflado” para siempre en el
fondo de si mismo, por desaliento y por
hastio. ;Y qué querria decir esto sino que, al
hacerse reflexivo el movimiento evolutivo no
puede continuar mds que manifestidndose

irreversible, es decir, trascendente: dado que
la irreversibilidad completa de una magnitud
fisica, en la medida en que implica una

evasion fuera de las condiciones de

185



‘desagregabilidad” propias del Tiempo y del
Espacio no es mas que la expresion biologica
de la Trascendencia.

La evolucion, que salio hacia algo que
se libra de la muerte total, es la mano de
Dios que nos devuelve a EI’. (pagina 244)

Hace unos meses se ha publicado, con
ecos teilhardianos, el ensayo Biologia y
Espirittf>, un denso trabajo sobre Ia
dimensién espiritual encriptada en Ia
investigacion biologica, redactada por el
profesor Andrés Moya, presidente de Ia
Sociedad Espanola de Biologia Evolutiva, y
que reconoce fuertes influencias del
pensamiento de Teilhard.

8. La evolucidon del pensamiento de
Teilhard sobre Ciencia y Religion

A lo largo de estas paginas, al hilo
de Ciencia y Cristo, se han recorrido los
senderos del pensamiento de Pierre
Teilhard de Chardin sobre la necesidad
de la unificaciéon de dos cosmovisiones:
la de la Ciencia (entendida como ciencia
en sentido estricto, las Ciencias de la

65 Andrés Moya. Biologia y Espiritu. Exordio de Diego
Bermejo. Sal Terrae, Santander, 2014, 167 paginas.

186



Naturaleza) y las experiencias religiosas
sistematizadas en la fe cristiana.

El pensamiento filosofico, religioso,
mistico y cientifico de Teilhard de
Chardin fue fruto de un "largo camino”,
de una lenta y a veces dura marcha por
terrenos inexplorados, no solo desde el
punto de Vvista geolagico. El
pensamiento de Teilhard parte de la
conviccion de que vivimos en un
universo que cambia de forma
irreversible. Habla mas de transformismo
que de evolucion. Es mas: desde muy
joven se siente “arrastrado y arrebatado
por este mar césmico”.

Esta construccién social y espiritual
no es solo fruto de Ia reflexion. Es fruto
también de sus lecturas meditadas, a las
que alude frecuentemente en sus cartas.
Tal vez, los fildsofos que mas influyeron
en su pensamiento son Henri Bergson
(1859-1941)%, Maurice Blondel (1861-

66 Teilhard de Chardin ley6 “La Evolucion Creadora”
de Bergson durante sus estudios de Teologia en
Hasting, en |Inglaterra. Y su lectura de marco
profundamente. La tesis doctoral de Madeleine
Barthélemy Madaule es ya un clasico en este tema.
http://www.amazon.com/Bergson-Teilhard-Chardin-

187



1949) y Wilhelm Dilthey (1833-1911)
con su concepcion de las ciencias del
espiritu. También pudo influirle Ia
filosofia de signo naturalista de Ostwald
Spengler (1880-1936) y Ludwig Klages
(1872-1956). E incluso la filosofia de
Hegel. Y con posterioridad, el
pensamiento personalista de Emmanuel
Mounier con el que tuvo
correspondencia.

Se puede decir que el pensamiento
unificador de Teilhard en el que se
incluye la biologia y la paleontologia, la
prehistoria y la paleoantropologia, la
filosofia de Bergson, San Pablo, Ia
mistica y la poesia va emergiendo
dentro de él desde muy pronto. Y, como
un arbol, va creciendo en sus ramas,
haciéndose corpulento, dando frutos y
sufriendo el hacha de sus detractores.
Ahora Dbien: Cémo se fueron
construyendo las ideas teilhardianas?

En un trabajo clasico, Emile Rideau®’
ha seguido la evolucion del

Madeleine-Barth%C3%A9lemy-
Madaule/dp/BO00M75KOC

67 Rideau, E., La pensée du Pére Teilhard de Chardin.
Editions du Seuil, Paris, 1963, 590 pag.

188



pensamiento teilhardiano. De acuerdo
con Rideau se diferenciar seis etapas en
el crecimiento y desarrollo de las ideas
de Teilhard y consiguientemente, en la
evolucion de su pensamiento sobre las
relaciones unificadoras entre Ciencia y
Religion:
1) La primera etapa de la génesis del
pensamiento de Teilhard discurre
entre 1908-1912 (cuando Teilhard
tiene entre 27 y 31 anos de edad,).
Es la época de sus anos de estudios
de Teologia en Hasting. En estos
anos, como él mismo reconoce,
emerge en él "la conciencia de una
Deriva profunda, ontologica, total
del universo, no como una nocion
abstracta sino como una Presencia
en torno suyo (ver los textos en £/
corazon de Ila Materia). Es el
descubrimiento de que el mundo en
el que vivimos esta "en estado de
evolucion dirigida, es decir, de
génesis" (El corazon de la Materia).
Hay una intuicion mistica no
cientifica que es el inicio de su
busqueda. Desde este punto de
vista, el esfuerzo humano por

189



“conocer” el mundo se inserta en
esa deriva profunda hacia una
misteriosa  Presencia, el Dios
cosmico.

2) La segunda etapa se extiende
entre 1914 y 1918 (en estos anos
Teilhard tiene entre 34 y 37 anos).
Es la etapa de la Guerra Europea,
cuando Teilhard trabaja como
camillero- sanitario en los frentes
franceses. La atmosfera de las
trincheras significa para él un
‘bautismo de lo Real” (citado por
Claude Aragonnés (su prima,
Margarita Teillard- Chambon). Este
pensamiento esta en su Diario
[Journall; también en su ensayo La
Guerre 1914-1919 (incluida en
Génesis de un pensamiento. Cartas,
19714-1212 [(1961) Taurus, 1963, p.
36]. Teilhard concibe entonces Ia
humanidad como “/a envoltura
pensante de la Tlerra” ( El corazon de
la Materia, 2002, 29-30). A la vez, su
vision interior de Cristo se
engrandece a la medida del mundo
en movimiento. En E/ Cristo en la
Materia (escrito en el frente de

190



Verdun en 1916, Escritos del tiempo
de la guerra, 119-141)

3) La tercera etapa: entre 1920 y
1927 (Teilhard tiene entre 39 y 46
anos). Es la que se refleja en algunos
de los escritos de Ciencia y Cristo ya
citados mas arriba. Es la experiencia
de sus estudios en la Universidad de
Paris, los primeros conflictos y si ida
a China. En su pensamiento se
construye el sentido Cristico y el
sentido Cosmico. El Cristo Césmico
emerge en su experiencia interior
con una gran fuerza. Asia le revela
la inmensidad de la Tierra y de lo
humano. Es una época de gran
actividad cientifica, acompanada de
una intensa vida interior. Teilhard se
interesa por el lugar que el trabajo y
la adoracion, la entrega y el
distanciamiento, ocupan en la vida
cristiana. Aqui estan dos de sus
textos mas clasicos: La Misa sobre el
Mundo (1923) y EI/ Medio Divino
(1926-1927) que describen su
itinerario interior. Y algunos de los
escritos citados mas arriba.

191



4) La cuarta etapa de la génesis del
pensamiento de Teilhard: (entre
1928 y 1934). Es la época de las
grandes expediciones por el centro
de Asia, y la expedicion Chapman
Andrews y mas tarde del Crucero
Amarillo. En estos anos, Teilhard
cobra clara conciencia de Ia
importancia del ser humano dentro
del fenébmeno evolutivo. Son
también los anos de investigaciones
en Chukutien, donde estudia lo que
llamaron Sinanthropus, los
hominidos emparentados con el
Pithecatropo faber de Java. Poco
después describe la llamada ley de
complejidad-conciencia. En 1934
publica una primera version de
Ccomo yo creo: a peticion de Mgr
Bruno de Solages (editada en el
tomo X de sus obras: Como yo creo,
1970, p. 105-145). Para intentar
tender puentes entre Ciencia y
Religion hemos de partir de la densa
y honda experiencia de lo Humano
y su tarea titanica de dominar la
naturaleza. Ese esfuerzo humano es,

192



al mismo tiempo, la revelacion del
Cristo cosmico.

5) La quinta etapa se inicia en 1935
y llega hasta 1945. Teilhard esta en
Pekin en el proyecto de
Geobiologia. El pensamiento de
Teilhard, centrado definitivamente
en el porvenir, se preocupa de los
fenébmenos de socializacion y de la
colectivizacion. La obra maestra de
Teilhard, E/ fenomeno humano, se
concluye en 1940 y los contrasta en
el capitulo final, titulado E/
fenomeno cristiano, con su anterior
vision pancristica. Por otra parte, el
lanzamiento de la revista
Geobiologia implica la construccion
de un gran paradigma cientifico
globalizador de Ilos procesos
geobiolégicos. Destacamos aqui,
por su significado, el texto Esquema
de un Universo personal (escrito en
1936) [editado en el tomo VI: La
Energia humana)l y EI lugar del
hombre en el Universo (escrito en
1941) [editado en el tomo lll, La
Vision del pasado].. Teilhard esta
convencido de que el esfuerzo

193



unificador de Ila Humanidad
pensante converge hacia el punto
omega, Cristo redentor y Senor del
Universo. Todo converge hacia
Adelante y hacia Adentro. Hacia la
Ciencia y hacia la Religion. Hacia el
saber y hacia la mistica.

6) El ultimo decenio de la vida de
Teilhard, entre 1945 y 1955, entre
los 64 y los 74 anos. Son los afnos de
la repatriacion a Francia y la
estancia americana hasta su muerte.
Esta dominado por la visién de un
ultra-humano colectivo como
término de la historia temporal,
hacia la que converge,
coherentemente, la vision cristiana
de la historia como preparacion de
la parusia de Cristo y espacio de la
incorporacion de la humanidad
redimida en el Cuerpo Mistico. Son
los anios de la preocupacion por la
Antropogénesis... Y en esa gestacion
del ultra-humano emerge de forma
natural el Cristo Omega, hacia
donde se dirige todo el esfuerzo
humano.

194



Conclusién

A lo largo de estas paginas hemos
recorrido narrativamente la construccion de
un itinerario interior de Pierre Teilhard de
Chardin. Es el itinerario que lleva a la
conviccion de que Ciencia y Religion no son
concepciones del mundo en conflicto. Sino
aspectos de un mismo proceso de deriva
cosmica desde la Materia hasta el Espiritu.
Teilhard convirtio su tarea de tender puentes
entre las Ciencias y la Religion en una
cruzada interior.

Durante 35 anos (tal como se
desprende de Ciencia y Cristo) reelabora y
expresa con palabras (a veces un tanto
cripticas) los materiales con los que construir
puentes entre ambas orillas, ambas
fronteras.

Estas palabras, escritas en 1921, son
un anticipo de todo su desarrollo posterior:
“es inutil, es injusto oponer la Ciencia y
Cristo, o separarlos como dos dominios
extranios el uno del otro. La Ciencia sola no
puede descubrir a Cristo; pero Cristo colma
los deseos que nacen en nuestro corazon
con la enserianza de la Ciencia. El cielo que
hace descender al Hombre hasta Ilas
entranias de la Materia en pleno Multiple,

195



para remontar desde alli al centro de la
unificacion espiritual, es un ciclo natural.
Podria decirse que es un ciclo divino, puesto
que ha sido sequido primero por Aquel que
ha tenido que “descender a los infiernos”

antes que elevarse a los cielos, a fin de llenar
todas las cosas”

Cordoba, marzo de 2015.

196



197



_ CON

LETRAGRANDE

¢, Conoces nuestro catalogo de libros con letra grande?

Estan editados con una letra superior a la habitual para
gue todos podamos leer sin forzar ni cansar la vista.

=

eom -
LETRAGRANDE

Juan Valera Mariano José de Larra

Pepita Jiménez Articulos

r WL
LETRAGRANDE LETRAGRANDE

Emilia Pardo Bazin

La piedra angular

o BN
| LETRAGRANDE LETR AGRANDE

Vicente Blasco [béfiez

La barraca

Miguel de Cervantes

La Gitanilla

coH,
LETRAGRANDE

Charles Dickens
Histo_ria de
dos ciudades

(\

Consulta AQUI todo el catalogo completo.

Puedes escribirnos a pedidos@edicionesletragrande.com


https://www.bubok.es/libros/274968/Pepita-Jimenez-Edicion-en-letra-grande
https://www.bubok.es/libros/274350/Articulos-de-Mariano-Jose-de-Larra-Edicion-en-letra-grande
https://www.bubok.es/libros/273703/La-gitanilla-Edicion-en-letra-grande
https://www.bubok.es/libros/273079/La-barraca-Edicion-en-letra-grande
https://www.bubok.es/libros/273049/La-piedra-angular-Edicion-en-Letra-Grande
https://www.bubok.es/libros/270176/Miau-Edicion-en-letra-grande
https://www.bubok.es/libros/270174/Historia-de-dos-ciudades-Edicion-en-letra-grande
https://www.bubok.es/libros/270101/INSOLACION-Edicion-en-letra-grande
https://www.bubok.es/libros-en-letra-grande
mailto:pedidos@edicionesletragrande.com
http://www.tcpdf.org

