


 1 

 
 

Ciencia y 
espiritualidad 

 
Leandro Sequeiros 

Bubok, Málaga, 2022 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 2 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Ciencia y espiritualidad 
Leandro Sequeiros 

Bubok, Málaga, 2022 
Registro de Propiedad intelectual en proceso 

 
 
 



 3 

 
 
 

PRESENTACIÓN: 
Los científicos y Dios 

 
LEANDRO SEQUEIROS 
lsequeiros@jesuitas.es 

 
 
 “Probablemente, Dios no existe. 
Disfruta de la vida”, hemos leído en los 
autobuses de muchas ciudades.  
 Esta campaña ha estado impulsada 
inicialmente por la Asociación Humanista 
Británica y después importada a España por 
la Unión de Ateos y Librepensadores de 
España. El lema: “Probablemente Dios no 
existe. Disfruta de la vida”, fue concebido 
como una respuesta a la provocación del 

mailto:lsequeiros@jesuitas.es


 4 

fundamentalismo religioso y ha generado 
ríos de tinta en la prensa1. 
 En estos primeros años del siglo XXI, 
parece que renacen los enfrentamientos 
entre la Ciencia y la Religión, entre los 
científicos y Dios. Y no solo a través de 
publicaciones especializadas, sino también a 
través de medios de comunicación más 
directos. Como muestra, la campaña de 
promoción del ateísmo en los autobuses 
urbanos primero en Londres y luego en otras 
ciudades europeas y españolas.  
 Esta campaña ha sido financiada y 
apoyada con gran derroche de medios por el 
biólogo evolucionista británico y ateo 
militante Richard Dawkins (tiene 2.780.000 
entradas en internet y una página web muy 
bien montada: http://richarddawkins.net/). 
Al menos ha logrado reabrir dentro del 
campo del encuentro entre Ciencia y 
Religión el debate sobre una cuestión que 

                                                 
1 Ver, por ejemplo, Ideal de Granada, 1 de febrero de 
2009, con sus respuestas y contrarrespuestas en días 
sucesivos 
[http://www.ideal.es/granada/prensa/20090125/opi
nion/autobus-llamado-incoherencia-20090125.html; 
http://www.ideal.es/granada/20090126/opinion/dio
s-hombres-ciencia-20090126.html; El País, 3 de 
febrero de 2009, pág. 21; El Mundo, 4 de febrero de 
2009, pág. 17. 

http://richarddawkins.net/
http://www.ideal.es/granada/prensa/20090125/opinion/autobus-llamado-incoherencia-20090125.html
http://www.ideal.es/granada/prensa/20090125/opinion/autobus-llamado-incoherencia-20090125.html
http://www.ideal.es/granada/20090126/opinion/dios-hombres-ciencia-20090126.html
http://www.ideal.es/granada/20090126/opinion/dios-hombres-ciencia-20090126.html


 5 

nunca en la historia del pensamiento 
humano ha dejado de ser vital: ¿existe Dios? 
¿qué pruebas se pueden aducir a favor de su 
existencia? ¿Qué argumentos existen en 
contra? 
La historia de las ciencias muestra que desde 
la época griega hubo debates sobre Dios. La 
fractura entre los científicos y Dios había 
comenzado a abrirse en el XVII, el siglo de la 
ciencia. El 22 de junio de 1633, el filósofo 
natural Galileo Galilei, fue sometido por la 
Inquisición al segundo proceso por el que 
fue obligado a abjurar de sus ideas sobre el 
Universo por ser contrarias a las de la 
Sagrada Escritura. El llamado "caso Galileo" 
es uno de los más conocidos y dio lugar a la 
obra Galileo Galilei de Bertold Brech y luego 
a la película Galileo de Liliana Cavani.  

Siempre se ha esgrimido como uno de 
los casos de enfrentamiento y de 
incomprensión entre la Ciencia y la Religión. 
Pero no es el único caso. Quién no recuerda 
el caso de Charles Darwin en la segunda 
mitad del siglo XIX o el del paleontólogo 
Pierre Teilhard de Chardin en los años 40-50 
del siglo XX. 

 



 6 

 La categórica fractura —que nunca 
había dejado agrandarse— pudo ser 
certificada desde la generalización del 
empleo del término "scientist" (científico) en 
el sentido acuñado por William Whewell en 
el Prefacio a The Philosophy of the Inductive 
Sciences de 1840. Desde entonces, la 
venerable figura del filósofo natural —
Newton, Lavoisier o Lyell habían sido 
filósofos naturales— desaparece para dar 
paso a los científicos como grupo social bien 
distinto del de los filósofos. 
 Por otra parte, en otoño de 2008 se 
han cumplido 60 años del famoso debate 
transmitido por la BBC entre el jesuita 
Frederick C. Copleston y el matemático y 
filósofo anticristiano confeso, Bertrand 
Russell2. El auge del positivismo lógico en los 
inicios del siglo XX propició un conflicto que 
parecía insalvable entre Ciencia y Religión3.  

                                                 
2   Acaba de reeditarse en Bertrand  Russell, Por qué 
no soy cristiano. Edhasa, Barcelona, 2008, 253-292. 
Otra traducción puede encontrarse en: 
http://www.tendencias21.net/Recuperada-la-
discusion-Russell-Copleston-sobre-la-existencia-de-
Dios_a2925.html 
3  En este trabajo hemos elegido la expresión Ciencia 
y religión (y no Ciencia y Teología) para expresar las 
relaciones entre dos imaginarios sociales,  tal como se 
aprobó en la asociación International Society of 



 7 

 Pero en los últimos años del siglo XX, 
daba la impresión de que se había 
distendido la tensión. Por una parte, el 
positivismo lógico dejaba espacio a otras 
epistemologías, y por otra, los científicos era 
menos dogmáticos en sus afirmaciones 
sobre las posibilidades de acceder a la 
verdad sobre la naturaleza mediante el 
método científico. Incluso en muchos casos, 
tendían una mano hacia otras fuentes de 
acceso al conocimiento del mundo y 
prestaban atención a la filosofía y a las 
religiones. La palabra “diálogo” e 
“interdisciplinariedad” parecían talismanes 
anunciadores de una nueva era de 
entendimiento.  
 Los últimos años del pontificado de 
Juan Pablo II, si bien acentuaron el 
conservadurismo moral, fueron años 
fecundos para el diálogo con los científicos. 
Juan Pablo II impulsó a través de la 
Academia de Ciencias Vaticana el diálogo 
entre ciencia y religión.  En un texto de Juan 
Pablo II de 1987, con ocasión del centenario 
de la publicación en 1687 de los Principia 
Matemathica Philosophiae Naturalis del gran 

                                                                                       

Science and Religion constituida en Granada el 23 de 
agosto de 2002. 



 8 

físico y teólogo heterodoxo, Isaac Newton 
(1687), leemos: "la ciencia puede purificar a 
la religión del error y de la superstición; la 
religión puede purificar a la ciencia de 
idolatría y falsos absolutos. Cada una puede 
atraer a la otra hacia un mundo más amplio, 
en el que ambas puedan florecer"4. 
 
 La publicación en castellano (en 2007) 
del libro del polémico y beligerante biólogo 
antirreligioso británico Richard Dawkins, "El 
espejismo de Dios", ha abierto nuevas 
heridas. En él sugiere que, desde un punto 
de vista científico, la probabilidad de que 
Dios exista es menor del 5%. Y por ello, los 
que dicen creer se están engañando. Incluso 
se ha dicho que no fue Dios quien creó al 
hombre, sino el hombre quien ha creado a 
Dios. Y Nietzsche pudo gritar: "Dio ha 
muerto".   

 En los últimos años del siglo XIX, 
John William Draper (1811-1882) [autor de 
la famosa History of the Conflict Between 

                                                 
4 Estas ideas están contenidas en la carta de Juan 
Pablo II al padre Coyne, director del Observatorio 
Vaticano en 1988, tras el Congreso sobre el 
centenario de Newton. Se puede ver en: 
http://www.upcomillas.es/webcorporativo/Centros/c
atedras/ctr/JuanPabloII/Default.asp 

http://www.filosofia.org/ave/001/a029.htm
http://www.gutenberg.org/etext/1185


 9 

Religion and Science. New York: D. 
Appleton, 1874] y Andrew Dickson White 
(1832-1918) [autor de A History of the 
Warfare of Science with Theology in 
Christendom, 2 vols. (1896)] defendieron la 
tesis del conflicto irresoluble entre la ciencia 
y la religión, entre el pensamiento racional 
sobre el mundo natural y el pensamiento 
teológico de las religiones.  

En una búsqueda en Internet se han 
encontrado 775.000 entradas cruzando 
“científicos” y “Dios”en castellano y sólo 
550.000 para estas palabras en inglés. Lo 
cual indica un gran interés del tema en los 
países de influencia hispana. 
 

La revista de Difusión de la 
Investigación de la Universidad de Valencia, 
Mètode5, ha publicado en su Anuario-2008 
diversas aportaciones a los aparentes 
conflictos entre las ciencias y las religiones. 
Por lo general, los enfrentamientos han 
                                                 
5  Mètode. Revista de difusión científica. Universidad 
de Valencia, Anuario, 2008. Monográfico “La mirada 
de la ciencia”  con un amplio capítulo (“La Especie 
Mística”) dedicado a las relaciones entre las ciencias y 
las religiones (páginas 103-150). Ha sido coordinado 
por el profesor Francisco Pelayo, Científico titular del 
Consejo Superior de Investigaciones Científicas, 
Madrid.   

http://www.gutenberg.org/etext/1185
http://www.britannica.com/EBchecked/topic/642012/Andrew-Dickson-White
http://scholar.google.es/scholar?hl=es&q=author:%22White%22+intitle:%22A+History+of+the+Warfare+of+Science+with+Theology+in+...%22+&um=1&ie=UTF-8&oi=scholarr
http://scholar.google.es/scholar?hl=es&q=author:%22White%22+intitle:%22A+History+of+the+Warfare+of+Science+with+Theology+in+...%22+&um=1&ie=UTF-8&oi=scholarr
http://scholar.google.es/scholar?hl=es&q=author:%22White%22+intitle:%22A+History+of+the+Warfare+of+Science+with+Theology+in+...%22+&um=1&ie=UTF-8&oi=scholarr
http://www.uv.es/~webuv
http://www.universia.es/html_estatico/portada/actualidad/noticia_actualidad/param/noticia/jfbag.html
http://elguanche.net/Ficheros/cienciayreligionjja.htm
http://elguanche.net/Ficheros/cienciayreligionjja.htm
http://dialnet.unirioja.es/servlet/extaut?codigo=60664
http://www.csic.es/index.do


 10 

girado históricamente alrededor de cuatro 
grandes problemas: el origen del universo, el 
origen y la historia del planeta Tierra, el 
origen y evolución de los seres vivos, y la 
emergencia y evolución de la condición 
humana6. 

Sin embargo, en la antigüedad, 
muchos de los grandes científicos 
(Copérnico, Galileo, Newton.. ) eran hombre 
religiosos y creyentes en Dios. ¿Cuáles son 
hoy las relaciones de los científicos con Dios? 
¿Se puede ser científico y ser creyente? 
¿Cuáles son los límites de la ciencia? ¿Cuáles 
son los límites de las creencias? 
 
   
 El bicentenario del nacimiento en 
1809 del controvertido naturalista británico 
Charles Darwin, y la celebración de los 150 
años de la publicación de su obra El Origen 
de las Especies por la Selección Natural ha 
hecho renacer en el mundo el interés por las 
relaciones entre los científicos y Dios, entre 
el conocimiento racional del mundo basado 

                                                 
6 Sequeiros, L., La especie mística abierta al enigma 
final. Tendencias21. Diciembre 2008.  
http://www.tendencias21.net/La-especie-mistica,-
abierta-al-enigma-final_a2829.html 



 11 

en la observación y la experimentación, y la 
legitimidad social y racional de otros objetos 
de conocimiento asentados sobre 
convicciones religiosas no verificables. 
Conocimientos que se postulan como 
convicciones razonables pero no racionales. 
No contradicen la capacidad racional 
humana y las construcciones racionales del 
mundo, pero no se deducen mecánicamente 
de ellas. Hay un salto: el salto de la fe. 
 En esta primera década del siglo XXI, 
el debate entre los científicos y Dios se 
recrudece. Si hace 30 años, el llamado 
creacionismo científico parecía dominar en 
este panorama intentando demostrar que la 
Creación era un dato científico, en el siglo 
XXI ha surgido el llamado diseño inteligente 
(ID) como supuesta alternativa al 
evolucionismo materialista7.  

Para los profesores Johnson, Behe y 
Dembski, defensores a ultranza de la 
necesidad científica de un Diseñador de la 
“complejidad irreductible” del universo, la 
mayor parte de la comunidad científica 
apuesta por una interpretación no religiosa 

                                                 
7 Sequeiros, L., La marea del creacionismo científico 
llega a España. Razón y Fe., Madrid, 1320 (2008), 
octubre, 209-218 

http://www.antesdelfin.com/favicon.ico
http://www.actionbioscience.org/esp/evolucion/nhmag.html
http://www.ferratermora.org/favicon.ico


 12 

de los procesos naturales. Dios queda, en 
frase de Dawkins, cada vez más arrinconado 
en el campo de las ciencias. Y un Dios 
innecesario es un no-Dios.  

¿Cuál es el problema? ¿qué preguntas 
se hace la gente? ¿Se puede ser científico y 
creer en Dios? ¿Es la creencia en Dios 
irracional?8. Con frecuencia, determinados 
comentarios aparecidos en la prensa 
parecen querer mostrar que los creyentes 
son personas estúpidas embaucados por 
charlatanes que pretenden sacar tajada.. ¿Es 
eso así? 

Trataré cuatro puntos en esta 
conferencia: 

1. En el pasado, grandes científicos 
fueron creyentes. 

2. Las creencias religiosas de los 
científicos modernos 

3. Estudio especial de dos tres casos: el 
de un científico ateo (Richard 
Dawkins), el de un científico agnóstico 
(Charles Darwin) y el de un científico 
creyente (Francis Collins) 

                                                 
8 F. PELAYO, coord., La especie Mística. Anuario 2008 
MÈTHODE, 102-139. 



 13 

4. Antonio Fernández-Rañada, 
catedrático de Física de la Universidad 
Complutense de Madrid) 

5. Propuestas de solución: el diálogo en 
la frontera entre los científicos y Dios. 

 
Vayamos ahora a los puntos:  
 

1. En el pasado, grandes científicos 
fueron creyentes9.  

En el pasado muchos científicos creían 
que Dios existe y que es responsable de lo 
que vemos en la naturaleza. Esta es una 
muestra pequeña de científicos que 
colaboraron en el desarrollo de la ciencia 
moderna mientras creían en Dios. 

 
1. Nicolás Copérnico (1473-1543) 

Copérnico era el astrónomo polaco 
que puso el primer sistema de 
planetas basado matemáticamente 
que giran alrededor del sol. Su libro 
De Revolutionibus Orbium Coelestium 

                                                 
9 

http://www.godandscience.org/apologetics/sciencef

aith-es.html 

http://www.godandscience.org/apologetics/sciencefaith-es.html
http://www.godandscience.org/apologetics/sciencefaith-es.html


 14 

de 1543 es básico para entender la 
llamada “revolución copernicana” 
 

2. Sir Francis Bacon (1561-1627) 
Bacon era un filósofo que es conocido 
por establecer el método científico de 
investigación sobre la base de la 
experimentación y el razonamiento 
inductivos. Instauratio magna. 1620. 
Pars Secunda Operis, quae dicitur 
Novum Organum, sive Indicia Vera de 
interpretatione naturae.  

Aunque su trabajo estaba 
basado en la experimentación y el 
razonamiento, rechazó el ateísmo 
como que era el resultado de la 
insuficiente profundidad de la 
filosofía, diciendo, "Es cierto que una 
filosofía ligera inclina a la mente del 
hombre al ateísmo, pero la 
profundidad en la filosofía conduce 
las mentes de los hombres a la 
religión; pues mientras la mente del 
hombre busca segundas causas 
dispersadas, puede algunas veces 
descansar en ellas, y no ir más lejos; 
pero cuando contempla la cadena de 
ellas confederadas, y acopladas juntas, 



 15 

debe necesitar volar a la Providencia y 
Deidad". 

 
3. Johannes Kepler (1571-1630) 

Kepler era un matemático brillante y 
astrónomo. Hizo un trabajo temprano 
sobre la luz, y estableció las leyes del 
movimiento planetario sobre el sol. 
También llegó a estar cerca de llegar al 
concepto Newtoniano de la gravedad 
universal - incluso antes de que Newton 
naciera! Su introducción de la idea de la 
fuerza en la astronomía cambió de 
manera radical en una dirección 
moderna. Kepler era un Luterano 
sumamente sincero y piadoso, cuyas 
obras sobre astronomía contienen 
escritos sobre cómo el espacio y los 
cuerpos celestes representan la Trinidad.  

 
4. Galileo Galilei (1564-1642) 
Galileo es recordado a menudo para su 

conflicto con la Iglesia Católica Romana. Su 
trabajo polémico sobre el sistema solar fue 
divulgado en 1633. No tenía ninguna 
prueba de un sistema centrado por el sol (los 
descubrimientos del telescopio de Galileo en 
1609 no demostraron una tierra móvil) y su 



 16 

sola "Prueba" sobre la base de las mareas era 
inválida.  
 
René Descartes (1596-1650) 

Descartes era un matemático francés, 
científico y filósofo que ha sido llamado el 
padre de la filosofía moderna. Sus estudios 
de la escuela lo hicieron insatisfecho con la 
filosofía previa: tenía una fe religiosa 
profunda como un Católico Romano, que 
conservó hasta su último día, al mismo 
tiempo que un deseo decidido y apasionado 
de descubrir la verdad. René Descartes y 
Francisco Bacon (1561-1626) son en general 
respetados como figuras clave en el 
desarrollo de la metodología científica. 
Ambos tenían sistemas en los que Dios era 
importante, y ambos parecen más devotos 
que el promedio por su era. 

 
5. Isaac Newton (1642-1727) 

Tal vez el más grande científico de 
todos los tiempos.. En óptica, mecánica, y 
matemáticas, Newton era una figura de 
genio indiscutible e innovación. En toda 
su ciencia (incluyendo química) el vio las 
matemáticas y los números como central. 
Lo que es menos conocido es que era 



 17 

fervientemente religioso y vio a los 
números tan involucrados en el plan de 
Dios para la historia a partir de la Biblia. 
En Principia dijo, "El sistema más hermoso 
del sol, los planetas, y cometas, podía 
sólo proceder del consejo y dominio de 
un Ser inteligente y poderoso." 

 
6. Roberto Boyle (1791-1867) 

Uno de los fundadores y miembros 
tempranos de la Royal Society, Boyle dio 
su nombre a "La ley de Boyle" para los 
gases, y también escribió una obra 
importante sobre química. La 
Encyclopedia Britannica dice de él: "Por 
su voluntad dotó de una serie de 
conferencias de Boyle, o sermones, que 
todavía continúan", para demostrar la 
religión cristiana contra los infieles 
conocidos....' Como un protestante 
devoto, Boyle recibió un interés especial 
promoviendo la religión cristiana por 
todas partes, dando dinero para traducir 
y publicar el Nuevo Testamento en 
irlandés y turco.  Boyle escribió contra los 
ateos en su día (la noción de que el 
ateísmo es una invención moderna es un 
mito), y era evidentemente mucho más 



 18 

fervientemente cristiano que el promedio 
en su era. 

 
7. Miguel Faraday (1791-1867) 

Miguel Faraday era el hijo de un 
herrero que se convirtió en uno de los 
científicos más grandes del siglo XIX. Su 
trabajo sobre la electricidad y el 
magnetismo no sólo revolucionó la física 
sino también resultó en gran parte de 
nuestros estilos de vida de hoy, que 
dependen de ellos (incluir computadoras 
y líneas telefónicas y sitios web). Faraday 
era un miembro fervientemente cristiano 
originario del presbiterianismo. 

 
8. Gregorio Mendel (1822-1884) 

Mendel fue religioso agustino y el 
primero en ofrecer los fundamentos 
matemáticos de la genética, en lo que 
llegó a ser llamado "Mendelianismo". 
Empezó su investigación en 1856 (tres 
años antes que Darwin publicara su 
Origen de las Especies) en el jardín del 
monasterio en el que era un monje.  
 
 
 



 19 

9. William Thomson Kelvin (1824-1907) 
Kelvin era más importante entre el 

grupo pequeño de científicos británicos 
que ayudaron a poner los cimientos de la 
física moderna. Era un Cristiano muy 
comprometido, que era indudablemente 
más religioso que el promedio por su era. 
Curiosamente, sus colegas físicos Jorge 
Gabriel (1819-1903) y Jaime Clerk 
Maxwell (1831-1879) eran también 
hombres de profunda dedicación 
cristiana, en una era cuando muchos eran 
sólo de nombre, apáticos, o anticristianos.  
 
10. Max Planck (1858-1947) 

Planck hizo muchas contribuciones a 
la física, pero fue más conocido por la 
teoría cuántica, que revolucionó nuestro 
conocimiento de los mundos atómicos y 
subatómicos. En su conferencia de 1937 
sobre "Religión y Ciencia", Planck expresó 
la opinión de que Dios estaba por todos 
lados presente, y sostuvo que "La 
santidad de la Deidad ininteligible era 
expresada por la santidad de los 
símbolos."  

 
 



 20 

11. Albert Einstein (1879-1955) 
Einstein es probablemente el mejor 

conocido y el más reverenciado científico 
del siglo veinte, y es relacionado con las 
revoluciones muy importantes en nuestro 
pensar en el tiempo, la gravedad, y la 
conversión de la materia en energía (E = 
mc2). Aunque nunca llegó a la creencia 
en un Dios personal, reconoció la 
quimera de un universo no creado. La 
Encyclopedia Britannica dice de él: 
"Firmemente negando el ateísmo, 
Einstein expresó una creencia en el Dios 
de Spinoza que se revela a Sí Mismo en la 
armonía de lo que existe." El epíteto 
famoso sobre el "Principio de 
incertidumbre" de Einstein era "Dios no 
juega dados" - y para él ésta era una 
declaración legítima sobre un Dios en el 
que él creía. Un famoso refrán suyo era 
que la "Ciencia sin religión está coja, 
religión sin ciencia está ciega." 

 
 

http://www.godandscience.org/apologetics/einstein.html
http://www.godandscience.org/apologetics/einstein.html


 21 

2. Las creencias religiosas de 
los científicos modernos10 

 
La prestigiosa revista Nature 11 publicó en 
1998 un artículo donde muestra que los 
científicos dejan de lado a Dios. Un estudio 
del sociólogo James H. Leuba encontró en 
1914 que el 58% de una muestra de mil 
científicos norteamericanos tenían dudas 
sobre la existencia de Dios. Y si se escogían 
los 400 más importantes, dudaban el 70%. 
 Leuba repitió esta encuesta de formas 
diferentes durante veinte años y encontró 
que el porcentaje había subido al 67 y 85% 
respectivamente. Atribuía estas dudas a “su 
superior conocimiento, inteligencia y 
experiencia”. 
 En el año 1996 se repitió la encuesta 
de Leuba y los resultados se publicaron en 
Nature. Se observan pocos cambios: en ese 

                                                 
10 

http://www.stephenjaygould.org/ctrl/news/file002.h

tml 

11 Leading scientists still reject God Nature, Vol. 394, 
No. 6691, p. 313 (1998) © Macmillan Publishers Ltd. 
 http://www.nature.com/nature/journal/v394/n 
 

http://www.stephenjaygould.org/ctrl/news/file002.html
http://www.stephenjaygould.org/ctrl/news/file002.html
http://www.nature.com/nature/journal/v394/n


 22 

año el porcentaje de científicos que 
expresan duda es del 60.7% . 
 El grupo de “grandes” científicos 
estaba integrado por miembros de la 
Academia Nacional de Ciencias (NAS) y aquí 
hay mayor rechazo a la trascendencia. La 
increencia en Dios y la inmortalidad era del 
65.2% entre los mil más cualificados, y del 
69% entre los 400 mejores.  
 Entre los físicos el porcentaje de no 
creyentes era 79% y 76.3%. Encontraron 
mayor número de creyentes entre los 
matemáticos y la mayor increencia entre los 
biólogos (solo el 5.5% creía en Dios y 7.1% 
en la inmortalidad). 
 Desde 1914 hasta 1998, el porcentaje 
de no creyentes subió del 52.7 al 72.2%12 

                                                 
12 References 

1. Leuba, J. H. The Belief in God and 
Immortality: A Psychological, Anthropological 
and Statistical Study (Sherman, French & Co., 
Boston, 1916). 

2. Leuba, J. H. Harper's Magazine 169, 
291-300 (1934). 

3. Larson, E. J. & Witham, L. Nature 386, 
435-436 (1997). 

4. Highfield, R. The Daily Telegraph 3 
April, p. 4 (1997). 

National Academy of Sciences Teaching About 
Evolution and the Nature of Science (Natl Acad. Press, 
Washington DC, 1998). 



 23 

 

Table 1 Comparison of survey answers among 
"greater" scientists  

Belief in personal God 1914 1933 1998 

Personal belief 
   
27.7 

   15    7.0 

Personal disbelief 
   
52.7 

   68 
   
72.2 

Doubt or agnosticism 
   
20.9 

   17 
   
20.8 

    

Belief in human 
immortality  

1914 1933 1998 

Personal belief 
   
35.2 

   18    7.9 

Personal disbelief 
   
25.4 

   53 
   
76.7 

Doubt or agnosticism 
   
43.7 

   29 
   
23.3 

Figures are percentages. 

 

 
Nature © Macmillan Publishers Ltd 
1998 Registered No. 785998 England 
  



 24 

En 1996 la revista Nature señala que 
el 61% de los científicos norteamericanos se 
declaraban ateos, o al menos agnósticos, 
ante la creencia de un ser superior. En 1998 
se repite el estudio entre los científicos más 
prominentes, aquellos que han sido 
aceptados para formar parte de la 
prestigiosa National Academy of Sciences: 
Sólo un 7% cree en Dios frente a un 72% que 
se declara ateo.  

En el resto de EEUU ocurre lo 
contrario: sólo un 3% de la población total 
afirma no creer en ningún Dios. En la Royal 
Society, el 79% se declara ateo frente a un 
3% de creyentes. ¿Qué es lo que ocurre?  
La mayor propensión a la increencia de los 
"grandes" científicos, Leuba la atribuyó a su 
"superior conocimiento, entendimiento y 
experiencia", y los resultados de 1998 
confirmarían sus predicciones. Larson y 
Witham, a pesar de ser creyentes ellos 
mismos -Larson asiste a una iglesia metodista 
y Witham declara sentirse confortable con el 
Dios definido por Leuba-, no dejan de 
reconocer que el resultado de su encuesta es 
coherente con otros datos estadísticos, y 
citan al historiador Paul K. Conkin (1998): 
"Hoy, cuanto mayor es el nivel educativo de 



 25 

los individuos, o mejores sus resultados en 
test de inteligencia o de rendimiento, menos 
probable es que sean cristianos". Los datos 
de que disponemos en España apuntan en el 
mismo sentido (Pérez-Agote, Santiago 2005, 
pp. 43 y 82): conforme aumenta el nivel de 
estudios, disminuye la creencia en Dios; el 
90,4 % de los españoles sin estudios creen 
en Dios, pero sólo el 55,5 % de quienes 
tienen estudios superiores. Entre éstos, no 
reza nunca el 43,7 %, pero sólo el 15,8 % de 
quienes carecen de estudios. Los autores de 
este importante estudio del Centro de 
Investigaciones Sociológicas llegan además a 
esta conclusión:  
"La sociedad española tiende a crecer en su 
nivel medio de estudios y, con ello, a 
decrecer en su nivel de religiosidad" (p. 124).  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 26 

 

Dios sigue dividiendo a los 
científicos 
26 09 2006 Por Yaiza Martínez para 
tendencias21.net/  

La teología natural está en boga, se 
desprende de un reciente artículo de 
Scientific American. San Agustín ya decía 
que se puede generar una teología basada 
en la razón y en la experiencia ordinaria, 
perspectiva desde la que, en la actualidad, 
intentan trabajar los científicos creyentes, 
entre los que se cuentan investigadores tan 
famosos como Francis S. Collins, líder del 
Proyecto Genoma Humano. 

Esto exaspera a los científicos ateos, 
como Richard Dawkins, uno de los más 
fervientes defensores de la inexistencia de 
Dios, que señalan que no se puede jugar a 
dos bandas: materialismo y teísmo no son 
compatibles. El primero resulta esencial para 
el método científico imperante, el segundo 
para muchos investigadores que, a pesar de 
ser creyentes, en su trabajo en los 
laboratorios, siguen la misma metodología 
que sus colegas ateos o agnósticos. 

http://www.sinanestesia.com/2006/09/26/dios-sigue-dividiendo-a-los-cientificos.html
http://www.sinanestesia.com/2006/09/26/dios-sigue-dividiendo-a-los-cientificos.html


 27 

Cuatro títulos recientes, de autores tan 
variados como Owen Gingerich, Francis S. 
Collins, Richard Dawkins y Carl Sagan, 
abordan esta problemática: frente a la 
compleja composición del Universo, 
¿debemos pensar que todo es obra del azar 
o, por el contrario, podemos suponer que 
exista un Dios capaz de ordenar, generar, 
armonizar y concretar tan compleja 
expresión de la materia?  
 
1) Los genes hablan 

Collins, que en abril del año 2003 
descifró el código genético del ser humano, 
lo tiene claro. En su libro “The Language of 
God: A scientist presents evidence for belief” 
(“El Lenguaje de Dios: un científico presenta 
evidencias para la fe”) explica las razones por 
las que la fe y la razón pueden convivir en 
paz. 
En la introducción de su presente obra, 
Collins comenta que el genoma humano nos 
ha permitido aprender el lenguaje con el que 
Dios crea la vida. Su experiencia de 
secuenciar el genoma humano se convirtió 
para él tanto en una ardua tarea científica 
como en un incentivo para su fe. 



 28 

El código genético sería para él un “libro de 
instrucciones” divinas que, a pesar de su 
complejidad y de los efectos de la evolución, 
no puede explicar ciertas características 
humanas, como el conocimiento de la ley 
moral o la búsqueda de Dios. 
Con estas creencias, Collins es aún así capaz 
de afirmar que el hecho de que haya un 
ancestro común entre humanos y animales 
es incontestable, porque el lenguaje se 
produjo a partir de una simple mutación 
genética. 
¿Cómo casan estas afirmaciones con la fe en 
un Dios todopoderoso? Las explicaciones 
evolucionistas pueden justificarse no por la 
fe, sino por el estudio científico. ¿Se puede 
creer a un tiempo en ambas cosas? ¿Puede 
asumirse, como premisa fundamental de la 
ciencia, el materialismo, y además la fe en 
Dios? Collins justifica cómo se puede, y es a 
través del hecho de ver la mano de Dios en 
la forma de comportamiento de la materia. 
 
2. Fuerzas creativas 
En su libro, “God’s Universe” (el universo de 
Dios), el astrónomo e historiador de la 
ciencia de la universidad de Harvard, Owen 



 29 

Gingerich, se pregunta si las fuerzas 
creativas que forman el universo son divinas. 

Tomando a Johannes Kepler como 
guía, Gingerich argumenta que un individuo 
puede ser a la vez un científico y tener fe en 
los designios divinos, y que la investigación 
científica puede derivarse del deseo de 
conocer cómo actúa Dios sobre la materia. 
Según él, científicos materialistas y creyentes 
abordan los problemas científicos utilizando 
la misma metodología. 

Gingerich justifica su hipótesis 
señalando que uno puede pensar que 
algunas de las vías seguidas por la evolución 
son tan intrincadas y complejas que es 
bastante improbable que sean derivadas del 
mero azar, por lo que, si no se cree que hay 
una acción divina tras sus expresiones, sólo 
nos queda la opción de aferrarnos a la 
concepción de un azar extremadamente 
afortunado. 

 
3. Escudriñando la teología 

En el extremo opuesto se sitúa Richard 
Dawkins, eminente etólogo británico, 
teórico evolucionista y escritor de ciencia 
divulgativa, que en su reciente obra “The 
God Delusion” (El espejismo de Dios), habla 



 30 

de la exasperación que le producen aquellos 
colegas científicos que intentan “jugar a dos 
bandas”: buscan en la ciencia la justificación 
de sus convicciones religiosas, mientras 
evaden las implicaciones más difíciles: la 
existencia de un primer motor tan 
sofisticado como para crear y hacer 
funcionar el universo. 

Semejante entidad, argumenta, 
debería ser tan extremadamente compleja 
que generaría serias cuestiones como su 
origen, su comunicación o dónde se halla. 
Dawkins se cuestiona las doctrinas religiosas 
de la misma manera que lo haría con una 
teoría científica. Considera que la disección 
con una y con otras debería ser la misma. 

 
4. Devoción por la búsqueda 
Por último, en el libro “The Varieties of 
Scientific Experience: A Personal View of the 
Search for God” (Variedades de la 
experiencia científica: una visión personal de 
la búsqueda de Dios), que en realidad es una 
edición de un conjunto de conferencias del 
fallecido y famoso astrónomo y divulgador 
científico Carl Sagan, este científico se 
pregunta que si Dios creó el universo, ¿por 
qué dejó tan escasas evidencias? ¿Por qué es 



 31 

Dios tan claro en la Biblia y tan oscuro en el 
mundo? 

Desde el punto de vista espiritual, Carl 
Sagan fue siempre difícil de definir, porque 
todo aquello que decía del cosmos parecía 
lleno de espiritualidad. Este libro, publicado 
diez años después de su muerte, refleja 
algunos de sus pensamientos más profundos 
acerca de las cuestiones primordiales, y 
recopila nueve conferencias que el autor dio 
sobre teología natural en la universidad de 
Glasgow en 1985 dentro de las llamadas 
“Gifford Lectures”. 

¿Qué creía Sagan de la religión y de 
Dios? A esa pregunta, el científico siempre 
contestaba que depende de lo que se 
entienda por “Dios”. El libro denota que era 
un agnóstico en el sentido de que creía que 
sabemos poco, aunque sí lo suficiente como 
para tener cierta base de espiritualidad. La 
obra no argumenta sobre Dios sino sobre la 
gente que cree que sabemos todo lo que 
necesitamos saber sobre Dios. 

Con estas conferencias intentó 
explicar cómo había llegado a creer en lo 
que creía. Según declaraciones de Ann 
Druyan, viuda de Sagan y editora de esta 
obra, el científico veía la ciencia como una 



 32 

especie de culto ilustrado, y era en realidad 
un devoto de la búsqueda en sí misma, del 
ser absolutamente consecuente en la 
búsqueda de la metodología científica y en 
el mecanismo del error y de la corrección. 
 
 

1) Caso primero: el ateismo de 
confrontación 

 
Richard Dawkins: la lucha entre Ciencia y 
Religión 

Tal vez, el caso más paradigmático en 
la actualidad está representado por Richard 
Dawkins (nacido en 1941)13. Éste se ha 
convertido en un fenómeno mediático, como 
lo fue Carl Sagan en los años ochenta del 
siglo XX. Su beligerancia antirreligiosa le 
hace, con frecuencia, no poder ver la 
realidad. Pero las reacciones ante sus ideas 
han desencadenado toda una serie de 
reflexiones entre los científicos, los filósofos 
y los teólogos. 

Su aportación fundamental a las 
ciencias de la vida ha consistido en 

                                                 
13 
http://es.wikipedia.org/wiki/Clinton_Richard_Dawkin
s 



 33 

contribuir a interpretar teóricamente el 
papel de los genes en la selección evolutiva, 
procediendo a una lectura, digamos, 
“genética” del darwinismo tradicional. Estas 
ideas pueden seguirse a través de dos libros 
de referencia: The Selfish Gene (1976) [El 
gen egoísta] y The Extended Phenotype 
(1982)[El fenotipo extendido]14.  

Para Dawkins, el mecanismo genético-
evolutivo es interactivo con el medio, ya que 
el mismo medio son “genes” (éstos son 
respuestas biológicas a las constricciones del 
medio). Entre otras cosas introdujo por 
primera vez el concepto de “meme” y, por 
tanto, lo que hoy se entiende por 
“memética”, el estudio de los patrones de 
conducta enraizados en la información 
genética. Aparte de sus contribuciones a la 
biología teórica, Dawkins ha alcanzado 
sobre todo notoriedad por su trabajo como 
divulgador científico del darwinismo y, 
todavía más, como crítico de la religión15. 
Aunque su crítica a lo religioso está 
omnipresente, podemos destacar obras 

                                                 
14 http://www.lecturalia.com/libro/12920/el-
fenotipo-extendido 
15 E.Font, Dios no existe (P< 0.05). Reflexiones en 
torno al libro “El espejismo de Dios” de Richard 
Dawkins. Anuario 2008 MÈTHODE, 135-139. 



 34 

divulgativas como El relojero ciego, 
Escalando el monte improbable, Destejiendo 
el arco iris y El capellán del Diablo.  

Y en estos últimos años su postura se 
ha radicalizado. La polémica surgió tras 
haber sido publicada ya en español (a 
comienzos de 2007)16, un año después de su 
aparición en inglés (The God Delusion, 
2006), la última versión de la crítica a la 
religión de Richard Dawkins. Con el título El 
espejismo de Dios, Dawkins argumenta que 
la probabilidad del ateísmo es casi absoluta 
desde la objetividad y la evidencia científica. 
Sugiere que desde un punto de vista 
científico la probabilidad de que Dios exista 
es menor del 5%. Y por ello, los que dicen 
creer se están engañando. Incluso, se ha 
dicho, que no fue Dios quien creó al hombre, 
sino el hombre quien ha creado a Dios. Y 
Nietzsche pudo gritar: "Dio ha muerto".   

 
El espejismo de Dawkins 

Los ecos a las opiniones de Dawkins 
han sido clamorosos. El profesor Javier 

Monserrat, en un interesante trabajo17, ha 

                                                 
16 Dawkins, Richard, El espejismo de Dios. (Espasa, 
Pozuelo de Alarcón, 2007), 450 pág, 24-18 cm 



 35 

sistematizado y situado en su contexto el 
ensayo de Dawkins, El espejismo de Dios. 

Para Dawkins, el teísmo apenas tiene 
probabilidad de ser cierto. La ingenuidad de 
Dawkins es considerable al fundarse en sus 
propios análisis para convertirse en tribunal 
de apelación y sentenciar dogmáticamente a 
favor del ateísmo.  

Richard Dawkins, en su ensayo El 
espejismo de Dios, funda su crítica de lo 
religioso en la consideración de que el 
darwinismo elimina toda racionalidad de la 
creencia en Dios. Como declaraba 
recientemente a el diario El Mundo18, 
“después de Darwin, ha dejado de 
sostenerse que un ser superior haya 
diseñado el mundo”. 

Dawkins pretende hacer “ciencia”, 
pero sólo hace en realidad “filosofía” 
mezclada con todo un muestrario de 
valoraciones sociales subjetivas y un 
anecdotario pintoresco. El conocimiento que 
Dawkins tiene de las religiones, y del 
cristianismo en particular, parece 

                                                                                       
17 http://www.tendencias21.net/El-espejismo-de-
Dawkins_a1526.html 
18 “El mundo que viene: Richard Dawkins”. El Mundo, 
7 febrero 2009, pág. 18. 



 36 

excesivamente sesgado. Es verdad que 
podemos hablar, por tanto, de un 
“cristianismo antiguo” cuyos razonamientos 
mantienen todavía hoy grupos 
conservadores.  

Pero, junto a éste, hay hoy un 
“cristianismo crítico” que está formado por 
pensadores católicos, evangélicos, 
anglicanos, etc., que tratan de replantearse 
con seriedad el sentido de las creencias 
religiosas desde la imagen del universo, de la 
vida y del hombre en la ciencia. Pues bien, 
Dawkins sólo se refiere a ese “cristianismo 
antiguo”, e incluso presenta una caricatura 
de sus enfoques.  

En otras palabras, - como escribe el 
profesor Monserrat- ignora completamente 
(no expone, no pondera, no discute) los 
argumentos de ese “cristianismo crítico” al 
que debería referirse si realmente intenta 
discutir la religiosidad desde la actualidad. 
Aunque cita algunos autores de ese 
“cristianismo crítico”, de forma más bien 
“retórica” (quizá para que no se diga que no 
se citan), la impresión que produce es que 
ignora casi enteramente su mundo de 
argumentos y reflexiones.  



 37 

Para los autores de ese cristianismo 
crítico es hoy común admitir que el universo 
es, en último término, un enigma que no ha 
sido descifrado todavía de forma final y 
segura. No se niega que una respuesta 
pueda ser el ateísmo. Se respetan sus 
argumentos, su honestidad personal y, 
obviamente, su derecho a exponer sus 
opiniones e intentar convencer a otros en el 
marco del diálogo abierto en una sociedad 
libre. El ateísmo es una opción libre 
racionalmente posible; esto no se discute.  

Pero el cristianismo crítico piensa que 
ese universo enigmático podría también 
entenderse por referencia a la hipótesis de 
una Divinidad, fundamento del ser y 
creadora. Y para ello presenta sus 
argumentos, consciente de que son 
“filosofía” y de que deben ser entendidos en 
el marco de restricciones de la epistemología 
moderna, popperiana y postpperiana. Lo 
que el cristianismo crítico pide al ateísmo es 
tan simple como esto: que el ateísmo respete 
la valoración racional libre del teísmo (ante 
un universo enigmático) de la misma manera 
que el teísmo respeta racional y moralmente 
al ateísmo (y por ende al agnosticismo).  
 



 38 

Probablemente no existe Dios 
El capítulo cuarto de El espejismo de 

Dios se titula: “Por qué es casi seguro que no 
hay Dios”. El primer argumento que ofrece 
Dawkins parte de la biología. El supuesto de 
Dawkins es éste: los teístas consideran que 
su “gran argumento” a favor de Dios es la 
complejidad del mundo biológico. Esta 
complejidad no se puede explicar sin un 
diseñador creador. El símil que usa es el 
Boeing 747: su enorme complejidad hace 
imposible explicarlo al azar y de ahí que el 
teísta postule un diseñador constructor. 

Frente a esto, Dawkins expone cómo 
el darwinismo ha propuesto una teoría que 
explica perfectamente cómo ha podido 
surgir la complejidad: un gran número de 
eventos, pequeños cambios, o mutaciones 
genéticas, avance y nuevos pequeños pasos. 
El monte de la complejidad se sube poco a 
poco, de una forma progresiva y plausible. 
Por tanto, si la complejidad se explica por el 
darwinismo, entonces no es necesario 
recurrir a Dios. Dios no existe, es una 
hipótesis explicativa innecesaria. El mundo 
biológico está ahí y se explica por sí mismo.  

Este argumento se lee con perplejidad 
por el teísmo crítico moderno, ya que éste 



 39 

asume enteramente el darwinismo y la 
autonomía funcional del proceso evolutivo. 
Dawkins, en cambio, ignorándolo, sólo 
parece pensar en lo que le interesa: crear un 
enemigo ficticio (el “Dios-tapa-agujeros”, el 
cristianismo antiguo, el creacionismo 
fundamentalista, quizá Behe y Dembski) y 
dedicarse a combatirlo. La perplejidad surge 
de la seguridad, aplomo y triunfalismo con 
que Dawkins es capaz de exponer esta 
argumentación tan ignorante del 
cristianismo crítico actual.  
 
Darwinismo cosmológico  

Dawkins advierte, evidentemente, que 
para “demostrar” que no hay Dios no basta 
con la biología (Dawkins conoce los 
argumentos de los defensores del “principio 
antrópico”). Hay que fundar la biología en el 
universo, cuya evolución y propiedades 
deben explicarse también de forma natural 
sin Dios. Para ello, amplía su pensamiento 
hacia un, digamos, darwinismo cosmológico.  

De la misma manera que hay multitud 
de eventos biológicos, también hay multitud 
de planetas e infinitos universos: por azar 
estamos dentro del planeta y del universo 
que nos ha hecho posibles. Así, Dawkins se 



 40 

refiere a billones de planetas dentro de 
nuestro universo y a “infinitos” 
multiuniversos, apoyándose en las ideas de 
Martin Rees y el modelo darwiniano de 
multiuniversos de Lee Smolin. No menciona, 
sin embargo, en todo el libro, la teoría de 
cuerdas que le podría haber ayudado en su 
intento de hacer verosímiles los 
multiuniversos.  

La consecuencia es evidente para 
Dawkins: también el darwinismo 
cosmológico hace innecesaria la hipótesis de 
Dios, por tanto no hay Dios. Sin embargo, 
Dawkins pasa por alto el hecho decisivo de 
que la teoría de multiuniversos, y la misma 
teoría de cuerdas, son una pura 
especulación teórica, sin ninguna evidencia 
empírica o experimental a su favor.  

La idea del universo fundada en los 
hechos empíricos es lo que se conoce hoy 
como “modelo cosmológico estándar” (MCE) 
que describe un universo nacido en un big 
bang singular que probablemente acabará 
muriendo térmicamente en un lejano futuro 
de expansión indefinida (el MCE es admitido 
por la casi totalidad de los científicos, pero es 
discutido por minorías que siguen el 



 41 

universo estacionario de Hoyle, los quasars 
de Arp, o el universo de plasma). 

Además, autores relevantes del teísmo 
crítico cristiano, como George Ellis19 y 
William Stoeger, defienden la teoría de los 
multiuniversos (lo mismo que otros muchos 
defienden la teoría de cuerdas). Para ellos, 
que Dios hubiera querido crear a través de 
los multiuniversos formaría parte del diseño 
creador de un cosmos “co-creador” de sí 
mismo, de un proceso autónomo orientado 
al ocultamiento de Dios y a la libertad. Todo 
esto también lo ignora Richard Dawkins.  
 
Un nuevo debate entre ateísmo y 
religiosidad confirma que son 
irreconciliables 

Dos pensadores, uno ateo y otro 
cristiano, se enfrentaron recientemente en 
un debate desarrollado en la universidad de 
Birmingham-Alabama para discutir la 
existencia de Dios. Los protagonistas fueron 
Richard Dawkins, autor de El Espejismo de 
Dios, y John Lennox, del Whitefield Institute 
de Oxford. Sin llegar a ningún acuerdo final, 
uno y otro defendieron sus posturas sobre 

                                                 
19 http://www.tendencias21.net/George-Ellis,-en-la-
frontera-de-cosmologia-y-metafisica_a2841.html 



 42 

Dios y su necesidad o, en el caso de Dawkins, 
sobre Dios como falsa ilusión. Seguido por 
cientos de personas y varios medios de 
comunicación, el debate reflejó dos líneas 
paralelas de pensamiento que no parecen 
destinadas a cruzarse nunca. Por Olga 
Castro-Perea.  
Lennox comenzó su comentario señalando 
que nadie desea basar su vida en una falsa 
ilusión pero, se preguntaba, ¿cuál es la falsa 
ilusión en realidad, el cristianismo o el 
ateísmo?  
La argumentación de Dawkins, por el 
contrario, comenzó en la línea del 
cientificismo ateo que ya ha reflejado en sus 
obras: la fe es ciega, pero la ciencia está 
basada en evidencias, que son utilizadas 
para conocer el universo y la realidad. La fe, 
según él, nos exige conformarnos con el 
desconocimiento, informa al respecto The 
Christian Post .  
Por otro lado, Dawkins defendió que la 
religión proporciona una respuesta 
demasiado sencilla a las cuestiones 
existenciales, puesto que atribuye la 
existencia del cosmos a un hacedor, un 
impulso del que la ciencia se ha emancipado.  

http://www.christianpost.com/article/20071005/29588_Darwin's_Rottweiler,_Christian_Apologist_Heat_Up_God_Debate.htm
http://www.christianpost.com/article/20071005/29588_Darwin's_Rottweiler,_Christian_Apologist_Heat_Up_God_Debate.htm


 43 

Lennox, por su parte, argumentó que 
algunas creencias religiosas sí son ciegas, 
pero no todas: se refirió a la fe en ídolos o 
dioses falsos, una fe que la misma Biblia 
condena. Para Lennox, su fe en Dios y en 
Cristo como Hijo de Dios se deriva, sin 
embargo, del raciocinio y está basada en 
evidencias objetivas (procedentes de la 
ciencia y de la historia) y subjetivas, 
derivadas de su propia experiencia.  

En cuanto al Creador o hacedor, 
Dawkins afirmaba que la ciencia no tiene 
una respuesta definitiva al origen del 
universo, aunque el darwinismo sí que 
explica cómo la vida se ha ido desarrollando. 
De cualquier forma, un Creador no puede ser 
una explicación satisfactoria, según él, 
porque ¿quién habría creado entonces a ese 
Creador? Siempre quedaría pendiente una 
pregunta anterior que ni la religión ni la 
ciencia podrían contestar. 
 
Caso segundo: el agnosticismo de Darwin 

En 1858 aparecieron simultáneamente 
en la revista de la Linnean Society los 
trabajos de Alfred Russel Wallace (1823-
1913) y Charles Robert Darwin (1809-1882) 
quienes, influidos por la obra de Thomas 



 44 

Robert Malthus An essay on the principle of 
population (1798) sobre los problemas 
demográficos humanos, conciben la idea de 
la “lucha por la existencia”. Al año siguiente, 
en 1859, publica Darwin su célebre obra El 
origen de las especies (On the origin of 
species by means of natural selection) en la 
que establece que, en la lucha por la 
existencia, los individuos que sobran en cada 
generación son eliminados por la selección 
natural. 

En el último párrafo de su obra, Darwin 
resume así su pensamiento: 

“Es interesante contemplar un 
enmarañado ribazo cubierto 
por muchas plantas de varias 
clases, con aves cantando en 
los matorrales, con diferentes 
insectos que revolotean y con 
gusanos que se arrastran 
entre la tierra húmeda, y 
reflexionar que estas formas, 
primorosamente construidas, 
tan distintas entre sí, y que 
dependen mutuamente de 
modos tan complejos, han 
sido producidas por leyes que 
obran a nuestro alrededor. 
Estas leyes, tomadas en su 
sentido más amplio, son: la de 
crecimiento con reproducción; 



 45 

la de herencia, que casi está 
comprendida en la de 
reproducción; la de variación 
por la acción directa e 
indirecta de las condiciones de 
vida y por el uso y desuso; una 
razón de aumento tan 
elevada, tan grande, que 
conduce a una lucha por la 
vida, y como consecuencia a la 
selección natural, que 
determina la divergencia de 
caracteres y la extinción de las 
formas menos perfeccionadas. 
Así, la cosa más elevada que 
somos capaces de concebir, o 
sea la creación de los animales 
superiores, resulta 
directamente de la guerra en 
la naturaleza, del hambre y de 
la muerte. Hay grandeza en 
esta concepción de que la 
vida, con sus diferentes 
fuerzas, ha sido alentada por 
el Creador en un corto 
número de formas o en una 
sola, y que, mientras este 
planeta ha ido girando según 
la constante ley de la 
gravitación, se han 
desarrollado y se están 
desarrollando, a partir de un 
principio tan sencillo, 



 46 

infinidad de las más bellas y 
portentosas formas”. 

 
Sin entrar en detalles que nos 

alargarían en exceso, cabe señalar que 
Darwin aceptaba, erróneamente, la herencia 
de los caracteres adquiridos y que no sabía 
cómo se producía realmente la herencia 
entre generaciones. De hecho, en 1868 
exponía su teoría equivocada de la 
pangénesis en su obra The variation of 
animals and plants under domestication. Es 
interesante señalar que en su obra El origen 
de las especies Darwin no utiliza nunca el 
término “evolución” y que soslaya, casi en 
absoluto, el problema evolutivo del hombre. 
En realidad, sólo en el antepenúltimo 
párrafo del libro indica que: “En el porvenir 
veo ancho campo para investigaciones 
mucho más interesantes... Se proyectará 
mucha luz acerca del origen del hombre y 
sobre su historia.” Doce años más tarde, en 
1871, aborda ya el problema evolutivo 
humano en su obra El origen del hombre 
(The descent of man and selection in 
relation to sex), y al año siguiente (1872) en 
su libro The expression of the emotions in 
man and animals expone la idea de que sólo 



 47 

hay diferencias de grado entre el psiquismo 
humano y el de los animales. 
 

La autobiografía de Charles Darwin, 
publicada en 1877, fue mutilada por su 
esposa porque estaba escrita "con 
demasiada libertad". El autor de El origen 
de las especies, del que ahora se cumplen 
200 años de su nacimiento, exponía, por 
ejemplo, que el cristianismo le parecía 
"una doctrina detestable". Este libro, 
según la editorial Laetoli, recupera los 
párrafos censurados (en negrita)  
CHARLES DARWIN 08/02/2009  
Durante aquellos dos años me vi inducido a 
pensar mucho en la religión. Mientras me 
hallaba a bordo del Beagle fui 
completamente ortodoxo, y recuerdo que 
varios oficiales (a pesar de que también lo 
eran) se reían con ganas de mí por citar la 
Biblia como autoridad indiscutible sobre 
algunos puntos de moralidad. Supongo que 
lo que los divertía era lo novedoso de la 
argumentación. Pero, por aquel entonces, 
fui dándome cuenta poco a poco de que el 
Antiguo Testamento, debido a su versión 
manifiestamente falsa de la historia del 



 48 

mundo, con su Torre de Babel, el arco iris 
como signo, etcétera y al hecho de atribuir a 
Dios los sentimientos de un tirano 
vengativo, no era más de fiar que los libros 
sagrados de los hindúes o las creencias de 
cualquier bárbaro. En aquel tiempo se me 
planteaba continuamente la siguiente 
cuestión, de la que era incapaz de 
desentenderme: ¿resulta creíble que Dios, si 
se dispusiera a revelarse ahora a los hindúes, 
fuese a permitir que se le vinculara a la 
creencia en Vishnú, Shiva, etcétera, de la 
misma manera que el cristianismo está 
ligado al Antiguo Testamento? Semejante 
proposición me parecía absolutamente 
imposible de creer. (...) 
El hecho de que muchas religiones falsas se 
hayan difundido por extensas partes de la 
Tierra como un fuego sin control tuvo cierto 
peso sobre mí. Por más hermosa que sea la 
moralidad del Nuevo Testamento, apenas 
puede negarse que su perfección depende 
en parte de la interpretación que hacemos 
ahora de sus metáforas y alegorías. No 
obstante, era muy reacio a abandonar mis 
creencias. Y estoy seguro de ello porque 
puedo recordar muy bien que no dejaba de 
inventar una y otra vez sueños en estado de 



 49 

vigilia sobre antiguas cartas cruzadas entre 
romanos distinguidos y sobre el 
descubrimiento de manuscritos, en Pompeya 
o en cualquier otro lugar, que confirmaran 
de la manera más llamativa todo cuanto 
aparecía escrito en los Evangelios. Pero, a 
pesar de dar rienda suelta a mi imaginación, 
cada vez me resultaba más difícil inventar 
pruebas capaces de convencerme. Así, la 
incredulidad se fue introduciendo 
subrepticiamente en mí a un ritmo muy 
lento, pero, al final, acabó siendo total. El 
ritmo era tan lento que no sentí ninguna 
angustia, y desde entonces no dudé nunca 
ni un solo segundo de que mi conclusión era 
correcta. De hecho, me resulta difícil 
comprender que alguien deba desear que el 
cristianismo sea verdad, pues, de ser así, el 
lenguaje liso y llano de la Biblia parece 
mostrar que las personas que no creen -y 
entre ellas se incluiría a mi padre, mi 
hermano y casi todos mis mejores amigos- 
recibirán un castigo eterno.  
Y ésa es una doctrina detestable. 
Aunque no pensé mucho en la existencia de 
un Dios personal hasta un periodo de mi 
vida bastante tardío, quiero ofrecer aquí las 
vagas conclusiones a las que he llegado. El 



 50 

antiguo argumento del diseño en la 
naturaleza, tal como lo expone Paley y que 
anteriormente me parecía tan concluyente, 
falla tras el descubrimiento de la ley de la 
selección natural. Ya no podemos sostener, 
por ejemplo, que el hermoso gozne de una 
concha bivalva deba haber sido producido 
por un ser inteligente, como la bisagra de 
una puerta por un ser humano. En la 
variabilidad de los seres orgánicos y en los 
efectos de la selección natural no parece 
haber más designio que en la dirección en 
que sopla el viento. Todo cuanto existe en la 
naturaleza es resultado de leyes fijas. Pero 
éste es un tema que ya he debatido al final 
de mi libro sobre La variación en animales y 
plantas domésticos, y, hasta donde yo sé, los 
argumentos propuestos allí no han sido 
refutados nunca. 
Pero, más allá de las adaptaciones 
infinitamente bellas con que nos topamos 
por todas partes, podríamos preguntarnos 
cómo se puede explicar la disposición 
generalmente beneficiosa del mundo. 
Algunos autores se sienten realmente tan 
impresionados por la cantidad de 
sufrimiento existente en él, que dudan -al 
contemplar a todos los seres sensibles- de si 



 51 

es mayor la desgracia o la felicidad, de si el 
mundo en conjunto es bueno o malo. Según 
mi criterio, la felicidad prevalece de manera 
clara, aunque se trata de algo muy difícil de 
demostrar. Si admitimos la verdad de esta 
conclusión, reconoceremos que armoniza 
bien con los efectos que podemos esperar de 
la selección natural. Si todos los individuos 
de cualquier especie hubiesen de sufrir hasta 
un grado extremo, dejarían de propagarse; 
pero no tenemos razones para creer que 
esto haya ocurrido siempre, y ni siquiera a 
menudo. Además, otras consideraciones nos 
llevan a creer que, en general, todos los 
seres sensibles han sido formados para gozar 
de la felicidad. 
Cualquiera que crea, como creo yo, que 
todos los órganos corporales o mentales de 
todos los seres (excepto los que no suponen 
ni una ventaja ni una desventaja para su 
poseedor) se han desarrollado por selección 
natural o supervivencia del más apto, junto 
con el uso o el hábito, admitirá que dichos 
órganos han sido formados para que quien 
los posee pueda competir con éxito con 
otros seres y crecer así en número. (...) 
Nadie discute que en el mundo hay mucho 
sufrimiento. Por lo que respecta al ser 



 52 

humano, algunos han intentado explicar 
esta circunstancia imaginando que 
contribuye a su perfeccionamiento moral. 
Pero el número de personas en el mundo no 
es nada comparado con el de los demás 
seres sensibles, que sufren a menudo 
considerablemente sin experimentar 
ninguna mejora moral. Para nuestra mente, 
un ser tan poderoso y tan lleno de 
conocimiento como un Dios que fue capaz 
de haber creado el universo es omnipotente 
y omnisciente, y suponer que su 
benevolencia no es ilimitada repugna a 
nuestra comprensión, pues, ¿qué ventaja 
podría haber en los sufrimientos de millones 
de animales inferiores durante un tiempo 
casi infinito? Este antiquísimo argumento 
contra la existencia de una causa primera 
inteligente, derivado de la existencia del 
sufrimiento, me parece sólido; mientras que, 
como acabo de señalar, la presencia de una 
gran cantidad de sufrimiento concuerda 
bien con la opinión de que todos los seres 
orgánicos han evolucionado mediante 
variación y selección natural. 
Actualmente, el argumento más común en 
favor de la existencia de un Dios inteligente 
deriva de la honda convicción interior y de 



 53 

los profundos sentimientos experimentados 
por la mayoría de la gente. Pero no se puede 
dudar de que los hindúes, los mahometanos 
y otros más podrían razonar de la misma 
manera y con igual fuerza en favor de la 
existencia de un Dios, de muchos dioses, o 
de ninguno, como hacen los budistas. 
También hay muchas tribus bárbaras de las 
que no se puede decir con verdad que crean 
en lo que nosotros llamamos Dios: creen, 
desde luego, en espíritus o espectros, y es 
posible explicar, como lo han demostrado 
Tylor y Herbert Spencer, de qué modo pudo 
haber surgido esa creencia. 
Anteriormente me sentí impulsado por 
sensaciones como las que acabo de 
mencionar (aunque no creo que el 
sentimiento religioso estuviera nunca 
fuertemente desarrollado en mí) a sentirme 
plenamente convencido de la existencia de 
Dios y de la inmortalidad del alma. En mi 
diario escribí que, en medio de la 
grandiosidad de una selva brasileña, "no es 
posible transmitir una idea adecuada de los 
altos sentimientos de asombro, admiración y 
devoción que llenan y elevan la mente". 
Recuerdo bien mi convicción de que en el ser 
humano hay algo más que la mera 



 54 

respiración de su cuerpo. Pero, ahora, las 
escenas más grandiosas no conseguirían 
hacer surgir en mi pensamiento ninguna de 
esas convicciones y sentimientos. Se podría 
decir acertadamente que soy como un 
hombre afectado de daltonismo, y que la 
creencia universal de la gente en la 
existencia del color rojo hace que mi actual 
pérdida de percepción no posea la menor 
validez como prueba. Este argumento sería 
válido si todas las personas de todas las 
razas tuvieran la misma convicción profunda 
sobre la existencia de un solo Dios; pero 
sabemos que no es así, ni mucho menos. Por 
tanto, no consigo ver que tales convicciones 
y sentimientos íntimos posean ningún peso 
como prueba de lo que realmente existe. El 
estado mental provocado en mí en el pasado 
por las escenas grandiosas difiere de manera 
esencial de lo que suele calificarse de 
sentimiento de sublimidad; y por más difícil 
que sea explicar la génesis de ese 
sentimiento, apenas sirve como argumento 
en favor de la existencia de Dios, como 
tampoco sirven los sentimientos similares, 
poderosos pero imprecisos, suscitados por la 
música. 



 55 

Respecto a la inmortalidad, nada me 
demuestra tanto lo fuerte y casi instintiva 
que es esa creencia como la consideración 
del punto de vista mantenido ahora por la 
mayoría de los físicos de que el Sol, junto con 
todos los planetas, acabará enfriándose 
demasiado como para sustentar la vida, a 
menos que algún cuerpo de gran magnitud 
se precipite sobre él y le proporcione vida 
nueva. Para quien crea, como yo, que el ser 
humano será en un futuro distante una 
criatura más perfecta de lo que lo es en la 
actualidad, resulta una idea insoportable 
que él y todos los seres sensibles estén 
condenados a una aniquilación total tras un 
progreso tan lento y prolongado. La 
destrucción de nuestro mundo no será tan 
temible para quienes admiten plenamente la 
inmortalidad del alma. 
Para convencerse de la existencia de Dios 
hay otro motivo vinculado a la razón y no a 
los sentimientos y que tiene para mí mucho 
más peso. Deriva de la extrema dificultad, o 
más bien imposibilidad, de concebir este 
universo inmenso y maravilloso -incluido el 
ser humano con su capacidad para dirigir su 
mirada hacia un pasado y un futuro 
distantes- como resultado de la casualidad o 



 56 

la necesidad ciegas. Al reflexionar así, me 
siento impulsado a buscar una Primera 
Causa que posea una mente inteligente 
análoga en algún grado a la de las personas; 
y merezco que se me califique de teísta. 
Hasta donde puedo recordar, esta 
conclusión se hallaba sólidamente instalada 
en mi mente en el momento en que escribí El 
origen de las especies; desde entonces se ha 
ido debilitando gradualmente, con muchas 
fluctuaciones. Pero luego surge una nueva 
duda: ¿se puede confiar en la mente 
humana, que, según creo con absoluta 
convicción, se ha desarrollado a partir de 
otra tan baja como la que posee el animal 
más inferior, cuando extrae conclusiones tan 
grandiosas? ¿No serán, quizá, éstas el 
resultado de una conexión entre causa y 
efecto, que, aunque nos da la impresión de 
ser necesaria, depende probablemente de 
una experiencia heredada? No debemos 
pasar por alto la probabilidad de que la 
introducción constante de la creencia en 
Dios en las mentes de los niños produzca ese 
efecto tan fuerte y, tal vez, heredado en su 
cerebro cuando todavía no está plenamente 
desarrollado, de modo que deshacerse de su 
creencia en Dios les resultaría tan difícil 



 57 

como para un mono desprenderse de su 
temor y odio instintivos a las serpientes. 
No pretendo proyectar la menor luz sobre 
problemas tan abstrusos. El misterio del 
comienzo de todas las cosas nos resulta 
insoluble; en cuanto a mí, deberé 
contentarme con seguir siendo un 
agnóstico. 
La persona que no crea de manera segura y 
constante en la existencia de un Dios 
personal o en una existencia futura con 
castigos y recompensas puede tener como 
regla de vida, hasta donde a mí se me 
ocurre, la norma de seguir únicamente sus 
impulsos e instintos más fuertes o los que le 
parezcan los mejores. Así es como actúan los 
perros, pero lo hacen a ciegas. El ser 
humano, en cambio, mira al futuro y al 
pasado y compara sus diversos sentimientos, 
deseos y recuerdos. Luego, de acuerdo con 
el veredicto de las personas más sabias, halla 
su suprema satisfacción en seguir unos 
impulsos determinados, a saber, los instintos 
sociales. Si actúa por el bien de los demás, 
recibirá la aprobación de sus prójimos y 
conseguirá el amor de aquellos con quienes 
convive; este último beneficio es, sin duda, el 
placer supremo en esta Tierra. Poco a poco le 



 58 

resultará insoportable obedecer a sus 
pasiones sensuales y no a sus impulsos más 
elevados, que cuando se hacen habituales 
pueden calificarse casi de instintos. Su razón 
podrá decirle en algún momento que actúe 
en contra de la opinión de los demás, en 
cuyo caso no recibirá su aprobación; pero, 
aun así, tendrá la sólida satisfacción de saber 
que ha seguido su guía más íntima o 
conciencia. En cuanto a mí, creo que he 
actuado de forma correcta al marchar 
constantemente tras la ciencia y dedicarle mi 
vida. No siento el remordimiento de haber 
cometido ningún gran pecado, aunque he 
lamentado a menudo no haber hecho el 
bien más directamente a las demás criaturas. 
Mi única y pobre excusa es mi frecuente 
mala salud y mi constitución mental, que 
hace que me resulte extremadamente difícil 
pasar de un asunto u ocupación a otros. 
Puedo imaginar con gran satisfacción que 
dedico a la filantropía todo mi tiempo, pero 
no una parte del mismo, aunque habría sido 
mucho mejor haberme comportado de ese 
modo. Nada hay más importante que la 
difusión del escepticismo o el racionalismo 
durante la segunda mitad de mi vida. Antes 
de prometerme en matrimonio, mi padre me 



 59 

aconsejó que ocultara cuidadosamente mis 
dudas, pues, según me dijo, sabía que 
provocaban un sufrimiento extremo entre la 
gente casada. Las cosas marchaban bastante 
bien hasta que la mujer o el marido perdían 
la salud, momento en el cual ellas sufrían 
atrozmente al dudar de la salvación de sus 
esposos, haciéndoles así sufrir a éstos 
igualmente. Mi padre añadió que, durante 
su larga vida, sólo había conocido a tres 
mujeres escépticas; y debemos recordar que 
conocía bien a una multitud de personas y 
poseía una extraordinaria capacidad para 
ganarse su confianza. Cuando le pregunté 
quiénes eran aquellas tres mujeres, tuvo que 
admitir que, respecto a una de ellas, su 
cuñada Kitty Wedgwood, sólo tenía indicios 
sumamente vagos, sustentados por la 
convicción de que una mujer tan lúcida no 
podía ser creyente. En la actualidad, con mi 
reducido número de relaciones, sé (o he 
sabido) de varias señoras casadas que creen 
un poco menos que sus maridos. Mi padre 
solía citar un argumento irrebatible con el 
que una vieja dama como la señora Barlow, 
que abrigaba sospechas acerca de su 
heterodoxia, esperaba convertirlo: "Doctor, 



 60 

sé que el azúcar me resulta dulce en la boca, 
y sé que mi Redentor vive". - 

 
© Diario EL PAÍS S.L. - Miguel Yuste 40 - 
28037 Madrid [España] - Tel. 91 337 8200 
© Prisacom S.A. - Ribera del Sena, S/N - 
Edificio APOT - Madrid [España] - Tel. 91 353 
7900 
 
Caso tercero: el diálogo y el encuentro es 
posible: Francis Collins  

Un caso contrario al de Dawkins es el 
de Francis Collins20. Era un ateo hasta que 

                                                 
20 Fuente: timesonline.co.uk (traducido)  |  Autor: 
Steven Swinford  |  Fecha: 11/06/06  
Más información: 

 www.timesonline.co.uk/article/0,,2087-
2220484.html 

 www.atrio.org/?p=334 
 www.aciprensa.com/controversias/cienciafe.

htm 
 www.conocereisdeverdad.org/website/index.

php?id=30 
 www.feyrazon.org/sabios2.htm 
 www.fluvium.org/textos/documentacion/cul6

7.htm 
 www.istmoenlinea.com.mx/articulos/24612.h

tml 
 www.cis.org.uk (inglés) 
 www.unav.es/cryf/ 
 www.unav.es/iae/publicaciones/religion_y_ci

encia.pdf (pdf) 

http://www.elpais.com/corporativos/elpais/elpais.html
http://www.elpais.com/espana/madrid/
http://www.elpais.com/todo-sobre/pais/Espana/ESP/
http://www.prisacom.com/
http://www.timesonline.co.uk/article/0,,2087-2220484.html
http://www.timesonline.co.uk/article/0,,2087-2220484.html
http://www.atrio.org/?p=334
http://www.aciprensa.com/controversias/cienciafe.htm
http://www.aciprensa.com/controversias/cienciafe.htm
http://www.conocereisdeverdad.org/website/index.php?id=30
http://www.conocereisdeverdad.org/website/index.php?id=30
http://www.feyrazon.org/sabios2.htm
http://www.fluvium.org/textos/documentacion/cul67.htm
http://www.fluvium.org/textos/documentacion/cul67.htm
http://www.istmoenlinea.com.mx/articulos/24612.html
http://www.istmoenlinea.com.mx/articulos/24612.html
http://www.cis.org.uk/
http://www.unav.es/cryf/
http://www.unav.es/iae/publicaciones/religion_y_ciencia.pdf
http://www.unav.es/iae/publicaciones/religion_y_ciencia.pdf


 61 

cumplió los 27 años, cuando siendo un joven 
doctor quedó impresionado por la fuerza 
que la fe daba a algunos de sus pacientes 
más críticos. "Tenían terribles enfermedades 
de las cuales probablemente no escaparían, 
y en vez de renegar de Dios parecían 
                                                                                       

 www.aish.com/espanol/tora_y_ciencia/entre_
la_verdad_religiosa_y_la_fe_cientifica.asp 

 humanitas.cl/biblioteca/articulos/d0037/ 
 www.corazones.org/doc/fides_et_ratio_1.htm 
 www.interrogantes.net/includes/documento.

php?IdDoc=1225&IdSec=148 
 es.catholic.net/sexualidadybioetica/329/1964

/articulo.php?id=5826 
 www.el-

mundo.es/especiales/2001/02/ciencia/genom
a/portada.html 

 www.entornomedico.org/medicos/genoma/i
nd.html 

 www.actionbioscience.org/esp/genomic/carr
oll_ciaffa.html 

 www.sciencemag.org/content/vol291/issue5
507/index.dtl (inglés) 

 www.celera.com (inglés) 
 www.presenciacristiana.net/articulos/2005/o

ctubre/5_4.htm 
 http://www.agea.org.es/content/view/512/4

1/ 
http://www.tendencias21.net/Francis-Collins-Dios-se-
puede-encontrar-en-un-laboratorio_a1909.html 
Francis Collins: Dios se puede encontrar en un 
laboratorio  
Desentrañar los misterios de la naturaleza aumenta el 
sentimiento de sobrecogimiento 
 

http://www.aish.com/espanol/tora_y_ciencia/entre_la_verdad_religiosa_y_la_fe_cientifica.asp
http://www.aish.com/espanol/tora_y_ciencia/entre_la_verdad_religiosa_y_la_fe_cientifica.asp
http://humanitas.cl/biblioteca/articulos/d0037/
http://www.corazones.org/doc/fides_et_ratio_1.htm
http://www.interrogantes.net/includes/documento.php?IdDoc=1225&IdSec=148
http://www.interrogantes.net/includes/documento.php?IdDoc=1225&IdSec=148
http://es.catholic.net/sexualidadybioetica/329/1964/articulo.php?id=5826
http://es.catholic.net/sexualidadybioetica/329/1964/articulo.php?id=5826
http://www.el-mundo.es/especiales/2001/02/ciencia/genoma/portada.html
http://www.el-mundo.es/especiales/2001/02/ciencia/genoma/portada.html
http://www.el-mundo.es/especiales/2001/02/ciencia/genoma/portada.html
http://www.entornomedico.org/medicos/genoma/ind.html
http://www.entornomedico.org/medicos/genoma/ind.html
http://www.actionbioscience.org/esp/genomic/carroll_ciaffa.html
http://www.actionbioscience.org/esp/genomic/carroll_ciaffa.html
http://www.sciencemag.org/content/vol291/issue5507/index.dtl
http://www.sciencemag.org/content/vol291/issue5507/index.dtl
http://www.celera.com/
http://www.presenciacristiana.net/articulos/2005/octubre/5_4.htm
http://www.presenciacristiana.net/articulos/2005/octubre/5_4.htm
http://www.agea.org.es/content/view/512/41/
http://www.agea.org.es/content/view/512/41/


 62 

descansar en su fe como fuente de confort y 
reafirmación", dijo. "Eso era interesante, 
desconcertante e inquietante". Decidió 
visitar a un ministro Metodista que le dio una 
copia de "Mero Cristianismo" de C.S. Lewis, el 
cual sostiene que Dios es una posibilidad 
racional. El libró transformó su vida. "Era un 
argumento que no estaba preparado para 
escuchar", dijo. "Yo era muy feliz con la idea 
de que Dios no existía, y no tenía interés en 
mí. Pero al mismo tiempo, no podía darme la 
vuelta sin más". 
Su conversión le llegó mientras atravesaba la 
cascada de las montañas en el estado de 
Washington. Se dijo: "Era una tarde 
maravillosa y de repente la belleza de la 
creación a mi alrededor me estaba 
sobrepasando, sentí que no podía resistir 
esto por más tiempo". Entrevista con Francis 
Collins, director del Instituto Nacional de 
Investigación del Genoma Humano 
(Bethesda, Maryland, EEUU) autor del libro 
"The language of God" ("El lenguaje de 
Dios") 
Francis Collins, director del Instituto 
Nacional de Investigación del Genoma 
Humano Bethesda, Maryland, EEUU), explica 
cómo reconcilia la ciencia con su profunda fe 

http://www.hottopos.com/mirand12/netlewis.htm
http://www.aciprensa.com/vejemplares/lewis.htm


 63 

cristiana. Collins, doctor en medicina, un 
apasionado tanto de la ciencia como de su 
fe, a la que llegó a través de la obra de C.S. 
Lewis y de ver cómo la religión sostenía a sus 
pacientes gravemente enfermos. Collins 
recientemente habló con Beliefnet sobre su 
libro "The language of God" ("El lenguaje de 
Dios"), un reciente éxito de ventas. 
(Traducción de www.atrio.org ) 

Collins cree que la ciencia no puede 
ser usada para refutar la existencia de Dios al 
estar confinada al mundo "natural". Bajo esta 
luz cree que los milagros son una posibilidad 
verdadera. "Si uno está deseando aceptar la 
voluntad de Dios o alguna fuerza 
sobrenatural más allá de la naturaleza 
entonces no es un problema lógico admitir 
que, ocasionalmente, una fuerza 
sobrenatural pudo ejercer su influencia", 
dijo.  

"No lo veo de ese modo en absoluto y 
creo que es profundamente decepcionante 
que las voces estridentes que ocupan los 
extremos de este espectro hayan acaparado 
este debate durante los últimos 20 años". 
Para Collins, desvelar el genoma humano no 
creó un conflicto en su mente. Por el 
contrario, le permitió "vislumbrar los trabajos 

http://www.beliefnet.com/story/198/story_19848.html
http://www.atrio.org/
http://www.feyrazon.org/NesMilagros.htm
http://www.feyrazon.org/NesMilagros.htm


 64 

de Dios". "Cuando das este gran paso 
adelante es un momento de regocijo 
científico porque después de haber estado 
en esta búsqueda pareces haberlo 
encontrado", dijo. "Pero es también un 
momento donde al fin me siento cercano al 
creador en el sentido de haber percibido 
ahora algo que ningún humano sabía antes 
pero que Dios sabía hace mucho tiempo. 
Cuando tienes por primera vez en frente 
tuya este libro de instrucciones con 3,1 
billones de letras que comunica todo tipo de 
información y todo tipo de misterios sobre el 
hombre, no puedes contemplar página tras 
página sin sentirte sobrecogido. No puedo 
evitar tener una vaga sensación de que esto 
me está permitiendo echar como un vistazo 
a la mente de Dios". 
Collins se une al grupo de científicos cuya 
investigación profundizó su creencia en 
Dios. Isaac Newton, que descubrió las leyes 
de la gravedad reformó nuestro 
entendimiento del universo, dijo: "Este 
sistema tan hermoso sólo podría proceder 
del dominio de un ser poderoso e 
inteligente." 
Entre las creencias más controvertidas de 
Collins se encuentra la "evolución teística", 

http://www.godandscience.org/apologetics/sciencefaith-es.html
http://www.godandscience.org/apologetics/sciencefaith-es.html
http://www.godandscience.org/apologetics/sciencefaith-es.html
http://www.conoze.com/doc.php?doc=44


 65 

según la cual la selección natural es la 
herramienta que Dios escogió para crear el 
hombre. En esta versión de la teoría, 
argumenta que el hombre no se desarrollará 
más allá. "Veo la mano de Dios en 
funcionamiento a través del mecanismo de 
la evolución. Si Dios escogió crear al hombre 
a su imagen y decidió que el mecanismo de 
la evolución era un modo elegante de 
alcanzar esta meta, quienes somos nosotros 
para decir que ese no es el camino", afirma 
Collins. "Científicamente, las fuerzas de la 
evolución mediante selección natural han 
afectado profundamente a la humanidad 
debido a los cambios en la cultura y el 
entorno y la expansión de la especie 
humana a 6 billones de miembros. Y así lo 
que ves es mucho más hermoso que lo que 
obtienes." 
 
 
4. La ciencia y muchas formas de la religión 
son perfectamente compatibles  

Desde el ámbito español, es 
destacable el intento del profesor Antonio 
Fernández-Rañada por ese diálogo y 
encuentro constructivo de Ciencia y 
Religión. Recientemente (en 2008), acaba 



 66 

reedita  su obra Los científicos y Dios, 
aportando claves para una reflexión 
filosófica desde la ciencia21.  

Rañada ha escrito varias obras de 
temas humanistas: Los muchos rostros de la 
Ciencia (1995); De la agresión a la guerra 
nuclear (1996), con J. Martín Martínez; ha 
escrito además libros y artículos de 
investigación en su especialidad 
universitaria. Ha recibido Premios a su labor 
investigadora como el Premio de 
Investigación de la Real Academia de 
Ciencias (1977), la Medalla de la Real 
Sociedad Española de Física (1985). Ha sido 
también premiada su labor divulgadora: 
Premio Internacional de Ensayo Jovellanos 
(1995) y Medalla de Plata del Principado de 
Asturias (1999). Actualmente es Presidente 
de la Real Sociedad Española de Física. 

Los dos primeros capítulos del libro 
están destinados a presentar dos mundos 
que se comparan entre si. Por una parte, el 
mundo de la ciencia cuyos defensores se 
aferran más a su método experimental y al 

                                                 
21 Fernández Rañada, A., Los científicos y Dios. Trotta, 
Madrid, 2008, 285 pág., ver un amplio comentario: 
http://www.tendencias21.net/La-ciencia-y-muchas-
formas-de-la-religion-son-perfectamente-
compatibles_a2425.html 



 67 

éxito de las predicciones. En cambio, en el 
mundo de la religión, "las afirmaciones 
religiosas pertenecen más al ámbito personal 
que no está basado en ningún tipo de 
experimento reproducible" (página 22). 
¿Cuáles son los contenidos de la ciencia y de 
la religión? A la primera podemos atribuirle 
los modelos del Universo que se han ido 
desvelando a lo largo de los siglos y que 
describen las ciencias particulares. A la 
segunda corresponde dibujar con detalle los 
modelos de Dios que han dado lugar a los 
diversos tipos de hombres religiosos –teísta, 
politeísta, panteísta, fideísta, deísta, 
agnóstico y ateo– y a las diversas clases de 
religiones, como son las orientales (budismo, 
hinduísmo) y las occidentales (judaísmo, 
cristianismo, islamismo).  

Estas presentan a un Dios creador del 
mundo y del hombre que se revela a través 
de Abraham, Jesús o Mahoma. Una razón 
muy importante para atender a estos dos 
mundos, ciencia y religión, es el influjo que 
han tenido sus defensores en el curso de la 
historia. Según el sociólogo norteamericano 
M. Hart22, que ha estudiado las cien 

                                                 
22 Hart, M., The hundred. Simon and Schuster, 
Londres, 1993. 



 68 

personalidades que más han contribuido a la 
humanidad, entre los 80 primeros 
personajes que más han influido en la 
historia, 36 son científicos y 13 religiosos 
(página 31).  

 
Un nivel de conocimiento más profundo. La 
reflexión filosófica  

El profesor Fernández-Rañada nos 
hace caer en la cuenta de que en el diálogo 
ciencia-religión no se limitan los 
participantes a la mera exposición de datos, 
sino que aparecen argumentos de carácter 
filosófico. Por ejemplo, en el apartado 
“Explicación materialista de las religiones” 
(paginas 24-30) se refiere a quienes 
interpretan la religión como un producto de 
la evolución de las especies, según la opinión 
de Eric Fromm, Jacques Monod, Michael 
Ruse y Richard Dawkins. El punto de vista de 
estos autores es reduccionista, es decir, solo 
admiten el conocimiento que proviene de la 
experiencia sensible y reducen todos los 
fenómenos a las leyes físico-químicas.  

Aquí ha habido una irrupción de la 
filosofía positivista en el campo de la 
religión, de la misma manera que el 
positivismo irrumpió en la ciencia, 



 69 

reduciéndola a datos observables y leyes 
numéricas. Pero también encontramos en el 
libro de Rañada un párrafo que sorprende 
por su visión profundamente teísta: 
“Filosofía griega, teología medieval y 
revolución científica” (página 61). Aquí se 
insiste en la influencia de la filosofía griega y 
la teología medieval en el nacimiento de la 
ciencia moderna.  

La filosofía griega había insistido en la 
armonía del mundo, y la teología medieval 
en la existencia de un Dios creador y 
racional. Estas interpretaciones de la ciencia 
están iluminadas por una filosofía que 
admite la existencia de Dios y el hecho de la 
creación por un ser inteligente que impone 
leyes universales a sus creaturas. Estas 
formas de utilizar una determinada filosofía 
para criticar la ciencia o la religión nos lleva 
a plantear el problema epistemológico 
fundamental para el diálogo ciencia-religión.  

Sabemos que la ciencia se apoya en la 
experiencia sensible y en modelos 
matemáticos para representar el Universo; 
pero este método no se puede aplicar al 
hecho religioso, porque éste no es objeto de 
una experiencia sensible. Las realidades que 
presenta la religión son objeto de una 



 70 

experiencia interna que no es repetible 
(aunque es comunicable a otro sujeto por 
medio del lenguaje). También se ha indicado 
que la ciencia hace preguntas sobre el cómo 
y la religión sobre el porqué y para qué. 
Luego aparentemente los dos mundos son 
inconmensurables, en el sentido de que no 
se pueden comparar ni en el método ni en el 
objetivo. 

Pero la ciencia admite una 
interpretación y una justificación filosófica 
que ha dado lugar a una filosofía de la 
ciencia. De la misma manera, la religión ha 
sido sometida a un análisis crítico y a una 
fundamentación filosófica que ha dado lugar 
a la filosofía teísta y a la teología. Entonces, 
la filosofía es el puente común que acerca los 
mundos de la ciencia y de la religión, porque 
puede responder a preguntas sobre qué es la 
realidad subyacente a ambos mundos, sobre 
si existe una relación de causa-efecto entre el 
Dios de la teología y el mundo de las cosas 
creadas, y sobre si se puede afirmar que el 
Creador haya impuesto una finalidad en los 
seres vivientes. Evidentemente al responder 
a estas preguntas entra en juego la postura 
filosófica de cada interlocutor.  



 71 

 
Temas para seguir dialogando  

En el último capítulo, Fernández-
Rañada presenta varios temas que están 
actualmente en discusión y que son 
susceptibles de un análisis tanto científico 
como teológico utilizando la plataforma 
filosófica común a ambos, pero cuyos 
resultados son todavía prematuros dada la 
magnitud de los temas.  

Resumamos algunos de ellos:  
a) El cientificismo. Exagera el papel de 

la ciencia porque todo lo quiere supeditar a 
ella: conocimiento, sensibilidad, ética. Según 
Weinberg "los científicos deben estar 
orgullosos de sus logros transnacionales y 
transculturales". Y Monod y Wilson reducen 
todo lo referente al hombre a la conjunción 
de su patrimonio genético y a su entorno. 
Como consecuencia, el concepto de persona 
no tiene ningún significado. Si queremos 
analizar las posturas de estos científicos nos 
encontraríamos que éstos profesan una 
filosofía reduccionista (materialista).  

b) El hechizo de una sabiduría total. Ya 
en la antigüedad los griegos intentaron 
explicar toda la naturaleza a partir de los 
cuatro elementos. En la edad moderna, 



 72 

Newton y después Laplace creyeron que 
todos los movimientos del sistema solar se 
podían predecir a partir de las ecuaciones de 
Newton. Algunos científicos creen que algún 
día se llegará a explicar todos los fenómenos 
del Universo con una sola ecuación. Los 
defensores de la teoría de supercuerdas la 
denominan "la teoría del todo" porque 
confían que logrará explicar todos los 
fenómenos de la naturaleza. ¿Quién se 
atreverá a dialogar con estos científicos si no 
admiten que la ciencia puede tener lagunas?  

c) ¿Es posible explicarlo todo? A 
algunos les parecerá que se puede 
responder afirmativamente, pues basta 
profundizar en los principios para encontrar 
uno del que se deriva lógicamente la 
respuesta. Para otros esto no es posible, 
porque se encuentran preguntas que no 
tienen respuesta como la pregunta de 
Leibniz "¿porqué existe algo y más bien la 
nada?" 

d) El teorema de Gödel, según el cual 
todo sistema formal de axiomas y reglas de 
inferencia incluye necesariamente 
afirmaciones que no se pueden probar ni 
refutar dentro del sistema. Si se admite que 
las matemáticas y la física teórica se 



 73 

sustentan en el mismo corpus philosophicum 
que la teología, este teorema viene a 
corroborar la idea de un Dios creador que 
supera nuestros mecanismos de 
conocimiento finitos.  

e) ¿Llegarán a pensar las máquinas? 
Cada nuevo avance de la informática pone al 
rojo vivo la discusión, pero como en otros 
casos todo depende de la filosofía 
subyacente, Una filosofía reduccionista 
intentará probar que el cerebro actúa como 
una máquina. Otra postura vitalista 
defenderá que los actos de la libertad y de la 
adaptación a una situación determinada y 
oscilante nunca podrán ser realizados por 
una máquina.  

Después de tan largo camino, la 
amistad necesaria parece la mejor solución 
en la que todas las partes saldrán 
beneficiadas: las ciencias, la filosofía y las 
religiones. 
«Os parecerá extraño que yo considere la 
inteligibilidad del mundo [...] como 
un milagro o un misterio eterno. Sin 
embargo [...], a priori, deberíamos esperar 
un mundo caótico; éste, sin embargo, es 
comprensible para nuestra inteligencia 



 74 

ordenadora [...]. Este milagro se manifiesta 
de modo cada vez más evidente conforme 
progresan nuestros conocimientos» (A. 
EINSTEIN, Lettres à Maurice Solovine, 
Gauthier-Villars, 1956, p. 115; traducción 
mía); «Einstein solía decir: “Lo 
que en el mundo hay de eternamente 
incomprensible, es el hecho de que sea 
comprensible” (en The journal of the 
Franklin Institute, vol. 221, n. 3, marzo de 
1936)» (JUAN PABLO II, discurso a la 
Pontificia Academia de las Ciencias, 31 
de octubre 1992; cf. L’Osservatore Romano, 
edición semanal en lengua española, 
13 de noviembre de 1992, pp. 6-7). 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 75 

Cuatro modelos de 
relaciones entre la ciencia 
y la religión 
 La posición de los "científicos" frente al 
problema religioso es muy variada. Sabemos 
que muchos de los grandes filósofos y 
científicos eran hombres profundamente 
creyentes (como Francis Bacon, Galileo, 
Descartes, Newton, Pascal y Leibniz). El 
mismo Darwin nunca aceptó el calificativo 
de "ateo" y en todo caso se manifestaba 
como agnóstico. En 1997, la revista Nature 
realizó una encuesta entre científicos de 
todo el mundo. De ellos, el 39,3% decían 
creer en un Dios personal; un 38% creía en la 
inmortalidad, aunque solo el 9.9% "desea 
que exista otra vida". Por tanto, no se puede 
identificar el sustantivo  "ateismo" con el 
adjetivo "científico". El premio Nobel de 
biología, François Jacob, afirma que dentro 
de la ciencia no hace falta plantearse el 
problema de Dios. Por otra parte, otro Nobel, 
éste de Física, Nevill Mott, ha escrito un libro 
(1991, no traducido) con el testimonio 
positivo de 15 científicos ante Dios. 



 76 

 En estos últimos años se ha generado, 
sobre todo en ambientes protestantes 
liberales norteamericanos, un intento serio 
de acercamiento entre conocimiento 
científico y experiencias religiosas. Dentro de 
estos ambientes, uno de los autores más 
clarificadores es Ian G. Barbour23, profesor 
emérito de física y religión en el Charleton 
Collage (Northfield, Minnesota). Barbour 
sistematiza en cuatro grupos las posturas 
históricas que han relacionado la ciencia y la 
religión: 

1. Conflicto: esta postura defiende la 
total incompatibilidad e incluso 
hostilidad entre el pensamiento 
científico y las religiones. Esta 
postura se dio ya desde la 
revolución científica (Copérnico, 
Galileo, Giordano Bruno, Miguel 
Servet..) y mantiene la 
imposibilidad de un diálogo entre 
ambos. Su época más beligerante 
coincide con el siglo XIX y sus 
planteamientos, en términos de 

                                                 
23  Ian G. Barbour, El encuentro entre ciencia y 
religión: ¿rivales, desconocidas o compañeras de 
viaje?  Sal Terrae, Santander, (2004), 263. Estos temas 
los trata más ampliamente en: I. G. Barbour, Religión y 
Ciencia. Editorial Trotta, Madrid, (2004) 566 pág. 



 77 

lucha, de batalla, de guerra abierta, 
se contienen en la obra de Draper, 
ya citada, Historia de los conflictos 
entre la Religión y la Ciencia. Esta 
actitud, se alimentó, por un lado, 
de una postura de grosero 
materialismo científico, y por otro 
lado, de un literalismo bíblico 
fundamentalista en los ambientes 
cristianos que hacía imposible 
cualquier tipo de acercamiento. En 
la actualidad, la postura de Richard 
Dawkins, entre otros, ha resucitado 
el imaginario del antagonismo 
excluyente entre ambos. 

2. Independencia: la segunda postura 
defiende que entre las religiones y 
la ciencia existe una total 
independencia, tal como ha 
defendido modernamente Stephen 
Jay Gould24. Para los defensores de 
este imaginario, la Ciencia y la 
Religión son dos “magisterios” 
diferentes, con metodologías 
diferentes y objetivos diferentes y 

                                                 
24 Stephen J. Gould Ciencia versus religión. Un falso 
conflicto. Crítica, colección Drakontos, Barcelona 
(1999; español, 2000) 230 pág. 



 78 

por ello nunca se pueden 
encontrar. Como las vías del 
ferrocarril. Muchos científicos 
musulmanes, hinduistas y 
cristianos evangélicos, así como 
algunos cristianos conservadores 
propugnan esta postura. Ciencia y 
Religión no se encuentran ni tienen 
ningún punto de contacto. 
Pertenecen a dimensiones 
diferentes de la persona. 

3. Diálogo: la tercera postura, la del 
diálogo supone un acercamiento y 
unas relaciones constructivas entre 
los ámbitos de las Ciencias y de las 
Religiones, que deben superar los 
conflictos o la independencia. El 
diálogo presupone la aceptación 
por ambas partes de los límites del 
conocimiento científico y del 
conocimiento teológico. Ninguna 
de las dos partes posee el 
monopolio de toda la verdad y hay 
una actitud sincera de tender 
puentes. El diálogo explora las 
semejanzas entre los métodos de 
las ciencias y de las religiones y 
analiza los conceptos puente que 



 79 

permiten unas relaciones 
transdiciplinares. Los Congresos 
anuales, por ejemplo, de 
Metanexus convocan a científicos, 
pensadores y creyentes de diversas 
religiones para oir y dejarse criticar 
por otras posturas. En este sentido, 
fue modélica la Conferencia 
Internacional sobre “Evolucionismo 
y racionalismo” que tuvo lugar en 
Zaragoza en 199725 con asistencia 
de científicos y filósofos ateos, 
agnósticos, cristianos, budistas y de 
otras creencias. La Conferencia no 
concluyó ninguna conclusión salvo 
la expresa afirmación de la 
necesidad del diálogo. 

4. Integración: la cuarta postura, muy 
difícil, constituye la cima de este 
proceso de acercamiento. Incluye 
la emergencia y construcción 
asumida de formulaciones nuevas 
que constituyen lo que se 
denomina interdisciplinariedad. 

                                                 
25 E. Molina, A. Carreras y J. Puertas (editores), 
Evolucionismo y racionalismo. Institución Fernando el 
Católico (Exma. Diputación de Zaragoza) – 
Universidad de Zaragoza, 1998, 410 pág. 



 80 

Ésta se entiende como un intento 
de reelaboración conceptual y 
metodológico que permite aceptar 
la complementariedad de saberes 
dentro de un universo de límites 
difusos pero que acepta la legítima 
autonomía de cada disciplina. No 
se trata solamente de tender 
puentes, sino de intento de 
construcción tolerante y plural de 
interpretaciones del mundo 
siempre provisionales y éticamente 
elaboradas. En el pasado, fue la 
llamada Teología Natural la que 
estableció construcciones 
teológicas asentadas desde los 
datos de las ciencias empíricas. En 
el siglo XX no faltan científicos que 
intentan una síntesis entre ciencia 
y religión, como von 
Weizsaecker26. Más modernamente 
está el intento denominado 
Teología de la Ciencia, según la 
cual los conceptos científicos, 
filosóficos y teológicos se 

                                                 
26 http://www.tendencias21.net/C-F-Von-
Weizsaecker,-una-moderna-sintesis-de-ciencia-y-
religion_a967.html 



 81 

reelaboran dentro de los 
macroparadigmas elaborados por 
la racionalidad humana, de modo 
que sean comprensibles a los 
humanos de nuestra época27. Qué 
duda cabe, que el Vaticano II en la 
Gaudium et Spes hizo notables 
esfuerzos de relectura teológica de 
la realidad social y natural. Y desde 
el campo secular e interreligioso, la 
Fundación Templeton ha invertido 
una gran cantidad de recursos para 
el encuentro entre científicos, 
filósofos y religiones. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                 
27 Sequeiros, L.,  La Teología de la Ciencia: un 
concepto emergente. Proyección, 222, julio-
septiembre 2006, 57-72. 



 82 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 83 

La ciencia debe 
construirse desde la 
neutralidad  
Ciencia y Teología son ámbitos 
disciplinares autónomos que se 
iluminan 
Por Leandro Sequeiros. Presidente de 
ASINJA 
Adaptado de: 
http://www.tendencias21.net/La-ciencia-
debe-construirse-desde-la-
neutralidad_a3607.html  
 

Históricamente, ha habido tanto una 
tendencia, dentro de la Iglesia Católica, a 
asociar la investigación científica con el 
ateismo, como otra tendencia a apropiarse 
los resultados de las ciencias para reforzar 
las ideas ateístas. Los escritos y las campañas 
publicitarias del biólogo Richard Dawkins, 
por ejemplo, son una confirmación de esta 
tendencia. Sin embargo, durante el papado 
de Juan Pablo II se ha potenciado una 
relación entre la ciencia, la filosofía y la 

http://www.tendencias21.net/La-ciencia-debe-construirse-desde-la-neutralidad_a3607.html
http://www.tendencias21.net/La-ciencia-debe-construirse-desde-la-neutralidad_a3607.html
http://www.tendencias21.net/La-ciencia-debe-construirse-desde-la-neutralidad_a3607.html


 84 

teología que contrasta de modo 
determinante con esas posturas del ateismo 
científico. Las opiniones expresadas por 
Juan Pablo II en varias ocasiones han 
ayudado a la Iglesia a contemplar a las 
ciencias como unas interlocutoras y 
compañeras de diálogo  

Desde los inicios del pontificado de 
Juan Pablo II se puede constatar en su 
magisterio un modo diferente al de otros 
Papas en el modo de entender las relaciones 
entre el mundo de las ciencias y de las 
filosofías y el mundo de las religiones y sus 
teologías. Tal vez, uno de los testigos de 
excepción ha sido el jesuita George V. 
Coyne, director durante muchos años del 
Observatorio Vaticano y reconocido 
astrónomo. En un documentado artículo en 
la revista dedicada al diálogo entre la ciencia 
y la religión, Omega (del año 2009), el padre 
Coyne sintetiza el pensamiento de Juan 
Pablo II sobre el diálogo entre filosofía, 
ciencias y teología.  
 

 
 
 

http://www.unav.es/capellania/fluvium/textos/lectura/lectura462.htm
http://www.tendencias21.net/La-cuestion-del-alma-sigue-siendo-controvertida-en-el-dialogo-ciencia-y-religion_a1157.html
http://www.tendencias21.net/La-cuestion-del-alma-sigue-siendo-controvertida-en-el-dialogo-ciencia-y-religion_a1157.html
http://www.tendencias21.net/El-observatorio-astronomico-del-Vaticano-despide-a-George-V-Coyne_a1156.html


 85 

 

Breve historia de las relaciones 
entre filosofía, ciencias y teología  
 
Uno de los aspectos de esta relación se 
refiere al papel que las ciencias juegan en la 
búsqueda de los “significados últimos”, una 
frase que se encuentra repetidas veces en los 
escritos de Juan Pablo II. Pero ¿qué es lo que 
el Papa quería decir con esta expresión? Para 
Coyne, se pueden diferenciar tres períodos 
históricos en las relaciones ciencia y religión 
que son el telón de fondo necesario para 
entender en su justa medida el pensamiento 
del Papa. El primer período discurre desde la 
aparición del ateismo moderno en los siglos 
XVII y XVIII; el segundo período corresponde 
al anticlericalismo en Europa durante el siglo 
XIX; y por último, el tercer período coincide 
con el acercamiento de la ciencia a la Iglesia 
en el siglo XX.  
 
Aunque el caso Galileo, como suele llamarse, 
siempre se cita como el ejemplo clásico de 
confrontación entre la ciencia y la fe, la 
verdad es que hasta el siglo XVIII no se dan 
enfrentamientos institucionales entre las 
ciencias y la teología que den lugar al 

http://www.radiovaticana.org/SPA/Articolo.asp?c=290869
http://www.tendencias21.net/Un-libro-revisa-las-falsas-leyendas-sobre-la-relacion-entre-religion-y-ciencia_a3442.html


 86 

ateismo científico como postura existencial y 
filosófica.  
 
En el siglo XIX, el anticlericalismo ambiental 
hizo reaccionar al papado, de modo que en 
1891, el Papa León XIII fundó el 
Observatorio Vaticano como una 
herramienta apologética frente a las 
corrientes laicistas y ateas. El acercamiento 
de la Iglesia a la ciencia moderna durante el 
siglo XX se manifiesta de manera clara en Pío 
XII, que tenía un conocimiento excelente de 
la astronomía y, como Papa, fomentó la 
investigación astronómica en el 
Observatorio Vaticano. No obstante, no fue 
inmune a cierta tendencia apologética y en 
alguno de sus escritos tendió a identificar la 
Creación del Universo con la cosmología del 
Big Bang, lo que ocasionó cierta tensión con 
el sacerdote Georges Lemaître, Presidente de 
la Academia Pontificia de Ciencias.  
 
De lo que se ha dicho de estos tres períodos 
históricos, se deduce que desde los orígenes 
del ateismo moderno en los siglos XVII y 
XVIII, dentro de la Iglesia ha prendido una 
tendencia a asociar la investigación científica 
con la negación de Dios. La desconfianza de 

http://www.vaticanstate.va/ES/Otras_Instituciones/Observatorio_astronomico_vaticano.htm
http://www.tendencias21.net/Una-nueva-obra-descubre-el-itinerario-cientifico-y-espiritual-de-Georges-Lemaitre_a3146.html


 87 

la Iglesia hacia la ciencia y los científicos dio 
lugar a la creación del Observatorio 
Vaticano con una misión apologética. 
Finalmente, cuando resplandeció la 
investigación científica en el siglo XX, la 
Iglesia, primero, intentó apropiarse los datos 
científicos para sus propios fines. Pero 
durante el papado de Juan Pablo II, 
encontramos un modo de interpretar las 
relaciones entre ciencia, filosofía y teología 
que contrasta significativamente con el 
punto de vista de sus antecesores.  
 

Una nueva aproximación a las 
relaciones entre ciencia y religión  
 
Los puntos de vista de Juan Pablo II sobre las 
relaciones entre el pensamiento científico, la 
filosofía y la teología en la búsqueda de los 
“significados últimos” se encuentran en los 
mensajes a las comunidades universitarias y 
a los científicos. Hay dos documentos que 
tienen una relevancia especial: el mensaje 
escrito con ocasión del tricentenario de los 
Principia Matemática de Isaac Newton, 
publicado como introducción de las actas del 
Congreso por el Observatorio Vaticano, y la 
Encíclica Fides et Ratio de 1998. La carta del 

http://www.upcomillas.es/webcorporativo/Centros/catedras/ctr/JuanPabloII/Default.asporganizado
http://www.upcomillas.es/webcorporativo/Centros/catedras/ctr/JuanPabloII/Default.asporganizado


 88 

Papa al P. Coyne con ocasión del 
tricentenario de los Principia puede leerse 
íntegra en la página web de la Cátedra CTR. 
Sirva este artículo como introducción al rico 
contenido y modernidad de esta carta.  
 
La novedad del pensamiento de Juan Pablo 
II, - prosigue Coyne, - consiste en su toma de 
postura diferente a la de sus antecesores. 
Esta nueva postura se justifica 
principalmente en el mensaje enviado con 
ocasión del tricentenario de los Principia de 
Newton. Juan Pablo II establece claramente 
que la ciencia no puede ser usada de un 
modo simplista para establecer una base 
racional para la fe, pero tampoco puede 
decirse que sea atea por naturaleza y 
opuesta a la creencia en Dios:  
 
“Al estimular la apertura entre la Iglesia y la 
comunidad científica, no estamos 
imaginando una unidad disciplinar entre 
teología y ciencia como la que existe dentro 
de un campo científico dado, o dentro de la 
misma teología. Mientras continúe el diálogo 
y la búsqueda en común, se avanzará hacia 
un entendimiento mutuo y un 
descubrimiento gradual de intereses 



 89 

comunes, que sentarán las bases para 
ulteriores investigaciones y discusiones. Qué 
forma adoptará esto exactamente, lo hemos 
de dejar al futuro. Lo importante es, como ya 
hemos recalcado, que el diálogo continúe y 
crezca en profundidad y alcance. En este 
proceso debemos superar toda tendencia 
regresiva a un reduccionismo unilateral, al 
miedo y al aislamiento autoimpuesto”.  
 
Y más adelante:  
“Mas la unidad que pretendemos, como ya 
hemos subrayado, no es identidad. La Iglesia 
no propone que la ciencia se convierta en 
religión, o viceversa. La unidad, por el 
contrario, presupone siempre la diversidad y 
la integridad de sus componentes. Cada uno 
de estos miembros debería hacerse, no cada 
vez menos él mismo, sino más él mismo, en 
un intercambio dinámico; porque una 
unidad en la que uno de los elementos se 
reduce al otro es destructiva, falsa en sus 
promesas de armonía, y amenazadora para 
la integridad de sus componentes. Estamos 
llamados a hacernos uno. No a convertirnos 
cada uno en el otro. Para ser más específico, 
tanto la religión como la ciencia deben 
preservar su autonomía y su peculiaridad”.  



 90 

 
Y concluye:  
“Pero ¿por qué es un valor para ambas la 
apertura crítica y el intercambio mutuo? La 
unidad implica el esfuerzo de la mente 
humana por llegar a comprender y el anhelo 
del espíritu humano por amar. Cuando los 
seres humanos intentan comprender la 
multiplicidad que les rodea, cuando intentan 
dar sentido a su experiencia, lo hacen 
incluyendo muchos factores en una visión 
común. Se logra la comprensión cuando 
muchos datos son unificados por una 
estructura común. Una cosa ilumina muchas, 
da sentido a la totalidad (…) ¿Puede también 
la ciencia beneficiarse de este intercambio? 
Parece que así debería ser. Pues la ciencia se 
desarrolla mejor cuando sus conceptos y 
conclusiones se integran en la gran cultura 
humana y en su interés por el sentido y el 
valor últimos. Por ello, los científicos no 
pueden mantenerse totalmente al margen 
de los tipos de cuestiones tratadas por 
filósofos y teólogos. Dedicando a estas 
cuestiones algo de la energía y el cuidado 
que prestan a su investigación científica, 
pueden ayudar a que otros realicen con 
mayor plenitud los potenciales humanos de 



 91 

sus descubrimientos. Pueden también llegar 
a apreciar, que estos descubrimientos no 
pueden ser un sustituto genuino del 
conocimiento de lo verdaderamente último. 
La ciencia puede liberar a la religión de error 
y superstición; la religión puede purificar la 
ciencia de idolatría y falsos absolutos. Cada 
una puede atraer a la otra hacia un mundo 
más amplio, un mundo en el que ambas 
pueden florecer” (las cursivas son nuestras).  
 

La Fides et Ratio y la 
búsqueda de los significados 
últimos  
 
En la Encíclica Fides et Ratio, el discurso 
papal continúa y establece los fundamentos 
del diálogo con las ciencias: “Ella (la Iglesia) 
ve a la filosofía como un camino para 
conocer la verdad fundamental sobre la vida 
humana… Deseo que haya reflexión sobre 
esta actividad especial de la razón humana. 
Esta reflexión es necesario hacerla así, 
porque en el momento presente en 
particular, con frecuencia, se margina la 
búsqueda de los últimos significados” (Fides 
et Ratio, número 5).  



 92 

 
Y ¿cómo se pueden definir las verdades 
últimas? La respuesta a esta pregunta es de 
la mayor importancia, ya que se propone 
que las ciencias de la naturaleza, junto con la 
filosofía, la teología y otras vías para el 
conocimiento, contribuyen a la búsqueda de 
los significados últimos. En palabras de la 
Encíclica: (número 27) “Nadie, ni el filósofo 
ni el hombre corriente, puede substraerse a 
estas preguntas. De la respuesta que se dé a 
las mismas depende una etapa decisiva de la 
investigación: si es posible o no alcanzar una 
verdad universal y absoluta. De por sí, toda 
verdad, incluso parcial, si es realmente 
verdad, se presenta como universal. Lo que 
es verdad, debe ser verdad para todos y 
siempre.  

Además de esta universalidad, sin 
embargo, el hombre busca un absoluto que 
sea capaz de dar respuesta y sentido a toda 
su búsqueda. Algo que sea último y 
fundamento de todo lo demás. 

 En otras palabras, busca una 
explicación definitiva, un valor supremo, más 
allá del cual no haya ni pueda haber 
interrogantes o instancias posteriores. Las 
hipótesis pueden ser fascinantes, pero no 



 93 

satisfacen. Para todos llega el momento en el 
que, se quiera o no, es necesario enraizar la 
propia existencia en una verdad reconocida 
como definitiva, que dé una certeza no 
sometida ya a la duda”.  

En esta búsqueda hay diversos 
caminos de conocimiento y entre ellos, la 
filosofía es un camino privilegiado (número 
3): “El hombre tiene muchos medios para 
progresar en el conocimiento de la verdad, 
de modo que puede hacer cada vez más 
humana la propia existencia. 

 Entre estos destaca la filosofía, que 
contribuye directamente a formular la 
pregunta sobre el sentido de la vida y a 
trazar la respuesta: ésta, en efecto, se 
configura como una de las tareas más nobles 
de la humanidad. El término filosofía según 
la etimología griega significa «amor a la 
sabiduría». De hecho, la filosofía nació y se 
desarrolló desde el momento en que el 
hombre empezó a interrogarse sobre el por 
qué de las cosas y su finalidad. De modos y 
formas diversas, muestra que el deseo de 
verdad pertenece a la naturaleza misma del 
hombre. 

 El interrogarse sobre el por qué de las 
cosas es inherente a su razón, aunque las 



 94 

respuestas que se han ido dando se 
enmarcan en un horizonte que pone en 
evidencia la complementariedad de las 
diferentes culturas en las que vive el 
hombre”.  
 
El Papa, pues, compara la filosofía con otros 
caminos para la búsqueda de la verdad, 
especialmente con las ciencias de la 
naturaleza (número 30): “En este momento 
puede ser útil hacer una rápida referencia a 
estas diversas formas de verdad. Las más 
numerosas son las que se apoyan sobre 
evidencias inmediatas o confirmadas 
experimentalmente. Éste es el orden de 
verdad propio de la vida diaria y de la 
investigación científica (las cursivas son 
nuestras). En otro nivel se encuentran las 
verdades de carácter filosófico, a las que el 
hombre llega mediante la capacidad 
especulativa de su intelecto. En fin están las 
verdades religiosas, que en cierta medida 
hunden sus raíces también en la filosofía. 
Éstas están contenidas en las respuestas que 
las diversas religiones ofrecen en sus 
tradiciones a las cuestiones últimas”.  
 



 95 

 
Pero queda siempre claro que la filosofía y 
las ciencias de la naturaleza deben tener 
cada una su propia autonomía (número 45): 
“Con la aparición de las primeras 
universidades, la teología se confrontaba 
más directamente con otras formas de 
investigación y del saber científico. San 
Alberto Magno y santo Tomás, aun 
manteniendo un vínculo orgánico entre la 
teología y la filosofía, fueron los primeros 
que reconocieron la necesaria autonomía 
que la filosofía y las ciencias necesitan para 
dedicarse eficazmente a sus respectivos 
campos de investigación”.  
 
Más adelante, el Papa lamenta “la falta de 
interés por el estudio de la filosofía” y “la 
falta de entendimiento entre las ciencias de 
la naturaleza y las ciencias humanas que 
surge de aquí.  
 
Dice (número 61): “El Concilio Vaticano II ha 
resaltado varias veces el valor positivo de la 
investigación científica para un 
conocimiento más profundo del misterio del 
hombre. La invitación a los teólogos para 
que conozcan estas ciencias y, si es 



 96 

menester, las apliquen correctamente en su 
investigación no debe, sin embargo, ser 
interpretada como una autorización 
implícita a marginar la filosofía o a sustituirla 
en la formación pastoral y en la praeparatio 
fidei. No se puede olvidar, por último, el 
renovado interés por la inculturación de la 
fe”.  
 

La Nueva Ciencia y la 
búsqueda de los últimos 
significados  
 
La novedad de la ciencia moderna no se 
puede realmente apreciar si no se compara 
con los datos de la historia de las ciencias. En 
el origen de la ciencia moderna, en los siglos 
XVI y XVII, persistía la idea, heredada de los 
pitagóricos, de que los “filósofos naturales” 
de la época, los primitivos “científicos”, se 
dedicaban a “descubrir” (desvelar, quitar el 
misterio que los ocultaba) el diseño 
trascendental encarnado en el universo.  
 
De hecho, es patente que uno de los factores 
esenciales en el nacimiento de la ciencia 
moderna fue la teología cristiana de la 



 97 

Creación y de la Encarnación. En este último 
caso, el concepto de Logos que se encarna 
en el evangelio de San Juan fue 
particularmente apropiado para la 
construcción de los conceptos pitagóricos y 
platónicos del mundo de las ideas eternas y 
del carácter trascendental de las 
matemáticas. Para Galileo, el universo estaba 
escrito en la lengua eterna de las 
matemáticas. Kepler veía algo divino en los 
números y la geometría era el modelo divino 
del cosmos. Newton, veía que Dios había 
puesto al mundo la ley de la gravedad, sin la 
cual todo se colapsaría. La función de los 
filósofos naturales era descubrir las leyes 
eternas puestas por Dios en el orden natural.  
 
La matematización de la física continuó 
durante los siglos XVIII y XIX, y de alguna 
manera sentaría las bases para la física de los 
siglos XX y XXI. Sin embargo, los científicos 
ya no perciben en el universo físico la 
presencia innata de unas leyes naturales. 
Éstas son solamente la expresión 
aproximada que describe una realidad que 
nunca nos es conocida del todo. Los 
científicos son conscientes de que su 
lenguaje es con frecuencia metafórico y 



 98 

convencional. Las teorías científicas son 
construcciones sociales que tienen una 
función explicativa de los fenómenos. Los 
avances en filosofía de las ciencias (Mach, el 
Círculo de Viena, Wittgenstein, Karl Popper, 
Thomas Kuhn y un largo etcétera) 
representan una generación de filósofos 
naturales conscientes de la 
incognoscibilidad de la realidad natural y la 
precariedad y contingencia de sus teorías.  
 
Esta actitud más humilde, menos dogmática 
de los fundamentos de las ciencias 
modernas, favorece la posibilidad de un 
diálogo sobre los últimos significados. Hoy 
los científicos están más interesados que 
nunca por las preguntas filosóficas sobre su 
quehacer, que no tienen respuesta adecuada 
desde los principios de la ciencia misma. 
Físicos, biólogos y geólogos, paleontólogos, 
químicos y matemáticos preguntan a la 
filosofía sobre los fundamentos últimos. Y 
esta pregunta les remite a la teología. Las 
preguntas sobre la constitución última de la 
materia, la realidad del universo, la física 
cuántica, la biología evolucionista, por 
ejemplo, están impregnadas de filosofía y 
teología. La interdisciplinariedad, la creación 



 99 

de espacios de diálogo entre practicantes de 
diferentes disciplinas, parece ser el camino 
para poder llegar a preguntas más radicales. 
En este sentido, el conocimiento humano 
para el siglo XXI será sistémico, hipotético, 
convencional y contingente o caerá en la 
tentación de nuevos dogmatismos 
superados.  
 
 
Leandro Sequeiros, Presidente de ASINJA,  ha 
sido Catedrático de Paleontología, profesor de la 
Facultad de Teología de la Universidad de 
Granada y colaborador de la Cátedra Ciencia-
Tecnología –Religión de la Universidad Comillas  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

http://www.upcomillas.es/webcorporativo/Centros/catedras/ctr/
http://www.upcomillas.es/webcorporativo/Centros/catedras/ctr/


 100 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 101 

 
 

Teilhard de Chardin y la 
encíclica Laudato Si´. 

La raíz cósmica y antropológica  
del pensamiento ecológico 

 

Leandro Sequeiros sj 
Vicepresidente de la Asociación de Amigos 
de Teilhard de Chardin (sección española)  
lsequeiros@jesuitas.es 
 

Como homenaje a los seis años de la 
Laudato Si´ 
  

El geólogo Helmut de Terra (1900-
1981) decía refiriéndose al padre Pierre 
Teilhard: “La Tierra era su laboratorio”. [De 
Terra, H., Mein Weg mit Teilhard de Chardin. 
C. H. Beck, München, 1962, 131 pág.] Este es 
el lema que preside el presente número de 
Noosphère.  

Pero el respeto por la Tierra, la 
dimensión ecológica del pensamiento de 
Pierre Teilhard de Chardin, no puede 
separarse de su inspiración en Vladimir I. 

mailto:lsequeiros@jesuitas.es


 102 

Vernadski (1863-1945), como se ha 
apuntado en otros artículos de Noosphère. Y 
el pensamiento teilhardiano inspira la 
encíclica Laudato Si´ (2015) del papa 
Francisco.  

Pero algunos autores opinan que el 
pensamiento teilhardiano inspira también lo 
que se ha llamado la ecología profunda 
(deep ecology). [Es sugerente la perspectiva 
de José Vico Martín. “La justificación 
científica y filosófica del respeto hacia la 
naturaleza: Teilhard de Chardin, Arne Naess 
y el Papa Francisco. The Scientific and 
Philosophical Justification of the Respect to 
Nature. Teilhard de Chardin, Arne Naess and 
the Pope Francisco”. Contrastes. Revista 
Internacional de Filosofía, vol. XXIII-Nº1 
(2018), pp. 93-110. Departamento de 
Filosofía, Universidad de Málaga, Facultad 
de Filosofía y Letras Campus de Teatinos, E-
29071 Málaga (España)] 
 

Teilhard de Chardin en la 
Encíclica Laudato Si´ 
 A muchas personas les pudo 
sorprender que en la Carta encíclica del papa 

Francisco “Laudato si”, sobre el cuidado 



 103 

de la casa común (24 de mayo de 2015) 
se hace una referencia explícita a Pierre 
Teilhard de Chardin (aunque sea en una 
nota a pie de página al número 83). Pero 
no es todo. Hay también unas reflexiones 
de eco cósmico teilhardiano al tratar el 
tema de la eucaristía (números 235-236). 
Estos datos tienen suficiente entidad 
como para que dediquemos un breve 
comentario a la raíz cósmica del 
pensamiento ecológico en la Laudato si´ 
del papa Francisco. 
 
El Evangelio de la Creación 

 El capítulo 2 de la Laudato si´ 
(números 62-100) se titula “El Evangelio de 
la Creación”. Desde una perspectiva 
teológica, se afirma que "ninguna rama de 
las ciencias y ninguna forma de sabiduría 
puede ser dejada de lado, tampoco la 
religiosa con su propio lenguaje". Y es que 
"las convicciones de la fe ofrecen a los 
cristianos, y en parte también a otros 
creyentes, grandes motivaciones para el 
cuidado de la naturaleza y de los hermanos y 
hermanas más frágiles". 



 104 

 "No somos Dios. La tierra nos precede 
y nos ha sido dada", añade Francisco, 
rompiendo los antiguos esquemas, basados 
en una mala interpretación de las Escrituras 
(“creced y multiplicaos y dominad la tierra”), 
que daban al ser humano un poder 
soberano sobre la naturaleza.  
 "Hoy -señala- debemos rechazar con 
fuerza que, del hecho de ser creados a 
imagen de Dios y del mandato de dominar la 
tierra, se deduzca un dominio absoluto sobre 
las demás criaturas". Así, "mientras «labrar» 
significa cultivar, arar o trabajar, «cuidar» 
significa proteger, custodiar, preservar, 
guardar, vigilar. Esto implica una relación de 
reciprocidad responsable entre el ser 
humano y la naturaleza". 
 "La injusticia no es invencible", 
subraya el texto, que presenta "un mundo 
frágil, con un ser humano a quien Dios le 
confía su cuidado, interpela nuestra 
inteligencia para reconocer cómo 
deberíamos orientar, cultivar y limitar 
nuestro poder". 
 
Antropología oculta de la Laudato Si´ 
 Esto no implica que el ser humano sea 
un animal más. Existe lo que se ha dado en 



 105 

llamar –desde un punto de vista filosófico- lo 
humano irreductible. El número 81 de la 
Laudato si´ sintetiza los rasgos de una 
antropología cristiana de base científica. 
Dice el texto: “El ser humano, si bien supone 
también procesos evolutivos, implica una 

novedad no explicable plenamente por la 
evolución de otros sistemas abiertos. 
Cada uno de nosotros tiene en sí una 
identidad personal, capaz de entrar en 
diálogo con los demás y con el mismo 
Dios. La capacidad de reflexión, la 
argumentación, la creatividad, la 
interpretación, la elaboración artística y 
otras capacidades inéditas muestran una 
singularidad que trasciende el ámbito 
físico y biológico”. 
 Supuesta esta diferencia cualitativa 
con el resto de los seres vivos, el papa 
reconoce que los humanos no hemos 
sabido desarrollar nuestras capacidades, 
porque otra visión, la "que consolida la 
arbitrariedad del más fuerte ha propiciado 
inmensas desigualdades, injusticias y 
violencia para la mayoría de la humanidad, 
porque los recursos pasan a ser del primero 



 106 

que llega o del que tiene más poder: el 
ganador se lleva todo" (número 82). 
 
La raíz cósmica de la ecología y la defensa 
del antropocentrismo por el Papa Francisco 
en Laudato Si’ 
 
 El número 83 de la Laudato Si´ es el 
que suscita aquí nuestro interés. Dice el 
papa: “El fin de la marcha del universo está 
en la plenitud de Dios, que ya ha sido 
alcanzada por Cristo resucitado, eje de la 
maduración universal”. Y es aquí donde, a 
pie de página, cita a Teilhard de Chardin, 
con una referencia a Pablo VI, a Juan Pablo II 
y a Benedicto XVI. 
 El texto de Pablo VI es: Discurso en un 
establecimiento químico-farmacéutico (24 
febrero 1966): Insegnamenti 4 (1966), 992-
993.  
El texto es accesible en:  
http://w2.vatican.va/content/paul-
vi/it/speeches/1966/documents/hf_p-
vi_spe_19660224_stabilimento-
farmaceutico.html   : 
 “Un científico famoso dijo: cuanto más 
estudio la materia, más encuentro el 
espíritu. Quien investiga el mundo ve que 

http://w2.vatican.va/content/paul-vi/it/speeches/1966/documents/hf_p-vi_spe_19660224_stabilimento-farmaceutico.html
http://w2.vatican.va/content/paul-vi/it/speeches/1966/documents/hf_p-vi_spe_19660224_stabilimento-farmaceutico.html
http://w2.vatican.va/content/paul-vi/it/speeches/1966/documents/hf_p-vi_spe_19660224_stabilimento-farmaceutico.html
http://w2.vatican.va/content/paul-vi/it/speeches/1966/documents/hf_p-vi_spe_19660224_stabilimento-farmaceutico.html


 107 

hay leyes; Este mundo que parecía opaco, 
inerte, es una maravilla, y el Papa piensa que 
será la ciencia - que parece alejar a las masas, 
a los hombres modernos, a los jóvenes de 
Dios - para llevarlos de regreso a Dios, 
cuando el mundo sea verdaderamente 
inteligente. y dirá: tengo que entender lo 
que veo; Yo no creé esto: el mundo fue 
creado por Aquel que hizo llover su 
sabiduría sobre todas las cosas. Y el Santo 
Padre cita a Teilhard de Chardin, quien dio 
una explicación del universo que [...]  pudo 
leer dentro de las cosas un principio 
inteligente que debe llamarse Dios. Por 
tanto, la ciencia misma nos obliga a ser 
religiosos, y los inteligentes deben 
arrodillarse y decir: aquí está Dios”.  
 También a pie de página la encíclica 
cita la famosa carta del papa Juan Pablo II 
con ocasión del centenario de la publicación 
de los Principia de Newton:  Carta al 
reverendo P. George V. Coyne (1 junio 
1988): Insegnamenti 5/2 (2009), 60. Esta 
carta es accesible en la página web de la 
Cátedra Ciencia, Tecnología y Religión de la 
Universidad Pontificia Comillas:   



 108 

https://www.upcomillas.es/es/catedra-
ciencia-tecnologia-religion/presentacion-
catedra-ciencia/carta-del-papa-juan-pablo-ii  
     
 Y en tercer lugar, la Laudato si´ cita a 
pie de página un texto de Benedicto XVI, 
Homilía para la celebración de las Vísperas 
en Aosta (24 julio 2009).  L’Osservatore 
romano, ed. semanal en lengua española (31 
julio 2009), p. 3s. Puede consultarse en:  
https://w2.vatican.va/content/benedict-
xvi/es/homilies/2009/documents/hf_ben-
xvi_hom_20090724_vespri-aosta.html  
    . Y concluye el número 83 de la Laudato 
si´ de este modo: “Así agregamos un 
argumento más para rechazar todo dominio 
despótico e irresponsable del ser humano 
sobre las demás criaturas. El fin último de las 
demás criaturas no somos nosotros. Pero 
todas avanzan, junto con nosotros y a través 
de nosotros, hacia el término común, que es 
Dios, en una plenitud trascendente donde 
Cristo resucitado abraza e ilumina todo. 
Porque el ser humano, dotado de 
inteligencia y de amor, y atraído por la 
plenitud de Cristo, está llamado a reconducir 
todas las criaturas a su Creador. 
 

https://www.upcomillas.es/es/catedra-ciencia-tecnologia-religion/presentacion-catedra-ciencia/carta-del-papa-juan-pablo-ii
https://www.upcomillas.es/es/catedra-ciencia-tecnologia-religion/presentacion-catedra-ciencia/carta-del-papa-juan-pablo-ii
https://www.upcomillas.es/es/catedra-ciencia-tecnologia-religion/presentacion-catedra-ciencia/carta-del-papa-juan-pablo-ii
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/homilies/2009/documents/hf_ben-xvi_hom_20090724_vespri-aosta.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/homilies/2009/documents/hf_ben-xvi_hom_20090724_vespri-aosta.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/homilies/2009/documents/hf_ben-xvi_hom_20090724_vespri-aosta.html


 109 

La Eucaristía cósmica 
 La palabra “cósmica” aparece en la 
encíclica en la última parte, al tratar el tema 
de la ecología, la espiritualidad y la 
educación. El número 235 es una reflexión 
ecológica sobre los sacramentos. Y el 
número 236 se refiere específicamente a la 
Eucaristía. Dice la encíclica, entre otras cosas: 

“En la Eucaristía ya está realizada la 
plenitud, y es el centro vital del universo, 
el foco desbordante de amor y de vida 
inagotable. Unido al Hijo encarnado, 
presente en la Eucaristía, todo el cosmos 
da gracias a Dios. En efecto, la Eucaristía 
es de por sí un acto de amor cósmico: «¡Sí, 
cósmico! Porque también cuando se 
celebra sobre el pequeño altar de una 
iglesia en el campo, la Eucaristía se 
celebra, en cierto sentido, sobre el altar 
del mundo»” Y a pie de página cita al 
papa Juan Pablo II, en la Carta encíclica 

Ecclesia de Eucharistia (17 abril 2003), 8: 
AAS 95 (2003), 438. Es accesible en  
http://www.vatican.va/holy_father/special_f
eatures/encyclicals/documents/hf_jp-
ii_enc_20030417_ecclesia_eucharistia_sp.ht
ml   

http://www.vatican.va/holy_father/special_features/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_20030417_ecclesia_eucharistia_sp.html
http://www.vatican.va/holy_father/special_features/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_20030417_ecclesia_eucharistia_sp.html
http://www.vatican.va/holy_father/special_features/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_20030417_ecclesia_eucharistia_sp.html
http://www.vatican.va/holy_father/special_features/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_20030417_ecclesia_eucharistia_sp.html


 110 

 
 Sin citarlo, el pensamiento de 
Teilhard de “El Sacerdote” (1918) y de “La 
Misa sobre el Mundo” (1923) está muy 
presente en el trasfondo de este 
planteamiento. Y prosigue el texto: “La 
Eucaristía une el cielo y la tierra, abraza y 
penetra todo lo creado. El mundo que 
salió de las manos de Dios vuelve a él en 
feliz y plena adoración. En el Pan 
eucarístico, «la creación está orientada 
hacia la divinización, hacia las santas 
bodas, hacia la unificación con el Creador 
mismo»”. Y cita al papa Benedicto XVI, 

Homilía en la Misa del Corpus Christi (15 
junio 2006): AAS 98 (2006), 513. Y 

concluye este texto de la Laudato si´: “Por 
eso, la Eucaristía es también fuente de 
luz y de motivación para nuestras 
preocupaciones por el ambiente, y nos 
orienta a ser custodios de todo lo 
creado”. 
 En el pensamiento ecológico del 
papa Francisco en la Laudato si´ está 
muy presente la raíz cósmica de una 
reflexión científica, filosófica y teológica 



 111 

de la ecología integral. Y este punto de 
vista completa el marco general de 
inteligencia de este texto magistral. 
 

Teilhard, Laudato Si´ y 
ecología profunda 
 En estos últimos meses se ha escrito 
sobre las convergencias y divergencias 
entre la Laudato Si´ y la ecología 
profunda. Es verdad que el papa habla 
de ecología integral. Pero la llamada 
ecología profunda (deep ecology) ¿es 
similar a la ecología integral? ¿Tiene ecos 
teilhardianos? 
A Vladimir Vernadski  (1863-1945) debemos 
los amigos de Teilhard la generalización del 
concepto adoptado por Teilhard de biosfera, 
de noosfera y apunta a lo que después se 
llamó noocracia. El término noocracia alude 
a un sistema social y político que está basado 
"en la prioridad de la mente humana", 
según Vladímir Vernadski. En 1987, el 
Catedrático de Sociología Benjamín Oltra y 
Martín de los Santos, define noocracia en la 
revista Política y Sociedad como: «Definimos 
noocracia como una "nueva clase" 

https://es.wikipedia.org/wiki/Vlad%C3%ADmir_Vernadski
https://es.wikipedia.org/w/index.php?title=Benjam%C3%ADn_Oltra_y_Mart%C3%ADn_de_los_Santos&action=edit&redlink=1
https://es.wikipedia.org/w/index.php?title=Benjam%C3%ADn_Oltra_y_Mart%C3%ADn_de_los_Santos&action=edit&redlink=1
https://revistas.ucm.es/index.php/POSO


 112 

conformada por los que dominan la 
inteligencia o la razón ideológica, 
cosmológica, expresiva, científica, técnica, la 
imagen cinética y el diseño, como una fuerza 
productiva y un nuevo poder en los sistemas 
sociales capitalistas y colectivistas avanzados 

El contenido de los dos primeros 
términos fue recogido por Teilhard y 
posiblemente forman parte de la inspiración 
de lo que hoy se llama ecología profunda 
(deep ecology) y están claramente en las 
raíces de la Laudato Si´ del papa Francisco. 
El ser menos conocidas, y además 
discutibles, exponemos algunas ideas de 
ecología profunda.  
 
La ecología profunda 

La expresión ecología profunda fue 
acuñada en 1973 por Arne Naess, como un 
término teórico, pero se transformó 
posteriormente en un movimiento social. 
Arne Dekke Eide Næss (27 de 
enero de 1912 – 12 de enero de 2009)  fue el 
fundador de la ecología profunda y el más 
reputado filósofo noruego del siglo XX, 
siendo el catedrático más joven de los 
nombrados en la Universidad de Oslo, cargo 
que ejerció ininterrumpidamente 

https://es.wikipedia.org/wiki/Arne_Naess
https://es.wikipedia.org/wiki/27_de_enero
https://es.wikipedia.org/wiki/27_de_enero
https://es.wikipedia.org/wiki/1912
https://es.wikipedia.org/wiki/12_de_enero
https://es.wikipedia.org/wiki/2009
https://es.wikipedia.org/wiki/Ecolog%C3%ADa_profunda
https://es.wikipedia.org/wiki/Filosof%C3%ADa
https://es.wikipedia.org/wiki/Noruega
https://es.wikipedia.org/wiki/Siglo_XX
https://es.wikipedia.org/wiki/Universidad_de_Oslo


 113 

desde 1939 a 1970. Næss fue además un 
avezado alpinista al que se conoció por ser 
tío del célebre montañero y hombre de 
negocios Arne Næss Jr. y el hermano menor 
del armador Erling Dekke Næss. Para Naess 
son puntos centrales:  

1) El ser humano en armonía con el 
medio; no por encima, sobre o fuera 
de este. 2. La igualdad biocéntrica; 
todas las cosas naturales, los 
ecosistemas, la vida, etc., tienen 
derecho a existir. Independiente de su 
grado de autodeterminación. 3) 
Derecho a la diversidad cultural. 

Desde las categorías antropocéntricas de la 
Laudato Si´ aparecen críticas a la ecología 
profunda así entendida. 

 
Ecocentrismo de la ecología profunda 

El punto más discutible – desde las 
categorías de la Laudato Si´ - es el del 
biocentrismo. Si por él se entiende solo el 
eco-centrismo, la ecología profunda no 
parece compatible con la doctrina del papa 
Francisco. 

El concepto de ecología profunda fue 
desarrollado más tarde por Bill Devall y 
George Sessions al publicar en 1985 el libro 

https://es.wikipedia.org/wiki/1939
https://es.wikipedia.org/wiki/1970
https://es.wikipedia.org/wiki/Monta%C3%B1ismo
https://es.wikipedia.org/w/index.php?title=Arne_N%C3%A6ss_Jr.&action=edit&redlink=1
https://es.wikipedia.org/wiki/Armador
https://es.wikipedia.org/w/index.php?title=Erling_Dekke_N%C3%A6ss&action=edit&redlink=1
https://es.wikipedia.org/w/index.php?title=Bill_Devall&action=edit&redlink=1
https://es.wikipedia.org/w/index.php?title=George_Sessions&action=edit&redlink=1


 114 

Deep Ecology. Otro autor que está integrado 
en esta corriente es Fritjof Capra. Tiene una 
cosmovisión holística, con una ética 
ecocéntrica y en ocasiones tienden a ser 
feministas e igualitarios.  

Los defensores de la ecología 
profunda consideran que el mundo no existe 
como un recurso libremente explotable por 
los humanos. La ética de la ecología 
profunda sostiene que todo el sistema es 
superior a cualquiera de sus partes. Se 
proponen ocho puntos o principios que 
ayudan a comprender su posición:  

1. El bienestar y florecimiento 
de toda vida humana y no 
humana sobre la tierra tienen 
un valor en sí mismos (valor 
intrínseco). Estos valores son 
independientes de la utilidad 
que proporcione el mundo 
no-humano a los fines 
humanos. 

2. La riqueza y diversidad de 
formas de vida contribuyen a 
la realización de estos 
valores, y a su vez son valores 
en sí mismos. 

https://es.wikipedia.org/wiki/Fritjof_Capra


 115 

3. La humanidad no tiene 
derecho a reducir esta 
riqueza y diversidad excepto 
para satisfacer sus 
necesidades vitales básicas. 

4. El desarrollo de la vida 
humana y de su cultura es 
compatible con un sustancial 
decrecimiento de la 
población humana actual. El 
desarrollo libre de la vida no-
humana requiere 
necesariamente ese 
decrecimiento. 

5. La interferencia actual del 
hombre en el mundo natural 
no-humano es excesiva, y la 
situación está empeorando 
rápidamente. 

6. Por tanto las políticas 
actuales han de ser 
cambiadas. Estas políticas 
afectarán a la economía 
básica, a la tecnología y a las 
estructuras ideológicas. Los 
temas resultantes de estas 
políticas serán muy diferentes 
a los actuales. 



 116 

7. El cambio ideológico está 
principalmente relacionado 
en apreciar la calidad de la 
vida muy por encima del 
intento de conseguir para sí 
un mayor nivel de vida 
basado en el consumo 
desmedido y la acumulación 
material de bienes. Existirá 
una profunda conciencia de 
la deferencia entre grande 
(cantidad) y grandioso 
(cualidad). 

8. Aquellos que suscriban estos 
puntos tienen la obligación 
de, directa o indirectamente, 
intentar aplicar los cambios 
necesarios. 

Aunque muchas de las ideas 
contenidas en estos puntos son asumibles 
por la Laudato Si´ y podrían ser asumidas 
por Teilhard de Chardin, el debate está 
abierto. Para el físico Fritjof Capra la ecología 
profunda hace parte del nuevo paradigma, 
de una visión holística del mundo, en la que 
se pasa de la concepción del universo 
como máquina, a verlo como una red de 

https://es.wikipedia.org/wiki/Fritjof_Capra
https://es.wikipedia.org/wiki/Paradigma
https://es.wikipedia.org/wiki/M%C3%A1quina


 117 

relaciones, lo que implica pensamiento 
sistémico para su comprensión.  

 

¿Antropo-centrismo o eco-
centrismo de la ecología 
profunda? 
 Como hemos apuntado, el punto 
conflictivo está en la comprensión del 
biocentrismo. ¿Es compatible con el 
antropocentrismo del papa Francisco? En un 
iluminador artículo del profesor Carlos 
Beorlegui [Carlos Beorlegui. ¿Antropo-
centrismo contra eco-centrismo? 
FronterasCTR, Blog de la Catedra Ciencia, 
Tecnología y Religión, UP Comillas, Madrid,  
24 febrero 2021,  
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/?p=
5768] se pueden aclarar los términos. 
Beorlegui opina que la Encíclica del Papa 
Francisco, Laudato Si’. Sobre el cuidado de la 
casa común resulta muy oportuna para 
recuperar una visión más adecuada y 
matizada de lo humano dentro de esta 
cosmología ecocéntrica que se está 
extendiendo.  

Parece evidente que, para el Papa 
Francisco, la evidente responsabilidad de los 

https://es.wikipedia.org/wiki/Pensamiento_sist%C3%A9mico
https://es.wikipedia.org/wiki/Pensamiento_sist%C3%A9mico
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/?p=5768
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/?p=5768


 118 

humanos en el deterioro progresivo del 
planeta no supone desechar todo tipo 
de antropocentrismo, sino tan sólo aquél 
que conlleva una relación despótica y 
destructiva con la naturaleza y el resto de los 
seres vivos.  

En diversos pasajes de Laudato Si’, se 
insiste en la distinción entre un 
antropocentrismo incorrecto, que unas veces 
denomina despótico y otras, desviado, pero 
el Papa Francisco defiende con claridad 
un antropocentrismo sustentado en el 
cuidado, el respeto y la reciprocidad con la 
naturaleza.  

Todas las realidades de la tierra tienen 
un valor intrínseco y propio ante Dios, y no 
pueden ser consideradas como meros 
recursos económicos al servicio de los 
humanos. Pero, al mismo tiempo, hay que 
reconocer la “dignidad única” del ser 
humano, “por estar dotado de inteligencia”; 
aunque ello no le da justificación para la 
relación despótica y meramente utilitaria, 
sino que está “llamado a respetar lo creado 
con sus leyes internas”. 

Se tiene, por tanto, que mantener una 
adecuada relación recíproca entre los 
humanos y la naturaleza, siendo 



 119 

equivocado, por un lado, que “los demás 
seres vivos deban ser considerados meros 
objetos sometidos a la arbitraria dominación 
humana”; como también, por otro, “igualar a 
todos los seres vivos y quitarle al ser humano 
ese valor peculiar que implica al mismo 
tiempo una tremenda responsabilidad. 
Tampoco supone una divinización de la 
tierra que nos privaría de la llamada a 
colaborar con ella y a proteger su fragilidad. 
Estas concepciones terminarían creando 
nuevos desequilibrios para escapar de la 
realidad que nos interpela”. 

No puede estar más clara la 
preocupación del Papa Francisco en 
conjugar el respeto a la naturaleza y la 
superación de un antropocentrismo 
incorrecto, con la defensa de la centralidad 
humana dentro de lo creado, centralidad 
que no le da patente de corso para dominar 
la tierra, sino que le supone la 
responsabilidad de cuidarla y respetarla. 
  Para el Papa Francisco está claro que 
“un antropocentrismo desviado no 
necesariamente debe dar paso a un 
“biocentrismo”, porque eso implicaría 
incorporar un nuevo desajuste que no sólo 
no resolverá los problemas, sino que añadirá 



 120 

otros. Por tanto, más que concluir que 
el antroponcentrismo deba ser superado, 
dando lugar a una cosmología ecocéntrica, 
tenemos que hacer una autocrítica de los 
antropocentrismos desviados e incorrectos, 
para alumbrar un antropocentrismo 
autocrítico, renovado e integral 

Como conclusión de todo lo dicho, 
parece que resulta más coherente la defensa 
de un humanismo antropocéntrico, aunque 
autocrítico, renovado e integral. Está claro 
que tiene que ser autocrítico con la 
mentalidad y modo de vida propio de la 
sociedad capitalista, que tiene su origen 
incluso en épocas anteriores. 
 

Conclusión 
La Tierra (la Tierra de Teilhard y de 

Helmut de Terra) es nuestra casa común, 
como se nos dice con acierto. Por tanto, 
tenemos que construir un humanismo 
antropocéntrico renovado, enraizado en la 
tierra, consciente de ser una parte más 
dentro del todo del universo y del sistema 
ecológico de la madre tierra, aunque, al 
mismo tiempo, poseedor de una centralidad 
que no puede ser mentada como excusa 
para un dominio despótico, sino para 



 121 

justificar la responsabilidad de un cuidado 
fraterno, base de un estilo de vida basado en 
un desarrollo sostenido y responsable. 

Sería, por tanto, un antropocentrismo 
integral, no prepotente ni al margen del 
conjunto de la tierra y del universo, sino 
integrado en ese todo y sistema cósmico, 
pero apoyado también en la centralidad 
ética, epistemológica, ontológica, y religiosa 
de nuestra especie. De ahí el concepto de 
ecología integral de la Laudato Si´. 
 
1774 SEQUEIROS, L. (2019) Tender puentes entre las 
ciencias y la religión: Pierre Teilhard de Chardin 
(1881-1955) y la unificación de los saberes. En: Carlos 
Valiente Barroso (editor) Once teólogos ante el 
diálogo ciencia y fe. Escolar y Mayo editores, Madrid, 
2018, 177-208. 
https://www.todoliteratura.es/noticia/50424/pensa
miento/se-publica-el-ensayo-once-teologos-ante-el-
dialogo-ciencia-fe-carlos-valiente-barroso-es-el-
encargad-de-la-edicion.html 

 
Publicado en Noviembre de 2018 
 
 
 
 
 
 

https://www.todoliteratura.es/noticia/50424/pensamiento/se-publica-el-ensayo-once-teologos-ante-el-dialogo-ciencia-fe-carlos-valiente-barroso-es-el-encargad-de-la-edicion.html
https://www.todoliteratura.es/noticia/50424/pensamiento/se-publica-el-ensayo-once-teologos-ante-el-dialogo-ciencia-fe-carlos-valiente-barroso-es-el-encargad-de-la-edicion.html
https://www.todoliteratura.es/noticia/50424/pensamiento/se-publica-el-ensayo-once-teologos-ante-el-dialogo-ciencia-fe-carlos-valiente-barroso-es-el-encargad-de-la-edicion.html
https://www.todoliteratura.es/noticia/50424/pensamiento/se-publica-el-ensayo-once-teologos-ante-el-dialogo-ciencia-fe-carlos-valiente-barroso-es-el-encargad-de-la-edicion.html


 122 

 

Tender puentes entre 
las Ciencias y la 

Religión:  
Pierre Teilhard de Chardin (1881-1955) y la 

unificación de los saberes. 
 
 

 



 123 

Once teólogos ante el diálogo 
ciencia-fe 
Reflexiones filosóficas a la luz de la 
revelación 
CARLOS VALIENTE BARROSO 

A día de hoy no cabe rechazar las conquistas de 
las ciencias o desconfiar de ellas por sistema. Es 
innegable que su avance, ligado al de la tecnología, 
ha mejorado sustantivamente las condiciones de vida 
y ha extendido un bienestar que antes era privativo 
de una minoría. Oponerse a las ciencias es un mal 
para la fe, antes que para la propia ciencia. 
Sin embargo, también es verdad que, como decía Max 
Planck, la ciencia nos lleva a un punto más allá del 
cual no puede guiarnos. 
Las páginas de este libro rehúsan el cientificismo, que 
considera el método de la ciencia como el único 
válido para resolver todos los problemas de la 
existencia, pero también cualquier forma 
de oscurantismo ideológico, incapaz de reconocer los 
progresos de la racionalidad moderna. Sobre estas 
bases este volumen entabla un diálogo fecundo entre 
la ciencia y la fe, mercedor del calificativo 
de verdaderamente filosófico. 

 
 
 
 
 
 
 

https://www.guillermoescolareditor.com/autor/carlos-valiente-barroso/


 124 

Tender puentes entre las 
Ciencias y la Religión:  

Pierre Teilhard de Chardin (1881-1955) y la 
unificación de los saberes. 

 
LEANDRO SEQUEIROS28 
 RESUMEN: En el año 1947 Pierre 
Teilhard de Chardin tiene 66 años. Ha 
recorrido medio mundo y ha recibido 
muchos golpes emocionales al no poder 
publicar sus escritos. Pese a eso, en una 
conferencia a jesuitas en Versalles les habla 
sobre “el valor religioso de la investigación”. 
Esa fue su gran pasión. La unificación de las 
ciencias y la teología, de la razón y de la 
espiritualidad, de la materia y del espíritu. 
Toda su vida fue “tender puentes” entre la 
Ciencia y la Religión. 
 Una serie de reflexiones escritas entre 
1920 y 1955, el año de su muerte, se han 
agrupado en uno de sus libros más leídos y 

                                                 
28 Doctor en Ciencias Geológicas, Catedrático de 
Paleontología, Vicepresidente de la Asociación de 
Amigos de Teilhard de Chardin y miembro de la 
Academia de Ciencias Exactas, Físicas y Naturales de 
la Universidad de Zaragoza. Correo electrónico: 
lsequeiros42@gmail.com   
http://www.bubok.es/autores/metanexus  

mailto:lsequeiros42@gmail.com
http://www.bubok.es/autores/metanexus


 125 

comentados: “Ciencia y Cristo”. A lo largo de 
los 35 años de contenidos en estos artículos 
rastreamos la construcción mental de su 
paradigma de unificación de saberes en 
torno a dos polos aparentemente 
excluyentes: la Ciencia y la Religión, la 
investigación científica y el cristianismo, la 
racionalidad y la mística.  
 
 
INTRODUCCIÓN 
 En este volumen colectivo, y bajo el 
generoso paraguas de “encuentros entre 
Ciencia y fe”, se describen muy diversas 
perspectivas relacionadas con la posibilidad 
y la necesidad cultural de tender puentes 
entre la cultura científica y la cultura 
religiosa, entre dos paradigmas 
interpretativos del mundo que, postulamos,  
no tienen que ser excluyentes29. Todos los 

                                                 
29 Agustín Udías, Ciencia y Religión. Dos visiones del 
mundo. Sal Terrae, Santander, 2010, Colección 
Panorama, número 13. El autor es jesuita, catedrático 
emérito de geofísica de la Universidad Complutense 
de Madrid y miembro de la Academia Europea, es 
autor de Principles of Seismology (Cambridge 
University Press, 1999); Fundamentos de Geofísica 
(en colaboración con J. Mezcua; 2ª ed., Alianza, 
Madrid 1997); Historia de la Física. De Arquímedes a 
Einstein (Síntesis, Madrid 2004); El universo, la ciencia 



 126 

autores que han colaborado en este libro 
coinciden en reconocer que no es fácil 
definir lo que entendemos por “ciencia”. Que 
no es fácil definir lo que entendemos por 
“fe”. Y que por ello, es mucho más difícil aún 
precisar cómo articular ambas experiencias 
humanas, ambas visiones del mundo, en una 
única formulación unificada30. 
 Conscientes de la imprecisión 
terminológica y de la fragilidad de la 
delimitación de las fronteras borrosas entre 
ciencia y fe, nos ha parecido un buen camino 
para acercarnos al núcleo del problema el 
uso de la teología descriptiva. Tal vez ella 

                                                                                       

y Dios (PPC, Madrid 2001) y Searching the Heavens 
and the Earth: The History of Jesuit Observatories 
(Kluwer, Dordrecht 2003). Desde 2001 imparte un 
curso sobre Ciencia y Religión en la Facultad de 
Ciencias Físicas. Y desde su experiencia como 
religioso, científico y profesor universitario, ofrece sus 
reflexiones sobre el apasionante tema de las 
relaciones entre ciencia y religión. 
30 Hemos elegido la palabra “unificada” en lugar de 
“integrada” porque nos ha parecido más teilhardiana. 
Ver también a este respecto: Carlos Valiente Barroso 
(editor) 13 académicos ante el diálogo ciencia-fe. 
Religión y ciencia interdisciplinar. Editorial Síntesis, 
Madrid, 2014, Colección Religiones, 327 páginas; 
Isabel Luján, Carlos Cabrera y Segundo Díaz 
(coordinadores). Pensamiento crítico y diálogo fe-
cultura. Homenaje a Pepe Alonso. Universidad de Las 
Palmas de Gran Canaria, 2014, 480 páginas.  



 127 

pueda aportarnos alguna luz sobre cómo 
sentir, vivir, racionalizar y justificar la 
posibilidad de que ciencia y fe no sean 
experiencias excluyentes sino unificadoras y, 
por ende, enriquecedoras para ambas.  
 Y esta aventura de teología narrativa 
vamos a acometerla acercándonos a un 
hombre que intentó durante toda su vida 
tender puentes entre las orillas de un río 
revuelto, rebelde y embravecido. Nos 
referimos a Pierre Teilhard de Chardin (1881-
1955), por su formación y su trabajo, un 
científico (gran parte de su vida la pasó 
explorando la geología de Europa y de 
China y luego de África, así como los 
yacimientos paleontológicos de mamíferos y 
de fósiles humanos). Pero Teilhard fue más 
que eso. Fue un pensador visionario, filósofo 
rompedor, místico y poeta, ensayista de dura 
prosa y conferenciante provocador. Le fue 
prohibido en vida publicar sus ensayos 
luminosos que quedaron en penumbra hasta 
después de su muerte. 
 Vislumbrando la llegada del final de 
sus días optó en 1951 por donar a su 
secretaria Jeanne Marie Mortier todo su 
voluminoso legado. Gracias a ella, que 
impulsó la Fundación Teilhard de Chardin, 



 128 

nos han llegado gran parte de sus escritos. 
Muy posiblemente, - no hay todavía 
investigaciones concluyentes- en los últimos 
diez años de su vida, Teilhard pudo asesorar 
a su secretaria en la sistematización y 
ordenación de sus escritos. Sostenemos –con 
reservas- la hipótesis de que Mortier y 
Teilhard agruparon los escritos en los 
volúmenes que serían publicados después de 
su muerte y que ambos pusieron título a los 
mismos (“La visión del pasado”, “Génesis de 
un pensamiento”, “Como yo creo”, “Ciencia y 
Cristo”, etc) 
 
 
Ciencia y Cristo 
 En el presente capítulo de este 
volumen de colaboración, se pretende seguir 
el hilo del rico pensamiento de Pierre 
Teilhard de Chardin sobre Ciencia y Fe. Y 
conscientes de que posiblemente escapan 
muchos matices que están alojados y 
explicitados en otros escritos, seguiremos la 
evolución del pensamiento de Teilhard a 
través de los ensayos agrupados en el 
volumen 9 de las Obras de Teilhard bajo el 
título de Ciencia y Cristo.  



 129 

 Publicado este volumen en francés en 
1965 (Editions du Seuil, París) fue traducido 
al castellano por Julio Cerón y publicado  en 
su primera edición en 1968, “por TAURUS 
EDICIONES, bajo la dirección del profesor 
Miguel Crusafont Pairó, miembro del Comité 
Teilhard de Chardin”. Ciencia y Cristo incluye 
un extenso prólogo del teólogo holandés N. 
M. Wildiers, que sitúa perfectamente la 
problemática teológica agazapada en estos 
ensayos. 
 Bajo el título Ciencia y Cristo se 
incluyen un total de 20 ensayos de diversa 
extensión escritos por Pierre Teilhard de 
Chardin entre 1920 (cuando tiene 39 años, 
antes de su viaje a China) y marzo de 1955 
(un mes antes de su fallecimiento). Tenemos 
aquí reflejada la evolución del pensamiento 
de Teilhard sobre las relaciones entre ciencia 
y fe a lo largo de 35 años. ¿Qué senderos 
recorre la creatividad de Teilhard a lo largo 
de estos 35 años para madurar su 
pensamiento sobre las interacciones entre la 
concepción del mundo que brota del 
conocimiento científico y la concepción del 
mundo construida desde la experiencia 
religiosa cristiana del que ha elegido seguir 
la buena noticia de Jesús de Nazaret? ¿Es un 



 130 

recorrido lineal o más bien Teilhard tantea a 
lo largo de estos 35 años, y en contacto con 
las experiencias religiosas, humanas, 
culturales y científicas, nuevos lenguajes, 
nuevas formulaciones, nuevos conceptos 
que pueden tender puentes entre ciencia y 
fe?  
 
1. El valor religioso de la investigación 
 Vamos a empezar por el final. En el 
año 1947 Pierre Teilhard de Chardin tiene 66 
años. Ha recorrido, como geólogo y 
paleontólogo prestigioso, medio mundo y 
recibido muchos golpes académicos y 
emocionales al no poder publicar sus escritos 
referentes al pensamiento filosófico y 
religioso. Pese a eso, en una conferencia a 
jesuitas en Versalles les habla sobre “el valor 
religioso de la investigación”. Esa fue su gran 
pasión. La integración de las ciencias y la 
teología, de la razón y la espiritualidad, de la 
materia y el espíritu. Toda su vida fue 
“tender puentes” entre la Ciencia y la 
Religión. 
 El resumen de su conferencia (o tal 
vez, el mismo texto que él mismo leyó a los 
asistentes) forma parte de este volumen 



 131 

Ciencia y Cristo31. Tal como apuntan los 
editores al final del texto (¿tal vez la misma 
Mortier por indicación de Teilhard?), se trata 
de una “Ponencia [Rapport, en el original] 
presentada por el Padre Teilhard en 
Versalles, el 20 de agosto de 1947, durante 
una semana de estudios organizada por los 
Padres de la Compañía de Jesús”.  
 No tenemos más información sobre 
quién organizó el evento. Muy 
probablemente, el padre Provincial de París y 
sus consejeros. Esto indica que, a pesar de 
las reticencias del padre Ledókowski, 
Teilhard gozaba de una gran autoridad 
entre los jesuitas franceses. 
 Unos meses antes, el 22 de junio de 
1947, el padre General de la Compañía, Juan 
Bautista Janssens, había remitido a todos los 
jesuitas del mundo una carta sobre los 
ministerios apostólicos. Esto explica el inicio 
del texto de Teilhard: 
 “En una carta reciente, nuestro 
R[everendo]. P[adre]. General [Juan Bautista 
Janssens] ha mencionado la Investigación (la 
Investigación científica y, más en general, en 

                                                 
31 Pierre Teilhard de Chardin. “Sobre el valor religioso 
de la investigación”. Ciencia y Cristo. Taurus, Madrid, 
1968, pág. 229-235. 



 132 

todos los sectores del Pensamiento) en 
cabeza de las líneas de progresión y de 
ataque que proponía a los miembros de la 
Compañía. A este respecto, yo quisiera 
ofrecerles y someterles a ustedes algunas 
observaciones que justifican –desde un 
punto de vista especial, pero que me parece 
sólido – la directriz que acaba de llegar de 
Roma”. 
 Muy probablemente, Teilhard percibió 
con esperanza que el nombramiento del 
padre Janssens como General de la 
Compañía, desbloquearía las prohibiciones 
que –como veremos más adelante- pesaban 
sobre él, heredadas del General anterior, 
padre Ledóchowski. Veremos que no fue así. 
Pues un mes más tarde, en septiembre de 
1947, Teilhard es “invitado” por el padre 
Janssens a no escribir y menos aún publicar 
nada de filosofía. Y en el año 1948 se le 
prohíbe desde Roma que se presente a la 
Cátedra que le ofrecen en París. Pero en 
estos días, en agosto de 1947, Teilhard tenía 
confianza en el futuro, tal como comunica a 
sus compañeros jesuitas. E incluso, desea 
compartir algunas observaciones que 
apoyan las directrices de Janssens. 



 133 

 Tres son los puntos que desarrolla 
Teilhard en su ponencia: el primer punto 
pretende sensibilizar a los asistentes sobre 
“la importancia capital que, durante un siglo 
y medio, ha tomado la Investigación en las 
ocupaciones y preocupaciones humanas”. En 
el segundo punto, reflexiona que “hemos de 
decidirnos a admitir, por la presión de los 
hechos, que el Hombre no está terminado 
todavía en la Naturaleza, no está todavía 
completamente creado, sino que, en 
nosotros y en torno a nosotros, sigue 
todavía en plena evolución”. Posiblemente, 
esta convicción, -novedosa y rompedora en 
esa época – no debió ser bien comprendida 
y pudo provocar que alguien denunciase a 
Roma (provocando la prohibición de 1948) y 
que, con los años, el papa Pío XII aludiera a 
ello en la Humani Generis de 1950. 
 El tercer punto de la ponencia de 
Teilhard se refería extensamente a las 
consecuencias de estos dos primeros puntos 
para la presencia de la Compañía de Jesús 
en la sociedad: “¿Por qué es tan importante 
que nosotros, los jesuitas, participemos en la 
Investigación humana hasta llegar a 
penetrarla e impregnarla con nuestra fe y 
con nuestro amor a Cristo? ¿Por qué? 



 134 

Sencillamente (si lo que acabo de decir tiene 
sentido), porque la Investigación es la forma 
en la que se esconde y opera más 
intensamente, en la Naturaleza a nuestro 
alrededor, el poder creador de Dios. A través 
de nuestra investigación emerge en el 
Mundo un nuevo ser, un aumento de 
conciencia. ¿Y no quedaría inacabada, 
“invivible”, esta nueva criatura si (desde su 
nacimiento, si es posible) no cayera, lo más 
explícitamente posible, bajo las formas 
complementarias de Encarnación y de 
Redención?” Y más adelante: “En suma, es 
imposible ir Hacia Arriba sin moverse Hacia 
Adelante, ni progresar Hacia Adelante sin 
derivar Hacia Arriba”. 
 Y concluye la ponencia: “Todo lo que 
acabo de decirles lo resumiré en esta única 
frase que sabrán corregir en lo que de brutal 
tiene en su simplicidad: “Nosotros, los 
sacerdotes jesuitas, no solamente debemos 
interesarnos y prestarnos [nous prêter, que 
es más fuerte: movilizarnos, tender la mano, 
implicarnos y comprometernos], sino 
también creer [en cursiva en el original, para 
enfatizar] en la Investigación, porque la 
Investigación (realizada “con fe”) es el 
terreno mismo en el que tiene 



 135 

probabilidades de elaborarse la única mística 
humano-cristiana que puede hacer mañana 
una unanimidad humana”. 
 Desgraciadamente, no tenemos datos 
sobre los ecos que estas palabras produjeron 
en el auditorio de jesuitas franceses. Ni si 
colaboraron a movilizar los proyectos de 
acción de la Compañía de Jesús en Francia. 
Pero las palabras muestran la madurez del 
pensamiento teilhardiano sobre el valor de 
la investigación que va más allá de la pura 
actividad intelectual para movilizar recursos 
muy profundos del ser humano. Estas serán 
las consideraciones de su escrito de marzo 
de 1955 (un mes antes de fallecer) sobre 
“Investigación, Trabajo y Adoración”32 al que 
aludimos más adelante. 
 
Tender puentes puede ocasionar conflictos 

Para entender en su contexto esta 
ponencia (o informe) de 1947, conviene 
situarla históricamente. La figura de 
Teilhard de Chardin fue, desde el 
principio, muy contestada por algunos 

                                                 
32 Pierre Teilhard de Chardin. “Investigación, Trabajo 
y Adoración”. Marzo de 1955. En: Ciencia y Cristo, 
Taurus, 1968, pág. 245-251. 



 136 

jesuitas y mirada con recelo por parte de 
sectores oficiales de la Iglesia.  

Pese a su brillante tesis doctoral 
defendida en 1922, en 1923 Teilhard 
fue "destinado" (en circunstancias poco 
claras) por sus superiores a China para 
colaborar con el padre Emile Licent; en 
1925, estando ya en China, el padre 
Provincial le ordena que deje de figurar 
como profesor del Instituto Católico de 
París. En 1927, Roma le niega el 
imprimatur a El Medio Divino (escrito en 
Tientsin entre noviembre de 1926 y 
marzo de 1927; no será publicado hasta 
1957, y en castellano en 1958).  

Será conveniente centrar la figura 
de Teilhard en el contexto de la 
Compañía de Jesús de esos años. Casi 
toda la vida de Teilhard dentro de la 
Compañía de Jesús se desarrolla durante 
el “generalato” de dos hombres de 
fuerte carácter e hijos de su tiempo. Al 
hablar de “generalato” nos referimos al 
Superior General de la Compañía de 
Jesús, el Padre General o Prepósito 
General –como lo llamaba San Ignacio – 
que es quien gobierna a la orden 



 137 

religiosa masculina más numerosa del 
mundo. 

Fallecido el padre Francisco Javier 
Wernz con 49 años de edad el que fuera 
el 26 sucesor de San Ignacio como 
General de la Compañía, le sucedió 
desde 1915 el padre Wlodimiro 
Ledókowski (1886-1942), un hombre de 
mentalidad rígida, que colaboró 
estrechamente con el Papa Pío XI en la 
redacción de la encíclica contra el 
comunismo, Divini Redemptoris. Con 
Ledókowski es con quien Teilhard tiene 
los primeros problemas motivados por la 
publicación de sus escritos. 

En el año 1927, el padre General de 
la Compañía le ordena que renuncie a 
toda actividad en París. En 1938, se le 
prohíbe publicar La energía Humana 
(escrita en 1937 y que no se publicará 
hasta 1962 y en castellano en 1963). En 
abril de 1941, Teilhard remite a Roma 
para la censura su segundo libro: El 
Fenómeno Humano (escrito en 1940 y 
no publicado hasta 1955 y en castellano 
en 1963). El 6 de agosto de 1944 (tres 
años más tarde) se entera de que este 
manuscrito ha sido rechazado por la 



 138 

censura. Toda una serie de reveses que 
debieron, sin duda, afectar al ánimo 
sensible de Teilhard. 

Pero el fallecimiento en 1942 del 
padre Ledóchowski, en plena guerra 
mundial, hizo que la XXIX Congregación 
General de la Compañía (que es quien 
debe elegir un padre General nuevo) no 
pudiera reunirse hasta septiembre de 
1946. En ella fue elegido el 27 sucesor 
de San Ignacio: el padre Juan Bautista 
Janssens (1889-1964). Fue un brillante 
filósofo que después se doctoró en 
Derecho Canónico. Fue un hombre 
sensible a los problemas de su tiempo. 
En 1939, visitó como Provincial las 
misiones del Congo, donde los jesuitas 
tenían una gran presencia. Y en 1945, 
durante el nazismo, escondió en la 
comunidad de los jesuitas de Bruselas a 
un grupo de niños judíos. Desde 1946 
hasta su fallecimiento en 1964 ejerció 
como General de la Compañía. 
 El 22 de junio de 1947, poco menos de 
un año de haber sido elegido, el Prepósito 
General Juan B. Janssens, escribió una 



 139 

carta33 a toda la Compañía para responder a 
la problemática urgente existente y poder 
mejor reconstruir el mundo roto por la 
Segunda Guerra Mundial. Con lenguaje 
preciso, más concreto y definido que su 
predecesor, pide a la Compañía universal 
hacer el discernimiento apostólico oportuno.  
 En la segunda parte de la carta, 
cuando entra a desbrozar los cuatro 
ministerios prioritarios, el primero que 
nombra es:  
 “El trabajo científico propiamente 
dicho, tanto el que se desarrolla en las 
disciplinas sagradas como en las disciplinas 
profanas. Las tradiciones de la Iglesia y de la 
Compañía nunca han considerado ajenas a 
su vocación y misión estas disciplinas 
profanas” 34.  
 Y pone algunos ejemplos como la 
arqueología, la paleontología y la física.  Este 
tipo de trabajo no sólo se realiza en la 
investigación, sino también en la docencia 
en los niveles superiores universitarios y en 
la publicación de las revistas científicas. 

                                                 
33 Juan Bautista Janssens, “Epistola de ministeriis 
nostris” [22 junio 1947]. Sobre “la selección de 
ministerios”. Acta Romana S.I., 11 (1946-1950), 299-
336. 
34 Acta Romana S.I., vol. 11,(1946-1950),  p. 315. 



 140 

Insiste en la necesidad del trabajo serio 
científico en estos campos de cara al 
prestigio de la Iglesia, ya que hoy no se 
estima al teólogo ni al filósofo católico, “pero 
tendrán en gran aprecio al historiador, al 
matemático y al astrónomo”35. 
 
El discurso de Teilhard de 1947 en Versalles 
 A esta carta alude Teilhard en su 
discurso a los jesuitas reunidos en Versalles 
en 1947. Para concretar esta prioridad, 
en abril de 1948, el mismo P. Janssens 
escribe a toda la Compañía pidiendo 
personal para la Universidad Gregoriana y 
sus Institutos anexos, recordando la 
importancia universal de estas obras36.  
 Pero los problemas para Teilhard no 
terminan con su muerte en 1955. El 30 de 
junio de 1962, la Congregación del Santo 
Oficio da a conocer un Monitum en donde se 
pone en guardia sobre sus ideas que pueden 
ser un "peligro" para las mentes de los 
jóvenes. Apunta a que en Teilhard hay 

                                                 
35 Citado por Agustín Udías, Los jesuitas y la ciencia. 
Una tradición en la Iglesia. Mensajero, Bilbao, 2014, 
372 pág. (sobre todo, pp.295-303. 
36  Juan Bautista Janssens. Acta Romana S.I., 11 
(1946-1950), pp. 455-458. 



 141 

"ambigüedades" y "graves errores" en 
materia filosófica y teológica. 
 En 1981, con ocasión del centenario 
de su nacimiento, en el Instituto Católico de 
París tuvo lugar un acto académico en su 
honor. El cardenal Agostino Casaroli envió a 
monseñor Paul Poupard, en nombre del 
Papa, una carta elogiosa de la personalidad 
de Teilhard, haciendo reservas respecto a 
algunas expresiones conceptuales. La prensa 
interpretó que la Santa Sede revisaba su 
anterior toma de postura, pero un rápido 
comunicado de la Santa Sede de julio de ese 
año insistía en que la carta del Cardenal 
Casaroli manifestaba reparos serios a 
algunas ideas teilhardianas. 
 Con ocasión de la convocatoria de la 
Congregación General de la Compañía de 
Jesús para 2016, se han presentado diversos 
postulados para que, con ocasión de los 60 
años del fallecimiento de Teilhard, sean 
consideradas abrogadas las diferentes 
condenas a sus ideas que ya son patrimonio 
de la teología católica. 
 
 
 



 142 

2. Contenidos de Ciencia y Cristo: la 
evolución de un pensamiento 
 Ciencia y Cristo  es una recopilación de 
una colección de 20 de escritos (casi todos 
inéditos) de Pierre Teilhard de Chardin 
redactados entre 1920 y 1955 y que fueron 
seleccionados para ser agrupados – tal vez 
por el mismo Teilhard - bajo este título para 
ser publicados posteriormente cuando los 
vientos fueran favorables. 
 Unos, están fechados en París antes de 
su viaje a China en 1923. Otros, (siete) 
corresponden a su estancia en China. Y ocho 
fueron escritos en Europa y América a partir 
de 1946. 
 No existe un acuerdo entre los 
estudiosos de la figura de Teilhard sobre 
cómo se compusieron sus obras recopilando 
con un criterio los escritos inéditos y 
poniéndoles un título sugerente. En nuestro 
caso, el editor ha elegido como título general 
el texto de una conferencia impartida por un 
joven Teilhard de 40 años en París el 27 de 
febrero de 1921.  
 La edición francesa de Ciencia y Cristo 
incluye una “Advertencia” (que está en la 
edición castellana de Taurus, 1968) y que 



 143 

posiblemente es de Jeanne Marie Mortier. 
Dice así: 
 “Los escritos recopilados en este libro 
no fueron revisados por el autor con vistas a 
su publicación: por tanto, también ahora, los 
presentamos al lector a título de elementos 
de trabajo”. 
 Esta aclaración es extremadamente 
interesante por varias razones: la primera es 
que el editor (o editora) tiene conciencia de 
que no está publicando una edición crítica, 
sino simplemente la transcripción de unos 
manuscritos que deben ser considerados 
como “elementos de trabajo”; y en segundo 
lugar, que no han sido revisados por el autor 
con vistas a su publicación. Lo cual parece 
indicar que Teilhard no supervisó la 
publicación –o al menos evita aparecer como 
inductor de la publicación. 
 Pero sigamos con la “Advertencia”: 
“Del conjunto de estos ensayos puede 
decirse, en diverso grado, lo que el P[adre]. 
Teilhard precisaba al principio de uno de 
ellos (“Cristianismo y Evolución”)37: 

                                                 
37 Que será publicado en el tomo dedicado 
especialmente a las obras religiosas. (Nota del Editor) 
[Corresponde al volumen X: Como yo creo, páginas 
191-206. El ensayo es de 1945, cuando Teilhard se 
sentía más perseguido por Roma. En 1944 se entera 



 144 

“Solamente escribo estas líneas para aportar 
al trabajo común de la conciencia cristiana 
una contribución individual, que expresa las 
exigencias que asume, en mi caso particular, 
la fides quaerens intellectum. Sugerencias y 
no afirmación o enseñanza”. Así “se 
manifestará más claramente lo que pueda 
ser fecundo, o, por el contrario, criticable, en 
mi pensamiento. Lo que es vivo tendrá una 
oportunidad de sobrevivir y de crecer. Y con 
ello quedará cumplida mi tarea”. 
 Sabemos que en el año 1951, el 2 de 
julio, Teilhard redactó un documento por el 
cual legaba a su secretaria Jeanne Marie 
Mortier todos sus escritos. Pero cabe una 
duda: ¿había empezado Teilhard con 
anticipación a organizar en volúmenes para 
ser publicados sus muchos textos? 
 Considerando más de cerca los 
hechos, podemos decir que fue 
precisamente un ensayo del padre Teilhard 
lo que en realidad estuvo en el origen de tal 
eventualidad. En Septiembre de 1938 le 
llegó a Jeanne Mortier, enviado por un 
amigo seminarista, uno de los ejemplares 
multicopiados de El Medio Divino. La lectura 

                                                                                       

de que El fenómeno Humano no puede ser publicado. 
Nota de L. Sequeiros] 



 145 

del ensayo le impactó espiritualmente. 
Mortier se sintió aliviada y percibió que le 
sacaba del túnel donde se había metido, 
después de diez años de estudios tomistas. 
Ella sólo conocía el nombre del autor: Pierre 
Teilhard.  
 Al final de Enero de 1939 le fue 
entregada a Mortier una invitación por una 
pareja de amigos que estaban interesados 
en las conferencias científicas del Museo de 
Historia Natural. Al leer que la exposición 
sobre las excavaciones recientes en Birmania 
tenía por responsable al padre Teilhard de 
Chardin, descubría que el autor místico de El 
Medio Divino era un hombre consagrado a 
la ciencia.  
 Fascinada por la "nueva visión" del 
religioso científico, propuso a Teilhard 
ayudarle en aquello que necesitara y en la 
recopilación de sus reflexiones. Fue de esta 
manera que se convirtió en su secretaria. 
Comenzó a ordenar los manuscritos, a 
clasificarlos y a pasarlos a máquina de 
escribir. Fue un trabajo que necesitó de 
mucho tiempo y de gran esfuerzo, dada la 
difícil letra de Teilhard y las correcciones que 
él mismo añadía a los textos. 



 146 

 Uno de los volúmenes que 
compusieron recibió el título de Ciencia y 
Cristo. Pero ¿quién seleccionó estos ensayos 
manuscritos para integrarlos en Ciencia y 
Cristo? ¿El mismo Teilhard? ¿La fiel secretaria 
Jeanne Marie Mortier? ¿El Comité Teilhard 
de Chardin? 
 En estos momentos no tenemos 
respuesta a estas preguntas. 
 
 
3. Contenidos del volumen Ciencia y Cristo 
 El volumen cuenta con los siguientes 
trabajos de Pierre Teilhard de Chardin: 

Título Fecha 
¿En qué consiste el 
cuerpo humano? 

Sin fecha 

Nota sobre el Cristo 
Universal 

París, enero 1920 

Ciencia y Cristo, o 
Análisis y Síntesis 
(Conferencia) 

París, 27 febrero 1921 

Mi Universo Tientsin, 25 marzo 1924 

El Fenómeno Humano París, septiembre 1928 

El Cristianismo en el 
Mundo 

Pekín, mayo 1933 

La incredulidad moderna Pekín, 25 octubre 1933 

Algunas reflexiones 
sobre la conversión del 
mundo 

Pekín, 9 octubre 1936 



 147 

Salvemos a la Humanidad Pekín, 11 noviembre 
1936 

Super-Humanidad, Super-
Cristo, Super-Caridad 

Pekín, agosto 1943 

Acción y Activación Pekín, 9 agosto 1945 

Catolicismo y Ciencia Pekín, Agosto 1946 

Sobre los grados de 
certeza de la Idea de 
Evolución 

Roma, 15-20 noviembre 
1946 

Ecumenismo París, 15 diciembre 1946 

Sobre el valor religioso de 
la Investigación 

Versalles, 20 agosto 1947 

Apéndice: Carta a 
Emmanuel Mounier  

2 noviembre 1947 

Nota-Memento sobre la 
estructura biológica de la 
Humanidad 

3 agosto 1948 

¿Qué es la vida? 2 marzo 1950 

La biología, llevada a 
fondo, ¿puede 
conducirnos a emerger 
en lo Trascendente? 

París, Mayo 1941 

Investigación, Trabajo y 
Adoración 

Nueva York, Marzo 1955 

 
Dos textos introductorios de la edición 
francesa 
 Los editores franceses incluyen dos 
textos de Teilhard, como pórtico de sus 
ensayos (página 31 de la edición española). 
Un texto es de “Ciencia y Cristo” (27 de 
febrero de 1921) y el otro de una carta de 



 148 

Teilhard al padre Fontoynont38 (26 de julio 
de 1917). Estos textos dicen: 
 “Por mi parte, estoy convencido de 
que no hay más poderoso alimento natural 
para la vida religiosa que el contacto con las 
realidades científicas bien comprendidas (…). 
Nadie como el Hombre inclinado sobre la 
Materia puede comprender hasta qué punto 
Cristo, por su Encarnación, es interior al 
Mundo, enraizado en el Mundo, hasta en el 
corazón del más pequeño átomo” (Ciencia y 
Cristo, 27 de febrero de 1921) 
 “Me impresiona mucho observar que 
la Iglesia carece casi por completo de un 
órgano de investigación (a diferencia de 
todo lo que vive y progresa en torno a ella). 
Ahora bien, solamente podrá conservar la Fe 
luminosa, para sus hijos y para los extraños, 
investigando con esas investigaciones que se 
siente que constituyen una cuestión de vida 
o muerte (…) Por consiguiente, es preciso 
que, bajo el control de la Ecclesia docens, se 
organice, se desarrolle, la Ecclesia quaerens”. 

                                                 
38 Victor Fontoynont (1880-1958) fue jesuita 
compañero de noviciado y siempre amigo de Teilhard 
y posteriormente profesor de griego y fundador de 
“Sources Crétiennes”. En la guerra europea fue 
también camillero en el frente. 



 149 

(Carta al padre Fontoynont, 26 de julio de 
1917). 
 Estos dos textos muestran muy a las 
claras la inquietud interior de Teilhard hacia 
el valor religioso de la investigación 
científica. 
 
 
El prólogo del teólogo Norbert Max Wildiers 
 Muchos de los volúmenes que 
contienen los ensayos de Pierre Teilhard de 
Chardin están precedidos de un prólogo del 
teólogo holandés N. M. Wildiers (1904-
1994)39. Perteneciente a la orden de los 
capuchinos y doctor en Teología por la 
Universidad Gregoriana de Roma, fue uno 
de los expertos en el pensamiento 
teilhardiano. 
 En Ciencia y Cristo se incluye un 
extenso prólogo (páginas 11-27) de Wildiers 

                                                 
39 Ignoramos la razón por la que se incluye este 
prólogo. Tal vez fue decisión de la Comisión 
encargada de publicar las obras de Teilhard. Datos 
biográficos sobre Wildiers en: 
http://nl.wikipedia.org/wiki/Max_Wildiers. Fue uno 
de los teólogos que mejor entendió su mensaje y 
sintetizó las ideas teilhardianas.  
Ver:  
http://www.mercaba.org/Filosofia/Chardin/vida_obr
a.htm 



 150 

del que entresacamos algunos textos. Para 
Wildiers, “no cabe buscar en las páginas 
siguientes enunciados de tratados 
teológicos edificados de modo técnico y 
mucho menos aún una teología nueva 
profesada con toda seguridad. Sin embargo, 
en los textos de este libro podemos 
claramente percibir el testimonio de un 
ilustre investigador y también el de un gran 
cristiano que se ha enfrentado con una 
integridad absoluta y un sincero amor de 
Cristo a los problemas con los que se ha 
encontrado durante su vida”. 
 Para Wildiers, los textos de este libro 
abordan el cristianismo a partir de tres 
puntos de vista diferentes: en primer lugar, 
desde un enfoque sociológico. Teilhard 
elabora diversas consideraciones sobre el 
sentimiento religioso de nuestros días. Para 
Wildiers –recogiendo ideas de Teilhard – la 
humanidad contemporánea no es atea; 
antes al contrario, “ha elaborado una 
especie de religión natural nueva, que le ha 
inspirado respeto y admiración ante el 
cosmos y que ha suscitado un sentimiento 
según el cual la vida terrestre implica una 
visión grandiosa que tiende a dominar y a 
completar el mundo”. En esta línea están los 



 151 

ensayos “Nota sobre el Cristo-Universal” 
(1920, pág. 37-42) y “La incredulidad 
moderna” (1933, pág. 137-141). 
 “Una segunda serie de meditaciones y 
del pensamiento religioso de Teilhard de 
Chardin – según Wildiers - se orienta hacia el 
enfoque del cristianismo considerado como 
hecho histórico”. Y prosigue: “Descubrimos 
aquí “una armonía de orden superior”, cuya 
grandeza y riqueza no cesaba de alabar 
Teilhard. Esta armonía entre la estructura 
fundamental del cristianismo y las exigencias 
de una evolución convergente adquiere en 
él el sentido de una justificación racional de 
su fe”. 
 El tercer enfoque tiene una honda raíz 
espiritual. “Precisamente, como fiel y como 
hombre de ciencia creyente, - prosigue 
Wildiers – Teilhard ha meditado 
incesantemente sobre el contenido y el 
significado de su fe”. Y prosigue: “Según 
Teilhard de Chardin, la experiencia humana 
de nuestra época impone sobre todo tres 
exigencias fundamentales al pensamiento 
teológico. En primer lugar, la teología debe 
hacer que la verdad de la fe resulte 
inteligible para el hombre de hoy 
liberándola de todas las concepciones y 



 152 

fórmulas definitivamente superadas. A 
continuación nos incumbe orientar nuestra 
atención concreta hacia el problema de la 
relación entre Dios y el mundo, asignando a 
este último término el sentido que le da la 
ciencia contemporánea. Por último, 
experimentamos la necesidad de una 
teología del trabajo y del esfuerzo humano 
en su aplicación concreta a la investigación 
científica y a la creación técnica”. 
 Al término de este extenso prólogo, 
Wildiers resume así el pensamiento de 
Teilhard: “en la perspectiva de una evolución 
convergente que debe realizarse mediante la 
libre colaboración del hombre, el trabajo, la 
ciencia y la técnica adquieren un significado 
excepcional y deben ser considerados por el 
hombre como un deber supremo y como una 
misión sagrada. El trabajo, la ciencia y la 
técnica son necesarios para la ascensión del 
hombre en la dirección de una unidad y de 
una espiritualización cada vez mayores”. 
 Y concluye: “Esta concepción de 
Teilhard sobre el valor del trabajo humano 
no constituye más que la consecuencia 
lógica de su cristología: “Decir que Cristo es 
término y motor de la Evolución (…) es 
reconocer implícitamente que Él se hace 



 153 

alcanzable en y a través de todo el proceso 
de la Evolución”40. 
 
 
4. El punto de llegada de Teilhard: 
“Investigación, Trabajo y Adoración” (1955) 
 En la ciudad de Nueva York, muy 
pocas semanas antes de su fallecimiento el 
10 de abril de 1955, Pierre Teilhard de 
Chardin escribe uno de sus últimos ensayos: 
“Investigación, Trabajo y Adoración”. En una 
nota a pie de página hay un texto que tiene 
un cierto aire enigmático y que debió ser 
escrito por su secretaria, Jeanne Marie 
Mortier, oculta por el genérico “Nota del 
Editor”, posiblemente por indicación del 
mismo Teilhard: “Últimas páginas enviadas 
por el P. Teilhard antes de su muerte. Fueron 
escritas poco después de la última obra: ”Le 
Christique”, que será publicada 
ulteriormente. (Nota del Editor)”. 
 Esta nota a pie de página sugiere 
algunas preguntas sin respuestas 
convincentes hasta ahora sobre este escrito: 
¿por qué lo escribe a los superiores de la 

                                                 
40 Y cita a este respecto el ensayo “Super-humanidad, 
super-Cristo, super-caridad”, 1943, Ciencia y Cristo,  
pág. 177-200. 



 154 

Compañía de Jesús? ¿Quiere indicar esta 
nota que Teilhard lo envió desde Nueva York 
a su secretaria Mortier para ser incluidas en 
este libro? ¿Tal vez las escribió para ser 
enviadas a sus superiores de la Compañía de 
Jesús y al final prefirió no hacerlo?  
 En el primer párrafo del texto hay una 
frase enigmática no desprovista de cierta 
amargura: “Haga usted Ciencia 
apaciblemente sin mezclarse en filosofía ni 
en teología.. Tal es el consejo (y la 
advertencia) que la autoridad me ha 
repetido una y otra vez durante toda mi 
vida. 
 Tal sigue siendo –supongo – la 
dirección que se da a los numerosos y 
brillantes cachorros lanzados hoy, muy 
oportunamente, al campo de la 
investigación. 
 Pero sobre esta actitud, 
respetuosamente – pero con la seguridad 
que me dan cincuenta años de vida pasada 
en el corazón del problema – quisiera hacer 
observar a quien corresponda, que es 
psicológicamente inviable y, por otra parte, 
directamente opuesta a la mayor gloria de 
Dios”. 



 155 

 El escrito está estructurado en tres 
partes: 1. Espíritu científico y fe en el Hacia 
Adelante. 2. El conflicto Religión-Ciencia y su 
solución.  3. Un dispositivo práctico que hay 
que pensar: para los del laboratorio y la 
fábrica, una formación religiosa 
especializada. 
 Pero es la parte segunda la que se 
refiere con más propiedad a nuestro intento. 
Habrá que situarla en el contexto de su 
discurso. Teilhard es consciente – y ese ha 
sido su intento durante medio siglo – de que 
todo aquel que se esfuerza por arrancar a la 
naturaleza sus secretos, “todo investigador 
se ha convertido hoy por exigencia funcional 
en un “creyente en el Hacia Adelante”, en un 
consagrado a lo “ultra-humano”. Y explica lo 
que quiere decir: “(…) Lo que hace del 
Hombre un “sabio” es aparentemente el 
atractivo especulativo de la curiosidad, 
combinada con el excitante económico de 
una vida más fácil. Descubrir el inventar por 
placer y al mismo tiempo por necesidad, para 
que la existencia en torno nuestro resulte 
mejor. Cabe considerar justamente esta 
doble necesidad de distracción y de 
comodidad como el estimulante ideal de la 
Investigación. Pero cómo no ver al mismo 



 156 

tiempo que, vinculado con los últimos 
desarrollos del Conocimiento, está surgiendo 
en el Investigador de hoy un nuevo 
excitante psíquico mucho más potente: no 
ya solamente la querencia del bien-estar, 
sino la esperanza apasionada de alcanzar el 
más-ser”. 
 Todo esto nos lleva a la segunda parte 
de su ensayo: el conflicto Religión-Ciencia y 
su solución. 
 Aquí Teilhard es muy serio en su 
llamada de atención a sus superiores de la 
Compañía, a quienes dirige este escrito: 
 “En realidad, lo que debiera hacer 
reflexionar a los Superiores dos veces antes 
de enviar a un joven al laboratorio (o a la 
fábrica, que equivale a lo mismo, en el 
fondo41) no es tanto el temor a que éste 
desarrollo un “espíritu crítico” como la 
certeza de exponerle al fuego de una fe 

                                                 
41 Teilhard se sitúa en este punto en la problemática 
de los años cincuenta con los sacerdotes obreros en 
Francia. En un intento de recuperar a la clase obrera 
para el Evangelio, se envió a muchos jóvenes jesuitas 
y no jesuitas a insertarse en el mundo obrero. 
Muchos, que llegaron allí sin una preparación 
suficiente, sufrieron crisis importantes en sus 
creencias. De igual modo sucedió con jóvenes que 
fueron enviados a estudiar a la Universidad sin una 
preparación espiritual suficiente. 



 157 

nueva (la fe en el Hombre) a la cual no estará 
probablemente acostumbrado”. 
 Y más adelante: “Decir, por tanto, a un 
Religioso que haga Ciencias sin permitirle, al 
mismo tiempo, repensar toda su visión 
religiosa es, como decía al empezar, darle 
una consigna imposible, condenarle de 
antemano a resultados mediocres, en una 
vida interior dividida”. 
 “Situación tanto más “absurda” por 
cuanto, para salir de este callejón sin salida, 
no se trata (he pasado toda mi vida gritando 
esto) de atenuar el espíritu cristiano (e 
ignaciano), sino de esforzarlo hasta su más 
alta expresión”. 
 “En el espíritu y en el corazón del 
cristiano convertido en “trabajador de la 
Tierra” no hay ya la interferencia temida, 
sino una magnífica resonancia establecida 
entre la adoración del Hacia-Arriba y la fe del 
Hacia-Adelante”.  
 En la tercera parte del ensayo, 
Teilhard propone “Un dispositivo práctico 
que hay que pensar: para los del laboratorio 
y la fábrica, una formación religiosa 
especializada”. 
 Teilhard se pregunta: “¿Cómo 
reconciliar (reconociendo que son de hecho 



 158 

una sola y misma cosa) el Dios del Hacia 
Adelante y el Dios del Hacia Arriba? Desde 
hace cincuenta años, lanzados al azar en 
guerrillas, sacerdotes investigadores y 
sacerdotes obreros, han sentido como yo, y 
más o menos como yo, han intentado 
resolver el problema: “cada uno para sí 
mismo””  
 “Lo que hay que recoger y re-
profundizar (en su sentido) es, tanto como la 
Cristología dogmática, la noción misma de 
perfección cristiana, puesto que se la 
transpone a un Universo nuevo 
(precisamente el de los laboratorios y de la 
fábrica) en el que la “criatura” no es ya 
solamente un “instrumento que utilizar”, 
sino un “co-elemento que integrar” por la 
Humanidad en génesis, y en el que 
desaparece (o se corrige) la vieja oposición 
Tierra-Cielo en la nueva fórmula: “Al Cielo 
por la culminación de la Tierra”. 
 
 
5) El punto de partida del planteamiento de 
Teilhard: el Cristo Universal (1920) 
 Pero, ¿cómo llega Teilhard a esta 
síntesis elaborada en 1955, poco antes de su 
muerte, y a la que considera su testamento 



 159 

espiritual? Aunque la “explosión del genio 
teilhardiano”42 tiene lugar en las trincheras 
durante la guerra europea, el desarrollo y la 
maduración de su pensamiento se extiende 
durante cuarenta años. Los recopiladores de 
esta selección de escritos inéditos de Pierre 
Teilhard de Chardin no han elegido los 
ensayos de modo inocente. Subyace una 
intención: desvelar a través de los textos 
teilhardianos lo que se llamó la Génesis de 
un pensamiento43. En Ciencia y Cristo iremos 
siguiendo algunos jalones, no 
necesariamente progresivos y organizados, 
de la emergencia de las intuiciones que se 
condensan en su ensayo de 1955 sobre 
“Investigación, trabajo y adoración”. 
 En la revista digital Tendencias21 de 
las religiones hemos publicado algunos 
ensayos que apuntan en esta dirección. 
Pueden encontrarse en 500 artículos en 
Tendencias21 de las Religiones44.  

                                                 
42 Cfr. Claude Cuénot. Pierre Teilhard de Chardin. Las 
grandes etapas de su evolución. Taurus, Madrid, 
1967, 636 páginas. 
43 Pierre Teilhard de Chardin. Génesis de un 
pensamiento. CARTAS, 1914-1919. Taurus, Madrid, 
1963, 369 páginas. 
44 Leandro Sequeiros, Javier Monserrat, Juan Antonio 
Martínez de la Fe. 500 artículos en Tendencias21 de 
las Religiones. Bubok ediciones, 2014, 277 páginas. 



 160 

 
Ciencias, Cristo y Humanidad 
 Este intento de unificación, de 
integración teológica, filosófica y espiritual 
parece ser la pasión que el científico místico 
intentó en su agitada vida y que intentaba 
formular, trémula y nerviosamente, en sus 
cuadernos. En otro lugar, hemos definido a 
nuestro autor como “Un misionero del 
porvenir: Teilhard de Chardin”45. Leyendo 
sus páginas se tiene la impresión de que su 
voz llega desde el futuro agitando las dudas 
del presente.   
 Para seguir históricamente el 
desarrollo de las ideas teilhardianas sobre 
Ciencia y Religión, será necesario poner el 
“marco” general de su singladura personal: 
 

 

DATOS BIOGRÁFICOS de Pierre 
Teilhard de Chardin (1881-1955) 
 
1881  Nace el 1 de mayo Pierre Teilhard de Chardin 
en Sarcenat, cerca de Orcines (a 7 km de Clermont-
Ferrand, Auvernia).  
1899 Entra (con 18 años) en el noviciado de la  

                                                 
45 François Euvé y Leandro Sequeiros. De Clavius a 
Teilhard. La ciencia y los jesuitas. Bubok ediciones,  
2014, 200 páginas (sobre todo, pp. 145-158) 



 161 

Compañía de Jesús en Aix-en-Provence.  Estudios de 
filosofía en Jersey.  
1905-1908: profesor de química en el Colegio de la 
Sagrada Familia en El Cairo 
1908-1932: estudios de Teología en Ore Place 
(Hasting, Sussex) 
1911: ordenado sacerdote. Destinado a estudiar 
ciencias en París. 
 
La formación científica y los primeros trabajos 
geológicos y paleontológicos en Europa (1912-1923) 
1912: Inicia su formación científica en París. Primera 
entrevista con Marcellin Boule, profesor de 
paleontología en el Museo de Historia Natural de 
París. Asiste a cursos de Geología y Paleontología. 
1915  Guerra Europea. Es movilizado como camillero 
en el 21 regimiento mixto de zuavos y tiradores.  
1919    Es desmovilizado. Obtiene en la Sorbona la 
licenciatura en Ciencias Naturales.  
1920    Se dedica a la Tesis Doctoral: Los Mamíferos 
del Eoceno inferior francés y sus yacimientos. 
Encargado de curso de paleontología y geología en el 
Instituto Católico de París.  
1922  Defensa de la tesis doctoral. Pasa a profesor 
adjunto de Geología en el Instituto Católico de París. 
 
La experiencia China en Tientsin (1923-1931)      
1923-24      Parte para China. Inicio de la  exploración 
de los Ordos (Mongolia). Los jesuitas abren en 
Tientsin la Escuela de Altos Estudios. Campaña de 
primavera por el extremo oriental del Gobi.   
1926-1927    Tres campañas en China, hasta 
Mongolia. 
1928-1929  Es nombrado consejero del Servicio 



 162 

Geológico de China. Colaborador en las excavaciones 
paleontológicas humanas de Choukoutien, cerca de 
Pekín como asesor de geología. 
1930  Expedición centroasiática (Mongolia) de la 
American Museum of Natural History.   
1931  Teilhard colabora en el estudio del 
Sinanthropus pekinensis, emparentado con el 
Pithecántropo (Homo erectus) de Java.   
 
La época de creatividad científica y filosófica en Pekín 
(1931-1939) 
1931-1932   Participa en el "El Crucero Amarillo" de la 
fundación Citroën en Asia.   
1932-1936   Campañas en China desde Pekín.  
 
Los últimos años en China, Francia, África  y América 
(1939-1955)     
1939-1946   Queda inmovilizado en China por la 
Guerra Mundial.     
1940  (con  59 años) crea con Pierre Leroy SJ el 
Instituto de Geobiología de Pekin.    
1947: es repatriado a Francia. Problemas con la 
censura para sus libros. Estancia entre Francia y 
EEUU. 
1955  Teilhard muere repentinamente de infarto en 
Nueva York el día 10 de Abril (día de Resurrección).  

 

 
 
 Tal vez el punto de partida de sus 
reflexiones en Ciencia y Cristo habría que 
encontrarlo en las raíces de su pensamiento 
elaborado entre 1916 y 1919 y que 



 163 

pertenece a sus ensayos Escritos del tiempo 
de guerra, y sobre todo en uno de sus 
primeros ensayos radicales: “La Vida 
cósmica”46. En una hoja suelta añadida al 
cuaderno manuscrito de “La Vida cósmica”, 
fechada el 17 de mayo de 1916, escribe: “La 
Vida cósmica describe las aspiraciones y 
formula los actos de una vida concreta. Si se 
realiza el ensayo de desprender sus 
supuestos y sus principios, se comprueba 
que introduce nada menos que una cierta 
orientación nueva de la ascesis cristiana”. 
 Algunas de las reflexiones teológicas 
teilhardianas de Ciencia y Cristo pueden 
encontrarse en una reciente publicación: 
Trinidad, universo y persona. Teología en 
cosmovisión evolutiva47 y, sobre todo, en 

                                                 
46 Pierre Teilhard de Chardin. “La Vida Cósmica”. En: 
Escritos del tiempo de guerra. Taurus, 1967, pág. 19-
91. Este escrito está fechado en Dunkerque el 20 de 
abril de 1916, jueves de Pascua. En numerosas cartas 
a su prima Margarita hace alusión a él. Fue una 
gestación laboriosa, meditada y lenta. Sobre este 
texto preparamos un artículo que será publicado 
durante 2016 con ocasión del centenario de su 
redacción. 
47 Emili Marlés (editor). Trinidad, universo, persona. 
Teología en cosmovisión evolutiva. Editorial Verbo 
Divino, Estella, 2014, Colección “Teología y Ciencias”, 
número 9, 390 páginas. 



 164 

uno de sus capítulos: “La nueva creación y la 
evolución de las leyes cósmicas”48.  
 Pero volvamos a nuestro tema. En el 
ensayo de Teilhard de 1920, “Notas sobre el 
Cristo-Universal”49, escrito en París cuando, 
después de la terrible experiencia de la 
guerra europea, ha regresado al plácido 
balneario de la carrera universitaria y a la 
investigación en Universidad, ya apunta 
algunas de estas intuiciones. Las ciencias, 
Cristo y la Humanidad van confluyendo en 
su pensamiento: “El objetivo de esta nota es 
hacer ver a mis amigos más expertos que yo 
en la Ciencia sagrada y mejor emplazados 
que yo para actuar sobre los espíritus, la 
necesidad vital en que actualmente nos 
encontramos de explicitar esta noción tan 
católica de Cristo alfa y omega”, el Cristo 
Universal. 
 “Por consiguiente, estudiar al Cristo-
Universal no es solamente presentar al 
mundo (incrédulo y creyente) una Figura 
más atrayente. Es someter a la Teología 
(dogmática, mística, moral) a una reforma 

                                                 
48 Manuel García Doncel. “La nueva creación y la 
evolución de las leyes cósmicas”. En: Emili Marlés 
(edit.) pág. 319-360. 
49 Pierre Teilhard de Chardin. Ciencia y Cristo. Taurus, 
1968, pág. 37-42. 



 165 

necesaria. Ahora bien, esta refundición se 
hará automáticamente, vitalmente, 
suavemente, exercite (sin tregua), por el 
mero hecho de que el pensamiento cristiano 
se aplicará a desvelar los rasgos del Cristo-
Universal tal como siempre lo ha adorado, 
pero sin comprender bastante 
explícitamente cuál era el valor de este 
atributo”. 
 “Si los teólogos han podido 
permanecer durante tanto tiempo 
insensibles al misterio fundamental de 
Cristo-Universal, ello se debe, pienso, a no 
haber tenido un pensamiento 
suficientemente dominado por ese principio 
de la primacía de lo orgánico sobre lo 
jurídico”. 
 “¿No se abrirá –sin exageración- un 
nuevo ciclo en la Iglesia, ciclo 
maravillosamente adaptado a la edad 
presente de la humanidad: el Cielo de Cristo 
adorado a través del Universo?” 
 El 27 de febrero de 1921, Teilhard es 
invitado a impartir una conferencia sobre 
estos temas. El título: “Ciencia y Cristo, o 
Análisis y Síntesis”50. Esta conferencia es de 

                                                 
50 Pierre Teilhard de Chardin. “Ciencia y Cristo, o 
Análisis y Síntesis”. En: Ciencia y Cristo. Taurus, 1968, 



 166 

gran interés para nuestro tema pues aborda 
sus dudas y propuestas para una 
“unificación” entre el pensamiento científico 
y el pensamiento cristiano. Estos textos son 
significativos: 
 “Sin querer abordar aquí la cuestión 
de saber en qué es buena la ciencia, e 
incluso indispensable, para el pleno 
desarrollo del cristianismo, voy a intentar (a 
manera de introducción a esta cuestión 
fundamental) haceros amar cristianamente a 
la Ciencia, estableciendo para ello las dos 
proposiciones siguientes: 1) Por ser 
esencialmente analítico, el estudio científico 
del Mundo nos hace marchar en principio en 
sentido inverso a las realidades divinas. 2) 
Mas, por otra parte, el revelarnos la 
estructura sintética del Mundo, esta misma 
penetración científica de las cosas nos hacen 
volvernos y nos lanza, por su prolongación 
natural, hacia el Centro único de las Cosas, 
que es Dios Nuestro Señor”. 
 Como conclusión de su conferencia, 
propone tres líneas de reflexión: 1) “Ante 

                                                                                       

pág.43-58. Parece ser que es el texto que él mismo 
elaboró y leyó ante un auditorio universitario. 
Teilhard tiene 40 años, laureado en la guerra y un 
curriculo ya eminente. 



 167 

todo, nosotros, cristianos, no temamos y no 
nos escandalicemos erróneamente de los 
resultados de la investigación científica (…) 
2) La Ciencia no debe, pues, turbar nuestra 
Fe con sus análisis (….) 3) Por consiguiente, 
es inútil, es injusto oponer la Ciencia y Cristo, 
o separarlos como dos dominios extraños el 
uno del otro. La Ciencia sola no puede 
descubrir a Cristo; pero Cristo colma los 
deseos que nacen en nuestro corazón con la 
enseñanza de la Ciencia. El cielo que hace 
descender al Hombre hasta las entrañas de 
la Materia en pleno Múltiple, para remontar 
desde allí al centro de la unificación 
espiritual, es un ciclo natural. Podría decirse 
que es un ciclo divino, puesto que ha sido 
seguido primero por Aquel que ha tenido 
que “descender a los infiernos” antes que 
elevarse a los cielos, a fin de llenar todas las 
cosas” 
 Están aquí insinuadas muchas de las 
formulaciones “unificadoras” que, con 
posterioridad, desarrollará en otros escritos. 
Una mirada optimista hacia la convergencia 
entre el esfuerzo de las Ciencias y el 
desvelamiento de un plan cósmico que se 
expresa en Cristo siguiendo los textos 
paulinos referentes al Cristo cósmico. 



 168 

 
 
6. Reflexiones de Teilhard sobre Ciencia y 
Cristo en China (1923-1945) 
 Siete ensayos sobre Ciencia y Religión, 
incluidos en el volumen Ciencia y Cristo, 
están firmados en China, bien en Tientsin 
bien en Pekín. Conviene valorar cómo la 
situación personal en estos años influye en 
la evolución de su pensamiento sobre la 
integración entre el conocimiento científico 
y la experiencia religiosa cristiana. 
Tengamos en cuenta que su etapa en Pekín 
(1931-1939) va a ser la más fecunda51, y 
también la etapa en la que se inician los 
conflictos con el padre General de la 
Compañía, el padre Ledokowski, tal como se 
ha apuntado más arriba. 
 Tres ensayos de más calado, 
profundidad y extensión fueron redactados 
durante la estancia en China de Teilhard y 
marcan la evolución y maduración de su 

                                                 
51 Véanse los índices de todos sus ensayos en L. 
Sequeiros, Teilhard en mi corazón. Bubok ediciones, 
Málaga, 2010, 232 páginas (y sobre todo, pp. 191-
211). Hemos contabilizado casi 25 ensayos filosóficos 
y religiosos escritos entre 1931 y 1939, la época de 
mayor creatividad de Teilhard (entre los 50 y los 58 
años) 



 169 

pensamiento sobre Ciencia y Religión: “Mi 
Universo” (escrito en Tientsin el 25 de marzo 
de 1924, es una reflexión sobre el fondo 
filosófico de su concepción de lo religioso en 
el contexto del Cristo Universal)52; el 
segundo de los ensayos de este tiempo, “El 
fenómeno humano” (está firmado en París, 
en una corta estancia en 1928, antes de ser 
destinado definitivamente a China, y lo 
podemos considerar como chino)53. El tercer 
ensayo, “El cristianismo en el mundo”, 
(firmado en Pekín en mayo de 1933, es un 

                                                 
52 Pierre Teilhard de Chardin. “Mi Universo”. Ciencia y 
Cristo, Taurus, 1968, páginas 59-107. Este escrito es el 
segundo titulado así. El primero (fechado en 1918, ha 
sido publicado por su prima, Margarita Teillard-
Chambon en Escritos del tiempo de guerra (Taurus, 
Madrid, 1967, 295-311) 
53 Pierre Teilhard de Chardin. “El fenómeno humano”. 
Ciencia y Cristo, Taurus, 1968, páginas 109-120. Este 
ensayo es diferente del escrito que lleva el mismo 
título y fechado en 1930, y que figura en La visión del 
pasado (Taurus, 1968, 201-216, y que logró ser 
publicado en la Revue des Questions Scientifiques, 
volumen XVII, 390-406). Teilhard ha utilizado por 
última vez este título en 1938, para la gran obra El 
fenómeno humano, que tantos quebraderos de 
cabeza le trajo con la censura de la Compañía de 
Jesús). 



 170 

ensayo sobre las religiones y la 
humanidad)54. 
 
1. Mi Universo (Tientsin, 1924) 
 En “Mi Universo”, “me propongo 
simplemente exponer aquí la manera 
personal de comprender el Mundo en la que 
me he encontrado progresivamente llevado 
por el desarrollo inevitable de mi conciencia 
humana y cristiana” (…). Porque el destino 
me ha colocado en un cruce privilegiado del 
Mundo en el que, mi doble calidad de 
sacerdote y de hombre de Ciencia, he 
podido sentir pasar a través mío, en 
condiciones particularmente exaltantes y 
variadas, la doble oleada de potencias 
humanas y divinas; porque, en esta situación 
de elegir en la frontera de dos mundos, he 
encontrado amigos excepcionales para abrir 
mi pensamiento y ocios prolongados para 
madurarlo y fijarlo; pienso que sería infiel a 
la Vida, infiel también a los que necesitan 
que les ayude (…), si no intentara 
transmitirles los lineamientos de la 
espléndida figura que se ha descubierto ante 

                                                 
54 Pierre Teilhard de Chardin. “El cristianismo en el 
mundo”. Ciencia y Cristo, Taurus, 1968, páginas 121-
135. 



 171 

mí en el Universo durante veinticinco años 
de reflexiones y de experiencias de todas 
clases (…). Toda mi apologética consistirá en 
mostrar esta coherencia sólida, natural, 
total”.  
 Y en las últimas páginas del ensayo, 
acuña el término “omega”, tan querido por 
Teilhard más adelante: “Para abreviar, 
llamemos omega: al Término superior 
cósmico desvelado por la Unión creadora”. Y 
fundamenta la afirmación de que “Cristo no 
es sino Omega” (página 76) acudiendo a una 
extensa relación de textos de San Juan y 
sobre todo de San Pablo, entre ellos “Omnis 
in omnium Christus (Colosenses 3, 11) ¡Es 
exactamente la definición de omega!”  
 Y más adelante: “Así se abrirá en el 
Mundo la era de la Ciencia; y la Ciencia 
estará probablemente cada vez más 
impregnada de Mística (no para ser dirigida, 
sino para animarse en ella)” (pág. 105) 
[Animarse, en el sentido de llenarla de 
fuerza, de alma, de animus, de espíritu] 
 Y concluye (pág. 107): “Como una 
inmensa marea, el Ser habrá dominado el 
temblor de los seres. En el seno de un 
Océano aquietado, pero en el cual cada una 
de sus gotas será consciente de seguir 



 172 

siendo ella misma, habrá concluido la 
extraordinaria aventura del Mundo. El sueño 
de toda mística, el eterno sueño panteísta, 
habrán encontrado su plena y legítima 
satisfacción. Erit in ómnibus Omnia Deus” 
[Dios será todo en todas las cosas]55 
 
2. El fenómeno humano (París, 1928) 
 El segundo texto de Ciencia y Cristo 
de una cierta extensión es esta primera 
redacción de un ensayo sobre “El fenómeno 
humano”56. Escribe (pág.110): “Las 
reflexiones que siguen tienen la finalidad de 
sugerir un punto de vista desde el cual las 
ciencias del Hombre enlacen con la Ciencia, 
con objeto de prolongarla. En el Cosmos, la 
Humanidad representa un “fenómeno 
natural” – un fenómeno sui generis – un 
fenómeno capital; y, como tal, merece 
(aunque sea a costa de cierta reordenación 
general de nuestras perspectivas) fundar 
una rama suprema de la Ciencia: sobre esto 
es sobre lo que queremos llamar la atención 
en estas líneas, conscientes de que nos 

                                                 
55 En una alusión a la primera carta de San Pablo a los 
Corintios: 1Corintios 15, 28. 
http://bibliaparalela.com/1_corinthians/15-28.htm 
56 Pierre Teilhard de Chardin. “El fenómeno humano”. 
Ciencia y Cristo, Taurus, 1968, páginas 109-120. 



 173 

mantendremos en un plano estrictamente 
experimental”. 
 Para Teilhard, el llamado “fenómeno 
humano” posee una realidad científica. Y 
argumenta: “En el momento presente, las 
Ciencias del Hombre y las Ciencias de la 
Naturaleza abordan lo Real en dos sentidos 
contrarios. Esto es lo que da a sus objetivos 
respectivos la apariencia paradójica de 
pertenecer a dos Universos distintos. Y eso 
es lo que resulta necesario y suficiente 
corregir, si queremos llegar a ver como 
naturalistas y como físicos el fenómeno 
humano” (pág. 111) Y concluye este capítulo 
(resaltando el texto con cursiva): “Para ver 
caer el muro que separa indudablemente las 
ciencias del Hombre y la Ciencia de la 
Naturaleza, no existen, en último término, 
medio más sencillo, ni más radical, que 
tomar consciencia de la unidad de evolución 
cósmica”. 
 Y concluye el ensayo con estas 
palabras: “Después de mucho tiempo de 
pasar por un elemento científicamente 
accesorio, o aberrante, del Universo, la 
Humanidad acabará por resultar un 
fenómeno fundamental: el fenómeno por 
excelencia de la Naturaleza: el fenómeno en 



 174 

el que, en una complejidad singular de 
factores materiales y morales, uno de los 
principales actos de la evolución universal 
resulta, para nosotros, no solamente 
experimentado, sino también vivido” (pág. 
120). 
 
3. El Cristianismo en el mundo (Pekín, mayo 
de 1933) 
 El tercero de los ensayos con una 
cierta extensión redactados en la etapa 
china de Teilhard es el denominado “El 
Cristianismo en el mundo”57. En él 
encontramos pistas nuevas que muestran la 
maduración del pensamiento teilhardiano 
en torno a las relaciones entre la ciencia y la 
religión. 
 Frente a aquellos que consideran que 
las religiones en general y el cristianismo en 
particular “expresan un estado primitivo y 
superado de la Humanidad” (pág. 121), 
Teilhard escribe: “En nuestra opinión, [la 
diferencia del Cristianismo respecto a otras 
religiones] consiste en que el Cristianismo (el 
único de todas las formas existentes de 

                                                 
57 Pierre Teilhard de Chardin. “El cristianismo en el 
mundo”. Ciencia y Cristo, Taurus, 1968, páginas 121-
135. 



 175 

creencias – y a pesar de ciertas apariencias, 
que tanto sus amigos como sus enemigos 
parecen complacerse en acentuar -) es una 
religión de progreso universal” 
 Y más adelante: 
 “El hecho religioso (…) es un 
fenómeno biológico, directamente vinculado 
a la liberación creciente de la energía 
psíquica terrestre. Su curva no es, pues, 
individual, ni nacional, ni racial, sino 
humana. Al igual que la Ciencia o la 
Civilización, la Religión tiene – si puede 
decirse – una “ontogénesis” coextensiva a la 
Historia de la Humanidad. La verdadera 
religión (entendemos por esta palabra la 
forma religiosa en la que desembocarán un 
día los tanteos generales de la Acción 
reflexiva terrestre) participa por lo tanto, 
como cualquier otra realidad del orden 
“planetario”, en la naturaleza de un 
“Phylum”. Tienen que poder seguirse sus 
comienzos, remontando hacia atrás, hasta el 
origen de los tiempos”. (pág. 133-134) 
 Y concluye: “De ahí que lleguemos a la 
conclusión de que el Cristianismo en el 
Mundo no representa solamente, como a 
veces lo parece, la faz religiosa de una 
civilización transitoria, que brotó en 



 176 

Occidente. Es, más bien, al igual que el 
propio Occidente (cuya mística expresa y 
cuyas esperanzas justifica) un fenómeno de 
amplitud universal que caracteriza la 
aparición en el interior de la capa humana, 
de un orden vital nuevo” (pág. 135) 
 
7. Teilhard y la época apologética: la defensa 
del cristianismo 
 Un grupo significativo de ensayos 
escritos en Pekín entre 1933 y 1946, 
presentan un sesgo apologético. Ya lo tiene 
el artículo ya comentado, “El cristianismo en 
el mundo”. Pero los otros seis ensayos 
(integrados en Ciencia y Cristo) sobre la 
incredulidad moderna, la conversión del 
mundo, salvemos la humanidad, catolicismo 
y ciencia, y sobre los grados de certeza de las 
teorías de la evolución, muestran un 
marcado acento defensivo. ¿Qué pudo 
ocurrirle a Teilhard en estos años? Es un 
tema a investigar que cae fuera de nuestro 
intento. 
 Sí merece una atención especial su 
ensayo “Catolicismo y Ciencia”58, publicado 

                                                 
58 Pierre Teilhard de Chardin. “Catolicismo y Ciencia”. 
Ciencia y Cristo. Taurus, 1968, pág. 215-219. 



 177 

en la revista Esprit59, como un capítulo de un 
número dedicado a “Face aux Valeurs 
modernes” (agosto de 1946). Posiblemente, 

                                                 
59 Esprit es una revista fundada en 1932 por 
Emmanuel Mounier, padre del personalismo francés y 
con el que Teilhard tuvo contactos epistolares. 
Leemos en su página web: Revue mensuelle 
indépendante fondée en 1932 par Emmanuel 
Mounier, Esprit est une revue d'idées engagée dans 
son temps. Elle s'efforce d'illustrer une approche 
généraliste de notre présent, entre la culture 
médiatique et les études savantes. Généraliste et 
soucieuse de l'intérêt général, elle se consacre à 
décrypter les évolutions de la politique, de la société 
et de culture, en France et dans le monde. Sous-titrée 
depuis sa fondation "revue internationale", Esprit s'est 
toujours intéressée à ce qui se passe hors de 
l'hexagone et a tissé de nombreux liens avec des 
réseaux intellectuels à l'étranger. Son travail n'est 
donc pas pris de court dans le contexte de 
mondialisation, qui exige de penser autrement les 
liens entre l'esprit européen, les valeurs occidentales 
et le reste du monde. Chaque numéro est construit 
autour d'un dossier, suivi d'un choix varié d'articles 
ainsi que d'un "journal" consacré à des textes brefs, 
plus subjectifs, parfois polémiques. Un panorama de 
l'actualité éditoriale ("librairie") offre quelques repères 
dans l'abondance de livres et de revues de parution 
récente. A distance de l'actualité immédiate, l'histoire 
d'une revue comme Esprit est rythmée par des 
événements successifs et des convictions. Pour saisir 
la continuité de ces engagements, un historique, 
disponible à partir du lien ci-contre, retrace les 
grandes séquences, les équipes et les grandes figures 
qui ont marqué son histoire. 
http://www.esprit.presse.fr/whoarewe/history.php 
 



 178 

fue escrito en Pekín y enviado a la revista 
para su publicación, probablemente, a 
instancias de su director y fundador, 
Emmanuel Mounier. 
 Se trata de un texto muy breve 
precedido por una presentación del director 
de la revista Esprit que dice: “El conflicto 
entre ciencia y fe obsesiona a nuestros 
contemporáneos menos que el conflicto 
entre la Iglesia y la Revolución. Pero no por 
ello es menos capital, y nos complace que lo 
aborde un gran sabio que tiene el mérito de 
devolver al cristianismo contemporáneo el 
sentido cosmológico (…). He aquí lo que nos 
escribe el P. Teilhard de Chardin (Revista 
Esprit):” 
 Para Teilhard, el problema de fondo es 
que “el Dogma cristiano sólo pudo , en sus 
orígenes, formularse en las dimensiones y 
según las exigencias de un Universo que, en 
muchos aspectos, seguía siendo el Cosmos 
alejandrino: Universo que rodaba 
armoniosamente sobre sí mismo, limitado y 
secable en extensión y duración, formado 
por objetos más o menos transponibles en el 
espacio y en el tiempo. (…)”  
 Pero este modelo ha sido superado 
por los científicos, de modo que “un 



 179 

Universo en génesis, pasaba a ocupar, 
irresistiblemente, en la visión humana, el 
lugar del Universo estático de los 
teólogos.(…) Bastó con que el Universo se 
pusiera en movimiento para que una especie 
de Divinidad, totalmente inmanente del 
Mundo, tendiera a reemplazar 
progresivamente, en la conciencia humana, 
al Dios trascendente cristiano..” 
 Para Teilhard, “los católicos habían 
mantenido, ante el neoevangelio científico, 
una actitud de simple defensa. Demostrar 
que su posición seguía siendo sostenible a 
pesar de todos los descubrimientos nuevos: 
conceder (en el peor de los casos) que la 
Evolución era una hipótesis plausible, pero 
siempre frágil: a esto se limitaba, en 
conjunto, toda su estrategia” (página 217) 
 “Pero, ¿qué ocurriría si se intentara, 
siguiendo una vía elaborada ya por los 
antiguos Padres griegos, trasponer lo 
Revelado a un Universo de tipo movilista?..” 
 Desde este punto de vista, Teilhard 
aboga por una cristología cósmica – de la 
que venía hablando desde los años veinte – 
“a condición, digo, de que esa Evolución sea 
de tipo a la vez espiritual y convergente. Con 
esta reserva, nada más fácil y más tentador, 



 180 

que buscar en la Cristogénesis revelada una 
explicación última y una coronación final de 
la Cosmogénesis de los científicos. 
Cristianismo y Evolución: no ya dos visiones 
irreconciliables, sino dos perspectivas 
destinadas a encastrarse y a completarse 
mutuamente” (página 218) 
 Y concluye: “”Creación”, 
“Encarnación”, “Redención”, estas mismas 
palabras, por su propia forma gramatical, 
¿no evocan la idea de un proceso, más que la 
de un gesto local e instantáneo?” 
 Alude al “espíritu fáustico” (que coloca 
el secreto de nuestro destino en un cierto 
poder inherente a la Humanidad de 
completarse por su propia fuerza) y al 
“espíritu cristiano” (tendido en su esfuerzo 
constructor hacia la unión con un Dios que 
nos mantiene y nos atrae por todas las 
potencias del Mundo en evolución. Y 
prosigue: “Entre estos dos espíritus 
reaparece, evidentemente, bajo una forma 
esencial y sutil, el viejo antagonismo Ciencia-
Religión. Pero por su propia naturaleza este 
conflicto no es nada estéril y humillante. Ha 
terminado ya la antigua oposición entre 
movilistas e inmovilistas. En adelante, 
católicos y no católicos coinciden por su fe 



 181 

de base en un Progreso de la Tierra. Toda la 
cuestión entre ellos consiste en saber cuál de 
los dos discernirá y alcanzará la cúspide más 
alta”.(páginas 218-219) 
 Y concluye con esta profesión de fe: 
“La Evolución, es hija de la Ciencia. Pero a fin 
de cuentas, lo que salvará mañana en 
nosotros el gusto de la Evolución es, sin 
duda, la fe en Cristo”. 
 Tal vez sea el momento de comentar 
aquí la carta que Teilhard de Chardin dirige a 
Emmanuel Mounier el 2 de noviembre de 
1947, con ocasión de los diálogos que éste 
presidía en Châtenay60. Tras la excusa por no 
poder asistir, ofrece esta reflexión: “Cuando 
se habla de una “teología de la Ciencia 
moderna”, esto no quiere decir 
evidentemente que la Ciencia pueda 
determinar por sí sola una figura de Dios y 
una religión. Significa, si no me equivoco, 
que, dado un determinado desarrollo de la 
Ciencia, ciertas representaciones de Dios y 
ciertas formas de adoración quedan 
excluidas porque no son homogéneas con 
las dimensiones espirituales del Universo” 
(pág. 253) 

                                                 
60 Esta carta se incluye como apéndice a Ciencia y 
Cristo. Taurus, 1968, pág. 253-255. 



 182 

 Y propone: “En adelante, toda teología 
aceptable habrá de presentarse en el marco 
real definido por estos tres ejes principales 
[organicidad total del Universo, Atomicidad 
del Universo y Unificación del Universo]. La 
Metafísica ha abusado de una idea de ser 
abstracta, físicamente indeterminada. Pero la 
Ciencia nos define, por medio de ciertos 
“parámetros” precisos, la naturaleza y las 
exigencias, es decir, la trama física del ser 
“participado”. Estos son los parámetros que 
debe respetar en adelante, toda concepción 
de Creación, Encarnación, Redención y 
Salvación, así como, por supuesto, toda 
demostración de la existencia de Dios”. 
 Teilhard concluye con un cierto tono 
de amargura: “Haga lo que guste con estas 
reflexiones. Pero no las imprima..” Sin duda, 
alude a la prohibición que pesaba sobre él 
de publicar sus escritos filosóficos o 
religiosos. 
 
 En su comunicación “Sobre los grados 
de certeza científica de la idea de evolución”, 
contenida en el libro de Actas del Congreso 
Internacional de Filosofía celebrado en 



 183 

Roma (del 15 al 20 de noviembre de 1946)61 
defiende que “haber cobrado conciencia de 
la evolución es, para nuestra época, algo 
más y muy distinto que haber descubierto un 
hecho más, por muy amplio e importante 
que sea. Consiste (como le ocurre al niño 
cuando adquiere el sentido de la 
profundidad espacial) en habernos 
despertado a la percepción de una 
dimensión nueva. Idea de evolución: no ya 
simple hipótesis, como todavía se suele decir, 
sino condición de toda experiencia, o 
también, si se quiere, curvatura universal a la 
que, para poder ser científicamente válidas, 
o incluso pensables, tienen que someterse 
todas nuestras construcciones presentes y 
futuras del Universo” (pág. 222) 
 
Biología y Dios 
 Dos breves notas, una de 195062 y 
otra de 195163, resumen el estado maduro 

                                                 
61 Pierre Teilhard de Chardin. “Sobre los grados de 
certeza científica de la idea de evolución”. Ciencia y 
Cristo. Taurus, 1968, pág. 221.225. 
62 Pierre Teilhard de Chardin. “¿Qué es la vida?” 
Ciencia y Cristo, Taurus, 1968, pág. 241-242. 
63 Pierre Teilhard de Chardin. “¿La Biología, llevada a 
fondo, puede conducirnos a emerger en lo 
trascendente?” Ciencia y Cristo, Taurus, 1968, pág. 
243-244. 



 184 

del pensamiento de Teilhard al final de este 
recorrido. La primera (“¿Qué es la vida?”) fue 
publicada en Les Nouvelles Littéraires64, el 2 
de marzo de 1950 y es una contestación a 
una encuesta propuesta por André George, 
autor de publicaciones para jóvenes sobre 
temas científicos. Al responder sobre ¿qué es 
la vida?, concluye Teilhard con estas 
palabras: “Una vez planteado esto, ¿existe 
una relación entre esta misteriosa deriva del 
mundo hacia estadios cada vez más 
complejos e interiorizados y la otra deriva 
(mucho más estudiada y mejor conocida) 
que arrastra al mundo hacia estadios cada 
vez más simplificados y exteriorizados? ¿Y 
cuál es esa relación? ¿No serán en realidad 
de igual amplitud, de igual orden y, en cierto 
modo, mutuamente complementarios los 
dos movimientos (vida y entropía) que 
tienen cuantitativamente (podríamos decir) 
una importancia desigual? Y, en este caso, 
¿en qué forma cabe prever el equilibrio final 
del fenómeno? En esta última pregunta 
tiende quizá a recogerse y a formularse, para 

                                                 
64 Se trata de una revista literaria y artística francesa 
creada por Larousse en octubre de 1922 y que dejó 
de publicarse en 1985. 



 185 

la ciencia de mañana, el enigma esencial del 
universo” (pág. 242) 
 La segunda nota (“La Biología, llevada 
a fondo, ¿puede conducirnos a emerger en 
lo trascendente?”) es – según los editores del 
libro - un estudio breve de Pierre Teilhard de 
Chardin escrito probablemente en mayo de 
1951 con ocasión de la Semana de 
Intelectuales Católicos de Francia.  
 El autor afirma: “Creo que hay que 
contestar afirmativamente la pregunta de si, 
llevada a fondo en una determinada 
dirección, la Biología puede conducirnos a 
emerger en lo trascendente. He aquí por 
qué”. 
 “Exactamente igual que unos mineros 
que descubren que la galería está obstruida 
ante ellos – perderíamos las ganas de actuar, 
y el impulso humano resultaría radicalmente 
detenido y “desinflado” para siempre en el 
fondo de sí mismo, por desaliento y por 
hastío. ¿Y qué querría decir esto sino que, al 
hacerse reflexivo el movimiento evolutivo no 
puede continuar más que manifestándose 
irreversible, es decir, trascendente: dado que 
la irreversibilidad completa de una magnitud 
física, en la medida en que implica una 
evasión fuera de las condiciones de 



 186 

“desagregabilidad” propias del Tiempo y del 
Espacio no es más que la expresión biológica 
de la Trascendencia. 
 La evolución, que salió hacia algo que 
se libra de la muerte total, es la mano de 
Dios que nos devuelve a Él”. (página 244) 
 Hace unos meses se ha publicado, con 
ecos teilhardianos, el ensayo Biología y 
Espíritu65, un denso trabajo sobre la 
dimensión espiritual encriptada en la 
investigación biológica, redactada por el 
profesor Andrés Moya, presidente de la 
Sociedad Española de Biología Evolutiva, y 
que reconoce fuertes influencias del 
pensamiento de Teilhard. 
 
 

8. La evolución del pensamiento de 
Teilhard sobre Ciencia y Religión 

A lo largo de estas páginas, al hilo 
de Ciencia y Cristo, se han recorrido los 
senderos del pensamiento de Pierre 
Teilhard de Chardin sobre la necesidad 
de la unificación de dos cosmovisiones: 
la de la Ciencia (entendida como ciencia 
en sentido estricto, las Ciencias de la 

                                                 
65 Andrés Moya. Biología y Espíritu. Exordio de Diego 
Bermejo. Sal Terrae, Santander, 2014, 167 páginas. 



 187 

Naturaleza) y las experiencias religiosas 
sistematizadas en la fe cristiana. 

El pensamiento filosófico, religioso, 
místico y científico de Teilhard de 
Chardin fue fruto de un "largo camino", 
de una lenta y a veces dura marcha por 
terrenos inexplorados, no solo desde el 
punto de vista geológico. El 
pensamiento de Teilhard parte de la 
convicción de que vivimos en un 
universo que cambia de forma 
irreversible. Habla más de transformismo 
que de evolución. Es más: desde muy 
joven se siente “arrastrado y arrebatado 
por este mar cósmico”. 

Esta construcción social y espiritual 
no es solo fruto de la reflexión. Es fruto 
también de sus lecturas meditadas, a las 
que alude frecuentemente en sus cartas. 
Tal vez, los filósofos que más influyeron 
en su pensamiento son Henri Bergson 
(1859-1941)66, Maurice Blondel (1861-

                                                 
66 Teilhard de Chardin leyó “La Evolución Creadora” 
de Bergson durante sus estudios de Teología en 
Hasting, en Inglaterra. Y su lectura de marcó 
profundamente. La tesis doctoral de Madeleine 
Barthélemy Madaule es ya un clásico en este tema.  
http://www.amazon.com/Bergson-Teilhard-Chardin-



 188 

1949) y Wilhelm Dilthey (1833-1911) 
con su concepción de las ciencias del 
espíritu. También pudo influirle la 
filosofía de signo naturalista de Ostwald 
Spengler (1880-1936) y Ludwig Klages 
(1872-1956). E incluso la filosofía de 
Hegel. Y con posterioridad, el 
pensamiento personalista de Emmanuel 
Mounier con el que tuvo 
correspondencia. 

Se puede decir que el pensamiento 
unificador de Teilhard en el que se 
incluye la biología y la paleontología, la 
prehistoria y la paleoantropología, la 
filosofía de Bergson, San Pablo, la 
mística y la poesía va emergiendo 
dentro de él desde muy pronto. Y, como 
un árbol, va creciendo en sus ramas, 
haciéndose corpulento, dando frutos y 
sufriendo el hacha de sus detractores. 
Ahora bien: ¿Cómo se fueron 
construyendo las ideas teilhardianas?  

En un trabajo clásico, Émile Rideau67 
ha seguido la evolución del 

                                                                                       

Madeleine-Barth%C3%A9lemy-
Madaule/dp/B000M75KOC 
67 Rideau, E., La pensée du Pére Teilhard de Chardin. 
Éditions du Seuil, Paris, 1963, 590 pág. 
 



 189 

pensamiento teilhardiano. De acuerdo 
con Rideau se diferenciar seis etapas en 
el crecimiento y desarrollo de las ideas 
de Teilhard y consiguientemente, en la 
evolución de su pensamiento sobre las 
relaciones unificadoras entre Ciencia y 
Religión: 

1) La primera etapa de la génesis del 
pensamiento de Teilhard discurre 
entre 1908-1912 (cuando Teilhard 
tiene entre 27 y 31 años de edad). 
Es la época de sus años de estudios 
de Teología en Hasting. En estos 
años, como él mismo reconoce, 
emerge en él "la conciencia de una 
Deriva profunda, ontológica, total 
del universo, no como una noción 
abstracta sino como una Presencia" 
en torno suyo (ver los textos en El 
corazón de la Materia). Es el 
descubrimiento de que el mundo en 
el que vivimos está "en estado de 
evolución dirigida, es decir, de 
génesis" (El corazón de la Materia). 
Hay una intuición mística no 
científica que es el inicio de su 
búsqueda. Desde este punto de 
vista, el esfuerzo humano por 



 190 

“conocer” el mundo se inserta en 
esa deriva profunda hacia una 
misteriosa Presencia, el Dios 
cósmico. 
2) La segunda etapa se extiende 
entre 1914 y 1918 (en estos años 
Teilhard tiene entre 34 y 37 años). 
Es la etapa de la Guerra Europea, 
cuando Teilhard trabaja como 
camillero- sanitario en los frentes 
franceses. La atmósfera de las 
trincheras significa para él un 
"bautismo de lo Real" (citado por 
Claude Aragonnés (su prima, 
Margarita Teillard- Chambon). Este 
pensamiento está en su Diario 
(Journal); también en su ensayo La 
Guerre 1914-1919 (incluida en 
Génesis de un pensamiento. Cartas, 
1914-1919 [(1961) Taurus, 1963, p. 
36]. Teilhard concibe entonces la 
humanidad como "la envoltura 
pensante de la Tierra" (El corazón de 
la Materia, 2002, 29-30). A la vez, su 
visión interior de Cristo se 
engrandece a la medida del mundo 
en movimiento. En El Cristo en la 
Materia (escrito en el frente de 



 191 

Verdún en 1916, Escritos del tiempo 
de la guerra, 119-141)  
3) La tercera etapa: entre 1920 y 
1927 (Teilhard tiene entre 39 y 46 
años). Es la que se refleja en algunos 
de los escritos de Ciencia y Cristo ya 
citados más arriba. Es la experiencia 
de sus estudios en la Universidad de 
París, los primeros conflictos y si ida 
a China. En su pensamiento se 
construye el sentido Crístico y el 
sentido Cósmico. El Cristo Cósmico 
emerge en su experiencia interior 
con una gran fuerza. Asia le revela 
la inmensidad de la Tierra y de lo 
humano. Es una época de gran 
actividad científica, acompañada de 
una intensa vida interior. Teilhard se 
interesa por el lugar que el trabajo y 
la adoración, la entrega y el 
distanciamiento, ocupan en la vida 
cristiana. Aquí están dos de sus 
textos más clásicos: La Misa sobre el 
Mundo (1923) y El Medio Divino 
(1926-1927) que describen su 
itinerario interior. Y algunos de los 
escritos citados más arriba. 



 192 

4) La cuarta etapa de la génesis del 
pensamiento de Teilhard: (entre 
1928 y 1934). Es la época de las 
grandes expediciones por el centro 
de Asia, y la expedición Chapman 
Andrews y más tarde del Crucero 
Amarillo. En estos años, Teilhard 
cobra clara conciencia de la 
importancia del ser humano dentro 
del fenómeno evolutivo. Son 
también los años de investigaciones 
en Chukutien, donde estudia lo que 
llamaron Sinanthropus, los 
homínidos emparentados con el 
Pithecátropo faber de Java. Poco 
después describe la llamada ley de 
complejidad-conciencia. En 1934 
publica una primera versión de 
Cómo yo creo: a petición de Mgr 
Bruno de Solages (editada en el 
tomo X de sus obras: Como yo creo, 
1970, p. 105-145). Para intentar 
tender puentes entre Ciencia y 
Religión hemos de partir de la densa 
y honda experiencia de lo Humano 
y su tarea titánica de dominar la 
naturaleza. Ese esfuerzo humano es, 



 193 

al mismo tiempo, la revelación del 
Cristo cósmico. 
5) La quinta etapa se inicia en 1935 
y llega hasta 1945. Teilhard está en 
Pekín en el proyecto de 
Geobiología. El pensamiento de 
Teilhard, centrado definitivamente 
en el porvenir, se preocupa de los 
fenómenos de socialización y de la 
colectivización. La obra maestra de 
Teilhard, El fenómeno humano, se 
concluye en 1940 y los contrasta en 
el capítulo final, titulado El 
fenómeno cristiano, con su anterior 
visión pancrística. Por otra parte, el 
lanzamiento de la revista 
Geobiología implica la construcción 
de un gran paradigma científico 
globalizador de los procesos 
geobiológicos. Destacamos aquí, 
por su significado, el texto Esquema 
de un Universo personal (escrito en 
1936) [editado en el tomo VI: La 
Energía humana] y El lugar del 
hombre en el Universo (escrito en 
1941) [editado en el tomo III, La 
Visión del pasado].. Teilhard está 
convencido de que el esfuerzo 



 194 

unificador de la Humanidad 
pensante converge hacia el punto 
omega, Cristo redentor y Señor del 
Universo. Todo converge hacia 
Adelante y hacia Adentro. Hacia la 
Ciencia y hacia la Religión. Hacia el 
saber y hacia la mística. 
6) El último decenio de la vida de 
Teilhard, entre 1945 y 1955, entre 
los 64 y los 74 años. Son los años de 
la repatriación a Francia y la 
estancia americana hasta su muerte. 
Está dominado por la visión de un 
ultra-humano colectivo como 
término de la historia temporal, 
hacia la que converge, 
coherentemente, la visión cristiana 
de la historia como preparación de 
la parusía de Cristo y espacio de la 
incorporación de la humanidad 
redimida en el Cuerpo Místico. Son 
los años de la preocupación por la 
Antropogénesis… Y en esa gestación 
del ultra-humano emerge de forma 
natural el Cristo Omega, hacia 
donde se dirige todo el esfuerzo 
humano. 

 



 195 

Conclusión 
 A lo largo de estas páginas hemos 
recorrido narrativamente la construcción de 
un itinerario interior de Pierre Teilhard de 
Chardin. Es el itinerario que lleva a la 
convicción de que Ciencia y Religión no son 
concepciones del mundo en conflicto. Sino 
aspectos de un mismo proceso de deriva 
cósmica desde la Materia hasta el Espíritu. 
Teilhard convirtió su tarea de tender puentes 
entre las Ciencias y la Religión en una 
cruzada interior.  
 Durante 35 años (tal como se 
desprende de Ciencia y Cristo) reelabora y 
expresa con palabras (a veces un tanto 
crípticas) los materiales con los que construir 
puentes entre ambas orillas, ambas 
fronteras.  
 Estas palabras, escritas en 1921, son 
un anticipo de todo su desarrollo posterior:  
“es inútil, es injusto oponer la Ciencia y 
Cristo, o separarlos como dos dominios 
extraños el uno del otro. La Ciencia sola no 
puede descubrir a Cristo; pero Cristo colma 
los deseos que nacen en nuestro corazón 
con la enseñanza de la Ciencia. El cielo que 
hace descender al Hombre hasta las 
entrañas de la Materia en pleno Múltiple, 



 196 

para remontar desde allí al centro de la 
unificación espiritual, es un ciclo natural. 
Podría decirse que es un ciclo divino, puesto 
que ha sido seguido primero por Aquel que 
ha tenido que “descender a los infiernos” 
antes que elevarse a los cielos, a fin de llenar 
todas las cosas” 
 
Córdoba, marzo de 2015. 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 197 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



¿Conoces nuestro catálogo de libros con letra grande?

Están editados con una letra superior a la habitual para
que todos podamos leer sin forzar ni cansar la vista.

Consulta AQUI todo el catálogo completo.

Puedes escribirnos a pedidos@edicionesletragrande.com

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://www.bubok.es/libros/274968/Pepita-Jimenez-Edicion-en-letra-grande
https://www.bubok.es/libros/274350/Articulos-de-Mariano-Jose-de-Larra-Edicion-en-letra-grande
https://www.bubok.es/libros/273703/La-gitanilla-Edicion-en-letra-grande
https://www.bubok.es/libros/273079/La-barraca-Edicion-en-letra-grande
https://www.bubok.es/libros/273049/La-piedra-angular-Edicion-en-Letra-Grande
https://www.bubok.es/libros/270176/Miau-Edicion-en-letra-grande
https://www.bubok.es/libros/270174/Historia-de-dos-ciudades-Edicion-en-letra-grande
https://www.bubok.es/libros/270101/INSOLACION-Edicion-en-letra-grande
https://www.bubok.es/libros-en-letra-grande
mailto:pedidos@edicionesletragrande.com
http://www.tcpdf.org

