LEANDRO SEQUEIROS SAN ROMAN

SABER MAS.
Aproximacion
epistemologica.

itk

ki



SABER
MAS.

Aproximacion
epistemoloégica

Leandro Sequeiros
Bubok, Malaga, 2022




!ﬁ Abociadiin, Dilerditeiplinar
— JOSE DE ACOSTA

Editor: C. ALONSO BEDATE

EL SABER
INTERDISCIPLINAR

Avstomio M. MARTIN MORILLAS, Jesiis ROMERO MONIVAS,
Antonio BLANCH XIRO, Manuel GARCIA DONCEL,
Garlos ALONSO BEDATE, 8], Javier LEACH ],

Juvier DE LA TORRE DIAZ, Juan M. RUFO, Leandro SEQUEIROS

— i,
i« WADE

COMILLA
AT 0 v

Portada de las actas de la 40 Reunion de ASINJA
(2014) Volumen 40: La interdisciplinariedad. 40
anos de ASINJA contiene: Sequeiros, Leandro:
(2014) “Asinja: 40 annos construyendo puentes”. XL,

197-231.
SABER MAS.
Aproximacién epistemologica
Leandro Sequeiros
Bubok, Malaga, 2022
Numero Prop. Intelectual en proceso



INDICE

| B4 SRY=] 01 1= [of [0] o T 5

1.

2.

ASINJA: 40 anos construyendo
puentes entre “saberes’ ................. 11

El “saber” y los saberes: introduccion a
la Teoria del conocimiento ............. 93

. La fenomenologia del acto de “saber”

y “conocer”: la descripcion del
conoCiMiento ........cccccevvmmmmennrernnnnns 123
La ciencia como proyecto racional de
integracion de “saberes” y como
construccion social ........ccoeeeeerrennn 177

. Los “saberes” de la antiguedad: las

imagenes miticas del mundo
........................................................... 219



. Los “saberes” especulativos: Ilas
imagenes del mundo en la Edad
Media ... 229
. Formalizacién de los “saberes”: Ia
historia y la filosofia de las ciencias
............................................................ 235
. La nueva filosofia de la ciencia ..... 27 1
. “Saberes” y sociedad: las criticas al
cientificismo y a la techocracia en las
filosofias del siglo XX ........ccceevuee wue 333

La unificacion de los “saberes”
en crisis: el nuevo ateismo cientifico

..................................................... 345
“Saberes” y creencias: el
conflicto de racionalidades ...... .. 391



PRESENTACION

“El saber no ocupa lugar”, “el hombre sabe
que sabe”, “es un tipo sabihondo”, “es resabidilla”,
“Dios todo lo sabe”...

Son muchas las expresiones castellanas en
las que se utiliza de diversas maneras la raiz del
“saber”. Todo esto nos remite a experiencias y
conceptos relacionados con el conocimiento, con la
sabiduria, con la ciencia..

Y empiezo este texto, que forma parte de las
reflexiones de 50 ANOS de la Asociacion
Interdisciplinar José de Acosta (ASINJA) con esta
vineta de EL ROTO. La que aqui presento no es la
original, pero la he recompuesto:

¢Qué es saber?

Repet:r- Io
que te digan




Py Y N
Examen: qué es
saber?

Repetir lo que te
digan

SOBRESALIENTEI!!
Estd chupado..

Y antes de iniciar la lectura de este libro, les
invito a interpretar estas imagenes. Incluso les
sugiero que lo hagan por escrito para fijar bien las
ideas y compartirlas con otros: jqué se quiere
representar aqui? ;Qué es “saber”?







Los tres saberes - Saber,
saber ser y saber hacer




Interpretar desde mis categorias que quieren
expresar estas imagenes




10



ASINJA:

40 ANOS CONSTRUYENDO
PUENTES ENTRE SABERES

LEANDRO SEQUEIROS!

Introduccion

Durante mas de 40 anos, los socios y los
amigos de la Asociacion Interdisciplinar José de
Acosta (ASINJA) se han reunido anualmente.
Segun nuestros Estatutos (Articulo 2) ASINJA nacio
con una vocacion “interdisciplinar”. ;Estamos
satisfechos? ;Creemos haberlo hecho?

1 Adaptacion de la ponencia de 2014. Socio de ASINJA desde
su fundaciéon en 1974 y Presidente desde mayo de 2021.
Miembro del Consejo Asesor de la Catedra Ciencia,
Tecnologia, Religién (ICAI, Universidad Comillas); Coeditor de
Tendencias21.net de las religiones; Academia de Ciencias
Exactas, Fisicas y Naturales de Zaragoza.

11



El hecho de habernos reunido hombres y
mujeres procedentes de muy diversas disciplinas
para dialogar sobre un tema visto desde diversas
perspectivas, ¢nos constituye en grupo
interdisciplinar? jCreemos que tratar sobre un
tema, charlar, discutir, dialogar, escuchar
criticamente nos constituye en Asociacion
Interdisciplinar? §Hemos construido conocimientos
nuevos o simplemente hemos acumulado
informacion? ;Ha emergido algo diferente?
¢Hemos hecho interdisciplinariedad? o transdisci-
plinariedad3®? ;Emergencia o acumulacion de
conocimientos? No habra sido mas bien
confusion, mezcla de elementos que no eran
homogéneos?

Desde el punto de vista epistemologico
ihemos aceptado el pluralismo en |los
conocimientos? jHemos practicado en el
relativismo, el perspectivismo, la tolerancia?
iCreemos que es posible la interdisciplinariedad?
iQué concepto de verdad estaba debajo de
nuestra busqueda? ;Hemos soportado la diferencia

2 http://es.wikipedia.org/wiki/Interdisciplinariedad; En
internet, hay una asociacion interdisciplinar de filosofia:
http://asociacioninterdisciplinar.wordpress.com/

3 http://es.wikipedia.org/wiki/Transdisciplinariedad

12



http://es.wikipedia.org/wiki/Interdisciplinariedad
http://asociacioninterdisciplinar.wordpress.com/
http://es.wikipedia.org/wiki/Transdisciplinariedad

en los enfoques, metodologias, perspectivas?
éCreemos que todos los conocimientos humanos
tienen el mismo rango? ;Hemos superado el
obstaculo de las dos culturas? ;Nos situamos en la
“tercera cultura” de Brockman* (o en su version
espanola de Cultura3.0)®> en la que la ciencia
subsume todos los demas conocimientos? ;Hemos
respetado la autonomia epistemolégica de las
ciencias sociales?

1) La tradicidon interdisciplinar en la Compafhia
de Jesus

ASINJA, como Asociacion Civil, nace hace 40
anos impulsada por los vientos de un grupo de
jesuitas, profesores entonces en Universidades
Publicas. Tal vez se deba a Alberto Dou (1915-
2009)¢ la feliz iniciativa. Esta ponencia quiere ser

4 http://www.tusquetseditores.com/titulos/metatemas-la-
tercera-cultura;
http://cienciaobjeto.wordpress.com/2010/11/07/la-
tercera-cultura-de-john-brockman/ y los debates posteriores
en http://www.antroposmoderno.com/antro-
articulo.php?id_articulo=701

5 http://www.terceracultura.net/tc/

6 De Alberto Dou hay mas de 6.500 entradas en Google (en
junio de 2013). Algunas de ellas son:
http://es.wikipedia.org/wiki/Alberto Dou Mas de Xax%C
3%A0s;

13


http://www.tusquetseditores.com/titulos/metatemas-la-tercera-cultura
http://www.tusquetseditores.com/titulos/metatemas-la-tercera-cultura
http://cienciaobjeto.wordpress.com/2010/11/07/la-tercera-cultura-de-john-brockman/
http://cienciaobjeto.wordpress.com/2010/11/07/la-tercera-cultura-de-john-brockman/
http://www.antroposmoderno.com/antro-articulo.php?id_articulo=701
http://www.antroposmoderno.com/antro-articulo.php?id_articulo=701
http://www.terceracultura.net/tc/
http://es.wikipedia.org/wiki/Alberto_Dou_Mas_de_Xax%C3%A0s
http://es.wikipedia.org/wiki/Alberto_Dou_Mas_de_Xax%C3%A0s

un homenaje a su memoria. De todo ello
hablaremos. Pero tengamos en cuenta que este
proceso se inserta en la tradicion cientifica
interdisciplinar de la Compania de Jesus.

Hagamos un poco de historia. En el arno 1551,
San Ignacio de Loyola fund6 en un edificio romano,
ahora desaparecido, situado en la ladera del
Capitolio, en la Via Capitolina, hoy Piazza
d'Aracoeli, el primer colegio de los jesuitas; y junto
a él, la primera biblioteca. Era el Colegio Romano.
Fue tal el éxito, que hubo que proceder a un
cambio de sede a causa del continuo aumento de
alumnos. En el ano 1583 el papa Gregorio Xlil
inaugurd la nueva sede del Colegio Romano en un
edificio situado en Roma, en la plaza que sigue
todavia hoy llamandose asi. Debido a este hecho, y
a que este papa fue el fundador y el protector de la
misma, tomara nombre de "Gregoriana"’.

http://www.upcomillas.es/centenarioicai/pdf/Dou%20M%
C3%A 15%20de%20Xex%C3%A 15%20Alberto.pdf;
http://www.mat.ucm.es/~jidiaz/Publicaciones/ARTICULOS
PDF/Dou.pdf;
http://elpais.com/diario/2009/04/21/necrologicas/124026
4801 850215.html

7 http://www.unigre.it/home_page_en.php;
http://es.wikipedia.org/wiki/Pontificia Universidad Gregor
iana

14


http://www.upcomillas.es/centenarioicai/pdf/Dou%20M%C3%A1s%20de%20Xex%C3%A1s%20Alberto.pdf
http://www.upcomillas.es/centenarioicai/pdf/Dou%20M%C3%A1s%20de%20Xex%C3%A1s%20Alberto.pdf
http://www.mat.ucm.es/~jidiaz/Publicaciones/ARTICULOS_PDF/Dou.pdf
http://www.mat.ucm.es/~jidiaz/Publicaciones/ARTICULOS_PDF/Dou.pdf
http://elpais.com/diario/2009/04/21/necrologicas/1240264801_850215.html
http://elpais.com/diario/2009/04/21/necrologicas/1240264801_850215.html
http://www.unigre.it/home_page_en.php
http://es.wikipedia.org/wiki/Pontificia_Universidad_Gregoriana
http://es.wikipedia.org/wiki/Pontificia_Universidad_Gregoriana

En el ano 1773, como consecuencia de la
supresion de la Compania de Jesus, el Colegio fue
confiado a la custodia del clero secular romano. Sin
embargo, el 17 de mayo de 1824, el papa Leon XII,
refundada la Compania de Jesus, le devolvio su
custodia. En el ario 1873, el Colegio Romano, sufrio
un nuevo traslado, esta vez la sede fue ubicada en
el Edificio Borromeo, también sito en Roma en calle
del Seminario, actualmente sede del Colegio
Bellarmino.

Este mismo ano el papa Pio IX, el 4 de diciembre
de 1873, concedio al Colegio el derecho a asumir el
titulo de "Pontificia Universidad del Colegio
Romano”, y a su rector el poder suscribirse como
“Rector de la Pontificia Universidad Gregoriana”. En
1980 fue nhombrado rector el hasta el momento
decano de Derecho Candnico, el jesuita espanol
Urbano Navarrete Cortés (Camarena de la Sierra,
Teruel; 1920).

2) Las raices de ASINJA:

La Compania de Jesus nacio con una mirada
hacia la cultura emergente. Y siempre
procuré estar en los debates culturales y
cientificos de la modernidad. En esa

convocatoria al debate intelectual hay que
15



colocar a ASINJA. Pero acerquémonos a los
ultimos anos.

2.1 ElI Apostolado intelectual de Ila

Compaiiia de Jesus

La Compania de Jesus, desde sus comienzos,
se caracterizdé por la presencia en los medios
intelectuales (Congregacion General 34, 1995,
Decreto 16). Y desde el inicio, esa presencia fue
muy significativa en los medios cientificos®. Afhos
antes, en 1965, el Papa Pablo VI, dirigiéndose a la
Congregacion General 31, envio a la Compania al
mundo de ateismo?’.

Esto implicaba una sélida formacion
universitaria junto a una profunda espiritualidad.
Y ademas, esto no es una tarea de unos cuantos,
sino una dimensioén transversal de la Mision de la
Compania. Y esta Mision no puede separarse de la

8 Agustin Udias sj (en preparacion) Los jesuitas y la ciencia.
Una tradicion en la Iglesia; Sal Terrae-Mensajero, Santander;
F. Euvé. Mathématiques, Astronomie, Biologie et soin des
ames. Les jesuites et les sciences. Petite Bibliothéque
Jésuite, Lessius, Bruselas, 2012, 150 pag. [De este libro se
esta preparando una edicion castellana con anexos para los
jesuitas espanoles]

9 Decreto sobre Ateismo. Comentario Pastoral. Comision
Interprovincial SJ: Madrid, 1966.

16



promocion de la justicia, la ecologia y la
espiritualidad.

En los documentos recientes de la Compania,
la ciencia no esta ausente. La trigésimo primera
Congregacion General, de 1965'°, dedica uno de
sus Decretos (el n° 29) al trabajo y a la inves-
tigacion cientifica, a fin de exhortar a la dedicacion
en este campo. Se trata de estar presentes en los
cambios culturales del mundo contemporaneo con
el espiritu del Concilio Vaticano Il, que estaba
acabando.

Tal vez de la llamada del Papa Pablo VI a
luchar contra el ateismo y este Decreto 29 de la CG
XXXI de 1965, marcan el inicio de ASINJA. El texto
del decreto 29 (CG XXXI) comienza por recordar la
importancia de ello:

Aprecien en gran manera los jesuitas el
trabajo cientifico y en especial el de la auténtica
investigacion, y considérenlo como uno de los
ministerios de la Compariia mds necesarios. Es un
apostolado muy eficaz, del todo conforme con la
antigua tradicion de la Compariia’’, y responder

10 Ano este en que finalizan las sesiones del Concilio
Ecuménico Vaticano Il. (N. de los T.)

11 En nota a pie de pagina dice: “Ordenacién sobre la
formacién de profesores de Matematicas, promulgada por
el P. Roberto Bellarmino por orden del P. Acquaviva en

17



plenamente a las recomendaciones tantas veces
reiteradas de los Sumos Pontifices, en particular
durante el ultimo siglo’?. Se adapta ademds muy
bien a las exigencias de los hombres de nuestro
tiempo, pues constituye una excelente base para
iniciar y continuar el dialogo, incluso con los no
creyentes, y sirve de medio para ganar su confianza
en la Iglesia y para elaborar y enseriarles a realizar
la sintesis de la fe con la vida [Congregacion
General XXXI (1965), Decreto 29 (“Investigacion
Cientifica”), numero 1]

El documento anima también a los
superiores a preocuparse por la formacién de los
jovenes jesuitas en este campo, y a los que trabajan
ya en él, a consagrarse enteramente a una tarea
que requiere siempre al hombre entero (Decreto

1593 (ARSI Epp. NN. 113, fol. 184). Discurso del P. Cristobal
Clavio “Del modo como la Compania de Jesus, a mayor
gloria de Dios y provecho de las almas, podria aumentar su
crédito ante los hombres y destruir brevisimamente y con
toda facilidad todo el prestigio literario de los herejes en el
que éstos tanto se apoyan” (ARSI, Hist. Saec. Sc. Fol. 185-
187); etc.”

12 Y a nota a pie de pagina dice el Decreto 29: “Véase por
ejemplo el Motu Proprio Quod Divina Sapientia de Leon XII
de 1824; el de Leon Xl Ut mysticam Sponsam del 14 de
marzo de 1891; la enciclica de Pio Xl Ad catholici Sacerdotii
Culmen; etc.” Son textos que, desde mi punto de vista, no
han perdido su validez.

18



29, numero 4). También se recuerda, finalmente,
que conviene respetar “la justa libertad de
investigacion, de pensamiento y de hacer conocer,
humilde y valerosamente, su manera de ver en el
campo de su competencia” (Decreto 29, numero 4,
citando textualmente al Concilio Vaticano II,
Gaudium et Spes, numero 62).

2.2 Jesuitas en la Universidad: la MUINSI.
En los anos 60, los provinciales espanoles
destinaron a muchos jovenes jesuitas a
formarse en la Universidad. Estaba motivado
inicialmente por la necesidad de contar con
titulados universitarios en los centros
educativos. Pero pronto percibieron que era
my importante la presencia inculturada en
las Universidades. Asi surgio en los sesenta-
setenta la MUINSI, la Mision Universitaria en
Centros que no son de la Compania, las
Universidades publicas. Su primer (y casi
unico) presidente fue el padre Julian Rubio.
Anualmente se celebraban reuniones con
caracter rotatorio para conocer diversas
universidades y experiencias personales de
presencia evangelizadora.

19



2.3 De MUINSI a ASINJA. En una de las
reuniones de MUINSI, alla por 1972, el padre
Antonio Beristain lanzé la revolucionaria
propuesta (entonces) de invitar a otras
personas no jesuitas. Estas reuniones
perdian la intimidad primera pero se
enriquecian con otras experiencias. Por eso,
de ser reuniones de familia se fueron
convirtiendo en circulos de reflexién. Y en
1974 tuvo Ilugar la primera reunion
interdisciplinar organizada por los jesuitas
espanoles. Se ponian las simientes para que
naciese el arbol de ASINJA.

3. ASINJA: ;Qué interdisciplinariedad? Evaluacion
de 40 anos de Jornadas

Durante mas de 40 anos, un grupo de
personas procedentes de areas disciplinares,
culturas, tradiciones religiosas y contextos
geograficos, ha intentado ofrecer una reflexion
interdisciplinar de caracter anual. Constituidos en
Asociacion Interdisciplinar José de Acosta desde
1974.

20



3.1 Un estudio sociométrico de 40 Reuniones de
ASINJA

No esta hecho un estudio completo del
desarrollo de estas 40 reuniones. Se acaba de
publicar un libro que contiene los indices de los
libros de actas publicados puntualmente cada ano,
gracias a la ayuda de la Universidad Comillas'3.
Segun la metodologia de la Asociacion, todos los
anos, en la Asamblea de Socios, se elige
democraticamente el tema para la siguiente
reunion. ;Qué mecanismos psicolégicos y qué
intereses conscientes o inconscientes han ido
marcando la ruta de temas durante estos 40 afnos?
No aventuramos ninguna hipétesis. Lo que si
parece claro es que la navegacion no ha sido
erratica. Existe un hilo conductor sutil: el deseo de
poner a un grupo de hombres y mujeres de
procedencia intelectual suficientemente diversa en
disposicion de responder a los ecos de unas
ponencias desde la perspectiva de su propia
formacién cientifica, tanto en ciencias de Ia

13 Sequeiros, L. (2013) /ndices de los volumenes de la
Asociacion Interdisciplinar José de Acosta. Bubok
ediciones. Se puede acceder en:
http://www.bubok.es/libros/225286/INDICES-de-los-
volumenes-de-la-Asociacion-Interdisciplinar-ASINJA

21



http://www.bubok.es/libros/225286/INDICES-de-los-volumenes-de-la-Asociacion-Interdisciplinar-ASINJA
http://www.bubok.es/libros/225286/INDICES-de-los-volumenes-de-la-Asociacion-Interdisciplinar-ASINJA

naturaleza, ingenierias, ciencias sociales incluidas
la teologia.

La metodologia ha variado poco desde los
inicios. A partir del tema propuesto, la Junta
Directiva elabora un proyecto breve. A partir de
este se separan diferentes tematicas, se invita a
ponentes y se da a conocer el programa. Por
supuesto, siempre hubo cabida para
comunicaciones libres de los asistentes. Las
ponencias y las comunicaciones ocupan un lugar
importante. Pero el protagonista es el dialogo, el
intercambio de pareceres desde la perspectiva de
cada uno. En un ambiente distendido, dialogante y
empatico — imposible de reflejar en las Actas- los
asistentes han ido, a lo largo de 40 anos,
elaborando una cosmovision abierta que permite la
participacion de nuevos miembros.

Seria de gran interés cuantificar Ia
procedencia, formacion, asiduidad, participaciony,
sobre todo, formacion humana e intelectual de los
asistentes. No tenemos esos datos. Pero si se puede
afirmar que ha existido bastante variedad, dentro
de una gama amplia. Mentiriamos si afirmaramos
que hubo espacio para las posturas extremas, tanto
en lo intelectual como en lo social, politico y
religioso. Pero hubo un suficiente pluralismo y

22



libertad para expresar opiniones a veces
enfrentadas.

La que fue Illamada “I Reunion
Interdisciplinar de jesuitas espanoles” tuvo lugar en
Los Molinos (Madrid) en 1974 y las Actas, con el
titulo “Ciencia y humanismo”, se publicaron en
1975. En el tomo Il (“Configuracion de la sociedad
futura”, 1977) leemos en la presentacion (firmada
por Alberto Dou): “El presente texto constituye las
Actas de la Il Reunidén Interdisciplinar de jesuitas
espanoles, que tuvo lugar en Zaragoza del 92 al 13
de setiembre de 1975". A ella asistieron 15 jesuitas.

3.2 Los senderos ocultos que tejen la historia de
ASINJA

{Qué cosmovisiones se fueron tejiendo a lo
largo de estos 40 arios? ;jQué senderos ocultos han
facilitado la pervivencia de 40 anos de reuniones?
No es facil disenarlo. Lo que si es claro es que el
peso intelectual de Alberto Dou (alma de las
reuniones durante veinte anos) ha configurado el
estilo y el talante de las jornadas.

ASINJA empezéd a “hacer interdis-
ciplinariedad” sin haberse puesto de acuerdo sobre
lo que esta palabra significaba. De ello hablaremos
mas tarde. Lo que si planteamos como hipoétesis es

23



que la ruta ha sido orientada por algunas de las
ponencias de las reuniones iniciales. Desde mi
punto de vista —siempre subjetivo y revisable — las
intuiciones de Dou y su personalidad arrolladora y
algunas de las ponencias han ido configurando el
marco epistemoldgico.

Veamos algunos ejemplos. En el volumen XI
(“fragmentariedad de las Ciencias”, 1985), leemos
en la Presentacion de Alberto Dou: “El presente
texto contiene las Actas de la Xl Reunion
Interdisciplinar José de Acosta que tuvo lugar en
Collado Villalba (Madrid) del 5 al 9 de septiembre
de 1984. Estas reuniones vienen celebrandose
anualmentey sin interrupcion desde 1974". Segun
consta en el volumen, asistieron 36 jesuitas y no
jesuitas.

Y al final de esta presentacion leemos: “Por
primera vez estas Reuniones Interdisciplinares
reciben el apelativo José de Acosta. La razén es
que el grupo de profesores universitarios que
organiza estas Reuniones se constituyo
juridicamente el 13 de enero de 1984 en la
Asociacion Interdisciplinar José de Acosta y ha
dado su nombre a las Reuniones Interdisciplinares.
La Asociacion, al igual que todas las once
Reuniones Interdisciplinares ya celebradas, se

24



propone promover el dialogo entre la fe y la
cultura contemporanea al servicio de los hombres
de nuestro tiempo. Se trata de una asociacion
cultural; para ser miembro numerario se requiere
ser profesor universitario o tener el grado de
doctor. La primera Asamblea General de Ila
Asociacion tuvo lugar en Collado-Villalba en
septiembre de 1984; en ella se eligié la primera
Junta Directiva: Alberto Dou (Presidente), José
Ramoén Masaguer (Vicepresidente), Augusto Hortal
(Secretario), M? del Camino Canon (Tesorera),
Fernando Riaza y Miguel Lorente (vocales). José de
Acosta (1540-1600) fue un jesuita, cientifico,
historiador y filésofo de las ciencias naturales y
comprometido misionero (de 1571 a 1578 estuvo
en América). A. Udias y M. Lorente presentaron en
esta Reunién sendas comunicaciones sobre Acosta,
y ha parecido oportuno incluirlas en estas Actas al
comienzo mismo del texto antes de la primera
ponencia” (Actas, p. 15).

En los Estatutos de ASINJA leemos:

Estatutos: objetivos y métodos Articulo 2. -
12 - El fin de la "Asociacion Interdisciplinar
José de Acosta” es el de fomentar el intercambio

25




intelectual entre personas dedicadas a las ciencias
de la naturaleza, a las ciencias humanas y a las
disciplinas teoldgicas y filosoficas, en orden a
promover un esclarecimiento de los problemas
humanos y formulaciones del mensaje cristiano
que favorezcan el dialogo entre la fe y la cultura
contemporanea al servicio de los hombres de
nuestro tiempo.

22 - Para lograr este fin, la "Asociacion
Interdisciplinar José de Acosta” se propone:

a) Organizar reuniones de trabajo
entre personas académicamente
cualificadas para tratar de forma
interdisciplinar y en ambiente de
libertad temas cientificos que
tengan implicaciones humanistas y
ultimamente religiosas.

b) Promover todo tipo de actividades
de caracter intelectual que
coadyuven al fin mencionado.

c) Publicar y difundir estudios que
puedan contribuir al fin propuesto.

26




Y en el triptico de difusion de
ASINJA, editado hacia 2000:

Asociacién Interdisciplinar José de Acosta ASINJA
En colaboracion con la Universidad Comillas,
Madrid

La fragmentacion del conocimiento humano ha
hecho perder la comprension de la realidad. En
ambitos cientificos y humanistas se detecta la
necesidad de crear espacios en los que sea posible el
intercambio entre las distintas ramas del
conocimiento humano.

Ante este reto, la Asociacion Interdisciplinar José
de Acosta (ASINJAJ, se constituye como una
asociacion cultural sin animo de lucro, que pretende
fomentar el dialogo interdisciplinar.

ASINJA, cuyos comienzos estuvieron impulsados
por una iniciativa nacida de miembros de Ia
Compania de Jesus, dentro de un amplio pluralismo
ideoldégico, se declara respetuosa con el ambito
interreligioso en general y con el humanismo
cristiano en particular.

Desde 1974, ASINJA organiza reuniones anuales
de trabajo interdisciplinar. Como fruto de estas
reuniones, AS/NJA ha publicado hasta el momento

27




27 volumenes con las ponencias, comunicaciones y
debates de estas reuniones.

Para ser socio de AS/INJA basta con cumplimentar
la solicitud reglamentaria y abonar las cuotas anuales
que dan derecho a participar en todas las actividades
y recibir las publicaciones.

/[

Para informacion: Asociacion Interdisciplinar José de
Acosta (ASINJA).
¢/ Alberto Aguilera 23. 28015 Madrid

4. La epistemologia oculta: ;qué interdisci-
plinariedad?

No es facil encontrar en las Actas de las
reuniones una definicidbn precisa de lo que se
entiende por interdisciplinariedad. Desde el primer
volumen se usa esta palabra y se alude a ella como
un intento de dialogo entre diferentes disciplinas. E

28



incluso, en el volumen Xl, en la presentacion de
Alberto Dou, se lee “La Asociacion, al igual que
todas las once Reuniones Interdisciplinares ya
celebradas, se propone promover el dialogo entre
la fe y la cultura contemporanea al servicio de los
hombres de nuestro tiempo”.

Da la impresion de que se entendia por
interdisciplinariedad el “dialogo entre la fe y la
cultura”. Pero, jqué se queria decir con esta
expresion? ;Qué epistemologia oculta?

Se daba por supuesto que la fe (se supone
que fe religiosa, y cristiana porque nunca —que
sepamos- hubo representacion de otras religiones)
tiene un componente racional. Y que, por tanto,
esta legitimada para “dialogar” —como se entienda
— con la “cultura” (que en este caso se suponia que
era la cultura universitaria, la cultura cientifica, la
racionalidad cientifico-técnica. Y ademas, al hablar
de ciencia, en los primeros anos se tenia una vision
restringida a las ciencias experimentales y l6gico-
matematicas. Mas posteriormente (tal vez por
influjo de Popper) se incorporaron las ciencias
sociales (aunque algunos miembros no lo
entendieron demasiado).

29



Superados los conflictos que promovio Snow
en 1959 con “las dos culturas”'* y los debates entre
Wilson y Gould sobre la asimilacion o no de las
humanidades por las ciencias naturales'®, los socios
y amigos de ASINJA han podido dialogar
(entendido como intercambio de opiniones, sin
mas) en un ambiente plural. Tal vez el unico escollo
que ASINJA ha tenido —al igual que sucede en la
Catedra Ciencia, Tecnologia, Religion (ICAI,
Universidad Comillas)'® ha sido la incorporacion de
los tedlogos.

Tal vez no deje de tener razon la profesora
Maria José Frapolli cuando afirma que el obstaculo
para la entrada de la Teologia en la Universidad
sea epistemologico: el método cientifico de la
teologia (al menos en Espana) es incompatible con
la busqueda libre de explicaciones del mundo'’.
Desde nuestra modesta atalaya, este es un

14 http://www.relec.es/dosculturas/

15 http://newpol.org/content/stephen-jay-gould-
appreciation

16

http://www.upcomillas.es/centros/ctr/cent_cat ctr.aspx;
http://www.upcomillas.es/centros/ctr/cent_cat ctr vari.as
pXx

17 http://www.tendencias2 1.net/De-que-hablan-Dios-y-el-
Cesar a18688.htmli

30


http://www.relec.es/dosculturas/
http://newpol.org/content/stephen-jay-gould-appreciation
http://newpol.org/content/stephen-jay-gould-appreciation
http://www.upcomillas.es/centros/ctr/cent_cat_ctr.aspx
http://www.upcomillas.es/centros/ctr/cent_cat_ctr_vari.aspx
http://www.upcomillas.es/centros/ctr/cent_cat_ctr_vari.aspx
http://www.tendencias21.net/De-que-hablan-Dios-y-el-Cesar_a18688.html
http://www.tendencias21.net/De-que-hablan-Dios-y-el-Cesar_a18688.html

problema real (del cual tratara el profesor Antonio
Martin Morillas en estas Jornadas).

Pero a lo largo de 40 anos, ;se ha reducido
su horizonte a este intento de dialogo? ;Hubo algo
mas? Describimos mas adelante este intento como
de “rebelde interdisciplinariedad”. Pero antes
conviene explicitar qué es lo que hoy se entiende
por “interdisciplinar”.

4.1 La rebelde interdisciplinariedad: historia del
intento

En el volumen Xl (“Fragmentariedad de las
Ciencias”, 1985) se contiene una ponencia que, en
mi opinién, ha marcado profundamente el futuro
de las reuniones. Se trata de “Laguna de la Ciencia
o lagunas de Ciencia: la fragmentariedad y lagunas
de la ciencia vista desde la Sociologia“'®

La autora, Rosa Aparicio, describe asi el
enfoque por el que ha optado:

18 Rosa Aparicio, “Primera ponencia. Lagunas de la ciencia
o lagunas de ciencia. La fragmentariedad y lagunas de la
ciencia vista desde la Sociologia”. En: A. Dou, editor,
Fragmentariedad de las Ciencias. Asociacion
Interdisciplinar José de Acosta, con la colaboracién del
Instituto Borja de Bioética. Biblioteca de Fomento Social,
Ediciones Mensajero, Bilbao, 1985, 248 paginas (paginas
29-59; coloquio, paginas 61-67)

31



“No quisiera detenerme excesivamente en
mostrar cémo, una vez considerados
sociolégicamente los datos disponibles sobre la
produccion cientifica, aparecen ciertos vacios y
determinadas lagunas en el inmenso panorama
de la ciencia moderna (..). Me ocuparé de
aclarar por qué, segun el punto de vista
sociologico no pueden menos de aparecer en la
ciencia fragmentariedad vy Ilagunas. O
expresandolo de una manera mas positiva:
segun mi apreciacion, las aportaciones que mas
interesan de la sociologia de la ciencia para
nuestras presentes jornadas consistirian en lo
siguiente:

1. En establecer por qué la ciencia
realmente practicada en las sociedades
humanas no pueden menos de dar lugar
al surgimiento de zonas oscuras o
terrenos inexplorados.

2. En indicar que esos enclaves de
oscuridad incrustados entre las zonas
iluminadas por nuestros saberes
rigurosos, merecerian seguramente por
su importancia y su naturaleza ser
mirados como algo mas que lagunas:

32




como un aspecto de la finitud y limitacion
humanas, que tanto mas se hace
presente cuanto mas se potencia nuestra
creatividad”.

La ponencia de Rosa Aparicio se divide en
cuatro partes (pag- 31 ss): en la primera presenta
los supuestos metodoldgicos sobre los que se
apoya; en la segunda, justifica cémo Ia
investigacidon sociolégica conduce a “contar con
que siempre todo trabajo cientifico forzosamente
dejara inexploradas muchas posibilidades de lo
que podemos llamar el orden real. Este terreno
inexplorado da lugar a que siempre haya lagunas
en la ciencia”. En la tercera parte, la ponencia se
detiene a acotar el significado de esas lagunas para
la comprension de la actividad cientifica; y en
ultimo lugar (pag. 54 ss) la ponencia plantea
algunas consideraciones “acerca de las
consecuencias que esto tiene para una filosofia del
trabajo cientifico y para la ética del saber”.

Este texto de la ponencia nos ha parecido
especialmente iluminador: “Entonces la fragmen-
tariedad de todo saber cientifico, no ya de la
sociologia, no se deriva simplemente de un exceso

33



de datos que superan las capacidades de
intercomunicacion y sistematizacion de la
comunidad cientifica. Se deriva del hecho de que la
constructividad humana siempre es algo
encarnado, de forma parcial, finita y cambiante, en
la realidad envolvente. Y las lagunas del saber no
son simplemente hechos que aun no hayamos
descubierto dentro del orden que historicamente
ha venido a producirse; hay lagunas quizas, que se
abren sobre los abismos de posibilidades
absolutamente no contactadas por el hombre en su
historia, abismos de que a veces sospechamos al
meditar sobre fracturas e irregularidades de
nuestro modo de convivir”.

Todo este planteamiento conduce a dos
mensajes: “Por una parte, insiste en que para las
ciencias de la sociedad, y para la sociedad misma,
es insuficiente hablar de verdades cientificas e
ignorancias  parciales, si no se trata
inmediatamente de la pertinencia de esas verdades
e ignorancias con relacion a determinadas formas
de vivir. Por otra parte, recalca la conexion que
existe entre las distintas formas cientificas y no
cientificas de encaminamiento hacia una
reconstruccion simbodlica del mundo. Los
especialistas tendemos con excesiva frecuencia a

34



olvidar lo que de esto puede afectarnos y a
situarnos por encima de una sociedad y de una
historia llamadas a ser juzgadas y a ser ensenadas
por nosotros” (pag. 53).

Y concluye: “Llaman Ila atencion Ilas
conclusiones convergentes de los estudios
empiricos, e incluso de informes de gobiernos,
sobre el pésimo nivel de intercomunicaciéon vigente
entre los profesionales de la ciencia'®. Esto nos
invita a preguntarnos sobre nuestro nivel de
intercomunicacion disciplinar e extradisciplinar y
sobre lo que ello puede representar para nuestra
inserciodn cultural y nuestra fecundidad intelectual”
(Pag. 55) (...) “Entonces, a nosotros en particular la
sociologia de la ciencia nos invita a preguntarnos si
en la docencia de nuestros ambientes [y en la tarea
de ASINJA] se transparenta lo que la ciencia tiene
de procesualidad, movilidad e incardinacion
cultural, o si se da en ella una imagen

19 USA President s Science Advisory Commitee, 1963:
‘Science, Governmet and Information: Te Responsabilities
of the Thechnical Community and the Government in the
Transfer of Information. A Report’. \X/ashington, US
Government Printing Office [Puede encontrarse completo
en
http://garfield.library.upenn.edu/papers/weinbergreport1

963.pdf]

35


http://garfield.library.upenn.edu/papers/weinbergreport1963.pdf
http://garfield.library.upenn.edu/papers/weinbergreport1963.pdf

mitologicamente descarnada, con las
consecuencias que nos parezca que ello puede
tener para la salud intelectual de la sociedad del
futuro” (pag. 56).

4.2 El marco tedrico

La valoraciéon sosegada de lo que han sido
40 anos de intento interdisciplinar exige un marco
teorico. En ASINJA (desde mi punto de vista) nunca
hubo un debate en profundidad sobre los aspectos
epistemoloégicos de la interdisciplinariedad. Puede
decirse que “se daba por supuesta” o se reducia a la
expresion citada de “dialogo fe y cultura”, ampliada
mas tarde a “dialogo teologia y racionalidad
cientifica”. Pero ies eso todo? ;Se agota asi el
contenido de la interdisciplinariedad?

4.2.1 Interdisciplinariedad.

Pero ;qué es la interdisciplinariedad? No
cabe duda de que hay multitud de sinénimos y
sentidos muy diferentes??. Desde luego se puede

20 Sinonimos: transdisciplinariedad, perspectivismo,
pensamiento alternativo, pluralismo intelectual,
dialogicidad, dialogo, pluriracionalidad, polimorfismo del
conocimiento, racionalidad multiple, tolerancia,
Multidisciplinariedad, Interdisciplinariedad y

36



encontrar una enorme diversidad en Ia
interpretacion y definicion de lo que es esta
palabra. En primer lugar, es una tarea. Y ademas,
un proyecto intelectual, una opcion
epistemolodgica.

El término interdisciplinariedad surge por
primera vez en 1937 y le atribuyen su invencion al
sociologo Louis Wirtz.

Este texto de Carl Hempel puede ser
iluminador:

Transdisciplinariedad; Edgar Morin, “Sobre la
Interdisciplinariedad”, trabajo publicado en el Boletin No. 2
del Centre International de Rechercehes et Etudes
Transdisciplinaires (CIRET).
http://definicion.de/interdisciplinariedad/ Basarab
Nicolescu, “La Transdisciplinarité”.- Ed. Du Rocher, Ménaco
1996. Juan Daniel GOMEZ, “El Pensamiento Complejo” en
Curso Comun Il — 2010, “Perspectivas interdisciplinarias en
las Ciencias Sociales y Humanas”, Doctorado en Ciencias
Sociales y Humanas, Pontificia Universidad Javeriana, pro
manuscrito. Revista Andamios, No.2, junio 2005, 43-77.
FRODEMAN Robert (editor) and Associate Editors Julie
Thompson KLEIN, Carl MITCHAM, “The Oxford Handbook
of Interdisciplinarity”,Oxford University Press, 2010.
Jacques DERRIDA, “La Universidad sin

condicién”, http;//www.jacquesderrida.com.ar/textos/univ
ersidad-sin-condicion.htm Beth A. CASEY, “Administering
interdisciplinary programs” en “The Oxford Handbook of
Interdisciplinarity”, 2010, 345.

37



http://definicion.de/interdisciplinariedad/

Tal vez la palabra clave sea “integracion”?':

diversos saberes, epistemolégicamente distintos,
se pueden integrar sistémicamente en una unidad
superior de conocimiento que supone mayor
unidad. Progresivamente, el esfuerzo de muchos
investigadores se dirige haciala construccion de
puentes conceptuales, metodolégicos vy
epistemolégicos que sithan determinados
aspectos del conocimiento de la realidad en
niveles superiores del saber. La sistematizaciéon
cientifica requiere el conocimiento de diversas
conexiones, mediante leyes o principios teéricos,
entre diferentes aspectos del mundo empirico que
se caracterizan mediante conceptos cientificos.
Asi los conceptos de la ciencia son nudos en una
red de interrelaciones sistematicas en la que las

21 http://www.ecured.cu/index.php/Tarea_integradora;
Fuentes: Alvarez, S.: Integracion de areas e interdisciplina.
Ediciones. Juntos. Coleccion Referencias Pedagogicas.
Buenos Aires, 1993. Alvarez Pérez, Marta: Si a la
interdisciplinariedad, en revista; Educacion no. 97. Editorial
Pueblo y Educacién, La Habana, 1999. MINED: VI Seminario
Nacional para Educadores, p. 15.Editorial Pueblo y;
Educacion, Noviembre 2005. Sistema de tareas
integradoras para la interdisciplinariedad en las Ciencias
Naturales. Disponible en: CDIP-ISP. (ISBN 978-959-18-0400-
6)

38



http://www.ecured.cu/index.php/Tarea_integradora
http://www.ecured.cu/index.php/1993
http://www.ecured.cu/index.php/1999
http://www.ecured.cu/index.php/2005
http://www.ecured.cu/index.php/Especial:FuentesDeLibros/9789591804006
http://www.ecured.cu/index.php/Especial:FuentesDeLibros/9789591804006

leyes y los principios teoréticos constituyen los
hilos... Cuantos mas hilos converjan o partan de
un nudo conceptual, tanto mas importante sera su
papel sistematizado o su alcance sistematico
Carl Hempel, Philosophy of natural science,
Prentice-Hall, 1966%.

Las aportaciones de Ia sociologia del
conocimiento

Este texto es suficientemente expresivo pero
conviene describirlo mas minuciosamente. La
sociologia del conocimiento es consciente que, con
el transcurrir del tiempo, el propio desarrollo
cientifico-técnico hizo que fueran surgiendo
paulatinamente numerosas ramas cientificas. En
general empezaron a aparecer especialistas en
cada una de esas disciplinas que no eran
especialistas en otras areas de conocimiento, por lo
que ciertos estudios que requerian de
conocimientos en diversas areas eran inasequibles
a la mayoria de cientificos especializados en una
cierta area. Y ello se relaciona con la historia del
esfuerzo humano para unir e integrar situaciones y

22 Carl Hempel. Filosofia de la ciencia natural. Alianza
Universidad, 1988.

39




aspectos que su propia practica cientifica y social
separan.

Demanda el conocimiento del objeto de
estudio de forma integral, estimulando Ia
elaboracion de nuevos enfoques metodoldgicos
mas idoneos para la solucion de los problemas,
aunque su organizacion resulta compleja, ante la
particularidad de cada disciplina cientifica, que
posee sus propios métodos, normas y lenguajes.

Es en fin una filosofia y marco metodolégico
que podria caracterizar la practica cientifica
consistente en la busqueda sistematica de
integracion de las teorias, métodos, instrumentos,
y, en general, formulas de accion cientifica de
diferentes disciplinas, a partir de una concepcién
multidimensional de los fenémenos, y del
reconocimiento del caracter relativo de los
enfoques cientificos por separado. Es considerada
una apuesta por la pluralidad de perspectivas enla
base de la investigacion.

Para algunos autores?, el trabajo
interdisciplinar es una postura que conlleva al
desafio de superar las visiones fragmentadas y

23
http://www.ecured.cu/index.php/Trabajo_interdisciplinari
o

40


http://es.wikipedia.org/wiki/Cient%C3%ADfica
http://es.wikipedia.org/wiki/Ciencia
http://es.wikipedia.org/wiki/Lenguaje
http://es.wikipedia.org/wiki/Filosof%C3%ADa
http://www.ecured.cu/index.php/Trabajo_interdisciplinario
http://www.ecured.cu/index.php/Trabajo_interdisciplinario

asumir una posicion mas radical con el objetivo de
erradicar las fronteras entre las disciplinas, el
trabajo interdisciplinar lleva implicito romper las
barreras entre la teoria y practica. Por lo que la
interdisciplinariedad esencialmente, consiste en un
trabajo colectivo teniendo presente la interaccion
de las disciplinas cientificas, de sus conceptos
directrices, de su metodologia, de sus
procedimientos, de sus datos y de la organizacion
en la ensefanza.

4.2.2 El pensamiento interdisciplinario

Aunque la palabra interdisciplinariedad
aparece por primera vez en 1937, y su inventor es
el sociélogo Louis Wirtz, la Academia Nacional de
Ciencia de los Estados Unidos habia empleado la
expresion “cruce de disciplinas*?4, y el Instituto de
Relaciones Humanas de la Universidad de Yale
habia propuesto el término "demolicion de las
fronteras disciplinarias"?°.

24"Crossing of disciplines”. Ver:
http://www.linguee.es/espanol-
ingles/traduccion/%22cruce+de+disciplinas%22.html y
también: http://www.clarin.com/sociedad/cruce-
disciplinas-diferentes-estimulo-creacion 0 346165566.html
25
http://www.chasque.net/frontpage/relacion/anteriores/97

41



http://www.linguee.es/espanol-ingles/traduccion/%22cruce+de+disciplinas%22.html
http://www.linguee.es/espanol-ingles/traduccion/%22cruce+de+disciplinas%22.html
http://www.clarin.com/sociedad/cruce-disciplinas-diferentes-estimulo-creacion_0_346165566.html
http://www.clarin.com/sociedad/cruce-disciplinas-diferentes-estimulo-creacion_0_346165566.html
http://www.chasque.net/frontpage/relacion/anteriores/9706/interdisciplinas.html

Es sorprendente comprobar que Thomas
Kuhn, en su obra por lo demas capital para la
sociologia de la ciencia, La Estructura de las
Revoluciones cientificas (1962)?° no abordé el
problema de la interdisciplinariedad, aunque si
trato el problema de la especializacion.

Tampoco hay referencia alguna a Ia
interdisciplinariedad en el libro clasico de Robert
Merton sobre la sociologia de la ciencia?’, pero
Merton se interesé en este problema a partir de
1963, cuando escribio en su obra "The mosaic of
the behavioral sciences” lo siguiente: ‘los
intersticios entre las especialidades se van llenando
gradualmente con especialidades interdis-
ciplinarias” (Merton, 253). Obsérvese que Merton
habla de "especialidades” y no de "disciplinas”.

En la obra monumental publicada por la
Unesco, "Principales tendencias de la investigacion
en las ciencias sociales y humanas" (1970)%, el

06/interdisciplinas.html

26 http://www.clorenzano.com.ar/bibliografia/kuhn.pdf
27
http://academia.edu/1856817/Resumen_Sociologia_del C
onocimiento Robert K. Merton

28
http://unesdoc.unesco.org/images/0018/001883/188395s.

pdf

42


http://www.chasque.net/frontpage/relacion/anteriores/9706/interdisciplinas.html
http://www.clorenzano.com.ar/bibliografia/kuhn.pdf
http://academia.edu/1856817/Resumen_Sociologia_del_Conocimiento_Robert_K._Merton
http://academia.edu/1856817/Resumen_Sociologia_del_Conocimiento_Robert_K._Merton
http://unesdoc.unesco.org/images/0018/001883/188395s.pdf
http://unesdoc.unesco.org/images/0018/001883/188395s.pdf

problema de Ia recombinacion de |las
especialidades se examina apenas de modo fugaz.
El capitulo de este libro redactado por Jean Piaget,
con el titulo "Problemas generales de Ia
investigacion interdisciplinaria y mecanismos
comunes”, trata de problemas muy importantes,
pero el tema que parece anunciar el titulo apenas
se aborda en las dos ultimas paginas, que no
obstante tienen el mérito de proponer la expresion
“recombinacién genética”, respecto de las "nuevas
ramas del saber” (Piaget, 524).

En el Handbook of Sociology (1988),
publicado bajo la direccion de Neil J. Smelser??,
figura un capitulo titulado "Sociology of Science” de
Harriet Zuckerman, en el cual, entre la abundante
informaciéon facilitada, no figura ninguna
referencia a la interdisciplinariedad.

Otros autores si mencionan este tema,
admitiendo que es dificil de encuadrar. Asi, por
ejemplo, Edgar Morin3° dice lo siguiente: "He
utilizado sin definirlos los términos de

29
http://www.lavoisier.fr/livre/notice.asp?ouvrage=1611571
30 Ver, entre otros:
http://www.cea.ucr.ac.cr/CTC2010/attachments/004 Mori
n,%20Edgar%20-
%20Sobre%20Ila%20interdisciplinariedad.pdf

43



http://www.lavoisier.fr/livre/notice.asp?ouvrage=1611571
http://www.cea.ucr.ac.cr/CTC2010/attachments/004_Morin,%20Edgar%20-%20Sobre%20la%20interdisciplinariedad.pdf
http://www.cea.ucr.ac.cr/CTC2010/attachments/004_Morin,%20Edgar%20-%20Sobre%20la%20interdisciplinariedad.pdf
http://www.cea.ucr.ac.cr/CTC2010/attachments/004_Morin,%20Edgar%20-%20Sobre%20la%20interdisciplinariedad.pdf

interdisciplinariedad, multi o polidisciplinariedad y
transdisciplinariedad. Si no los he definido es
porque son polisémicos e imprecisos. Por ejemplo,
la interdisciplinariedad puede significar pura y
simplemente que distintas disciplinas se consideren
al mismo tiempo, del mismo modo que Ilos
diferentes paises se reunen en las Naciones Unidas
en una misma asamblea sin que puedan hacer mas
que afirmar, individualmente, sus propios derechos
nacionales y sus propias soberanias en relacion con
la injerencia del vecino”. Es cierto que Morin anade
enseguida que ‘interdisciplinariedad puede
significar también intercambio y cooperacion”, y da
algunos ejemplos, en particular el de Ia
colaboracion entre el linguista Jakobson y el
antropologo Levi-Strauss respecto del
estructuralismo.

Un autor que ha contribuido
intelectualmente a la construccién del paradigma
interdisciplinar es Nicolescu3!, autor, entre otros,
del libro “La transdisciplinariedad. Manifiesto”3?,
publicado en 1996 en castellano bajo los auspicios

31 http://vertigo.revues.org/5253; http://ciret-
transdisciplinarity.org/transdisciplinarity.php;

32 http://www.ceuarkos.com/manifiesto.pdf;
http://es.scribd.com/doc/57 16197 9/Manifiesto-de-la-
Transdisciplinariedad;

44


http://vertigo.revues.org/5253
http://ciret-transdisciplinarity.org/transdisciplinarity.php
http://ciret-transdisciplinarity.org/transdisciplinarity.php
http://www.ceuarkos.com/manifiesto.pdf
http://es.scribd.com/doc/57161979/Manifiesto-de-la-Transdisciplinariedad
http://es.scribd.com/doc/57161979/Manifiesto-de-la-Transdisciplinariedad

de Edgar Morin. Basado en la Carta de lIa
Trandisciplinariedad (1994) ya citada, y en otros
documentos, es un material de gran interés para
seguir la pista al trabajo de ASINJA durante 40
anos. Sepamos mas de Nicolescu:

Basarab Nicolescu (Ploiesti, 5 de marzo 1942) es un
fisico rumano.

Se inicié en el campo de la fisica tedrica en el
Centro Nacional de Investigacion Cientifica del
Laboratorio de Fisica Nuclear y de Altas Energias
(Laboratoire de Physique Nucléaire et de Hautes
Energies) de la Universidad Pierre y Marie Curie
(Paris), donde obtendria el doctorado en 1972.
También es profesor en de la Facultad de Estudios
Europeos de la Universidad Babes-Bolyai (Cluj-
Napoca).

Es fundador y presidente del Centro Internacional
de Investigaciones y Estudios Transdisciplinarios
(CIRET: Centre International de Recherches et
Etudes Transdisciplinaires), organizacién sin fines
de lucro que cuenta con 163 miembros de 26
paises.

Es cofundador, junto con René Berger, del Grupo
de Estudio de la Transdisciplinariedad de Ila
UNESCO (1992).

Es fundador y director de las siguientes

45



http://es.wikipedia.org/wiki/Ploie%C8%99ti
http://es.wikipedia.org/wiki/Ruman%C3%ADa
http://es.wikipedia.org/wiki/F%C3%ADsica_te%C3%B3rica
http://es.wikipedia.org/wiki/Centre_National_de_la_Recherche_Scientifique
http://es.wikipedia.org/wiki/F%C3%ADsica_nuclear
http://es.wikipedia.org/wiki/F%C3%ADsica_de_part%C3%ADculas
http://es.wikipedia.org/wiki/Universidad_Pierre_y_Marie_Curie
http://es.wikipedia.org/wiki/Par%C3%ADs
http://es.wikipedia.org/wiki/Universidad_Babe%C8%99-Bolyai
http://es.wikipedia.org/wiki/Cluj-Napoca
http://es.wikipedia.org/wiki/Cluj-Napoca
http://es.wikipedia.org/wiki/Transdisciplinariedad
http://es.wikipedia.org/wiki/Ren%C3%A9_Berger
http://es.wikipedia.org/wiki/UNESCO

colecciones:
o Transdisciplinarité (Transdisciplinariedad),
de Ia editorial Rocher, de Ménaco

o Science si religia (Ciencia y religion), de la
editorial Curtea Veche, de Bucarest

o Les Roumains de Paris (Los rumanos de
Paris), de Ediciones Oxus, de Paris

También es especialista en la teoria de particulas
elementales.

Basarab Nicolescu es el autor de mas de 130
articulos en las principales revistas cientificas
internacionales, ha realizado numerosas
contribuciones a la ciencia, antologias, y ha
participado en la radio (en France Culture, France
Inter, Radio Nostalgie, Radio Rumania y otras
emisoras) y en programas de television de la RTL9,
de Luxemburgo, sobre Ia ciencia.

Es un importante promotor de la reconciliacion
entre la ciencia transdisciplinaria y las
humanidades. Ha publicado numerosos articulos
sobre el papel de la ciencia en la cultura
contemporanea en revistas y libros de autoria
colectiva en Francia, Rumania, Italia, Reino Unido,
Brasil, Argentina, Japon y en los EE.UU.

46



http://es.wikipedia.org/wiki/M%C3%B3naco
http://es.wikipedia.org/wiki/Bucarest
http://es.wikipedia.org/wiki/Par%C3%ADs
http://es.wikipedia.org/wiki/F%C3%ADsica_de_part%C3%ADculas
http://es.wikipedia.org/wiki/Part%C3%ADcula_elemental
http://es.wikipedia.org/wiki/Part%C3%ADcula_elemental
http://es.wikipedia.org/wiki/France_Inter
http://es.wikipedia.org/wiki/France_Inter
http://es.wikipedia.org/wiki/RTL9
http://es.wikipedia.org/wiki/Luxemburgo
http://es.wikipedia.org/wiki/Humanidades

La aventura interdisciplinar

Hoy en dia nadie puede conocer més de una
sola disciplina en su totalidad. La ambicion de
dominar dos o mas disciplinas completas es poco
realista y utopica. A partir del supuesto de que es
posible conocer y combinar disciplinas completas,
la nocion de interdisciplinariedad induce a engano.

La dificultad de que un solo cientifico sea
verdaderamente multidisciplinario ha movido a
algunos especialistas en metodologia a preconizar
el trabajo de equipo. Esto es lo que propuso Pierre
de Bie en la obra mencionada de la UNESCO. EI
trabajo de equipo es productivo en los grandes
laboratorios de ciencias naturales, peo con las
ciencias sociales es dificil de poner en practica. Los
unicos ejemplos de investigacidon en equipo que
hayan tenido éxito son los relativos a la produccion
o larecoleccion de datos, y muy pocas veces ocurre
lo mismo con un trabajo de interpretacion o de
sintesis, excepto en el campo de la arqueologia.

Los grandes programas de las instituciones
internacionales o nacionales consisten en general
en el fomento y la coordinacion de investigaciones
que se consideran prioritarias. Las publicaciones

47



resultantes llevan con frecuencia la firma de una
sola persona, o a lo sumo de dos o tres, pero pocas
veces mas.

La historia de las ciencias sociales ofrece
numerosos ejemplos de proyectos interdis-
ciplinarios que fracasaron. Me limitaré a uno solo,
la encuesta realizada en el Finistére, en Plozevet
(Francia), a comienzos de los anos sesenta. Era un
proyecto ambicioso, que en Francia absorbié gran
parte de los recursos financieros disponibles en
aquella época para las ciencias sociales, y movilizo
a sociologos, demografos, especialistas en
genética, etndlogos, psicologos, linguistas e
historiadores. Los organizadores de la encuesta
querian que la investigacion realizada en Plozevet
fuera “colectiva y total’. Esta encuesta
interdisciplinaria no dio resultados dignos de
mencién, pero de todos modos la leccion se
aprendio, y la experiencia no se ha repetido mas en
Francia.

En Ila obra de la OCDE sobre "La
interdisciplinariedad"** de lee lo siguiente: “las

33 E. JANTSCH. Hacia la interdisciplinariedad y la
transdisciplinariedad en la ensehanza y la
innovacion. En L. Apostel, G. Berger, A. Briggs y G.
Michaud. Interdisciplinariedad: problemas de la
ensefnanza y de la investigacion en las

48



primeras experiencias analizadas en tres paises
(Alemania, Francia e Inglaterra) dan una impresion
general de fracaso (OCDE, 25). El capitulo de este
mismo trabajo titulado "El archipiélago
interdisciplinario® acaba reconociendo el
"sentimiento de una simple amalgama” (idem, 71).
Se habla de la interdisciplinariedad como de un
concepto “epistemolégicamente ingenuo” (idem,
71).

Ambiguedades de Ia interdisciplinariedad

El enfoque multidisciplinario es engarioso
porque propugna la division de la realidad en
diversos fragmentos. En algunos trabajos se
procede por divisiones: enfoque filoldgico,
antropoldgico, historico, etnologico, psicolégico y
socioldgico. Este desfile de disciplinas, que no
coinciden casi nunca, permite en el mejor de los
casos un paralelismo util, pero no una sintesis. Esto
es lo que hizo el historiador de las religiones Mircea

Universidades. México. Asociacion Nacional de
Universidades e Institutos de Enserianza Superior.
Pag. 110-144
Citada en mucho informes y programas:
http://www.aufop.com/aufop/uploaded_files/articulos/12
24327955.pdf; http://web.ua.es/en/ice/jornadas-
redes/documentos/oral-proposals/246842.pdf

49



http://www.aufop.com/aufop/uploaded_files/articulos/1224327955.pdf
http://www.aufop.com/aufop/uploaded_files/articulos/1224327955.pdf
http://web.ua.es/en/ice/jornadas-redes/documentos/oral-proposals/246842.pdf
http://web.ua.es/en/ice/jornadas-redes/documentos/oral-proposals/246842.pdf

Eliade que, en su busqueda de los dioses, movilizo
a ocho disciplinas: la etnologia, la filologia, la
linguistica, la antropologia, la psicologia, la
historia, la sociologia y la filosofia, que no
convergen nunca. El autor procede a un erudito
paralelismo disciplinario, pero no a una
conjugacion de los factores (Eliade) 3.

En realidad, cuando se emprenden
investigaciones relativas a varias disciplinas, /o que
se hace es combinar segmentos de disciplinas y de
especialidades, no disciplinas completas. Por ello
yo prefiero la nocion de hibridacion, que denota la
recombinacion de fragmentos de ciencias.

Hoy en dia la especializacion a la vanguardia
de la ciencia pocas veces es monodisciplinaria: "un
investigador en cancerologia, por ejemplo, puede
tener una licencia en fisica, un diploma en biofisica
y trabajar con inmunologistas en un centro de
investigacion médica, ensenar la bioquimica en
una facultad de ciencias, publicar en revistas
cientificas o médicas..." (de Certaines, 117).

En las ciencias sociales, como en las ciencias
naturales, el progreso cientifico se logra sobre todo

34
http://www.chasque.net/frontpage/relacion/anteriores/97
06/interdisciplinas.html

50


http://www.chasque.net/frontpage/relacion/anteriores/9706/interdisciplinas.html
http://www.chasque.net/frontpage/relacion/anteriores/9706/interdisciplinas.html

en las interfaces, en los intersticios de las
disciplinas. Las innovaciones mas originales y
fecundas resultan de la recombinacién de
especialidades situadas en el punto de confluencia
de varias disciplinas, que no son necesariamente
contiguas. El punto de contacto fecundo se
establece entre especialidades y sectores, y no
paralelamente a las fronteras disciplinarias.
Francois Kourilsky plantea el problema en sus
verdaderos términos: "Entendamonos bien sobre lo
que es o no es interdisciplinariedad. Si se quiere
conseguir progresos, la investigacion debe ser
extremadamente especializada y traspasar la
frontera de los conocimientos en puntos muy
precisos, y con un temario estrechamente definido”
(Kourilsky, 16).

Una gran biblioteca especializada, por
ejemplo de bioquimica, solo abarca una pequena
parte de la quimica y de la biologia, que coinciden
en determinados puntos. Observemos lo que hacen
los investigadores en esta biblioteca: se concentran
en un punto preciso de la clasificacion numérica de
materias, que representa menos de un uno por mil
de la documentacion sobre el tema. Buscan una
informacion precisa en un sector sumamente
especializado. En el mismo momento, centenares

51



de investigadores hacen lo mismo, cada uno en su
hiperespecialidad. La investigacion se efectua
simultaneamente sobre centenares de puntos. Pero
esos puntos no estan necesariamente dispersos,
sino que forman parte de un conjunto de
conocimientos, conceptos, métodos, intuiciones,
hipaétesis y visiones.

Con frecuencia sucede, como demuestra la
historia de las ciencias, que algunos de estos
puntos chocan entre si haciendo saltar chispas. En
este momento, previsto o fortuito, es que se
produce el descubrimiento, programado o
inesperado. Estos puntos pueden situarse en
sectores distintos, a veces alejados entre si. Se
habla entonces de un  descubrimiento
interdisciplinario. Pero, como en realidad son
especialidades y no disciplinas completas las que
coinciden, la nocion de interdisciplinariedad
deberia sustituirse por la nocion, méds adecuada, de
transespecialidad o poliespecialidad.

52



4.2.3 de Ila Multidisciplinariedad a Ia
interdisciplinariedad

Un trabajo muy completo sobre esta
cuestion es de Carlos Miranda Levy (2009)3.
Postula que la multidisciplinariedad es un elemento
clave para la creatividad y la innovacion, asi como
un requisito para la interdisciplinariedad y la
transdisciplinariedad. Si bien puede sonar a un
rebuscamiento innecesario, prefiero usar los tres
términos para definir tres procesos o fenémenos
distintos pero relacionados sobre el aprendizaje y
la practica holistica del saber y las habilidades:

B Multidisciplinariedad: Disciplinaridad.

La disciplinaridad es mono-disciplina, que
representa especializacion en aislamiento.

Una persona puede estudiar, por ejemplo,
biologia y entenderla bien, sin necesidad de
conocimientos acabados de fisica o de psicologia.

B Multidisciplinaridad.

B Una persona puede estudiar simultanea o
secuencialmente mas de un area del

35
http://portal.educar.org/creatividad/ciencias/multidisciplinari
edad

53


http://portal.educar.org/creatividad/ciencias/multidisciplinariedad
http://portal.educar.org/creatividad/ciencias/multidisciplinariedad

conocimiento, pero sin hacer conexiones
entre ellas.

Se puede llegar a ser competente en

Quimica, Sociologia y Linguistica, por
ejemplo, sin que por ello se genere
cooperacion entre las disciplinas
Pluridisciplinaridad.

Implica cooperacion entre disciplinas, sin
coordinacion. Normalmente se da entre areas
del conocimiento compatibles entre si, y de un
mismo nivel jerarquico.

Ejemplo serian la combinacion de fisica, quimica
y geologia, o de historia, sociologia y lenguaje.

1)

Podemos iniciar por referirnos con el
término ‘multidisciplinariedad” a la
busqueda del conocimiento, interés o
desarrollo de habilidades en multiples
campos. La multidisciplinariedad es algo
natural, comun y que ocurre con cierta
frecuencia. Por ejemplo, es comun para
los estudiantes: practicar deportes,
tomar clases de matematica y ciencias
naturales en la educacion primaria, o
clases de fisica, quimica y literatura en la
educacion secundaria, y de ética,

54



2)

filosofia, matematicas y lengua en los
ciclos propedéuticos o generales de a
educacion superior. Pero esta
multidisciplinariedad no nos servira de
mucha ventaja, a menos que logremos
conectar los saberes y valores de dichos
campos.

Interdisciplinariedad: Podemos llamar
‘Interdisciplinariedad” a la habilidad y
practica de combinar e integrar actores,
elementos y valores de multiples areas
del saber, el conocimiento y la técnica
practica. A identificar sinergias,
analogias, paradojas y enfoques desde
multiples puntos de vista y enfocados en
distintos aspectos de los fenémenos y
procesos que trabajamos. Esta
interdisciplinariedad, requiere de
estimulo, estructura y exploracion de los
campos envueltos, con experticios
(palabra colombiana que alude a
peritacion) o expertos especificos de cada
uno aportando valor al objeto de estudio
o trabajo. En el caso de la creatividad e
innovacion en la educacién, Ia

interdisciplinariedad debe ser estimulada
55



3)

por los docentes y facilitadores, para que
los estudiantes puedan identificar dichas
oportunidades y ser capaces de asociar
los conocimientos y habilidades
adquiridos en cada campo y combinarlos
para un mejor desempeno. En esta linea,
seria recomendable que los docentes
coordinaran sus programas de clase,
lecciones y actividades practicas para
propiciar oportunidades de
interdisciplinariedad y  aprendizaje
combinado entre multiples areas del
saber. Es relativamente facil su puesta en
marcha y estimulo a través de la
combinacion puntual de disciplinas para
fendbmenos o areas especificas, por
ejemplo: musica y matematicas,
astronomia y filosofia, fisicay anatomia,
psicologia y conducta animal, ingenieria
mecanicay biologia, literatura, historiay
geografia, etc.

Transdisciplinariedad: Podemos
referirnos a la ‘transdisciplinariedad”
como a la practica de un aprendizaje y
quehacer holistico, que trasciende las

divisiones tradicionales del saber y el
56



conocimiento, pero no necesariamente
las ignora. Bajo un enfoque
transdisciplinario, no compartimen-
talizamos un objeto de estudio o
actividad dentro de una rama u otra del
saber o la ciencia, sino que asumimos su
naturaleza plural que trasciende areas y
emprendemos su  exploracion 'y
descubrimiento abiertos a todas Ilas
ramas que nos lleve.

Bueno es conocer la Carta basica:

Carta de Ia Transdisciplinariedad
Convento de Arrabida, noviembre de
1994

Preambulo

Considerando que:

— La proliferacion actual de las disciplinas
académicas y no-académicas conducen a un
crecimiento exponencial del saber que hace
imposible toda mirada global del ser humano.
— Solo una inteligencia que dé cuenta de la
dimensién planetaria de los conflictos actuales
podra hacer frente a la complejidad de nuestro

57




mundo y al desafio contemporaneo de la
autodestruccion material y espiritual de
nuestra especie.

— La vida esta seriamente amenazada por una
tecnociencia triunfante, que sélo obedece a la
légica horrorosa de la eficacia por la eficacia.
— La ruptura contemporanea entre un saber
cada vez mas acumulativo y un ser interior
cada vez mas empobrecido conduce a un
ascenso de un nuevo oscurantismo, cuyas
consecuencias en el plano individual y social
son incalculables.

— El crecimiento de los saberes, sin precedente
en la historia, aumenta la desigualdad entre
aquellos que los poseen y los que carecen de
ellos, engendrando asi desigualdades
crecientes en el seno de los pueblos y entre las
naciones de nuestro planeta.

— Al mismo tiempo que todos los desafios
enunciados tienen su contraparte de
esperanza y que el crecimiento extraordinario
de los saberes puede conducir, a largo plazo, a
una mutacion comparable al pasaje de los
hominidos a la especie humana.
Considerando lo que precede, los participantes
del Primer Congreso Mundial de

58




Transdisciplinariedad (Convento de Arrabida,
Portugal, 2 a 7 de noviembre de 1994) adoptan
la presente Carta como un conjunto de
principios fundamentales de la comunidad de
espiritus transdisciplinarios, constituyendo un
contrato moral que todo signatario de esta
Carta hace consigo mismo, fuera de toda
coaccion juridica e institucional.

Articulo 1. Toda tentativa de reducir al ser
humano a una definicion y de disolverlo en
estructuras formales, cualesquiera que sean, es
incompatible con la vision transdisciplinaria.
Articulo 2. El reconocimiento de la existencia
de diferentes niveles de realidad, regidos por
diferentes logicas, es inherente a la actitud
transdisciplinaria. Toda tentativa de reducir la
realidad a un solo nivel, regido por una unica
lIégica, no se situa en el campo de la
transdisciplinariedad.

Articulo 3. La transdisciplinariedad es
complementaria al enfoque disciplinario; hace
emerger de la confrontacion de las disciplinas
nuevos datos que las articulan entre si, y nos
ofrece una nueva vision de la naturaleza y de
la realidad. La transdisciplinariedad no busca el
dominio de muchas disciplinas, sino la apertura

59




de todas las disciplinas a aquellos que las
atraviesan y las trascienden.

Articulo 4. La clave de la boveda de la
transdisciplinariedad reside en la unificacién
semantica y operativa de las acepciones a
través y mas alla de las disciplinas. Ello
presupone una racionalidad abierta, a través
de una nueva mirada sobre la relatividad de las
nociones de «definicion» y «objetividad». El
formalismo excesivo, la absolutizacion de la
objetividad, que comporta la exclusion del
sujeto, conducen al empobrecimiento.
Articulo 5. La vision transdisciplinaria es
decididamente abierta en la medida que ella
trasciende el dominio de las ciencias exactas
por su dialogo y su reconciliacion, no
solamente con las ciencias humanas sino
también con el arte, la literatura, la poesia y la
experiencia interior.

Articulo 6. En relacion a la interdisciplinariedad
y a la multidisciplinariedad, la
transdisciplinariedad es multirreferencial y
multidimensional. Tomando en cuenta las
concepciones de tiempo y de historia, la
transdisciplinariedad no excluye la existencia
de un horizonte transhistorico.

60




Articulo 7. La transdisciplinariedad no
constituye una nueva religiéon, ni una nueva
filosofia, ni una nueva metafisica, ni una
ciencia de las ciencias.

Articulo 8.La dignidad del ser humano es
también de orden césmico y planetario. La
operaciéon del ser humano sobre la Tierra es
una de las etapas de la historia del universo. EIl
reconocimiento de la Tierra como patria es uno
de los imperativos de la transdisciplinariedad.
Todo ser humano tiene derecho a una
nacionalidad, pero, a titulo de habitante de la
Tierra, él es al mismo tiempo un ser
transnacional. El reconocimiento por el
derecho internacional de la doble pertenencia
—a una nacioén y a la Tierra— constituye uno de
los objetivos de la investigacion
transdisciplinaria.

Articulo 9. La transdisciplinariedad conduce a
una actitud abierta hacia los mitos y las
religiones y hacia quienes los respetan en un
espiritu transdisciplinario.

Articulo 10. No hay un lugar cultural
privilegiado desde donde se pueda juzgar a las
otras culturas. El enfoque transdisciplinario es
en si mismo transcultural.

61




Articulo 11. Una educacién auténtica no puede
privilegiar la abstraccion en el conocimiento.
Debe ensenar a contextualizar, concretar y
globalizar. La educacién transdisciplinaria
reevalua el rol de la intuicidn, del imaginario,
de la sensibilidad y del cuerpo en la
transmision de los conocimientos.

Articulo 12. La elaboracién de una economia
transdisciplinaria esta fundada sobre el
postulado de que la economia debe estar al
servicio del ser humano y no a la inversa.
Articulo 13. La ética transdisciplinaria rechaza
toda actitud que niegue el dialogo y la
discusion, cualquiera sea su origen, ideolégico,
cientista, religioso, econémico, politico,
filosofico. El saber compartido deberia
conducir a una comprension compartida,
fundada sobre el respeto absoluto de las
alteridades unidas por la vida comun sobre
una sola y misma Tierra.

Articulo 14. Rigor, apertura y tolerancia son las
caracteristicas fundamentales de la actitud y
vision transdisciplinaria. El rigor en la
argumentacion, que toma en cuenta todas las
cuestiones, es la mejor proteccion respecto de
las desviaciones posibles. La apertura incluye la

62




aceptacion de lo desconocido, de lo
inesperado y de lo imprevisible. La tolerancia
es el reconocimiento del derecho a las ideas y
verdades contrarias a las nuestras.

Articulo final. La presente Carta de la
Transdisciplinariedad es adoptada por los
participantes del Primer Congreso de la
Transdisciplinariedad, no valiéndose de
ninguna otra autoridad que aquella de su obra
y de su actividad.

De acuerdo a los procedimientos, que seran
definidos de acuerdo con los espiritus
transdisciplinarios de todos los paises, la Carta
esta abierta a la firma de todo ser humano
interesado por las medidas progresivas del
orden nacional, internacional y transnacional
para la aplicacién de sus articulos en la vida.
Convento de Arrabida, 6 de noviembre de
199436,

36 Es importante tener en cuenta la Carta de la
transdisciplinariedad de 1994. Ver:
http://www filosofia.org/cod/c1994tra.htm

63



http://www.filosofia.org/cod/c1994tra.htm

B Interdisciplinaridad.

Los participantes pertenecen a diferentes
disciplinas, pero la integracion comienza ya en el
mismo proceso, en la formulacion del plan de
accion y en la especificacion de la contribucion de
cada miembro: cada uno trata de tener en cuenta
los procedimientos y trabajo de los otros en vista a
una “meta comun”.

B [nterdisciplinaridad.

La interdisciplinariedad tiene por objetivo
transferir métodos de una disciplina a otra.

Por ejemplo, los métodos de la fisica nuclear
transferidos a la medicina conducen a la aparicion
de nuevos tratamientos contra el cancer.

B Interdisciplinaridad.

Segun Nicolescu (1996):

“La interdisciplina también desborda a Ilas
disciplinas e incluso contribuye al nacimiento de
nuevas disciplinas, pero sigue inscribiéndose
dentro de los marcos y los objetivos de Ia
investigacion disciplinaria”

Ejemplo: La transferencia de los métodos
matematicos al estudio de los fenémenos

64



meteorologicos engendra una nueva disciplina: la
Teoria del Caos.

En los contextos cientificos el término
transdisciplinariedad es usado de varias
maneras. En los paises de habla alemana
el término suele referirse a las formas de
investigacion integradoras (Mittelstrass,
2003)3’. Esta acepcion contrasta con la
comprension de la transdisciplinariedad
como un principio de unidad del
conocimiento mas alla de las disciplinas
(Nicolescu 200238),

En cuanto a principio de formas
integradoras de investigacion, Ia
transdisciplinariedad comprende una
familia de métodos para relacionar el
conocimiento cientifico, la experiencia
extra-cientifica y Ila practica de Ia
resolucion de problemas.

37 http://mistemas1.bligoo.es/transdisciplinariedad

38
http://www.pensamientocomplejo.com.ar/docs/files/Ferna
ndo%20ALmarza-
R%EDsquez,%20Convergencia%20transdisciplinar%20%20
Una%20nueva%20I1%F3gica%20de%20la%20Realidad.pdf

65



http://es.wikipedia.org/wiki/Investigaci%C3%B3n
http://es.wikipedia.org/wiki/Conocimiento
http://es.wikipedia.org/wiki/Disciplina_acad%C3%A9mica
http://es.wikipedia.org/wiki/Resoluci%C3%B3n_de_problemas
http://mistemas1.bligoo.es/transdisciplinariedad
http://www.pensamientocomplejo.com.ar/docs/files/Fernando%20ALmarza-R%EDsquez,%20Convergencia%20transdisciplinar%20%20Una%20nueva%20l%F3gica%20de%20la%20Realidad.pdf
http://www.pensamientocomplejo.com.ar/docs/files/Fernando%20ALmarza-R%EDsquez,%20Convergencia%20transdisciplinar%20%20Una%20nueva%20l%F3gica%20de%20la%20Realidad.pdf
http://www.pensamientocomplejo.com.ar/docs/files/Fernando%20ALmarza-R%EDsquez,%20Convergencia%20transdisciplinar%20%20Una%20nueva%20l%F3gica%20de%20la%20Realidad.pdf
http://www.pensamientocomplejo.com.ar/docs/files/Fernando%20ALmarza-R%EDsquez,%20Convergencia%20transdisciplinar%20%20Una%20nueva%20l%F3gica%20de%20la%20Realidad.pdf

En esta comprension la investigacion
transdisciplinar se orienta hacia los
aspectos del mundo real, mas que a
aquellos que tienen origen y relevancia
solo en el debate cientifico. Una cuestion
de mayor importancia en la investigacion
transdisciplinar es hasta que punto se
consigue la integracion de las distintas
perspectivas cientificas. Este aspecto es a
menudo usado para distinguir entre
trans-, inter- y multidisciplinariedad.

El campo de Ia investigacion
transdisciplinar es dificil de estructurar
dados estos diferentes y de algun modo
inconsistentes conceptos y terminologias.
En la investigacion en lengua alemana,
un congreso de 2003 llevado a cabo en
Gotinga hizo el intento de mostrar el
amplio abanico de Ilas diferentes
comprensiones de la multi-, inter- y
transdisciplinariedad e hizo sugerencias
para hacerlas converger sin eliminar los
usos presentes (véase
Brand/Schaller/Vélker 2004)3°.

39

http://webdoc.sub.gwdg.de/ebook/univerlag/2006/transd

66


http://es.wikipedia.org/wiki/Integraci%C3%B3n
http://es.wikipedia.org/wiki/Interdisciplinariedad
http://es.wikipedia.org/wiki/Multidisciplinariedad
http://es.wikipedia.org/wiki/Concepto
http://es.wikipedia.org/wiki/Gotinga
http://webdoc.sub.gwdg.de/ebook/univerlag/2006/transdisziplin_book.pdf

Transdisciplinariedad.

Tiene por finalidad la comprension del

mundo presente desde el imperativo de la unidad
del conocimiento.

Se fundamenta en la nocion de ir més alld de

las disciplinas y aporta una metodologia de
indagacion transdisciplinaria.

Transdisciplinariedad.
Transdisciplinariedad.

Por su caracter MULTIREFERENCIAL y
MULTIDIMENSIONAL

Porque su ejercicio se ha de caracterizar
por el RIGOR

la APERTURA
la TOLERA
Transdisciplinariedad.

Por el esfuerzo de acceder a una vision de la
realidad a través y mas alla de las disciplinas,
pero no intenta crear una nueva disciplina.

isziplin_book.pdf

67


http://webdoc.sub.gwdg.de/ebook/univerlag/2006/transdisziplin_book.pdf

“Este desarrollo acelerado del enfoque
transdisciplinario se acompana naturalmente,
como cualquier nuevo movimiento de ideas, del
peligro de multiples extravios (e/ extravio
comercial, el extravio de la busqueda de nuevos
medios de dominacion del otro) o si no,
simplemente, del intento de verter la nada en el
vacio, por medio de la adopcion de un eslogan
vaciado de todo contenido”.

Segun Nicolescu (2000) entendemos por Realidad:
“aquello que resiste nuestras experiencias,
representaciones, descripciones, imagenes o
formalizaciones matematicas”.

B Niveles de Realidad.

Por nivel de Realidad se entendera un
conjunto de sistemas que son invariantes ante la
accion de ciertas leyes generales.

B Niveles de Realidad.

la tercera de las experiencias religiosa, filosofica y
artistica.
B La Logica del Tercero Incluido

Contraria sunt Complementa, afirmaba Niels
Bohr.

68



“... es decir, diay noche, sol y luna, hombre y mujer,
onda y particula, razén y emocién, légica e
intuicion, materia y espiritu, pragmatismo y
misticismo, disciplina y transdisciplina nho como
dicotomias, sino como complementos que tienden
a fundirse y fusionarse, aun sin confundirse....

4.2.4 Algunos estudios interdisciplinarios

Todas las clasificaciones de las ciencias
tienen fecha de caducidad. A partir del siglo XIX 'y
con el asombroso crecimiento producido por el
conocimiento cientifico surgen numerosas ciencias
con yuxtaposiciones de parcelas establecidas por
ciencias anteriores:

e De las teorias del calor y sus relaciones con
la mecanica: Termodinamica.

e De las relaciones de la electricidad y la
quimica: Electroquimica.

e De Ia relacion de la termodinamica y la
electroquimica, la intima imbricacion de la
fisica y la quimica: Fisicoquimica.

o Delas relaciones de la quimica y la biologia,
surgira la Bioquimica.

69


http://es.wikipedia.org/wiki/Termodin%C3%A1mica
http://es.wikipedia.org/wiki/Electroqu%C3%ADmica
http://es.wikipedia.org/wiki/Fisicoqu%C3%ADmica
http://es.wikipedia.org/wiki/Bioqu%C3%ADmica

De esta forma las ciencias suelen llevar nombres
compuestos de ciencias anteriores a veces situadas
en campos completamente dispares:

5.

Biogeoquimica, Sociolinguistica,
Biotecnologia, Bioética... etc. y los campos
en los que se ejercen se multiplican
exponencialmente, unidos ya a la tecnologia
que se incorpora como un medio
importante, si no fundamental, en el propio
método cientifico y en el campo de la
investigacidon concreta.

ASINJA+40: {Multidisciplinariedad,

transdiscipliariedad o interdisciplinariedad?

éQué es lo que hemos hecho durante 40

anos? Repasemos los objetivos o Propositos Basicos
de la Interdisciplinariedad:

1) Lograr que los conocimientos de las
disciplinas se integren en un sistema
conceptuales. De categorias, leyes,
teorias, que contribuyan a Ia
formacion  intelectual de los
estudiantes.

2) Establecer una relacion
interdisciplinaria basada en Ia

70


http://es.wikipedia.org/wiki/Biogeoqu%C3%ADmica
http://es.wikipedia.org/wiki/Biotecnolog%C3%ADa
http://es.wikipedia.org/wiki/Tecnolog%C3%ADa
http://es.wikipedia.org/wiki/M%C3%A9todo_cient%C3%ADfico

obtencion de habilidades y valores,
no reducida a la simple transmision de
conocimientos.

3) Ampliar de forma cientifica el
conocimiento y cultura general,
siempre basado en la investigacion,
sin perder el caracter propio de cada
disciplina

El caracter de interdisciplinariedad se
fortalece cada dia y prueba de esto es que se aspira
a la elaboracién de un curriculum integrado, que
es otra forma de llamar la interdisciplinariedad.

Pluralismo interdisciplinar

Tal vez no hemos integrado suficientemente
el hecho de que desde cada disciplina se entiende
de modo diverso lo que es la interdisciplinariedad.
Para otros autores, la interdisciplinariedad, es una
relacion de reciprocidad, de mutualidad, pues ella
no se ensena ni se aprende, apenas se vive, se
ejerce, por eso exige una nueva pedagogia, una
nueva comunicacion.

El concepto de interdisciplinariedad, abarca
no solo los nexos que se pueden establecer entre
los sistemas de conocimientos de una disciplina y

71



otra, sino también aquellos vinculos que se pueden
crear entre los modos de actuacion, formas del
pensar, cualidades, valores y puntos de vista que
potencian las diferentes disciplinas.

La interdisciplinariedad es la relacion de
cada disciplina con el objeto y entre ellas, la
relacion constitutiva de un objeto especifico y
propio de todas ellas, un “interobjeto” que
constituye un contenido sustancial en su desarrollo
histérico en ciertos ambitos cientificos.

Para Wikipedia, /nterdisciplinariedad es un
término que expresa la cualidad de ser
interdisciplinario. Un campo interdisciplinario es un
campo de estudio que emerge de la sinergia de
varias disciplinas que dan Ilugar a sistemas
conceptuales nuevos que superan la mera
yuxtaposicion de saberes. Un campo
transdisciplinario atraviesa los limites tradicionales
entre varias disciplinas académicas*’ o entre varias
escuelas de pensamiento, por el surgimiento de
nuevas necesidades o la eleccion de nuevas
profesiones.



http://es.wikipedia.org/wiki/Anexo:Disciplinas_acad%C3%A9micas
http://es.wikipedia.org/wiki/Anexo:Disciplinas_acad%C3%A9micas
http://es.wikipedia.org/wiki/Anexo:Disciplinas_acad%C3%A9micas

En principio, el término «interdisciplinario»
se aplica en el campo pedagogico al tipo de trabajo
cientifico que requiere metodolégicamente de la
colaboracion de diversas y diferentes disciplinas y,
en general, la colaboracion de especialistas
procedentes de diversas areas tradicionales.

La interdisciplinariedad involucra grupos de
investigadores, estudiantes y maestros con el
objetivo de vincular e integrar muchas escuelas de
pensamiento, profesiones o tecnologias, —aun con
sus perspectivas especificas—, en la busqueda de un
fin comun. La epidemiologia del SIDA o el
calentamiento global requieren comprender varias
disciplinas para resolver problemas irresolutos.

Otros autores han definido la
interdisciplinariedad como un conjunto de
disciplinas conexas entre si y con relaciones
definidas, a fin de que sus actividades no se
produzcan en forma aislada, dispersa y
fraccionada.

Desde el punto de vista educativo, la
interdisciplinariedad es el proceso significativo de
“enriquecimiento” del curriculo y de aprendizaje de
sus actores que se alcanza como resultado de
reconocer y desarrollar los nexos existentes entre
las diferentes disciplinas de un plan de estudio por

73


http://es.wikipedia.org/wiki/Ciencia
http://es.wikipedia.org/wiki/Ciencia
http://es.wikipedia.org/wiki/Grupos_de_trabajo
http://es.wikipedia.org/wiki/Epidemiolog%C3%ADa
http://es.wikipedia.org/wiki/SIDA
http://es.wikipedia.org/wiki/Calentamiento_global

medio de todas las componentes de los sistemas
didacticos de cada una de ellas.

Otras aproximaciones a Ila interdisci-
plinariedad:

e Esun conjunto de disciplinas conexas entre
si y con relacion definidas, a fin de que sus
actividades no se produzcan en forma
aislada, dispersa o fraccionada.

e Proceso dinamico que busca proyectarse,
con base a la integracion de varias
disciplinas, para la busqueda de soluciones a
problemas de investigacion. Tamayo y
Tamayo (2004)*!

e Interaccion entre dos o mas disciplinas.
Jantsch (1980)

41 http://es.scribd.com/doc/12235974/Tamayo-y-Tamayo-
Mario-El-Proceso-de-la-Investigacion-Cientifica;
http://www.cife.unam.mx/Programa/D17/03F-
Derech/17FD-T06.pdf;
http://www.buenastareas.com/materias/la-investigacion-
por-mario-tamayo/40

74


http://es.scribd.com/doc/12235974/Tamayo-y-Tamayo-Mario-El-Proceso-de-la-Investigacion-Cientifica
http://es.scribd.com/doc/12235974/Tamayo-y-Tamayo-Mario-El-Proceso-de-la-Investigacion-Cientifica
http://www.cife.unam.mx/Programa/D17/03F-Derech/17FD-T06.pdf
http://www.cife.unam.mx/Programa/D17/03F-Derech/17FD-T06.pdf

6. (Como proceder para desarrollar Ila
interdisciplinariedad?

La palabra clave es “integracion”. La
integracion es un momento de organizacion y
estudio de los contenidos de las disciplinas, es una
etapa para la interaccion que solo puede ocurrir en
un régimen de coparticipacion, reciprocidad,
mutualidad (condiciones esenciales para Ia
efectividad de un trabajo interdisciplinar), se
considera entonces la integracion como una etapa
necesaria para la interdisciplinariedad.

Una via para contribuir al desarrollo de la
interdisciplinariedad entre las materias es la
aplicacion de tareas integradoras. La (‘farea
integradora se define como una situacion
problematica estructurada a través de un eje
integrador el Problema cientifico conformado por
problemas y tareas interdisciplinarias.

Su finalidad es aprender a relacionar los
saberes especializados apropiados desde Ia
disciplinariedad, mediante la conjugacion de
métodos de investigacion cientificas, la articulacion
de las formas de organizacion de la actividad. Su
resultado es la formacion de saberes integrados
expresados en nuevas sintesis y en ideas cada vez
mas totales de los objetos, fendmenos y procesos

75


http://www.ecured.cu/index.php/Tarea_integradora
http://www.ecured.cu/index.php/Tarea_integradora
http://www.ecured.cu/index.php/Problema_cient%C3%ADfico

de la practica educativa y en consecuencia de
comportamientos y valores inherentes a su
profesién con un enfoque interdisciplinario, lo que
implica un modo de actuacién.

Caracteristicas de la tarea integradora

Las tareas integradas responden a los
problemas cientificos detectados en los niveles
macro y micro fundamentalmente. Abarcan la
preparacion del docente para las tareas y funciones
profesionales en el subsistema donde laboran
adentrandose, por tanto, en la relacién entre las
categorias causa y efecto, la que constituyen uno
de los aspectos mas importantes para reconocer la
esencia de los fenédmenos y el objeto del problema
cientifico.

Se proyectan a través de acciones que se
despliegan para abarcar y estudiar todos los
aspectos, sus vinculos y mediaciones, las causas, los
efectos, sus negaciones y sus contradicciones. Se
centran en la solucion de problemas cientificos que
se identifican en objetos complejos del proceso
pedagogico (inter-objetos), es decir que demandan
de los aportes de otras disciplinas para
solucionarlos adecuadamente.

76



Se disefan, esencialmente para la
integracion de los saberes y el perfeccionamiento
del objeto en su aplicacion practica, asi como el
grado de necesidad objetiva existente en la
sociedad interpretada ella, no de una forma
macroscopica sino en el municipio, la escuela y el
grupo.

Presuponen la integracion de los saberes
desde la solidez de los conocimientos precedentes
y del protagonismo de los participantes. Se
orientan por la l6gica delineada del principio de la
sistematicidad  siguiendo la espiral del
conocimiento por la via de la transferencia de los
saberes a nuevas situaciones problematicas.

Su fundamental propdsito es aprender a
relacionar y entrecruzar contenido al enfrentar
problemas cientificos y producir saberes
interdisciplinarios e integrados. A partir del
estudio de las relaciones se puede entender la
estructura del objeto de estudio, asi como de su
movimiento, que no es mas que el proceso mismo.
Por esta razén se infiere que el elemento del
conocimiento del objeto de estudio de las ciencias
sociales es la relacion dialéctica. Involucran a los
propios participantes en la deteccion y solucion de
problemas que se dan en dichos objetos, lo que

77



genera un Modo de actuacion desde Dbases
cientificas.

Para el desarrollo de la Tarea integradora es

importante responder a las siguientes preguntas.

De lo que ya se conoce, ;Qué se puede
utilizar en lo que se va a investigar?

¢Qué se deriva del nuevo conocimiento?

iQué relaciones existen con otros
conocimientos, experiencias en las que ha
participado?

éQué caracteriza el nuevo resultado? ;En
qué medida el resultado obtenido es punto
para la transformaciobn y el cambio
educativo?

{Qué teorias sirven para argumentar la
naturaleza del problema que se investiga?
éCual es la posicion asumida?

En la realizacion de la tarea integradora,
tratar de aplicar respuestas conocidas a
situaciones nuevas, puede ser fuente de
nuevos problemas, al encontrarse que
dichas soluciones no dan respuestas a las
nuevas situaciones. La critica a soluciones

78


http://www.ecured.cu/index.php?title=Modo_de_actuaci%C3%B3n&action=edit&redlink=1
http://www.ecured.cu/index.php/Tarea_integradora
http://www.ecured.cu/index.php/Tarea_integradora

conocidas buscando sus puntos mas
controvertidos, son situaciones que pueden
dar origenes a nuevos problemas cientificos.

PARA CONCLUIR: LA INTERDISCIPLINARIEDAD
COMO UNIFICACION, CONVERGENCIA,
SINERGIA, CONSILIENCIA (NO FUSION NI
CONFUSION) DE “SABERES”

En definitiva las ciencias se constituyen tanto
por fragmentacion, de una parte, como por
interdisciplinariedad, de otra. En el siglo XIX
Auguste Comte hizo una clasificaciobn mejorada
después por Antoine-Augustin Cournoten 1852y
por Pierre Naville en 1920. Los nuevos lenguajes
no jerarquicos, de estructura asociativa, y
manejados por la informatica reflejan
perfectamente la situacién actual de division de las
ciencias y sus conexiones metodolégicas y de
contenidos, aun a pesar de Ila enorme
especializacion que se experimenta continuamente
tanto en la investigacion como en los centros de
ensenanza.

Para Hempel /a sistematizacion cientifica

requiere el conocimiento de diversas conexiones,
79


http://es.wikipedia.org/wiki/Auguste_Comte
http://es.wikipedia.org/wiki/Pierre_Naville
http://es.wikipedia.org/wiki/Carl_Hempel

mediante /leyes o principios teoricos, entre
diferentes aspectos del mundo empirico, que se
caracterizan mediante conceptos cientificos. Asi,
los conceptos de la ciencia son nudos en una red
de interrelaciones sistemdticas en la que las leyes y
los principios teoréticos constituyen los hilos...
Cuantos mads hilos converjan o partan de un nudo
conceptual, tanto mds importante sera su papel
sistematizado o su alcance sistemadrtico.

{Existen paradigmas en las ciencias sociales?

Si es cierto que las disciplinas se fragmentan
y que la mayoria de las innovaciones mas
importantes se producen en las fronteras
interdisciplinarias, ;como conciliar esta tesis con la
nocion de paradigma disciplinario?+?
Tedricamente, existe una incompatibilidad entre
las dos nociones: una ciencia dominada por un
paradigma deberia ser suficientemente coherente
para evitar la apertura, la fragmentacion en
especialidades y dejar que estas especialidades se
recombinen a uno y otro lado y de la frontera
disciplinaria. Cabe dudar pues de la validez de la

42
http://www.chasque.net/frontpage/relacion/anteriores/97
06/interdisciplinas.html

80


http://www.chasque.net/frontpage/relacion/anteriores/9706/interdisciplinas.html
http://www.chasque.net/frontpage/relacion/anteriores/9706/interdisciplinas.html

nocion de paradigma en general, y de su
aplicabilidad a las ciencias sociales.

En la obra Reflections on my critics, Thomas
Kuhn propuso sustituir la expresion "revolucion
cientifica”, que él mismo reconocia una
“exageracion disciplinaria”. Ademas, la nocion de
revolucion cientifica fue impugnada por
numerosos cientificos, Imre Lakatos por ejemplo, ya
que la revolucion copernicana se produjo alo largo
de un siglo y medio, y la hewtoniana a lo largo de
toda una generacion. No hubo un alud subito, sino
mas bien un largo debate. El descubrimiento de los
microbios por Pasteur fue desde luego una
revolucion cientifica que acabo con la idea de
generacion espontanea, pero ;podemos llamarlo
paradigma?

Sin embargo, admitiendo que para las
ciencias naturales la nocion de paradigma es
adecuada, conviene subrayar que los paradigmas
aparecen muy frecuentemente en el punto de
convergencia de las especialidades
interdisciplinarias.

Tomemos por ejemplo la biologia molecular
que es una sintesis de varias especialidades. "La
biologia molecular no nacié de los amores ideales y
espontaneos entre la fisica y la biologia, sino de un

81



complicado entrecruzarse de ideas e
investigaciones sumamente diversas” (Thuiller, 14).
En la biologia molecular se fundieron solamente
segmentos de la fisiologia celular, la genética, la
bioquimica, la virologia y la microbiologia, y no la
totalidad de las disciplinas. Cada una de estas
materias no tienen nada que ver en su mayor parte
con la biologia molecular (Jacob, 55).

La misma observacion puede hacerse
respecto de las placas tectonicas continentales, la
oceanografia, la biogeologia o la geoquimica, o
cualquier otra especialidad en la entera gama de
las ciencias.

No obstante, ;puede decirse que la nocion
de paradigma sea pertinente también para las
ciencias sociales? Thomas Kuhn admitid
explicitamente que en esas ciencias seria excesivo
hablar de paradigma, dados los desacuerdos
permanentes que las caracterizan. En su prefacio a
La structure des révolutions scientifiques (p. VIl)
explica que fue en ocasion de su estancia en el
"Center for Advanced Studies” de Palo Alto, en
California, dentro de un grupo dominado por
representantes de las ciencias sociales, cuando se
vio obligado a formular la nocion de paradigma,
precisamente para senalar la diferencia esencial

82



entre las ciencias naturales y las ciencias sociales. Y
sin embargo, hoy en dia el término paradigma es
de uso corriente en las ciencias sociales. El uso y
abuso de esta bonita palabra es especialmente
frecuente en la sociologia y la economia. Quizas se
trata de un lamentable caso de mimetismo.

iEXisten en las ciencias sociales alteraciones
paradigmaticas analogas a las que produjeron
Copérnico, Newton, Darwin o Einstein? jPodemos
calificar de paradigmaticas las teorias de Keynes,
Chomsky o Parsons? ;EI progreso en las ciencias
sociales, se obtiene mediante revoluciones
paradigmaticas o mediante procesos acumulativos?
ZExisten verdaderamente paradigmas en las
ciencias sociales?*3

En el interior de una disciplina formal
pueden cohabitar diversas teorias principales, pero
el paradigma se da unicamente si una sola teoria
verificable domina a todas las demas, y es aceptada
por el conjunto de la comunidad cientifica. Ahora
bien, en el campo de las ciencias sociales asistimos,
en el mejor de los casos, a la confrontacion de
varias teorias no verificables. La mayoria de las

43
http://www.chasque.net/frontpage/relacion/anteriores/97
06/interdisciplinas.html

83



veces ni siquiera se produce la confrontacion: los
teodricos se evitan cuidadosamente o se ignoran
soberbiamente, lo que es relativamente facil si se
tiene en cuenta el tamano de las comunidades
cientificas, divididas en escuelas. Esto ocurre en
todos los paises, grandes o pequenos.
Esta ignorancia mutua es un viejo habito de la
sociologia. A comienzos de siglo, los grandes
sociologos apenas se comunicaban entre si, o no se
comunicaban en absoluto. En los escritos de \Weber
no hay ninguna referencia a su contemporaneo
Durkheim. Sin embargo, Weber conocia el "Anée
Sociologique”. Por su parte Durkheim, que podia
leer en aleman, solo cita a Weber una sola vez, de
modo fugaz. Y sin embargo trabajaron sobre
algunas materias comunes, como la religion.
Durkheim alude solo brevemente a Simel y Tonnies.
Severamente criticado por Pareto, "Durkheim
no cité nunca los trabajos de Pareto... El juicio de
Pareto sobre el libro de Durkheim E/ Suicidio es
negativo. A este respecto escribe el socidlogo
italiano: "por desgracia, el razonamiento es muy
poco riguroso en toda la obra” (Valade, pag. 207).
\Xeber parece haber ignorado la teoria de
Pareto sobre la circulacion de las elites y, a su vez,
Pareto no menciona para nada la teoria weberiana

84



del liderazgo politico. Weber y Croce solo se
encontraron una vez, brevemente. \X/eber y Freund
no sostuvieron ningun intercambio. Ernst Boch y
Georg Lukacs trataron bastante a Weber en
Heidelberg pero en sus trabajos no se detecta
ninguna influencia weberiana. Tampoco hay
ninguna influencia entre \Xeber y Spengler. EIl
unico contemporaneo de Weber que lo cita es Karl
Jaspers, pero se trata de un filésofo (véanse
Mommsen y Osterhammel). Como observo
Raymond Aron, los tres grandes fundadores de la
sociologia siguieron, cada uno por su lado, una "via
solitaria”.

Mas cerca de nosotros, hay multiples
ejemplos de socidlogos que coexisten sin
influenciarse reciprocamente, como Angus
Campbell y Paul Lazarsfeld, que sin embargo
dedicaron gran parte de su vida al estudio de un
mismo comportamiento politico. Esta observacion
puede extrapolarse a otras disciplinas.

La confrontacién de las teorias no es de por
si objetable. Pero es menester que haya debate. En
las ciencias sociales no hay paradigmas porque
tampoco hay, en el interior de cada disciplina, una
comunicacion suficiente.

85



Para que haya paradigma es necesaria otra
condicion: las teorias deben referirse a aspectos
esenciales de la realidad social. Ahora bien, cuanto
mas ambiciosa sea una teoria, menos posible es
ponerla a prueba directamente con los datos
disponibles. En las ciencias sociales no se hacen
descubrimientos fundamentales, como ocurre de
vez en cuando en las ciencias naturales, mas bien
se construyen teorias no verificables, en parte
porque la propia realidad social cambia. Ademas, y
sobre todo, “los errores de los gigantes de las
ciencias naturales son insignificantes en
comparacion con los fundamentales errores
cometidos por las lumbreras de las ciencias sociales
y economicas (Andreski, 30) 4.

Tomemos por ejemplo el malthusianismo.
¢Es una teoria o un paradigma? El malthusianismo
es una de las grandes teorias de la historia de las
ciencias sociales. Ha influido en numerosos
cientificos, y sobre todo en Charles Darwin, quien
reconocio en él una de sus principales fuentes de
inspiracion. Una multitud de socidlogos,

44
http://www.chasque.net/frontpage/relacion/anteriores/97
06/interdisciplinas.html

86



demografos y economistas se definieron en
relacion a esta teoria, para aprobarla o combatirla.

Sin embargo, la evolucion de la realidad
demografica de Occidente privo de validez a sus
proyecciones, y acabaron considerandole un falso
profeta. Con todo, si consideramos el desfase
actual entre el desarrollo econémico y el
crecimiento de la poblacion en Africa, Asia o
América Latina, podriamos proclamario un gran
visionario. Basta con aceptar una comparacion
asincroénica entre la Inglaterra de su tiempo y el
tercer mundo actual para admitir la validez
asincronica de su teoria. ;Debemos ir mas lejos y
hablar de un paradigma malthusiano? Por mi parte
no veo la utilidad, pero, de todos modos, si hay un
paradigma se trata de una fusidn de diversos
segmentos de la economia, la demografia, la
sociologia y la historia, o sea de un paradigma
compuesto.

Las expresiones "teoria fundamental” o
"importante progreso” me parecen mas adecuadas
y mas justas para las ciencias sociales que la nocion
de paradigma, que conlleva toda una serie de
implicaciones tedricas ausentes de las ciencias no
experimentales.

87



iExiste por Ilo menos un progreso
acumulativo en las ciencias sociales? Existe
evidentemente, ya que cada disciplina tiene un
patrimonio propio, compuesto de conceptos,
métodos, teorias y praxis. Se ve enseguida si
alguien es un profesional o un aficionado. Existen
progresos acumulativos incluso en el ambito de la
teoria. Una teoria puede quedar anticuada, pero
siempre subsistira algo de ella, que se integrara en
las nuevas teorias, ya que se aprende mucho de los
errores. Un error denunciado no se repite. En
épocas mas recientes, los progresos de las ciencias
sociales son imputables a una larga serie de
descubrimientos empiricos sectoriales. Por ejemplo,
la correlacidén establecida por D. Lerner entre los
grados de urbanizacién, alfabetizacion y
comunicacion se ha incorporado definitivamente al
acervo de nuestros conocimientos. En estos
sectores especializados -sean hibridos o
monodisciplinarios— no hacen falta teorias
ambiciosas, nos contentamos con lo que Robert
Merton llamo "teorias medias”.

Tomemos como ejemplo concreto un
proceso acumulativo. Uno de los grandes hallazgos
de la ciencia politica es la influencia de las técnicas
electorales en los sistemas de los partidos politicos.

88



Una bibliografia sobre este tema, incluso muy
selectiva, podria comprender facilmente de dos a
trescientos titulos en inglés, sin hablar de las
multiples y variadas observaciones procedentes de
la experiencia directa de los politicos en numerosos
paises. Desde Condorcet, John Stuart Mill,
Bachofen, Hare y d’'Hondt hasta Hermes, Downs,
Duverger, Lipjhart, etc., la teoria se nutre de las
contribuciones y mejoras sucesivas introducidas
por un numero muy elevado de especialistas. Otros
ejemplos de procesos acumulativos pueden verse
en la obra que publiqué con Robert Pahre, titulada
Linnovation dans les sciences sociales: Ia
marginalité créatrice (1991).

Es un hecho reconocido que “ningun
paradigma importante propone ya ordenar, y aun
menos unificar, el campo de las ciencias sociales”
(Annales, 1989, 1.322). Como escribié Mark Blaug:
"el término paradigma deberia excluirse de los
trabajos sobre la materia, o escribirse siempre entre
comillas” (Blaug, 149).

Habiendo resuelto pues la aparente contradiccion
tedrica entre la hibridaciéon de las especialidades y
el paradigma disciplinario, pasaremos en un
préximo articulo, a un examen mas detenido del

89



proceso de fragmentacion de las disciplinas en
especialidades*®.

—INTERDISCIPLINARIEDAD

— DISCIPLINA —&—

Rama de ia clencia o area de
canbcimiento

Actividad disciplinaria de un
conjunto homogéneo

> DISCIPLINARIEDAD ~£:-

Foa

L— Producir nuevos conocimientos

45 Estos datos estan sacados de
http://www.chasque.net/frontpage/relacion/anteriores/97
06/interdisciplinas.html

90



La interdisciplinariedad

1 ol process docents B!

91



92



2

El “saber” y los saberes:
Introduccion a la Teoria
del conocimiento

Si definimos la Teoria del conocimiento
como una reflexion filoséfica sobre el saber
humanos y los saberes, sobre su construccion
mental y sistematizaciéon y sobre los diferentes
aspectos de lo que se denomina el fendmeno del
conocimiento humano (su posibilidad, los limites, la
verdad, la certeza, las fuentes...) ;qué interés tiene
para los ciudadanos que solemos querer
fundamentar nuestros valores, convicciones y
creencias?

Es necesario justificar la necesidad formativa
de esta disciplina.

1. El tema del conocimiento es esencial para
fundamentar filos6ficamente lo que se puede
llamar el conocimiento racional, la ciencia, los

93



saberes e incluso el saber teologico o la Teologia.
Toda la Teologia se refiere a una reflexion humana
(organizada, racional y asumida por una
comunidad) sobre la experiencia religiosa del ser
humano interpelado por la Revelacion de Dios en
la historia, y sobre la posibilidad de conocimiento,
relacion y comunicacion entre la creatura y el
creador. La Teologia se presenta como un "saber".
Pero ;qué podemos saber de Dios? ;Tiene
capacidad nuestra mente humana y limitada?
éTiene sentido la pregunta sobre la trascendencia?
équé valor tiene la Teologia como conocimiento
humano?;Qué verdad esta en la Teologia?

Estas son preguntas de la Teologia
Fundamental, pero que tienen una base en una
Teoria del Conocimiento humano. Si no se tienen
planteadas las preguntas filoséficas sobre el
conocer humano, no se puede edificar un
conocimiento sistematico de la Teologia. El Papa
Juan Pablo Il publicé en 1998 la Enciclica Fides et
Ratio sobre la relaciones entre la Filosofia y la Fe
cristiana. JQué ensena la Enciclica? Buscar los
textos mas significativos de la misma.

2. No solo para la Teologia, sino también para
el debate cultural con una sociedad
secularizada como es la sociedad occidental,
es necesaria la reflexion filosofica sobre los
grandes problemas del ser humano: el
sentido de la vida, la muerte, Dios, la

94



libertad,.... El ‘conocimiento humano “es uno
de los temas centrales en Ila historia de la
filosofia. La misma Filosofia ( phy/os-sophos=
aprecio por el saber) implica una reflexion
filosofica sobre el conocimiento humano.
iQué podemos conocer? ;jPodemos los
humanos tener una verdady una certezade
lo que decimos conocer? En definitiva: jqué
es la verdad? ;Como llegar a la verdad?

Leer y discutir este texto de la Fides et
Ratio: £/ hombre tiene muchos medios para
progresar en el conocimiento de la verdad, de
modo que puede hacer cada vez mds humana la
propia existencia. Entre estos destaca la filosofia,
que contribuye directamente a formular Ia
pregunta sobre el sentido de la vida y a trazar la
respuesta: ésta, en efecto, se configura como una
de las tareas mds nobles de la humanidad. E/
término filosofia segun Ila etimologia griega
significa ‘amor a la sabiduria’. De hecho, la filosofia
nacio y se desarrollo desde el momento en que el
hombre empezo a interrogarse sobre el por qué de
las cosas y su finalidad. De modos y formas
diversas, muestra que el deseo de verdad
pertenece a la naturaleza misma del hombre".
(Juan Pablo Il. Enciclica Fides et Ratio, numero 3a).

95



3. En la Fides et Ratio se trata de Ila
armonizacion entre el conocimiento del mundo
y la experiencia religiosa. §CoOmo armonizar las
relaciones entre el conocimiento racional
(filosofico y cientifico) y el conocimiento que
nos viene de la fe? jse puede ser creyente e
intelectual, o cientifico? ;Qué aporta la fe
cristiana al conocimiento filoséfico del mundo?
¢Es autéonomo el conocimiento racional y
cientifico respecto al conocimiento teoldgico?

Leer y discutir estos textos de la Fides et
Ratio: "La Ilglesia, por su parte, aprecia el esfuerzo
de la razon por alcanzar los objetivos que hagan
cada vez mds digna la existencia personal. Ella ve
en la filosofia el camino para conocer verdades
fundamentales relativas a la existencia del hombre.
Al mismo tiempo, considera a la filosofia como una
ayuda indispensable para profundizar Ia
inteligencia de la fe y comunicar la verdad del
Evangelio a cuantos no la conocen” (n1 5).

La Fe y la Razon (Fides et Ratio) son como
las dos alas con las cuales el espiritu humano se
eleva hacia la contemplacion de /la verdad. Dios ha
puesto en el corazon del hombre el deseo de
conocer la verdad y, en definitiva, de conocerle a E/
para que, conociéndolo y amdndolo, pueda
alcanzar también la plena verdad sobre si mismo”
(numero cero).

96



4. Para la tarea educativa y pastoral, es
necesario que los educadores de la fe
tengan una formacién filosofica sobre el
conocimiento humano. En una sociedad
complejay enla que la religion ha dejado de
ser el elemento de "donacidén de sentido de
la vida", es necesario recuperar la
experiencia de Dios desde la experiencia del
mundo. En este sentido, muchos de los
problemas de la Filosofia del conocimiento
estan presentes (de manera mas o menos
explicita) en las culturas contemporaneas.

Texto de la Fides et Ratio: ‘La filosofia
moderna, dejando de orientar su investigacion
sobre el ser, ha concentrado la propia busqueda
sobre el conocimiento humano. En lugar de
apoyarse sobre la capacidad que tiene el hombre
para conocer la verdad, ha preferido destacar sus
limites y condicionamientos. Ello ha derivado en
varias formas de agnosticismo y de relativismo, que
han llevado la investigacion filosofica a perderse en
las arenas movedizas de un escepticismo general”
(n1 5c¢).

97



La 7eoria del conocimiento:
itiene sentido Ila pregunta
filosofica sobre el conocimiento
humano?

Desde hace unos 2.500 anos, en las orillas
del mar Mediterraneo, los humanos tuvieron
conciencia de si mismos (ver Antropologia
filosofica), superaron el pensamiento mitico y se
preguntaron sobre el sentido y la razon de su
propia vida, del mundo que les rodeaba. )Qué
hacemos aqui?)Qué sentido racional tiene la vida y
la muerte? Son preguntas que hoy llamamos
filosoficas. Son preguntas que demandan una
respuesta. Esa respuesta es conocimiento racional
filosofico.

1. Conceptos previos: Teoria del
conocimiento, epistemologia y
gnoseologia

Al inicio de esta reflexion filosofica es
conveniente clarificar algunos conceptos. Este
esfuerzo de clarificacion conceptual pretende
separar racionalmente los diferentes tipos de
conocimiento.

98



Definiciéon de Ia Filosofia del Conocimiento

Hay muchas definiciones de lo que es la
Filosofia (Teoria) del conocimiento. Como punto de
partida provisional se puede decir que es una
reflexion critica y filosofica que parte de una
distincion ineludible entre pensar y conocer.

Una definicion mas completa es esta: una
investigacion relativa a la capacidad humana para
construir conocimientos objetivos y analizar las
condiciones de validez, tanto como sus propios
limites.

En definitiva, nos hallamos ante wna
temdtica filosofica acerca del conocimiento
humano en la que /lejos de admitir de forma
dogmédtica el valor del mismo, se pregunta
reflexivamente a) sobre sus condiciones de
posibilidad, b) a la vez que se ponen las bases
teoricas que nos permiten comprender no solo que
el conocimiento humano esta limitado, sino cudles
sean los limites de derecho mads alla de los que no
puede Ir.

En el fondo, Ia gran pregunita es: ¢es posible un
conocimiento humano objetivo, fiable,
comunicable, socialmente aceptado sobre /a
realidad? ¢Es posible al humano poseer /la
VERDAD? ¢Podemos Jos humanos tener
CERTEZAS? ¢(Es el conocimiento ‘cientifico” el
unico que da certezas sobre /a realidad objetiva?

99



ZEs el conocimiento humano ‘desinteresado’?
Zhay intereses ocultos en la busqueda de Ila
verdad?

,‘

1L LQUE pliedosss
conocer?, Kant:

100



Pero ;como indagar en el significado y en el interés
de Ia Filosofia del conocimiento? Hay dos modos
de llegar a ello: a través del concepto de filosofia y
a través de la practica de lo que es filosofar llevada
a cabo por los filésofos.

El saber, los saberes, el conocimiento humano y
los conocimientos

El primer intento es delimitar el
conocimiento vulgar o cotidiano y el
conocimiento racional.

Los diferentes niveles del conocer: conocimiento
mitico, filosofico, religioso, poético, estético,
cientifico.

Conocimien Andar, hablar, moverse,
to vulgar costumbres, usos diarios
—_— —_— (lavarse, vestirse, guisar,
Conocimiento | relacionarse, trabajo

filosofico artesano, destrezas)
Conocimien Filosofia de la
to racional Conocimiento | Naturaleza,
cientifico Antropologia,

("ciencias” en | Metafisica, Teoria del
sent.estricto) | Conocimiento,
Psicologia...

Ciencias formales
(Légica, Matematicas)
Ciencias

101



experiementales:

* Ciencias de la
Naturaleza (Fisica,
Quimica, Biologia,
Geologia..)

*Ciencias Sociales y
Humanas (Geografia,
Historia, Psicologia,
Sociologia.
Pedagogia....) )Dénde
situar la TEOLOGIA?

Terminologia: en la filosofia se utilizan diversos
términos relacionados con la filosofia del

conocimiento:

Teoria de/ Los franceses prefieren usar la
conocimiento expresi.én théorie de la
connaissance y menos
gnhoseologia y epistemologia.
Gno_;-eo/og/a El vocablo fue empleado por
(gnosis= primera vez en Francia en el siglo
.. XVII. Entones se llama
conocimiento) Gnostologia. Con él se designaba
una de las disciplinas en que se
divide la Metaphysica. Se refiere al
modo de conocer. En espanol e
italiano se ha usado como "teoria
del conocimiento”.
Critica del La literatura alemana usa la
conocimiento palabra Erkenntnisckritik (critica
del conocimiento).
Epistemologia Los anglosajones prefieren usar la

palabra epistemology para

102




[episteme= referirse a las teorias del
saber) conocimiento. Entienden que el

verdadero conocimiento es el
conocimiento cientifico. Como esa
palabra la han usado mas los
cientificos, se suele asimilar a la
teoria de la ciencia. Monserrat
(1992) habla de "epistemologia”
porque se refiere a la
fundamentacion cientifica del
conocimiento generado por la
psicologia.

Tesis previas de las que parte la reflexion sobre el
conocimiento humano:

Pero como punto de partida de este tratado
de Teoria del Conocimiento, hemos de partir de
una serie de Tesis sobre las que hay un relativo
consenso entre los filésofos:

12 Tesis: a pesar del gran numero de tendencias,
escuelas y corrientes filosoficas, parece que hay un
consenso para aceptar que hay un conjunto de
notas comunes o e/dos que permite a gente tan
dispar como Aristoteles, Kant, Marx o Hegel
meterlos en el "saco” de los filésofos. Pero Jqué es
esa base comun, ese sustrato, esa tarea compartida
que hace que nos parezcan de un saco diferente a
Aristoteles y a Cervantes?

103



22 Tesis: para llegar a un acuerdo sobre esos
minimos de consenso que hacen a unos personajes
fildsofos acudimos a dos fuentes metodologicas: 1)
el analisis linguistico del término “filosofia"y 2) el
analisis historico del quehacer de los filosofos....

Tal vez asi podamos llegar a tener un
"“criterio de demarcacion’ (que diria Popper) entre
la filosofia, la teologia y la ciencia (entre otros
conocimientos).

2. La Teoria del conocimiento
dentro del método propio de Ia
filosofia

éCua es la esencia (el eidos) del "saber”
filosofico. Y por ello, por el eidos de la Teoria del
Conocimiento dentro del método propio de la
filosofia. ;Cuales son los rasgos comunes del
variado quehacer filosofico? ;Pertenece a la
naturaleza humana el "deseo de saber” que decia
Aristoteles?

El sentido de la palabra "“filosofia”
¢En qué sentido se usa la palabra "filosofia"?
Esta primera aproximacion nos llevara a indagar las
relaciones entre Filosofia y conocimiento.
Etimolégicamente, "Filosofia” procede de los
vocablos griegos filos 'y sophia. La palabra filos

104



tiene su forma verbal /filéin)y su forma sustantiva
(filia). Esta puede traducirse como / amor, / aficion,
/anhelo, / tendencia.

Uso de la palabra sophia en la literatura
griega:

1. hay dos acepciones: la acepcion comuny
la acepcion culta.

* Desde el punto de vista comun, la voz
griega sophia (y su variante sophos) significa
muchas cosas: el saber del artesano, la destreza del
carpintero,...

* En su sentido culto o técnico, aparece por
vez primera en Heraclito en forma del sustantivo
filosophos. "Amante de la sabiduria”. El autor
contrapone al "erudito” (conocimiento intelectual
por mera curiosidad) y al "sabio” (que busca y
conoce el sentido y la razén oculta de las cosas,
piensa, siente, ..). El "humanista®, diriamos
nosotros. La persona que tiene "humanidad®....Algo
que ya se posee.

2. Pitagoras fue (al parecer) quien usa por
vez primera la palabra "filésofo" aplicada al amante
y buscador del saber en general y no como sabio
(sophos) o poseedor efectivo de informacion
(erudito). Se definia como ‘aficionado y deseoso de
saber'. El "saber” como sentido de la vida...

3. La personalidad de Sécrates esta
atravesada por la modestia. Para él, el filésofo no es
el sabio, el poseedor efectivo de la plena y perfecta

105



inteligibilidad del saber. Es fildsofo socratico es el
que tiende y aspira permanentemente al saber y al
conocimiento (reconociendo la precariedad y
limitaciéon del ser finito). Hay una diferenciacion
entre "saber” y "conocimiento”. "Sabio” solo lo es
Dios: ya que solo él posee de forma total y acabada
la sophia. [Para Aristoteles, Dios es "conocimiento
del conocimiento”].

El "saber” propio del humano [la anthropia
sophia de Aristoteles o la humana sapientia de
Tomas de Aquino] es un “"saber consciente de su
limitacion y de su falta de solidez".

4. Esta es la "docta ignorancia” de Platén.
Esta tension e inestabilidad es propio del
conocimiento humano. Esta situacion esta
expresada en el mito platénico del nacimiento de
Eros. EI Amor (Eros) es hijo de Poros (la
Abundancia) y Penia (la Escasez). Por eso, Eros no
es sabio ni ignorante. Eros es Filosofo, consciente
de su ignorancia y deseoso de saber. Aspira a
consequir la sophia.

5. La pregunta por el saber, lleva (con
Aristoteles) a tres tipos de "saberes™:

1) el saber técnico [técne) o poiético (poiéo)
(propio de los artesanos): destreza en un oficio.

2) el saber practico (prakto) o moral (propio del
ser moral, que organiza la vida en torno a cuatro
valores: lo justo, lo valeroso, lo honorable y lo
bueno.

106



3) el saber filoséfico (que no es técnico ni
moral): tiene un caracter marcadamente tedrico y
especulativo. Con él se pretende meramente
conocer y contemplar, teorizar y emitir
proposiciones sobre lo real con la finalidad
explicita de alcanzar la verdad. Tiene una
pretension de integralidad (abarca todos los
saberes) y de universalidad (se extiende a todas las
culturas en el espacio y en el tiempo).

3. Las diversas Teorias de/
conocimiento y de los saberes
en su desarrollo historico

El segundo camino para indagar Ilas
relaciones entre la Filosofia y Conocimiento
consiste en recorrer la historia de la Filosofia. Alli
encontramos una practica de la Filosofia muy
diversa. Sin querer definir lo que entienden por
"filosofia”, la practica de los fildsofos muestra lo que
se pretende. Asi, podremos conocer el eidos
filosofico, el "estilo”, la esencia de lo que es la
filosofia en relacién a otros tipos de conocimiento.

Llegaremos a la conclusion que la obsesion
de todos ellos es el conocimiento racional del
mundo, de la realidad.

107



1. La pregunta sobre la racionalidad del mundo: lo
que suele denominarse como “filosofia" tiene su
origen en las colonias jonicas de Asia Menor. El
filbsofo presocratico de asombra ante el mundo
que le rodea.;Qué podemos conocer? ;Tiene el
mundo “"sentido"? jPuede ser conocido? ;Cual es
su elemento original (el arjé)? En definitiva: cual es
su Physis, su naturaleza, su esencia, su mismidad...?
Buscan el "algo” originario, donador de sentido y
unidad. Eso es el llamado /ogos por el filosofo
presocratico. Es la condicion de posibilidad del
kosmos (orden) de las cosas.

2. La pregunta sobre el sentido de la vida
humana: pero en los siglos V y IV aC. cambia la
reflexion. Hay nuevas realidades (sobre todo la
humana) que recaban la atencion. Sale asi la
reflexion sobre el mundo ético y social. Es la
reflexion de los sofistas, de Socrates y de Platon.

3. La pregunta por método que lleve a
conocimientos verdaderos: Aristételes. Para él, 1a
filosofia (al igual que la fisica o las matematicas) es
una ciencia teorética (es decir, especulativa). Se
puede llegar al conocimiento del kosmos (orden)
por el ejercicio racional. Lo que hay debajo de todo
es el ser. La Fisica estudia el ser movil las
matematicas. el ser mensurable.Y la filosofia, e/ ser
en general. El principio universal que los sostiene.
Aristoteles esta obsesionado por el conocimiento
del Ser.

108



Por ello, la filosofia se presenta como
Ontologia o estudio del ser. Y la filosofia debe
buscarlo en un ente ajeno trascendente, como
principio de unidad. Asi, la filosofia se convierte en
Teologia.

4. La pregunta por el sentido de la vida: la ética.
"Conocer da la felicidad": el Helenismo. En esta
época, la filosofia pierde su caracter tedrico
especulativo y se hace indagacion ética. Pretende
ofrecer un modelo racional de vida. Es lo que
subyace en las dos escuelas socraticas menores:
Epicureismo y Estoicismo.

a) El Epicureismo postula que el placer
(hedoné) es el bien supremo del hombre. El placer
lo entienden de forma estatica (y no dinamica)
como aponia (no sufrimiento corporal) y ataraxia
(desapasionamiento que lleva a la tranquilidad
espiritual). El epicureismo es una ética normativa
que muestra al hombre el modelo ideal de vida
feliz.

109



b) Por su parte, el Estocismo postula un ideal
de felicidad consistente en la areté (vivir conforme
a la razon, la cordura, la templanza, la mesura, el
sentido comun, el definitiva, la virtud). EIl
estoicismo (de raiz galilea y fenicia) tuvo mucha
influencia sobre el judaismo, el cristianismo
primitivo y algunos romanos como Séneca y
Cicerén.

5. El conocimiento iluminado por la fe

cristiana. La pregunta por la certeza.
La filosofia cristiana medieval toma elementos de
los clasicos (Platon y luegoAristoteles) y de los
estoicos, leidos desde la experiencia de la propia fe.
Las verdades reveladas por los textos biblicos
aportan el sustrato basico sobre el que el
pensamiento cristiano construye su sistema
filosofico.

Ademas, el pensamiento cristiano se
desenvuelve, a diferencia del griego, en un ambito
radical de certeza (de lo que se conoce) y
seguridad (de lo que se espera). La Teologia da una
seguridad al basarse en la revelacion de Dios. Los
pensadores cristianos (Agustin de Hipona,
Anselmo de Canterbury o Tomas de Aquino)
parten siempre de la Revelacion de Dios en su
reflexion sobre los problemas eternos de la
filosofia. Su propdsito es mostrar la racionalidad de
la Teologia.

110



Las escuelas de investigacion en

Teoria del conocimiento

La preocupacion sistematizada por las
posibilidades de la mente humana para conocer el
mundo, conocerse a si mismo, conocer a Dios y
encontrar la razén y el sentido a la vida se inicia
con la revolucion cientifica (siglos XV-XVII).

1. Desde la aparicion de la ciencia moderna,
se suele usar la palabra epistemologia. La ciencia
moderna hunde sus raices en Francis Bacon (1561-
1626) y Galileo (1564-1642). EI Novum Organon
(1620) intenta sustituir el viejo método aristotélico
(aprioristico y deductivo) por una nueva
racionalidad (el de la observacién e induccion):
“consultar a la Naturaleza” -clama Bacon.

Galileo es el fundador del método
experimental en sus Discorsi(1630): "el libro de la
naturaleza esta escrito en el lenguaje de las
matematicas”.

2. Desde ellos se han desarrollado dos vias
de acceso cientifico al conocimiento de la realidad:
el EMPIRISMO (cuyos representantes son John
Locke y David Hume que postulan que los sentidos
son la unica via fiable), y el RACIONALISMO
(capitaneado por Descartes) con fe ciega en la
razon y desconfianza en los sentidos.

111



John Locke (1632-1704). Naci6 en Wrington
(cerca de Bristol). Se educé en Oxford y en 1660 fue
nombrado alli "lector” (profesor) de griego y filosofia.
Sobre él influye mucho el fisico Robert Boyle. En 1672
fue nombrado secretario de Lord Ashley Cooper,
canciller de Inglaterra. Ello le hizo mezclarse en
politica. Por ello en 1675 se traslada a Francia como
exiliado. Pero en 1682 se exilia en Holanda. Fue
durante su estancia en Holanda cuando completé su
Essay Concerning Human Understanding (Ensayo
sobre el entendimiento humano) (1690), en el que
expone sus opiniones sobre las perspectivas y
limitaciones del conocimiento cientifico.

David Hume (1711-1776): Comenz6 a estudiar
leyes en la Universidad de Edimburgo, pero la dejé sin
graduarse. Hume paso varios anos en Reims y La
Fléche, donde completo su obra 7reatise of Human
Nature ( Tratado sobre la Naturaleza Humanay) (17 39-
1740). Hume se decepcioné mucho con la recepcion
dispensada a su libro, que "sali6é ya muerto de la
imprenta”. Sin desanimarse, reviso y popularizo el
Tratado en Una investigacion sobre el Conocimiento
Humano (1748). Hume publicé también un
Investigacion sobre los Principios de la Moral (1751) y
una larga Historia de Inglaterra (1754-1762).

3. El llegar el siglo XVIII (siglo de las luces) la
llustracién pretende asentarlo todo desde la razon

liberandose de todas

las concepciones no

racionales del mundo (incluidas las religiosas). La
llustracién es mas anticlerical que antirreligiosa. En
Inmanuel Kant, a su vez, la filosofia se convierte en

reflexion trascendental,
112

en investigacion que



pretende fijar las condiciones de legitimidad (lo
trascendental) del conocimiento propiamente
dicho.

Inmanuel Kant (1724-1804): paso6 toda su vida en la
inmediata vecindad de su Kéningsberg natal. Era un
hombre muy religioso. Estudio filosofia y teologia en la
Universidad de Kéningsberg, y en 1770 se convirtié en
profesor de l6gica y metafisica de alli. Las opiniones de
Kant sobre la importancia de los principios regulativos
en la investigacion cientifica estan expuestos en la
Critica de la Razon Pura (1781) y en la Critica del Juicio
(1790).

Es bien conocida la formulacion de Kant:
"Todos los intereses de mi razén (tanto los
especulativos como los practicos) se resumen en las
tres cuestiones siguientes: JQué puedo saber?
JQué me esta permitido hacer? )Qué puedo
esperar?.

4. Sobre las huellas de Kant, el conceptoy la
praxis de la "filosofia” experimenta una sensible
transformacion en el idealismo aleman (Fichte,
Schelling y Hegel). La filosofia se convierte en mera
especulacion metafisica (metaempirica) que trata
de determinar las condiciones subjetivas ultimas
que posibilitan la relacion unitaria de los humanos
con el mundo. Es una aventura, una "navegacion”
del sujeto que, intenta conocer el mundo para
poder orientarse en él y transformarlo. Es la
aventura del conocimiento humano, de las

113



condiciones de posibilidad del “conocer” Ia
realidad. De establecer el puente cognitivo con una
realidad que se supone por algunos externa al
sujeto.

5. Augusto Comte

AUGUSTO COMTE (Montpellier, 1798-1857). Sigue el
empirismo de Hume. En 1818inicia sus cola-boraciones
con Saint Simon. 1819. Trabaja en filosofia social. 1830-
1842: publicacion de los 6 tomos de la Filosofia positiva.
1844: Discurso sobre el espiritu positivo. 1852:
Catecismo positivista.

Para Comte, la filosofia no es ni especulacion
sobre condiciones subjetivas constituyentes, ni
esfuerzo por unificar la dispersion del Ser en la
integridad del Todo. Para Comte, la conciencia
humana ha ido pasando por tres estados sucesivos:
el estado teoldgico o ficticio (mitico), el estado
metafisico o abstracto (filosofico) y el estado
cientifico o positivo. Cada uno genero su propia
filosofia: la Teologia, la Metafisica y la Ciencia o
Filosofia Positiva.

La filosofia positiva es el estudio de
generalidades cientificas, la metaciencia, un saber
de segundo grado que investiga hechos y
regularidades comunes a toda ciencia positiva
particular. En cierto modo, es filosofia de la ciencia.

114



5. Muy diferente es el caracter que adopta en
Edmund Husserl.

Edmund HUSSERL (Moravia,1859-1938). Enseno filosofia
en Halle, Gottinga y Friburgo. Primero se interé por las
matematicas y luego por la filosofia. Creador del método
fenomenolégico. La fenomenologia, ciencia de los
fenémenos (no en sentido kantiano, sino entendiendo
por éstos lo dado a la conciencia, sin presuponer nada
tras el fenomeno). El objeto de la fenomenologia es
describir las esencias ( e/dos) dadas a la conciencia en la
intuicion eidética, rechazando toda explicacion causal de
los fendbmenos. Lecciones para la fenomenologia de la
conciencia interna del tiempo (1928).

El objeto de la filosofia es hacer de ella un
conocimiento objetivo y riguroso, una ciencia
estricta, que sistematice (como cualquier otro
saber) sus problemas, sus teorias y sus métodos.
Por ello, diferencia entre ciencias de hechos(como
la fisica, las matematicas y la historia, que se
mueven en el terreno de lo existente, natural o
espiritual) y ciencias de esencias (como la légica
pura o la teoria pura del tiempo, que se refieren a
lo eidético o esencial -universal y necesario).

La filosofia es la ciencia de las esencias
maximamente radical. Investiga sobre los primeros
principios del ser. Para ello utiliza un método
especial: la fenomenologia, o descripcion pura de
las esencias que se captan por intuicion o
captacion inmediata.

115



7. Enlasegunda mitad del siglo XX aparece
una corriente que tiene gran fuerza: la
corriente hermenéutica. Esta enlaza la
tradicion filoséfica del vitalismo,
historicismo y existencialismo con las
investigaciones sobre las diversas
categorias de simbolos como material en
cuyo desciframiento puede alcanzarse
una comprension de la realidad humana.
El simbolo es propuesto como clave para
la comprension de los fenomenos
humanos.

HERMENEUTICA: significa "interpretacion”. Hoy se
aplica a la interpretacion de los simbolos (los elementos
significativos mediante los que se expresa la vida
humana). Hans Georg Gadamer (1900-2002) continua
el camino de la hermenéutica ontoldgica u ontoldgico-
historica inaugurada por Heidegger. Pero insiste en el
"acontecer linguistico de la tradicion”. Hermenéutica es
para él el examen de las condiciones en que tiene lugar
la comprension. En dialogo con Heidegger y Gadamer,
Ricoeur ha desarrollado la "fenomenologia orientada
linguisticamente”. Pero los tres insisten en su dimension
ontologica. Sin embargo, E.Betti insiste en su dimension
metodoldgica. Luego, Karl-Otto Apel y Jirgen
Habermas (escuela de Frankfurt) insisten en el caracter
dialéctico de la hermenéutica, para elaborar una critica
de las ideologias que ocultan la realidad.

116



8. En el siglo XX ha dominado la llamada
filosofia analitica (Russell, Wittgenstein, Moore,
Austin, Searle, etc). Para ésta, la filosofia tiene
como mision principal analizar las expresiones del
lenguaje filosofico y ordinario y determinar
claramente su uso y significado.

La filosofia no es, pues, el planteamiento (y
menos aun, la resolucion) de grandes problemas
metafisicos. No es una doctrina sino una actividad.
Lo que interesa el desvelar el sentido del mundo
desde los simbolos del lenguaje. Para ellos, la
metafisica es un pseudoproblema sin sentido.

La filosofia analitica deriva en el empirismo
l6gico (Neopositivismo) que se institucionaliza en
el Circulo de Viena [ Wiener Kreis (1920-1940)].

1) Este empirismo insiste sobre todo en la
vertiente Iogica o epistemologica del empirismo en
detrimento de la vertiente psicolégica. Su maximo
interés esta en determinar el criterio objetivo de
validacion o justificacion del conocimiento.

2) Como representantes mas destacados del
Circulo mencionamos a su fundador, el fisico y
filbsofo Moritz Schlick (1882-1936), al logico y
fil6sofo Rudolf Carnap (1891-1970). También a
Friedrich Waismann, Otto Neurath, y a Hans
Hahn.

3) El nucleo central de este pensamiento lo
constituye el lamado principio de verificabilidad,
por el que se delimitan dos tipos de proposiciones:

117



las dotadas de sentido y las carentes por entero de
sentido.

9 Las diferentes tradiciones actuales de la
concepcion racional del conocimiento cientifico.
En estos ultimos anos ha sido la Ciencia quien ha
ocupado todo el espacio de reflexion sobre el
conocimiento. Los filésofos de las ciencias y los
cientificos han ido descubiendo que la Ciencia
(como institucion) y las ciencias particulares son
una actividad racional humana de caracter
histérico.

El "racionalismo critico” de Karl R. Popper.-
(1902-1994)

Popper no pertenecio al Circulo de Viena ni
fue neopositivista. Desde La /ogica de Ila
Investigacion cientifica (1934) Popper ataca la
postura de Wittgenstein y del Circulo de Viena en
dos puntos: a) decir que la metafisica es un
"pseudoproblema sin sentido” es mas un deseo que
una demostracion. b) el principio de verificacion
cae en el cientismo que no tiene salida, ya que las
bases de la ciencia no son verificables.

Popper apuesta por lo que él denomina un
RACIONALISMO CRITICO o criticismo racional.
Popper se basa en "una fe en la razéon" que implica
una decision moral. Es una actitud de
razonabilidad con todo lo que implica de respeto
por la libertad, la justicia, la igualdad, la paz y la

118



oposicion a la violencia*. ElI conocimiento
auténtico es el conocimiento cientifico. En el
comienzo del saber cientifico s6lo hay conjeturas,
modelos, hipoétesis, teorias siempre sometidas a
revision. Es la tesis central de Conjeturas y
refutaciones|(1962). Una idea es cientifica si puede
ser "falsada’.

THOMAS Samuel KUHN (1922-1996)

Aun que tratamos mas extensamente
después, para Kuhn, la Filosofia de la Ciencia es,
basicamente, una reconstruccion légica de las
teorias cientificas. El enfoque de la obra de Kuhn es
histérico-sociologico. Kuhn analiza las ciencias de
la naturaleza examinando su desarrollo histérico
real y estudiando el comportamiento de los
cientificos: en concreto, como utilizan, aceptan o
rechazan las teorias de la ciencia. Para Kuhn, los
cientificos han tenido dos "ritmos” de produccion
cientifica: la “"ciencia normal’ y la "ciencia
extraordinaria”(en la cual se dan las revoluciones
cientificas).

Para Kuhn, Ilas teorias cientificas
decididamente nuevas no nacen por verificacion
(como decian los positivistas e inductivistas), ni por
falsaciéon (como dice Popper) sino por sustitucién
(sumamente penosa y compleja en cada caso, con

46 Para estos temas: M. ARTIGAS (1998) Logica y
ética en Karl Popper. EUNSA, Pamplona.

119



elementos psicolégicos y sociologicos) del modelo
explicativo (matriz disciplinar, paradigma) antes
vigente por otro nuevo.

A este proceso de las ciencias de la
naturaleza, que no es simplemente irracional, pero
tampoco totalmente racional, se llama "cambio de
paradigma”.

4. Los problemas filoséficos mas
relevantes en Teoria del
Conocimiento

El problema -y Ilos problemas- del
conocimiento han sido tratados por casi todos los
fildsofos, pero la importancia que ha adquirido Ia
teoria del conocimiento como "disciplina filoséfica”
especial es asunto relativamente reciente.

Es bien conocida la formulacién de Kant:
“Todos los intereses de mi razén (tanto los
especulativos como los practicos) se resumen en las
tres cuestiones siguientes: ;Qué puedo saber?
£Qué puedo hacer? ;Qué puedo esperar?“’.

El problema del conocimiento en filosofia
abarca, basicamente, tres cuestiones distintas.
Estas fueron tratadas magistralmente por

47 Kant. Critica de la Razon Pura. "Doctrina
trascendental del método”, cap.ll, sec. I, A, 804-833.
Traducc.espan. pag. 630.

120



Inmanuel Kant:

1) La cuestion del origen del conocimiento: bien en
la razén (racionalismo), bien en la experiencia
(empirismo). En este sentido, la tesis de las ideas
innatas que garantizan la objetividad del
conocimiento (que es desarrollada en su forma
inicial por Platén y su teoria de la reminiscencia) se
contrapone a la tesis del total aprendizaje de los
empiristas desde Hume.

2) La cuestion de las formas distintas de
conocimiento: conocimiento matematico, fisico,
filosofico, etc. Kant construye su teoria del
conocimiento desde la creencia en que la fisica de
Newton era el verdadero conocimiento, era la
"ciencia”.

3) La cuestion de los limites del conocimiento
humano, tratada también magistralmente por Kant.
Es la cuestidon de si somos o no capaces de alcanzar
el en si de las cosas (como sostiene la metafisica
desde Platon a Hegel) o bien nuestro conocimiento
es solo de fenédmenos (incapaz de definir la esencia
de la materia o la naturaleza del alma o la existencia
de Dios).

Los problemas actuales de la Teoria del

conocimiento provienen de varios frentes.

1) Porun lado, la importancia creciente que
hoy se da a la experiencia (alejandose de los

121



intelectualismos y formas de racionalidad de otros
tiempos).

2) Por otro lado, la filosofia moderna resalta
la importancia de la deconstruccion (Derrida), que
es deconstruccion del sujeto y por tanto del sujeto
cognoscente. Se hace preciso incorporar a la
subjetividad cognoscitiva, la corporalidad, el
contexto socialy la dimension linguistica.

3) Otro campo de complicaciones proviene
del hecho de que hoy Ia explicacion del
conocimiento no pretende ser una busqueda de
certezas, ni siquiera (al menos /n recto) de la
verdad. Se admiten diversas formas de verdad,
segun las perspectivas en que el estudioso se situe.
Por eso, mas que de verdad del conocimiento, se
habla de objetividad |entendida como la capacidad
que tienen mis actos de conocimiento de revelarme
algo de la realidad.

122



3

LA FENOMENOLOGIA DEL
ACTO DE “SABER" y

"CONOCER".
LA DESCRIPCION DEL
CONOCIMIENTO HUMANO

El "saber" filos6fico es un tipo de
“conocimiento”. Pero, existe algo a lo que
podamos llamar conocimiento humano?

Sin perderse en mil definiciones de lo que es
el "saber” y el "conocimiento”, jqué es elsaber y el
conocimiento humano? ;Como se construyen los
“saberes” y el conocimiento humano? ;Como
cambian los saberes y el conocimiento humano?
écomo es posible el conocimiento? ;cuales son los
rasgos de lo que se llama el “‘conocimiento”? ;Como
se organiza la relacion entre el sujeto (que conoce)
y el objeto (que es conocido)? ;jCuales son los
limites del conocimiento humano?

123



Partimos de una hipodtesis de trabajo: ‘e/
saber filosofico [y el teologico) es, ante todo,
CONOCIMIENTO". En este tema se va a hacer un
acercamiento al "acto de conocer” utilizando el
método fenomenologico que instaura Husserl.

1. "Sinopsis de la conciencia”
(Husserl): los saberes como
fenémenos fisicos y fenédmenos
psiquicos

Conviene ‘situar® el fenémeno del
conocimiento en el contexto general de los
fenémenos de la conciencia. Hace falta caracterizar
el fenomeno del conocimiento con respecto al
resto de fendmenos psiquicos (que son mas
amplios). Todo acto de conocimiento (desde la
sensacion mas simple hasta el razonamiento mas
abstracto) es caracterizable en efecto como
fenomeno psiquico o fenomeno de conciencia.
Este fendmeno de conciencia puede definirse en
sus rasgos esenciales por oposicion al fenémeno
fisico.

La palabra ‘sinopsis® tiene diversos
significados en filosofia. Fue usada por Kant y por
la fenomenologia. Significa la acciéon de expresar
conceptualmente un fenémeno. En este caso, se

124



trata de describir el fendomeno de conciencia. Se va
a usar un método fenomenologico.

Los fenomenos, para Kant y para Husserl, lo
que aparece en la mente humana no es la realidad
en cuanto tal sino su representacion, su imagen.
Por ello conviene sistematizar los diferentes tipos
de fenomenos. Una primera subdivision es la de
Fenomenos psiquicosy Fenomenos fisicos.

Caracteres basicos que diferencian un fenémeno
psiquico (o de conciencia) y un fenémeno fisico:
son cinco las caracteres basicos que los

diferencia:

Fenomenos psiquicos o
de conciencia

Fenomenos fisicos

1. Se nos presenta con una
clara inmediatez,
permeabilidad y
autotransparencia

1. como la caida de una
hoja de un arbol, es un
fenédmeno externo a mi
conciencia.

2. El caracter de interioridad
de los psiquico implica su
temporalidad. Todo
fenémeno psiquico se da o
existe solo en el tiempo. Lo
espacial le es ajeno.

2. Lo fisico, dada su
exterioridad, muestra
también un caracter
espacial. La mesa esta
en /a habitacién. Aparte
de existir en el tiempo,
tienen espacialidad.

3. El caracter temporal del
fenémeno psiquico hace de
€l ante todo algo cualitativo.
Lo psiquico no es
mensurable.

3. El fenémeno fisico, (al
ser espacial y temporal),
tiene un caracter
mensurable. Es
cuantitativo.

125




4. Dada su interioridad, es 4. El fenémeno fisico,

privado, intimo, propio de dada su exterioridad, es

cada cual. La compasion es siempre publico,

mia. intersubjetivo. La mesa
es um objeto publico.

5. El modo de acceso 5. El fenébmeno fisico es

cognoscitivo es la accesible

introspeccion, mediante cognoscitivamente

autorreflexion del sujeto. mediante extrospeccion

u observacion externa.

Supuesto que el conocimiento no es un
mero fenémeno fisico, jcual es el "lugar” concreto
del conocimiento en el contexto general de los
fenémenos de la conciencia?

Sera necesario para ello, intentar una
sistematizacion de los fenédmenos psiquicos, para
ver donde situamos al conocimiento.

Fenémenos psiquicos: se clasifican en
funcion de la ‘intencionalidad’: es decir, la relacion
consciente y significativa entre la vivencia psiquica

y su objeto. Actua la voluntad del sujeto.

intencionales: actos cognitivos: son vivencias
apuntan a un psiquicas intencionales que se
objeto distinto construyen en la interaccion
del sujeto. Hay entre sujeto y objeto. La

una relaciéon conciencia de sentir, recordar,
consciente entre | imaginar... Hay siempre

la vivencia y el intencionalidad. Se desea "algo”

126



objeto. Se
"desea” algo, se
"quiere” hacer
algo, se "ama” a
alguien

concreto.

respuestas psiquicas: basadas en
actos cognitivos. Tras el
conocimiento viene la accion: el
odio como respuesta del sujeto
ante una agresion exterior.

no
intencionales:
no hay relaciéon
consciente: "'me

duele la cabeza".

Soy sujeto
pasivo. (El dolor
no esta fuera de
mi)

experiencias corporales: son las
sensaciones corporales pasivas
(el frio, el suefo) como las
actividades corporales activas
(conciencia de masticar, de
caminar...)

sentimientos siquicos:
sensaciones desvinculadas de
una relacion directa con el
organismo corporal. Mas
subjetivo y espiritual: ansiedad,
enfado, euforia...Son
emocionales.

127




2. Rasgos esenciales de Ila
construccion del saber y del
conocimiento humano (como
fenémeno psiquico intencional).

Para DESCRIBIR el conocimiento se pueden
seguir vias muy diferentes. Aqui se realiza un
analisis fenomenologico (descripcion de "lo dado” a
la conciencia, a la que sigue una interpretacion de
esos datos para llegar a su esencia, eidos).

El conocimiento, como fenomeno psiquico
intencional (siempre es conocimiento de "algo”) es
un dato originario de la conciencia. EI
"conocimiento” es por esencia indefinible. Solo de
forma analogica o figurada podemos hacer del
acto cognitivo una caracterizacion valida y
rigurosa. Hablando en términos fenomenoloégicos,
ninguna definicion conceptual lograria Ia
luminosidad y evidencia propias de Ia
autorrevelacion intuitiva (lo que en fenomenologia
se llama intuicion eidética).

Fenomenologia del conocimiento: rasgos del
conocimiento
Se pueden encontrar NUEVE rasgos
comunes a cualquier fenémeno de conocimiento:
1) En el fenédmeno del conocimiento humano
se hallan implicados, relacionados,
interaccionados, confrontados y enfrentados dos

128



elementos: el sujeto y el objeto. Ej: en la
percepcion de la mesa: se da la conciencia en el
sujeto de algo que identifico con "mesa". Y por otro
lado, hay una conciencia que que hay algo fuera
de mi a lo que llamo "mesa”“. Ambos elementos son
imprescindibles en Ila percepcion visual. La
dualidad sujeto-objeto es esencial a todo acto de
conocimiento.

En esta dualidad hay tres paradigmas
diferentes: el realista el idealista y el
interaccionista [constrcutivistay).

2) Ademas, la relacion dual que se da entre
ambos elementos es al mismo tiempo correlativa. el
sujeto, en cuanto sujeto, lo es siempre para un
objeto; y el objeto, en cuanto tal, lo es siempre para
un sujeto.

3) Por otra parte, esta correlacion entre
sujeto y objeto es irreversible: ni el sujeto, en
cuanto tal, puede realizar la funcion propia del
objeto; ni el objeto, en cuanto objeto, puede
realizar la del sujeto. La funcion del sujeto es
conocery la funcion del objeto es ser conocido. Yo
no soy conocido por la mesa.

4) La irreversibilidad del contacto
cognoscitivo entre sujeto y objeto implica su
unilateralidad (mejor, unidireccionalidad): *el
objeto determina al sujeto en el conocimiento, el
cual en virtud de tal determinacion se ve alterado o
modificado en su realidad de ser cognoscente.

129



5) La imagen o forma intencional del objeto
que se produce en el sujeto por virtud del contacto
cognoscitivo entre ambos, es ciertamente el
elemento esencial del fenébmeno de conocimiento.

La imagen es el elemento mediador entre la
concienciay el ser, el instrumento de que el sujeto
se vale para conocer el objeto. La imagen es
también Ila huella del objeto en el sujeto, el
resultado de la determinacion de éste por aquél.
Segun esto, hay tres elementos diferentes en todo
fenébmeno de conocimiento: 1) el sujeto que
conoce, 2) el objeto- cosa que pretendemos
conocer, y 3) la imagen de tal objeto que
propiamente podemos denominar objeto
conocido.

6) Todo lo anterior pone claramente de
relieve un caracter fundamental del fenédmeno de
conocimiento, a saber su receptividad. La imagen
es recibida por el sujeto. Cuando el sujeto conoce
al objeto, no esta produciéndolo, no esta creandolo
(al modo como el artista produce o crea un
cuadro). El sujeto recibe y acoge (yo digo mas,
reelabora de forma activa).

7) Esta receptividad del contacto
cognoscitivo entre sujeto y objeto (aclara el autor)
no implica absoluta pasividad del sujeto respecto al
objeto. No es un espejo que refleja laimagen de la

130



realidad. [Nosotros decimos que hay una actividad
creativa construccional).

Este caracter de actividad y espontaneidad
subjetivas del conocimiento es quien plantea uno
de los principales problemas de la teoria del
conocimiento: el de la posibilidad misma del
conocimiento, y en concreto, el del escepticismo

8) Por otra parte, en este esclarecimiento
fenomenolégico del conocimiento, no podemos
pasar por alto una propiedad esencial a todo
conocimiento: el de su pretension de verdad . Esto
lleva a un excurso sobre lo que es la verdady lo
que es lo falso. Un conocimiento que no sea
verdadero, no es propiamente conocimiento
humano, sino error o ilusion.

9) Un concepto estrechamente relacionado
con el de verdad, es el de certeza. Un conocimiento
auténtico no solo debe ser "verdadero”, sino que
también el sujeto ha de tener un determinado
grado de certeza o sequridad. La certeza mida el
grado de verdad de un conocimiento. Este
problema se plantea hoy en la Teoria del
conocimiento: )cual es el criterio de verdaad?,
doénde esta la garantia de que el que conoce esta
en lo cierto, seguro de su verdad?

En la certeza hemos de distinguir una
dimensidn objetiva o logica y una dimension

131



subjetiva o psicologica. La dimension objetiva o
logica de la certeza es la evidencia.

La dimensidon subjetiva o psicologica de la
certeza es la seguridad o conviccion.

Esto planteara muchos problemas a lo largo
de la historia de la Filosofia del conocimiento,
como es el del escepticismo y el del empirismo y
racionalismo.

TRES grandes problemas de la Teoria del
Conocimiento: los LIMITES del conocimiento
humano, las FUENTES y el FUNDAMENTO del
conocimiento humano y la TRASCENDENCIA del
conocimiento humano

LIMITES: ;qué es lo que la capacidad
cognitiva humana puede hacer? ;Pueden los
humanos tener algun conocimiento
valido?;Podemos conocer aquello que supera los
sentidos? En definitiva: jes posible la metafisica?

FUENTES Y FUNDAMENTO: ;de donde brota
el conocimiento humano? (aspectos psicolégicos) y
équé posibilidades tenemos de afirmar con
pretension de verdad? (aspectos logicos o
epistemoloégicos)

TRASCENDENCIA: ;qué certeza tenemos de
que tenga existencia real “algo” (el objeto) que esta
fuera del sujeto que conoce?

MA III:

132



¢ES POS/BLE EL SABER
VERDADERO Y EL

CONOCIMIENTO HUMANO?-

La posibilidad del conocimiento y la
verdad: el problema critico

La problematica filosé6fica de la posibilidad del
conocimiento: ;Es posible un conocimiento
humano cierto? ;Es posible la verdad? ;Qué
capacidad tiene el ser humano para conocer? ;no
sera una mera ilusiéon lo que llamo “"conocer"?
iPodemos tener certezas? ; Tiene limites el conocer
humano? Nos planteamos aqui la disyuntiva entre
el escepticismo y el dogmatismo, como posiciones
extremas.

LA VERDAD Y LA CERTEZA:
PROBLEMATICA FILOSOFICA

La verdaden lafilosofia: El vocablo "verdad”
se usa en dos sentidos: para referirse a una
proposicion (una frase verdadera, con sentido) y
para referirse a unarealidad (oro verdadero). En el
primer caso, se dice de una proposicion que es
"verdadera” a diferencia de la "falsa”. En el segqundo
caso, se dice que una realidad es verdadera a
diferencia de "aparente” (oro aparente), "ilusoria”,
“irreal”, "inexistente”, etc

133



La “certeza”o ‘certidumbrese define como
conocimiento seguro y claro de una cosa (segun el
DRAE). Los escolasticos hablaban de "un estado
firme de la mente”. La certeza subjetivaconlleva un
asentimiento pero no el fundamento de ese
asentimiento. La certeza objetiva conlleva el
fundamente del asentimiento (el testimonio o una
autoridad digna de creencia)

Modernamente, se define de modo mas
“evidencial”: "certeza es un estado de la mente por
el cual se reconoce sin reservas la verdad o
falsedad de una afimacion”. Se afirma sin dudar,
basado en la conviccion personal, la autoridad que
se sigue o la evidencia de los argumentos.

Los filosofos griegos comenzaron por buscar
"la verdad"” (o lo verdadero) frente a la falsedad, la
ilusion, la apariencia... La verdad era, en este caso,
idéntica a la realidad. Y esta ultima era considerada
como idéntica a la permanencia, a lo que "es” en el
sentido de "ser siempre" -fuese una sustancia
material, numeros, cualidades primarias, atomos,
ideas, etc -

Lo permanente era, pues, concebido como lo
verdadero, frente a lo cambiante -que no era
necesariamente falso, sino solo como
"aparentemente” verdadero sin serlo "de verdad".

Como la verdad de la realidad -que era a la
vez realidad verdadera- era concebida a menudo
como algo accesible unicamente al pensamiento y
no a los sentidos, se tendidé a hacer de la llamada

134



“vision inteligible” un elemento necesario para la
verdad.

El griego concibe la verdad como alezeia, o
descubrimiento del ser, es decir, como la vision de
la forma o perfil de lo que es verdaderamente, pero
que se halla oculto por el velo de la apariencia (des-
velar).

Para los hebreos, la verdad ( ‘emunah) es
primariamente seguridad, o mejor dicho, la
confianza. La verdad de las cosas no es entonces su
realidad frente a su apariencia, sino su fidelidad
frente a la infidelidad. Verdadero es lo que es fiel,
lo que cumple o cumplira su promesa. Por eso Dios
es el unico verdadero, porque es el unico que es
fiel.

Para los romanos, veritas es veracidad. Si hay
adecuacion entre lo que se piensa y se dice y la
realidad de lo que es.

Los escolasticos trataron de conjugar los
diversos modos de entender la verdad.Lo
verdadero (verum) es una propiedad trascendental
del ente y es convertible con el ente. Distinguian
entre verdad metafisica u ontologica (equivale a la
verdad de la cosa o la realidad como verdad)
verdad légica (o semantica) (correspondencia o
adecuacion con la cosa o la realidad), verdad
epistemoloégica (verdad en cuanto es concebida
por un intelecto y formulada en un juicio por el

135



sujeto cognoscente), y verdad nominal: veritas
sermonis (es la verdad como conformidad entre
signos).

Problematica en el siglo XX

Hay tres raices que nuestra tradicion ha ido
incorporando histéricamente a la concepcion de la
verdad. Si examinamos nuestra experiencia
respecto a lo que consideramos “verdadero’,
podemos encontrar:

1) Llamamos “verdadero”a aquello que esta
realmente presente, al contraponerlo a Ilo
imaginario o ilusorio. Surge aqui laraiz griega de la
experiencia de la verdad (aletheia), como lo que
esta patente, des-velado. Es la dimension que
conecta lo verdadero con lo que es, con lo real.

2) En segundo lugar, también consideramos
algo como ‘verdadero“cuando es fiable, cuando se
puede confiar en ello. Es la dimension que la
verdad tiene de autenticidad. La autenticidad se
refiere a dos cosas:

136



a) o como confianza en las cosas, que
enlaza con la expresion latina veritas, que expresa
lo que es digno de crédito, lo que merece
confianza,

o b) como confianza en las personas. La
confianza tiene el matiz de fidelidad, autenticidad,
seguridad, firmeza. Alguien en quien se puede
confiar plenamente, es veraz. Es la dimension de la
verdad de la tradicion hebrea (emunah).

3) Por ultimo, se habla de verdad, cuando
algo coincide con lo que las cosas son. Aqui,
"verdadero” tiene un sentido de seqguridad, firmeza,
pero sugida metodologicamente del ajuste con la
realidad de Ilas cosas. Se trata de una
representacion adecuada. En este caso, se produce
una “jurididicacion” o "metodologizacion” de la
comprension de la verdad. He aqui una dimension
de la adecuacion, la correccion, la correspondencia
(orthotes, adaequatio) presente en la mayor parte
de las concepciones de la verdad.

Problematica filosofica: Ia
posibilidad y los /limites del
conocimiento humano

éEs posible a la mente humana adquirir
conocimientos verdaderos a los que pueda
asentirse sin dudar, con certeza? Histoéricamente se

137



han dado dos respuestas filoséficas antagonicas a
esta cuestion: la pesimista (el escepticismo ) y una
optimista (el dogmatismo). Luego se exponen dos
posiciones de consenso (el criticismo y el
perspectivismo).

1. EL DOGMATISMO

En griego, "dogma” significa "decreto”.
"Dogma” en filosofia es una "opinién no fundada
en la razén o asumida a-criticamente, relativa a los
primeros principios”. Desde esta perspectiva, la
corriente filoséfica del DOGMATISMO defiende su
fe racional absoluta en la capacidad y posibilidad
de la mente humana para conocer la realidad y la
verdad de la cosas.

Para los "dogmaticos:

a) Existe la verdad objetiva
independientemente del sujeto que la conoce.

b) Esa verdad objetiva es universal (en el
espacio y en el tiempo). No cambia en sus
contenidos ni en su formulaciéon a lo largo del
tiempo y las culturas.

138



c) ElI ser humano puede tener un
conocimiento de la verdad. Esa verdad es absoluta
(todo puede ser conocido), es universal (pueden
conocerla todos los seres humanos) y es objetiva
(independientemente del sujeto).

Desde el punto de vista historico y desde el
punto de vista psicolégico el dogmatismo es la
primera posicion sobre la posibilidad del
conocimiento. Los que fueron llamados dogmatikoi
philosophoidedicaban su actividad a la afirmacion
evidente de las verdades. Por contra, los skeptikor
philosophoi son filésofos "examinadores” o
escépticos.

Evidentemente, en la postura dogmatica hay
gradacion en las afirmaciones.

Historia del pensamiento dogmatico:
consideramos los aspectos historicos y psicolégicos
del dogmatismo:
A) Desde el punto de vista histérico: el
dogmatismo es la posicibn mas antigua. Los
objetos nos son datos directamente. Los
presocrdticos tenian una decidida confianza en la
razon y los sentidos para conocer el ser, la
naturaleza (physis).

Solo con los sofistas (Protagoras y Gorgias)
el conocimento -entendido como la relacion entre
sujeto y objeto - comienza a ser ya un problema.

139



Estos creen negativa la posibilidad de un
conocimiento absoluto y objetivo.

Para Aristoteles existe la "verdad necesaria”:
puestos determinados supuestos logicos, se
obtienen proposiciones con verdad y certeza.

En la Edad Media, la escolastica asume la
posicion ingenua y dogmatica. La filosofia
medieval, muy religiosa, la Fe es la Verdad. Y la Fe
ilumina la mente del fil6sifo para llegar a la Verdad.
Su actitud religiosa les facilita la asimilaciéon de los
dogmas religiosos y por ello de los filosoficos. La
religion era el paradigma de referencia para el
conocimiento y la intepretacion del mundo.

Con la Revolucion cientifica se modifica esta
actitud. El hombre se emancipa de todas aquellas
ideas previas que le quitan libertad de
pensamiento. Esta actitud se radicaliza con la
llustracion (siglo XVIil).

En nuestro tiempo, continua la actitud de

"sospecha” hacia toda afirmacion que se presenta
con pretensiones de "verdad". La razén cientifica es
el criterio de demarcacion. Es la ciencia la que
ocupa el lugar de la religion en su intento de
busqueda de verdades.
BJ) Desde el punto de vista psicolégico: el realismo
ingenuo y el dogmatismo es el supuesto
fundamental del sentido comun: es la percepcion
sensible (los sentidos) lo que nos dan la "verdad”
del mundo. El hombre de la calle cree que lo que
"ve y toca” es e/ mundo.

140



1) En primer lugar, esta convencido de que
los sentidos le proporcionan conocimiento de la
existencia del mundo que ve, toca, oye. No se
cuestiona la objetividad de la percepcion.

2) Cree que las propiedades sensibles se
hallan realmente en el objeto (el color marron esta
en la mesa como cualidad).

Hay una conviccion in-cuestionable, i-
rreflexiva, a-critica de que la percepcion sensible es
fuente de conocimiento veraz.. Se puede
considerar al dogmatismo como el estado normal
de la inteligencia humana. Da "seguridad”. Libera
de la duda y de la incertidumbre.

2. EL ESCEPTICISMO

El escepticismo filoséfico es la posicion
opuesta al dogmatismo. Skeptomai es un verbo
griego que significa indagar, examinar, buscar,
investigar... El escéptico parte de un hecho para él
evidente: el hecho de lo incierto (la no verdad, la
ignorancia invencible) e inseguro (la duda, la falta
de certeza) de la esfera cognoscitiva.

El escéptico es consciente de su ignorancia
en muchos campos, (y ademas ignhorancia
invencible) y de su duda en otros. El error, la duda,
la incertidumbre en la esfera del conocimiento lleva
a escéptico a mantener una actitud muy diferente.

141



Leer y discutir este texto: "He advertido hace ya algun
tiempo que, desde mi mas temprana edad, habia admitido
como verdaderas muchas opiniones falsas, y que lo edificado
después sobre cimientos tan poco solidos tenia que ser por
fuerza muy dudoso e incierto; de suerte que me era preciso
emprender seriamente una vez en la vida, la tarea de
deshacerme de todas las opiniones a las que hasta entonces
habia dado crédito, y empezar todo de nuevo desde los
fundamentos, si queria establecer algo firme y constante en
las ciencias. Mas pareciéndome ardua dicha empresa, he
aguardado hasta alcanzar una edad lo bastante madura como
para no poder esperar que haya otra, tras ella, mas apta para
la ejecucion de mi propdsito; y por ello, lo he diferido tanto,
que a partir de ahora me sentiria culpable si gastase en
deliberaciones el tiempo que me queda para obrar".
(R.Descartes, Meditaciones metafisicas con objeciones y
respuestas, 1641).

Razones para el escepticismo El escéptico
considerara que esta imposibilididad del
conocimiento cierto obtenido por los sentidos se
debe:

a) respecto al objeto: existe una radical /-
rracionalidad de la realidad (esta es un caos
desordenado y por ello inaccesible al sujeto) ya
la radical in-cognoscibilidad en si de la realidad (o
al menos de determinados aspectos o vertientes de
la realidad) (que no permite que sea conocidal),

b) respecto al sujeto: existe escepticismo
debido a la insuficiencia de la capacidad

142



cognoscitiva humana, y a la de-formacion
subjetiva de la realidad provocada por las ideas
previas del sujeto.

Evidentemente, hay un escepticismo
“moderado” (mas sano) que, como veremos, tiene
su lugar en la actitud critica.

A. Historia de Ilas ideas sobre el

planteamiento del escepticismo

Las posturas escépticas sobre el
conocimiento humano se hallan, sobre todo, en la
filosofia antigua y han llegado hasta nosotros a
través de grandes figuras, como Descartes, Hume,
Comte...

1. La escuela escéptica griega: En esta
escuela se diferencian tres épocas o periodos: 1) el
escepticismo antiguo, 2) el escepticismo medio y
3) el escepticismo nuevo*®.

1) Se suele considerar como fundador a
Pirron de Elis (360-270 aC) que pertenece al
Escepticismo Antiguo o radical. Lo que sabemos de
€l nos lo transmitié su discipulo Timén de Flionte.
Segun éste, Pirron *parte de la discordia existente
entre la pluralidad de tesis u opiniones sobre cada
cosa. Esto hace que 1*la postura mas sensata sea

“8Es interesante el trabajo: SCHAFER, Ch. (1999) Los
origenes del pensamiento escéptico antiguo. Revista de
Filosofia, Xl (22) 95-127.

143



la suspension de juicio o epojé. abstenerse de toda
adhesion cognoscitiva. 2*Esta suspension traera
consigo la tranquilidad o imperturbabilidad de
animo (la ataraxial, 3*que es la unica forma de
felicidad humana ( eudaimonia). El escepticismo de
Pirron tiene una finalidad ética: conseguir la
felicidad, la paz interior, el sosiego. Entre los
sofistas, comoGorgias (380 aC), también existe una
concepcion escéptica de la comprension de la
realidad. Presenta tres Tesis negativas sobre el Ser
(en su obra Peri tou mé ontos é peri Physeos: sobre
el No Ser o sobre la Naturaleza):

1) Nada es o existe, pues si algo existiera deberia
proceder de algo o deberia ser eterno. Pero no puede
proceder de "algo”, pues en ese caso deberia proceder
del Ser (realidad inmutable) o del No-Ser. Tampoco es
eterno, pues deberia ser infinito; mas lo infinito no esta
en parte alguna, pues no esta en si ni en ningun otro
ser.

2] Aunque hubiera un ser, seria desconocido, pues si
hubiera conocimiento del ser, deberia ser "pensado”.
Pero como "lo pensado” es distinto de "lo que es", luego
nunca lo podemos conocer tal como es

3] Aunque hubiera conocimiento del ser, seria
incomunicable, debido a la diferencia entre lo que se
"mienta” y "lo mentado” (lo que se cita, lo que se
describe y define, lo que tiene un nombre..). No pueden
penetrar por lo oidos (palabras) lo que corresponde a
los ojos (imagenes).

144



2) El Escepticismo Medio [moderado o
atenuado, también llamado Académico) tiene sus
figuras en Arcesilao y Carnéades hacia los siglos Il
y Il aC). Ambos rechazan toda pretension de un
saber absolutamente cierto y seguro, debido a la
limitacion humana, pero mantienen la posibilidad
de un conocimiento probable o aproximado. EIl
concepto de  probabilidad, verosimilitud,
plausibilidad.. se erige en la caracteristica esencial
de este escepticismo medio. Esta escuela se
prolonga a la época romana: Cicerén, Séneca.

3) ElI Escepticismo AMNuevo tiene en
Enesidemo y Sexto Empirico sus mas destacados
protagonistas. Retornan al escepticismo pirréonico
(radical, absoluto, general). Enesidemo (hacia el
70 aC) desarrolla en los llamados fropos sus
objeciones destinadas a evidenciar la imposibilidad
de conseguir un saber auténtico y verdadero a
causa de la multiplicidad de condiciones que
concurren siempre en el juicio. Los tropos son
figuras que llevan a la necesidad de la epojé
(suspension de juicio). Esos tropos son diez.

Sexto Empirico (que vivio hacia el 200 dC) es
el verdadero compilador y divulgador de las ideas y
argumentos de los escépticos griegos. Para él, el
criterio ultimo de "verdad" lo constituye Ia
apariencia sensible. Es decir: la "dacion” inmediata
e inequivoca de un contenido sensorial, cualquiera
que sea su indole.

145



2. El resurgir del escepticismo griego en el
Renacimiento

El periodo 1500- 1600 es una época en la
que reaparece el pensamiento escéptico al
“redescubrirse” los autores griegos antiguos. El
pirronismo y el academicismo se ponen de moda.
Los escritos de Sexto Empirico, Ciceréon y Diégenes
Laercio son fuentes muy usadas.

Varios son los representantes renacentistas
del pensamiento escéptico:

2.1 Agrippa von Nettesheim (1486-1535). Es
un protestante piadoso que cree que por el pecado
original somos malos y con la mente oscurecida.
Parte de la constancia de la radical finitud y
limitacién del hombre para alcanzar por si mismo la
verdad y los conocimientos. Por ello, rechaza toda
pretension racional para poder llegar a la verdad y
a la ciencia (la "scientia®, como conocimiento
racional organizado).

Ademas, la pretension cientifica engendra el
orgullo y el pecado. El hombre esta manchado por
el pecado original. No puede nada. Sdlo la fe, la
creencia en la revelacidn divina, es garantia de
conocimiento y de salvacion. Es un representante
del fideismo protestante de esta época....

146



2.2 Michel de Montaigne (1533-1592) esla
figura mas importante del resurgimiento del
escepticismo antiguo en el Renacimiento. Las ideas
de los académicos y de Pirron (la duda radical) las
aplica al terreno religioso. Dos ideas claves: la
constatacion de la imposibilidad del conocimiento
genuinamente humano, y la conviccion de que la
ignorancia (y no la falsa ciencia) es terreno mejor
abonado para la adquisicion de la fe revelada.

2.3 Pierre Charron (1541-1603) es sacerdote
catolico piadoso, doctor en Derecho y en Teologia.
En 1601 publica La Sagesse (bajo la influencia
directa de Montaigne). Aqui consta el caracter
pirronico de su escepticismo. Su principio
fundamental es la duda escéptica radical de tipo
pirronico. Solo asi esta el alma preparada para la
llegada de la verdad suprema revelada. Como en
Agrippa, estan presentes el escepticismo y el
fideismo...

2.4 Francisco Sanchez "el escéptico” (1550-
1623). Doctor en Filosofia y Medicina. Publica en
1581 su obra Quod nihil scitur (Que nada se sabe).
Parte de la definicidn de "scientia” como “"perfecto
conocimiento de una cosa" (rei perfecta cognitio).
Un conocimiento asi es siempre para el hombre un
ideal, siempre perseguido pero nunca alcanzado
dadas las limitaciones de las facultades
cognoscitivas. Pero Sanchez se manifiesta mitigado

147



o probabilista, cuando dice que es posible paliar en
parte nuestra ignorancia. Para ello hay que acudir
a las dos unicas vias de acceso a la realidad: la
experiencia sensible y el juicio. El primero, los
sentidos, es el que da al hombre todo su saber.
Donde los sentidos no llegan todo queda oscuro.
De todas formas, estos solo proporcionan un
acceso a lo externo, a lo que aparece a los sentidos.
Lo interno, el ser verdadero de una cosa,
permanecen siempre ocultos. Son el objeto
cognoscitivo del Omnisciente, de la Divinidad.

3. Escepticismos modernos:

Son diversos los tipos de escepticismo que
surgen tras la revolucion cientifica: ——> (ver los
textos del final de estos materiales y en las paginas
correspondientes de Martinez Liébana).

3.1 El escepticismo metodico de René
Descartes (1596-1650). padre de la filosofia
moderna. Maximo exponente del racionalismo. No
profesa un escepticismo real o sistemético. Su duda
es duda metddica. Es un artificio, un
procedimiento para llegar a alguna verdad.

1*Descartes no duda porque esté realmente
convencido de la imposibilidad de conocer cosa
alguna con certeza. Esta convencido de Ilo

148



contrario: de la posibilidad de tener un acceso a la
verdad de las cosas.

2*Descartes pretende derrotar al
escepticismo con sus propias armas: con la duda
misma.

3*Para Descartes la duda le va a permitir
llegar a la certeza. La duda cartesiana es ficticia,
metodica, artificiosa. Para Descartes no hay
términos medios de probabilismos: Ias cosas son o
no son. Las cosas son evidentes o todo es falso
(Discurso del Método, 1637)

4*Descartes pretende en sus Meditaciones
metafisicas (1641) una destruccion absoluta de
conocimientos acriticamente asumidos. Para ello
considera que hay que situar como "falsos” todos
los conocimientos en los que detectamos el menor
motivo posible de duda.

5*Por ello, el escepticismo de Descartes no es
auténtico y real. Es solo un método, un
procedimiento metodico, para alcanzar al fin la
verdad, la verdad absoluta e indubitable, en la que
él, como buen racionalista, cree firmemente. ->
volveremos a Descartes en el Racionalismo.

149



3.2 La crisis de la metafisica en Ia llustraciéon
(siglo XVII): el escepticismo metafisico. Hasta
ahora hemos visto el escepticismo “general” hacia
todo tipo de conocimiento. Ahora, nos referimos a
un escepticismo “especial”: rechaza la posibilidad
de conocimiento de determinados ambitos de
realidad, como es el metafisico. El escepticismo
metafisico niega la posibilidad del acceso
cognoscitivo a lo suprasensible, a lo que esta mas
alla de toda experiencia que se percibe por los
sentidos. El escepticismo metafisico, en sus
diferentes formas, es una posicion filoséfica que
tiene en su base una teoria del conocimiento de
caracter empirista

El escepticismo metafisico empirista de
David Hume (1711-1776).

En su obra Una investigacion sobre el
Conocimiento Humano (1748) desarrolla su
doctrina escéptica. Muy resumidamente, su
pensamiento se puede esquematizar en estos 6
puntos:

1.* Lo unico que existe es la irresistible
fuerza de la naturaleza. Por ello, hace falta una
investigacion sobre la naturaleza humana para
saber qué podemos conocer.

2. * Hume pretende conocer la naturaleza
humana basado en el método experimental de
Bacon. Creia ser un Galileo (o mejor, un Newton)
de la naturaleza humana. Los sentidos son las

150



puertas de acceso a la realidad. Y esta nos "es
dada".

3. * ANTIINNATISMO: para Hume no existen
ideas innatas. Todo lo que sabemos nos ha llegado
de fuera (como Locke).

4. * Para Hume, todos los contenidos de Ila
mente no son mas que percepciones. Estas son de
dos clases: impresiones e ideas. Toda percepcion es
“sentida” (de modo vivo) como impresior; y es
‘pensada” (de modo mas débil) para dar lugar a
una /idea. La impresion es la originaria. La /dea es
dependiente. Todas las ideas provienen de las
impresiones.

5. * De aqui deduce tres conclusiones:

a) Niega la existencia de ideas universales
(aceptadas por todos): ‘Las ideas universales no
son mds que ideas particulares unidas a una
palabra’. Negacidon de la metafisica.

b) La relacion causa-efecto solo existe en
nuestra mente. A partir de las percepciones no se
puede inferir una relacion causal. Lo unico que
podemos saber es que todas las piedras que se
dejan libremente, caen. Negacion de los principios
de la logica.

c) Para Hume, la ciencia posible es una
generalizacidon inductiva. Pero niega la posibilidad
una verdad necesaria (que es tipico de la ciencia
newtoniana), porque esta implica relacion causal
entre fendmenos. Negacion de la "ciencia” como
conjunto de leyes universales.

151



6. CONCLUSION: el escepticismo metafisico
de Hume niega la posibilidad de la ciencia, como
conocimiento que trasciende el puro dato empirico.
Y en general, toda pretension de trascender (ir mas
alla) habra de ser recusada. Del mismo modo, Dios
esta fuera de la experiencia sensible. Luego solo la
fe permite un acceso a El. Es fideista. -
Volveremos a Hume en el empirismo.

El escepticismo metafisico de Immanuel Kant
(1724-1804):

En la Critica de la Razon Pura (1781)
pretende resolver algunos de los problemas
planteados por Hume, para el cual la ciencia seria
imposible al negar el principio de causalidad y la
posibilidad de trascender del puro dato. Para Kant,
el modelo del verdadero conocimiento es el
conocimiento de las ciencias empiricas (y sobre
todo las matematicas, la fisica y la loégica). El
escepticismo metafisico de Kant esta en negar la
posibilidad de la Metafisica clasica.

1. Kant esta de acuerdo con Hume en que
todo conocimiento empirico “surge” de las
impresiones (huellas de la realidad externa en la
mente)a través de los sentidos. Pero disiente de él:
el conocimiento no "viene dado” solamente por las
impresiones.

152



2. Para Kant hay tres etapas en lo que él
llama la organizacion cognoscitiva de la
experiencia sensible: las sensaciones (sensus), las
percepciones (/ideas) y los Juicios de experiencia
(que tienen un caracter empirico).

3. Kant y la ciencia: asi como para Hume, la
ciencia solo es posible como una "generalizacion
inductiva”, para Kant, la ciencia es un conocimiento
racional, sistematicamente organizado, que se
construye en la mente humana y que tiene gran
poder deductivo (de ella se deducen nuevas leyes
naturales).

4. Para Kant, la razon prescribe al
entendimiento ciertas reglas para ordenar los
juicios empiricos. Este ordenamiento da lugar a
leyes empiricas.

5. La confirmacioén de estas leyes se realiza
mediante ejemplos. Estos deben estar de acuerdo
con las consecuencias deductivas de las leyes. Hay
dos tipos de ejemplos: los ejemplos predictivos (se
pueden predecir eclipses), y los ejemplos
contrastables (se pueden demostrar).

6. Para Kant, el modelo del verdadero
conocimiento es el conocimiento de las ciencias
empiricas (y sobre todo las matematicas, la fisica y
la légica). Como la filosofia (y sobre todo la
metafisica)] no permite predicciones ni
contrastaciones, luego el conocimiento metafisico
es imposible.

153



7. De ahi que un conocimiento (o presunto
conocimiento) suprasensible, metafisico, ES DEL
TODO IMPOSIBLE por adolecer de contenido real
(sensible). Aun asi, Kant sabe que el hombre se
plantea problemas metafisicos: la existencia de
Dios, la inmortalidad del alma, la libertad
humana.... > volveremos a Kant mas adelante, en
la sintesis empirismo-racionalismo.

4 El escepticismo contemporaneo: El
escepticismo metafisico positivista de Augusto
Comte (1798-1857)

1. Augusto Comte, heredero del empirismo
britanico y padre del positivismo moderno,
considera que sélo hechos positivos (los hechos
empiricamente observables y constatables)
constituyen el fundamento propio y genuino del
conocimiento humano y de la ciencia.

2. Ni el método teoldégico ni el método
metafisico (el primero por ficticio, el segundo por
abstracto) pueden dar lugar al auténtico "saber”.

3. Solo el método positivo (método de la
edad adulta del espiritu que supera a los
anteriores) puede proporcionar verdadero
conocimiento. Y esto es asi porque el método
positivo se basa estrictamente en la observacion
atenta y minuciosa de lo dado.

4. De ahi que, como ya expresara Hume,
todo contenido cognoscitivo auténticamente tal

154



debe ser reductible en ultima instancia, a datos de
la experiencia. Dado que las proposiciones
metafisicas no son susceptibles de una reduccion
semejante, no podran ser expresivas de un
verdadero conocimiento. El escepticismo metafisico
es también en Comte absolutamente claro.

JUICIO FILOSOFICO: ;Qué decir de la postura del
escepticismo?

Es muy dificil rebatir las posturas escépticas
porque parten de principios que van mas alla de lo
racional. De modo muy sintético se puede decir
que ha habido cuatro modalidades principales de
escepticismo: el escepticismo radical o absoluto
(pirronico), el escepticismo moderado o
probabilista (académico), el escepticismo metodico
[cartesiano]y el escepticismo metafisico (empirista
Y positivista).

El escepticismo radical (pirronico/: Niega la
posibilidad de fodo conocimiento, cualquiera que
este sea. REFUTACION: prueba 1: Es una
posicion intrinsecamente imposible. Es mas:
autocontradictoria [afirmar que no puedo conocer
nada es ya afirmar algo: que nada hay verdadero].
Al escéptico solo le quedan el silencio, la
suspension de juicio, la epojé.

155



prueba 2: se puede refutar de forma positiva:
se puede mostrar que el conocimiento no solo es
posible sino tambien real. En efecto: tanto los
hechos de Ila conciencia como los primeros
principiosde la légica, constatan inequivocamente
que existe la realidad. El escéptico, cuando duda de
la verdad de todo conocimiento, no puede dudar
de que esta dudando de la verdad de su propia
duda

El £/ escepticismo mitigado o probabilista es
también autocontradictorio. Pretender rechazar el
concepto de verdad para admitir tan solo el de
probabilidad, es incongruente y por ello imposible.
Algo es "probable” porque se aparta o se aleja de
una realidad objetiva, un patrén de referencia. No
se puede apelar a lo probable sin hacer alusién a lo
verdadero. Lo verdadero preside nuestros juicios
sobre lo probable.

El E/ escepticismo metodoldgico (de corte
cartesiano): no encierra en si contradiccion alguna.
Mas aun: puede ser considerado en toda
investigacion como procedimiento sumamente
valioso en orden a establecer verdades
criticamente fundadas.

El £/ escepticismo metafisico tampoco es en
si autocontradictorio. Negar que el hombre por su
peculiar constitucion cognoscitiva pueda alcanzar

156



verdad y conocimiento sobre determinados
ambitos o parcelas de la realidad, puede ser falso o
erréneo, pero no contradictorio.

Hume, Kant y Comte pueden estar
equivocados al formular sus tesis escépticas. Pero
en ellas no hay contradiccion. La unica critica
posible debe hacerse a las posiciones empiricistas.

FINAL: Ias doctrinas escépticas citadas tienen
puntos débiles. Pero de todas formas, una sana
actitud escéptica, que cuestiona muchas cosas, es
laudable desde la filosofia.

EL AGNOSTICISMO: no quedaria

completa la vision anterior sin aludir brevemente al
problema del agnosticismo. La expresion
agnosticismo fue usada en sentido técnico por
Thomas H. Huxley (1825-1895), el "bull dog de
Darwin”, hacia 1869. El sentido que le da es que a
la mente humana le es imposible conseguir
conocer el sentido y la razon ultima del universo.
Huxley lo usa como alternativo al gnosticismo, la
corriente que cree llegar a todas las verdades por
una /luminacion especial de Dios.

El agnosticismo filosofico es una forma de
escepticismo. El agndstico no afirma ni niega, sino
que simplemente duda o se abstiene de juzgar,
manteniendo la suspension de juicio (0 epojé).

157



Por lo general, el agnosticismo se ha unido al
materialismo y al pragmatismo. Pero hay que hacer
notar que no todo agnosticismo es religioso. Por lo
general, se diferencian dos tipos:

a) agnosticismo ante seres (también llamado
agnosticismo ontologico), y que consiste en
practicar la suspension de juicio ante la cuestion de
la existencia de esos seres, sean Dios, las entidades
teologicas (Trinidad...) o los extraterrestres.

b) agnosticismo ante saberes (también
llamado agnosticismo epistemologico) es la
suspension de juicio ante ciertos "saberes” o
“valores”, muchos de ellos de tipo religioso o
dogmatico y que no se derivan de la razén.

3. EL RELATIVISMO como posicion

cercana al escepticismo [M.Liébana.144-151]

Esta posicion es negativa respecto a la
posibilidad del conocimiento. Pero el relativismo
no niega sin mas (categoricamente) que el
conocimiento sea posible y que la Verdad exista.
VVa mas lejos: sostiene simplemente que la verdad
y el conocimiento, posibles y existentes de hecho,
carecen de validez universal. La expresion clave es
“validez universal”.

Para el relativista no hay verdades
universales, absolutas, independientes del ser

158



incondicionadas. Es decir, verdades
absolutamente validas. Toda verdad, todo
conocimiento posee wuna validez Ilimitada,
restringida, relativa, condicionada por multiples
factores y circunstancias que hacen que lo es
valido, verdadero en un determinado ambito o
contexto, no lo sea en otro....

humano,

Formas o modalidades de relativismo

La indole del factor restrictivo o limitativo de
la validez de la verdad, determina diversas formas o
modalidades de relativismo.

intrinseco: el factor
que limita o
restringe el ambito
de validez de la
verdad es interno al
sujeto que conoce:

sujeto individual: el factor que
limita depende de la peculiar
indole cognoscitiva de cada
sujeto singular.

sujeto especifico: el factor que
limita depende de la peculiar
indole cognosicitiva de la
especie humana.

extrinseco: el factor
que limita o
restringe el ambito
de validez de Ia
verdad es externo
(histérico) al sujeto
que conoce:

contexto histérico-cultural: el
factor extrinseco depende del
circulo cultural, la época
histérica...)

utilidad del conocimiento: el
factor extrinseco depende del
fin practico del mismo.

Surgen asi cuatro formas diferentes o

modalidades

principales

del relativismo:

159

el



relativismo individual, el relativismo especifico, e/
relativismo cultural y el relativismo pragmatisia.

1 El relativismo individual "Este pastel es
dulce porque me parece dulce”. Las verdad esta
limitada por el sujeto individual que conoce. Nada
es absolutamente verdad, sino con referencia al
sujeto. El puro parecer, el puro manifestarse ante el
sujeto (individual) es lo que confiere a la realidad
su peculiar indole. Sostiene simplemente que la
verdady el conocimiento posibles y existentes de
hecho, carecen de validez universal.

Esta forma de relativismo (primaria,
superficial) se halla en la filosofia antigua, en los
sofistas.

2 El relativismo especifico: la especie
humana (en este caso) es el factor de relativismo.
Puede haber una verdad supraindividual, pero no
la hay absoluta, sino en funcién de una especie.
Esta forma de relativismo referida a la especie
humana, se suele Illamar psicologismo o
antropologismo [(antropocentrismo). Fue
Protagoras quien formuldé Ia tesis de este
relativismo: ‘e/ hombre es la medida de todas las
cosas’. El hombre puede ser aqui cada hombre
concreto. Esto fue enarbolado en el debate contra
el objetivismo de Socrates....

En la antigiedad, Enesidemo lo considero el
primero de sus diez tropos. Pero el antropologismo

160



(y mas aun el antropocentrismo) son producto de
la filosofia moderna u contemporanea.

Fueron precisamente Edmund Husserl
(1859-1938) y Gottlob Frege (1848-1925) quienes
mas destacan en la lucha contra las tendencias
psicologistas de final del siglo XIX. Sus ataques van
contra el relativismo de los empiristas, como
Alexander Bain o John Stuart Mill. Reducen la
légica y la teoria del conocimiento a conceptos de
caracter psicologico.

3 El relativismo cultural (o historico)
defiende que no hay un centro de referencia en los
valores o la cultura. Estos estan determinados por
las circunstancias sociales y econémicas. La verdad
es relativa, tiene una vigencia limitada, y su
vigencia se halla determinada por el circulo cultural
de procedencia o por la época histérica. De ahi,
que algo pueda ser verdad en una época y falso en
otra.

Es Oswald Spengler (1880-1936) quien
formula un relativismo cultural mas expreso y
radical. Para é no hay una matematica
universalmente valida, ni una fisica, ni una
filosofia... Cada cultura, cada época tiene la suya.
Toda verdad esta atravesada de intereses.

Spengler acusa al hombre de occidente, al
pensador occidental, su etnocentrismo, la creencia
de que su cultura, su arte, su filosofia, su ciencia, su
moral. son las unicas posibles, las verdaderas. Por

161



tanto, esa es la unica cultura, la unica verdad. Las
otras culturas (son subculturas, subdesarrolladas)
deben evolucionar hacia el unico lugar natural, el

centro, Europa.

"No hay verdades eternas. Toda filosofia es expresion de su
tiempo y sélo de él. No hay dos épocas que tengan las mismas
intenciones filoséficas” (Oswald Spengler, La decadencia de
Occidente)

3.4 Elrelativismo pragmatista es unaforma
de relativismo que limita la validez de la verdad y
del conocimiento a la practica y a la accion.
"Verdadero” no es una propiedad intrinseca de un
pensamiento o una afirmacion. Solo es verdadero
el pensamiento ‘util’, adecuado a un fin.
Conocimiento verdadero es el conocimiento
valioso.

Es usual considerar al filosofo americano
William James (1842-1910) como el verdadero
fundador del "pragmatismo”. Pero ya Friederich
Nietzsche (1844-1900) habia recogido lo mas
medular del pragmatismo. Por su parte, Hans
Vaihinger (1852-1933) acentua el caracter
biologista del pragmatismo de Nietzsche. Para
Aldoux Huxley, la moral se sustenta en el
darwinismo: es bueno lo que sirve a la evolucién...
Por lo que respecta al relativismo individual
(subjetivismo) en su sentido radical o restrictivo,
nadie después de Protagoras lo ha formulado
seriamente en filosofia. Viola el principio de
no.contradiccion.

162



Tanto el relativismo especifico como el
cultural si merecen una mayor atencion. Han sido
frecuentemente invocados por la filosofia moderna
y contemporanea. Para el autor, son
autocntradictorios por dos razones:

a) Afirmar (como hace el relativismo) que la
verdad es relativa, que no hay verdades
universalmente validas, es suponer de hecho, en la
prdctica, lo que en teoria se niega. Da a la tesis un
valor absoluto, para afirmar la relatividad de todo.

b) Por otra parte, el concepto fundamental
del relativismo: el de verdad relativa es un
contrasentido. Asi como hablar de triangulo
cuadrado. A la esencia de la verdad corresponde el
ser universalmente valida.

La verdades una entidad ideal, cuyo sentido
se halla definido cabal e inequivocamente por el
principio I6gico de no contradiccion, que prescribe
la incompatibilidad entre lo verdero y lo falso. Si la
verdad fuera tan solo relativa, podria darse el caso
de que en un determinado contexto fuese
simultaneamente verdadero y falso, lo cual es
absurdo, contradictorio e imposible.

A pesar del error, del caracter contradictorio
de la tesis principal del relativismo, hemps de
reconocer un fondo de verdad en la actitud
relativista. El relativismo ha puesto de relieve el
caracter limitado, precario, relativo de Ia

163



aprehension cognoscitiva humana. No podemos
conocer toda la verdad, ni el conocimiento es
siempre puro, integral, aséptico.

Por lo que respecta al relativismo
pragmatista este insiste con acierto en la relaciéon
entre la dimension cognocitiva y la dimension
practica. Sin embargo, falla al confundir lo
verdadero y lo util. La verdad es una propiedad
intrinseca del pensamiento, del juicio, por el que
ésta concuerda con el ser.

La utilidad, en cambio, es la cualidad de una
accion por la que ésta es congruente con un fin o
propéosito.

4. POSICIONES TEORICAS DE
CONSENSO: se diferencian dos posiciones

tedricas de consenso entre las posiciones
optimistas (dogmatismo) y Ilas pesimistas
(escepticismo y relativismo): son las del criticismo y
las del perspectivismo.

A) EL CRITICISMO

El criticismo (en oposicion al dogmatismo y
al escepticismo) es la posicion filosofica general
que, * considerando que el conocimiento es
posible, *trata de dar razones y de establecer

164



rigurosamente los fundamentos del mismo. Lo
resumimos en 7 puntos:

1. El criticismo afirma la posibilidad humana
de tener ciertos conocimientos verdaderos del
mundo (frente al escepticismo radical).

2. En oposicion al dogmatismo, el criticismo
cree que la capacidad humana para conocer no es
absoluta sino limitada.

3. Para el criticismo, el conocimiento no es
totalmente pasivo (la verdad no nos es dada) ni es
evidente. Es la mente humana quien construye los
conocimientos (hay interaccion sujeto-objeto).

4. En oposicion al escepticismo metafisico
(que solo acepta lo empirico) defiende Ia
posibilidad de un conocimiento de realidades que
trascienden (lo veremos en otro tema) lo empirico
(contra Hume) y lo positivo (contra Comte).

5. Pero el critismo no es un conocimiento
ingenuo (contra el dogmatismo ingenuo) sino que
debe dar razones (no solo intervienen los sentidos
sino también la razén), y establecer las fuentes
(fundamentos) del conocimiento.

6. El criticismo pretende la superacion de la
DUDA y se propone un camino para alcanzar
verdades y certezas (racionales y posibles).

7. El criticismo es un escepticismo "sano". Es
llevar a cabo el programa escéptico de “"escrutar”,
indagar usando la mente, investigar. El criticismo
es una teoria del conocimiento razonable que

165



permite el acceso al conocimiento metafisico y es
propia del método teoldgico.

Esta investigacion o estudio critico del
conocimiento (de su origen, de su justificacion, de
su alcance, de sus limites) es una indagacion previa
a cualquier investigacion filosofica. Es previa y
absolutamente imprescindible, segun Kant y Locke,
los dos clasicos representantes del criticismo.

a) El criticismo de John Locke
(1632-1704)

Locke es uno de los maximos exponentes de
la filosofia critica o del criticismo gnoseologico. Su
figura se une a la fundacién del empirismo critico.
Su preocupacion es la precisa y completa
determinacion de Ila capacidad cognoscitiva
humana, de su extension y limites.

Su obra mas completa es el Ensayo sobre e/
entendimiento humano, cuya elaboracion le llevo
20 anos y se publico en 1690%. En él se encuentran
las bases del criticismo gnoseologico o filosofia
critica del conocimiento.

Locke narra en estos términos el origen del
Ensayo en la Epistola al lector que le sirve de
introduccion:

'Si pretendiese aburrirte con la historia de

49 Téngase en cuenta que los Principia Mathemathica
Philosophiae Naturalis de Isaac Newton son de 1687.

166



este Ensayo, podria contarte que cinco o seis
amigos, reunidos en mi habitacion, que discurrian
acerca de una cuestion muy alejada de lo que aqui
se expone, llegaron muy pronto a un punto
muerto, debido a las dificultades que aparecian por
todas partes. Después de habernos devanado los
sesos durante un tiempo, sin lograr aproximarnos
mds a la solucion de aquellas dudas que nos
dejaban perplejos, se me ocurrio pensar que
avanzabamos por un camino equivocado, y que
antes de comenzar indagaciones de aquella
naturaleza, era necesario examinar nuestras
capacidades, para ver cudles eran los objetos que
nuestra inteligencia estaba o no en condiciones de
tratar. Propuse tal cosa a mis comparieros, que
enseguida lo aceptaron; convinimos que esa seria
nuestra primera investigacion” (Ensayo, 1690).

El problema y el programa del ‘Ensayo sobre e/
entendimiento humano” (1690)

El punto de partida es la idea de Bacon de
que es una necesidad imprescindible introducir un
uso mejor y mas perfecto del entendimiento. Locke
hace suyo este programa desarrollandolo y
llevandolo hasta su madurez.

Locke no se dedica a examinar el empleo del
entendimiento (la filosofia), sino que estudia el
entendimiento en si mismo (la logica), sus
capacidades, sus funciones y sus limites. Por tanto
no se trata de examinar los objetos sino al mismo

167



sujeto. Se delimita mejor el camino que llevara al
criticismo kantiano. El objetivo de la investigacion
de Locke consiste en:

*a) establecer la génesis, la naturaleza y el
valor del conocimiento humano (de la capacidad
de comprender, las "entendederas”).

*b) De un modo especial le interesan los
limites de las capacidades para comprender.

Asi como Descartes parte en su reflexion
filosofica sobre el conocimiento de la DUDA, desde
una perspectiva racionalista, Locke parte de la
EXPERIENCIA SENSIBLE desde una perspectiva
empirista.

El criticismo gnoseologico de Locke: se puede
resumir en 8 puntos:

1. No innatismo: Locke niega de entrada la
existencia de IDEAS INNATAS en la mente humana
(en lo que se opone a Descartes).

2. Cualidades sensibles: Fuera de nosotros
existen realidades que tienen cualidades sensibles,
simples y compuestas (asi, la bola de nieveimplica
"blancura”, "frio”, "redondez").

3. Experiencia sensible: Todas las ideas
proceden de la EXPERIENCIA (no de larazén, como
en Descartes).Esta experiencia es SENSIBLE (por los
sentidos) e INTELIGIBLE (llega a la razon).

4. Toda idea procede de la experiencia: esta
elabora IDEAS (esencia de las cosas, "imagenes”,

168



nociones, especies...) lo que es objeto del pensar.

5. Nadie inventa nada: Ningun
entendimiento humano es capaz de IN-VENTAR
(crear ideas) y no puede destruirlas.

6. El entendimiento humano ORGANIZA y
COMBINA las ideas y tiene capacidad de CRITICA
(discernir, juzgar..). Esto hace posible la CIENCIA.

7. El conocimiento humano tiene limites: no
puede ser conocido todo aquello que no presenta
cualidades sensibles. Asi como el marino usa una
sonda de una longitud suficiente para saber si el
barco hara "fondo”, del mismo modo, nuestra
capacidad de conocer es suficiente para satisfacer
las necesidades. Por ello, una actitud escéptica no
tiene sentido. Es propia de las mentes perezosas.

8. Pero ;y el conocimiento de Dios? Locke es
creyente. Pero cree en Dios solo por un acto de fe
lo que Dios comunica por Revelacién (cae en el
fideismo). Esta convencido de que "la fe no puede
convencernos de algo que contradiga a nuestro
conocimiento” (Ensayo, capitulo XI).

b) Inmanuel Kant y Ia critica a la
construccion vulgas de Ilos
saberes y del conocimiento

Aqui retomamos algunas ideas de Kant. Su
criticismo gnoseologico esta expuesto en la
CRITICA DE LA RAZON PURA (1781), casi un siglo

169



después del Ensayode Locke. Kant, tras la huellas
de Locke, intensifica la indole critica de su
pensamiento, hasta tal punto que la filosofia
kantiana suele denominarse filosofia critica.

1) Para Kant, el modelo de conocimiento es
el "Conocimiento cientifico”, el conocimiento de las
Ciencias Naturales y en especial las Matematicas, la
Fisica y la légica por cuanto estan "formalizadas”
(matematizadas).

2) Kant se pregunta por qué la metafisica (a
la que se encomienda la investigacion sobre los
objetos que mas /nteresana la razén humana: Dios,
libertad, inmortalidad del alma) no ha entrado en
la senda segura de la ciencia. Por qué la
matematica, la fisica y la I6gica si han alcanzado el
estatuto de "ciencia” y sin embargo, la metafisica
no.

3) Kant concluye que la metafisica como
ciencia es imposible. Y no lo es, por trascender sus
objetos los limites de la aprehensién racional
humana, no son susceptibles de someterse a las
condiciones imprescindibles en toda captacion
cognoscitiva. Kant dedica la Critica de la Razon
Pura al examen de tales condiciones.

4) Para Kant, la ciencia se construye en la
interaccion entre el sujeto que conoce y el objeto
que es conocido. El objeto no lo conocemos “en si”,
sino que solo percibimos por los sentidos los
caracteres sensibles del "fenoémeno'. Estas
cualidades son captadas y organizadas por las

170



estructuras de la mente (de esto se habla en el
Tema IV). Kant es optimista sobre el conocer. No
podemos conocerlo todo, pero si podemos
discernir muchos elementos que son utiles como
conocimiento humano.

En resumen:

‘Sin los contenidos de la experiencia, la razon es
vacia; y sin la razon, la experiencia es ciega’.

c) Nuestra actitud critica

El criticismo de Locke y sobre todo el de Kant
tienen muchos elementos validos hoy. La actitud
critica significa autoconocimiento de Ila razon. Si
nos preguntamos si hay error en nuestros
conocimientos, es necesario mantener esta actitud.
No supone escepticismo y tampoco dogmatismo.

1. Hay conocimientos bien asentados desde
hace siglos: son los conocimientos comprobados
(contrastados), como son muchos de los principios
de las Ciencias de la Naturaleza. Estos se basan en
la conviccidon de la regularidad de la naturaleza (la
piedra siempre cae hacia abajo). Esta regularidad
puede medirse y elaborar conclusiones que dan
lugar a leyes (como las de la gravedad de Newton).

2) Pero ;y las grandes preguntas humanas:
Dios, el sentido de la vida y de la muerte, la
libertad...?. La Fides et Ratio da muchas pistas. "La

171



fe y la razén son las dos alas para llegar al
conocimiento de la verdad”. Se defiende Ila
autonomia de la razén para buscar la verdad. Se
defiende la no contradiccion entre fe y razon. Se
defiende que no hay un sistema filosofico propio
de la Iglesia.. y se exhorta a mantener una actitud
critica.

3) La actitud critica implica tres funciones:

Purificar (depurar): la actitud critica debe
depurar los propios conocimiento (como Descartes)
y los que nos vienen impuestos por el contexto
cultural, tradiciones, autoridad..(como Bacon). Hay
que pasarlos criticamente por el filtro del analisis
critico (las propias convicciones, la propia
racionalidad) (como Locke).

Fundamentar: esforzarse por llegar al
fundamento (raiz, cimientos) de las razones por las
que se acepta (como Kant). Se trata de fomentar un
pensamiento racional (Fides et Ratio) y defender la
autonomia (como Kant).

Delimitar: es necesario atender a los
limites del conocimiento, a los limites de cada area
de conocimiento (la Teologia tiene una
racionalidad y unos limites, como la tienen la fisica
o las matematicas) (como Locke).

4) La Fe es un DON, que ilumina el camino
(como Fides et Ratio). Pero no lo sustituye. La Fe es
razonable pero no racional.

172



B) EL PERSPECTIVISMO

Ademas del “criticismo”, el perspectivismo
constituye una posicion gnoseolégica intermedia
entre el dogmatismo y el escepticismo. Para el
perspectivismo, el conocimiento es siempre y
necesariamente perspectivista (se ofrecen
perspectiva). Lo cual implica que cada sujeto que
conoce aporta -respecto del objeto-cosa o mundo-
un punto de Vvista unico, indispensable y
plenamente justificado.

El perspectivismo asi concebido se halla en
autores tan distantes historica y doctrinalmente
como son Leibniz, Nietzsche, Simmel, Sartre o
Merleau-Ponty. En este apartado nos referiremos
concretamente y de forma sumaria al
perspectivismo de José Ortega y Gasset>°.

El perspectivismo de José Ortega y Gasset: lo
resumimos en cinco puntos:

1. Ortega parte en su teoria del
conocimiento de la constatacion de lo que él
considera error del dogmatismo y error del

50 José Ortega y Gasset ( 1883-1955) fue caracteristico
de las generaciones krausistas e institucionalista, frente a los
hombre del 98. Doctrinalmente, Ortega se independiza
pronto del idealismo neokantiano de la escuela de Marburgo
y se dirige hacia posiciones realistas (Hirschberger, I, 508-
512). El krausismo se presenta como una superacion de la
filosofia de Kant.

173



escepticismo. A su juicio, ambas posiciones son
falsas, dado que parten de un falso supuesto, a
saber: el supuesto de que e/ punto de vista de/
individuo es falso.

Tal supuesto, en el caso concreto del
escepticismo, hace que el conocimiento, la verdad,
sean imposibles. Esto se debe a que para el
escéptico el unico punto de vista es el individual.

Lo mismo se puede decir del dogmatismo (o
racionalismo), puesto que no se renuncia a la
verdad (la verdad es posible y real) ha de apelarse
necesariamente a un punto de \vista
suprainidivdual.

2. Frente a ambas posturas antagonicas,
para Ortega el unico punto de vista verdadero,
auténtico (incluso posible), es el individual. Sélo
por y desde el individuo cabe un conocimiento real
del objeto, del cosmos, del universo.

174



3. Ello no quiere decir sin embargo (y este es el
error del escepticismo) que el conocimiento, la
verdad, al ser individual sea subjetivo, relativo, (en
definitiva, falso). El conocimiento no es falso. La
verdad que cada uno aprehende es, desde luego,
limitada (no total), fragmentaria (no completa),
parcial (no total). Pero en todo caso es real, por ser
parte auténtica y genuina del mundo, del universo.

El universo es plural y multiforme, se rompe
en anicos en la percepcioén; cada trozo, cada parte
de él, es igualmente real y en conjunto todos
forman parte del universo entero.

4. El sujeto seleccionay escoge de la realidad
aquella parte que es asimilable por parte de su
peculiar estructura psiquica cognoscitiva. )Significa
esto que el conocimiento asi obtenido es
claramente  subjetivo? Para  Ortega, el
perspectivismo no implica forzosamente
subjetivismo. Y ello porque la perspectiva, el punto
de vista de cada perceptor, es componente de lo
real. La perspectiva forma parte de la realidad, es
uno de sus elementos o ingredientes basicos. De
ahi que el perspectivismo no es subjetivismo (en
sentido peyorativo) sino propiamente objetivismo,
realismo.

5. Finalmente, el sentido ético de la teoria
perspectivista de Ortega es manifiesto. Segun esta
teoria y como aqui ha quedado claramente de

175



relieve, la verdad es necesariamente plural. Cada
sujeto cognhoscente (cada sujeto, cada pueblo, cada
época historica) tiene la suya. Nadie puede
disputar con nadie el privilegio de una posesion
integral de la verdad y del conocimiento. Todos, en
mayor o menor medida y desde la perspectiva que
a cada cual le ha correspondido, intervienen en el
conocimiento y son participes de la verdad.

La conjuncion de perspectivas se impone a
fin de lograr una visidon integral, absoluta, del
universo y de la historia.

176



4

La ciencia como proyecto
racional de integracion de
“saberes”

y como construccion social

"Si descubrimos una teoria completa,
con el tiempo habra de ser, en sus
lineas maestras, comprensible para
todos y ho unicamente para unos
pocos cientificos. Entonces todos,
filésofos, cientificos y la gente
corriente, seremos capaces de tomas
parte en la discusidon de por qué existe
el universo y por qué existimos
nosotros. Si encontrasemos una
respuesta a esto, seria el triunfo
definitivo de Ila razén humana,
porque entonces conoceriamos la
mente de Dios" Stephen Hawking.
Historia del Tiempo. 1988. Traduccion
espanola. Editorial Critica. Barcelona.
pag. 223-224.

177



El perspectivismo, el criticismo, y la armonia
entre razén y experiencia guian nuestro intento de
saber. La investigacion (y la tesis doctoral) va mas
alla. Sobre los hombros de los gigantes de la
filosofia del conocimiento, intentamos caminar
hacia el horizonte del saber cientifico. Un saber que
va mas alla de la propia experiencia inmediata. Un
saber que se alcanza mediante un método
riguroso, dentro de una comunidad humana de
expertos.

Hace ya unos cuantos anos, cuando la
Consejeria de Educacioén y Ciencia de la Junta de
Andalucia, se planteé mas en serio la formacién del
profesorado para la Educacion Secundaria tuve la
oportunidad de participar en numerosos cursos de
formacioén. En uno de ellos (del que no nombro Ia
ciudad) inicié mi intervencién preguntando a los
asistentes sobre qué definicion darian alo que es la
ciencia.

Las aportaciones, si soy sincero, no fueron
muy precisas. Parece que es algo obvio que no
precisa definicion. En algunos casos, se acudia a
formulas leidas o aprendidas. Pero adolecian de
una auténtica reflexion personal sobre lo que es el
trabajo cientifico.

No sé si muchos profesores de ciencias de la
naturaleza se han preguntado muchas veces qué
cosa es la ciencia. No sé si muchos han leido
algunos libros basicos sobre aspectos filosoficos del
conocimiento cientifico.

178



Lei en una ocasion algo que me llamo la
atencion. Sir Isaac Newton, tal vez el genio
cientifico mas grande de todos los tiempos a juicio
de Isaac Asimov, dedica muchas paginas en sus
Principios Matemadticos de Filosofia Natural
(publicado en 1687) a exponer las justificaciones
filosoficas sobre el conocimiento experimental,
sobre lo qu hoy llamamos “ciencia”. Sin embargo
hoy los libros cientificos no dedican ninguna linea
a justificar filos6ficamente qué definicion de
“ciencia” va a ser el fundamento de todo lo que
exponen. Se considera algo obvio. Algo superfluo
que no necesita explicacion®'. Sin embargo, en la
situacion presente, creo de interés (y no
meramente curioso) que le dediquemos un tiempo
a la reflexiéon sobre la naturaleza del conocimiento
cientifico.

51 Para informarse y formarse sobre algunos aspectos
generales de lo que es la ciencia, se recomienda la lectura de:
M. ARTIGAS (1999) Filosofia de la Ciencia. EUNSA, Pamplona,
sobre todo las paginas 119-150. E. AGAZZI (1978) Temasy
problemas de /a Filosofia de la Fisica. Herder, paginas 21-79.
Y también: A. F. CHALMERS (1982, hay una ediciéon de 2000).
JQué es esa cosa llamada Ciencia?, 246 pag. Siglo XXI. C. U.
MOULINES (1993) La ciencia: estructura y desarrollo.
Ediciones Trotta, CSIC, Madrid, 234 pag. J. M. MARDONES
(1991) Filosofia de las ciencias humanas y sociales.
Anthropos, Barcelona.

179



Los diferentes tipos de conocimiento humano

Pero la primera pregunta que sera necesario
hacerse es: ;es el conocimiento un atributo
esencialmente humano? Los animales ;son capaces
de conocer?

Los filésofos afirman que el conocimiento
(tal como aqui lo entendemos) como una actividad
psiquica intencional (que se dirige a conocer
conscientemente "algo”) es, sin duda, una actividad
exclusivamente humana. Evidentemente, se puede
hablar de “conocimiento” en un sentido amplio (el
perro conoce a su amo, por ejemplo). Pero no es
este el tipo de conocimiento al que aqui nos vamos
a referir.

El profesor Jordi Sabater Pi, prestigioso
investigador fallecido en 2009 y que trabajé enlos
Estados Unidos sobre el comportamiento de los
chimpancés de Rio Muni, ha dedicado muchos arios
a mostrar las capacidades cognitivas de los
primates.

En 1966 descubrio algo a lo que denominé
como protoindustria, obra de los chimpacés en las
montanas de Okorobiké (Guinea Ecuatorial). Este
hallazgo fue considerado como una aportacion
basica en el campo de la etologia y de la
primatologia.

Los resultados de sus investigaciones®?

52 J. SABATER PI (1984) E/ chimpancé y los origenes de la
cultura. (tercera edicion). Anthropos, Barcelona, 142 pag.

180



intentan mostrar un comportamiento “inteligente”
en los chimpancés y por ello, portadores de una
“cultura”. Las tesis de Sabater Pi, pese a su
brillantez, han sido muy criticadas desde muchos
puntos de vista. Para nuestro caso, los chimpancés
(que son, tal vez, los vertebrados no humanos de
mayor capacidad intelectual) muestran unos
comportamientos singulares. Pero ninguno de ello
puede considerarse asimilable al conocimiento
humano en el que se manejan conceptos
abstractos de modo complejo y se asumen las
consecuencias de los propios actos. Y mucho
menos se puede afirmar (al menos por lo que hoy
se conoce del reino animal) que puedan existir
conocimientos que podamos llamar “cientificos”
fuera del Homo sapiens sapiens.

Frente a las posturas mas positivistas que
niegan el estatuto de “ciencia” a las ciencias
sociales (lo que el filosofo Gadamer denomina
ciencias hermenéuticas) aqui se amplia el espectro.
Se consideran aqui como ciencias, siguiendo a la
mayor parte de los modernos filésofos de las
ciencias (como T.S. Kuhn, I. Lakatos, E. Toulmin, L.
Laudan, etc)®3, todos aquellos conocimientos
organizados y socialmente aceptados que se
fundamentan en la experiencia y enrecto uso de la

53 Para una visidon general del estado de la cuestion puede
consultarse el excelente trabajo: J. M. MARDONES (1991)
Filosofia de las Ciencias Humanas y Sociales. Anthropos,
Barcelona, 415 paginas.

181



razon. Resumimos aqui nuestras posturas: los seres
humanos han desarrollado evolutivamente unas
estructuras mentales que les permite, no solo
acumular informacion en la memoria, sino también
reelaborar, procesar saberes, contruir
conocimientos y tener unaimagen del mundo cada
vez mas ajustada y critica. Es lo que llamamos (tal
vez demasiado pomposamente la ciencia.

Por lo general, en el lenguaje cotidiano se
entiende como ‘ciencia” las ciencias de Ia
naturaleza. Incluso hay una cierta tendencia a
menospreciar a las ciencias que no son de la
naturaleza. Sin embargo, desde Ila opcidon
epistemoloégica que defenderemos en este libro, la
palabra ciencia se entiende en un sentido amplio.

Son muchas las definiciones que se han dado
sobre lo que es la ciencia y el conocimiento
cientifico. Desde la vieja episteme griega (el saber
racional sobre el mundo) a las definiciones actuales
la gama interpretativa es inmensa. A esta
problematica se aludira a lo largo de este libro.
Para Sir Isaac Newton (autor de uno de los libros
mas importantes en el desarrollo del conocimiento,
los Principia Mathematica Philosophiae Naturallis,
de 1687) la ciencia es la busqueda de las leyes
puestas por Dios en en universo. Para el filésofo
Karl Popper (1902-1994) es la busqueda sin
término y desinteresada de la verdad por
conjeturas y refutaciones.

182



Para tener desde el comienzo una definicidon
(siempre criticable y mejorable) proponemos la
siguiente: /a ciencia como una actividad humana
[social] que pretende expresar y justificar una
interpretacion racional del mundo natural y social,
con una metodologia propia, que lleva a la
produccion de un conocimiento sistematizado
aceptado por una comunidad cientifica, y que
posee un lenguaje propio que permite Ila
formulacion rigurosa de Jos conceptos y Ila
comunicacion de los saberes.

Posiblemente, he querido incorporar en esta
definicion tan larga un excesivo numero de
elementos. Muchos de ellos pueden ser discutibles
desde otras epistemologias diferentes. No es ahora,
todavia, el momento de justificar los elementos que
la componen. Pero me parece conveniente insistir
en algunos de los rasgos de la misma:

1*Se insiste en que la ciencia es una
actividad humana, y por tanto social. Es decir, tiene
el valor de toda construccion humana (y por ello,
siempre incompleta y mejorable). Las actividades
humanas (sobre todo las que se refieren al
conocimiento) tienen una pretension de acercarse
a la verdad del mundo.

Pero ese acercamiento es siempre
imperfecto. Los seres humanos (tal como se
descubre en la historia del pensamiento cientifico),

183



movidos por la curiosidad, siempre han deseado
alcanzar la verdad sobre el mundo y la sociedad.
Pero la verdad escapa siempre a las limitadas
capacidades humanas.

No es una busqueda inutil o erronea (de
hecho, hay conocimientos aceptados por todos y
que pertenecen al patrimonio comun de Ia
humanidad) y por elloo no caemos en el
escepticismo. Pero tampoco es una posesion
universal e intemporal de verdades eternas. La
realidad natural y social siempre muestra facetas
que escapan al conocimiento humano.

Pero esta formulacion tiene también otra
interpretacidon (que se anade a la anterior y que en
modo alguno la anula): la ciencia nunca es una
actividad desinteresada, como pensaba Popper. La
ciencia, como actividad humana, y en nuestro siglo
con gran significatividad como instrumento
cientifico técnico, esta atravesada de multiples
intereses sociales, economicos, ideoldgicos,
religiosos y politicos>*. Estamos lejos de la figura
del cientifico independiente.

Toda produccion humana es tributaria de las
madejas de intereses que atraviesan cultural y

54 Recomendamos dos trabajos iluminadores, que son casi
clasicos: P. THUILLER (1975) La manipulacion de la ciencia.
Editorial Fundamentos, Madrid, paginas 36-52; reproducido
por J. M. MARDONES (1991) opus cit., pag. 205-218. También
es indispensable: J. HABERMAS (1982) Conocimiento e
interés. Taurus, Madrid, 348 pag.

184



axiologicamente la sociedad. Toda investigacion
cientifica, por muy independiente que esta quiera
ser, no puede sustraerse a que se realiza desde un
lugar epistemologico propio, desde unas
concepciones del mundo, de la vida, del trabajo, de
la realidad social que contaminan (cuando no
determinan) los resultados del trabajo que se desea
hacer.

Es mas: en la actualidad, la independencia
del cientifico se ve condicionada por los intereses
econémicos y politicos de los que elaboran las
prioridades del trabajo y subvencionan aquéllos
proyectos que tienen interés econémico, politico o
militar. Las reflexiones que hoy se hacen desde lo
que se ha denominado Ciencia-Tecnologia-
Sociedad van en esta direccion: la sociedad exige
para su desarrollo unas herramientas tecnoldgicas
y éstas se fundamentan en unos conocimientos
racionales y organizados sobre la naturaleza.

2*La ciencia (tal como la entendemos aqui)
no pretende haber conseguido la verdad para
siempre. Parte del principio (que por otra parte es
indemostrable) de que la realidad natural y social
presenta una regularidad en sus procesos. Esto
indica que hay un sentido y una racionalidad en el
mundo.

La ciencia (el conocimiento cientifico)
pretende ser una continua busqueda de ese

185



sentido y racionalidad mediante una interpretacion
racional, organizada y sistematizada de esa
realidad. En el conocimiento cientifico intervienen
dos elementos basicos e insustituibles: la razén
humana, como capacidad de organizar
conceptualmente de forma légica las imagenes que
se elaboran en la mente; y por otra parte,
interviene la observacion empirica (experimental)
de la realidad, la toma de datos, la sistematizacion
de estos. Como fruto de este proceso, los humanos
han formulado lo que se ha dado en llamar "leyes”
de la naturaleza y de la sociedad, formulaciones
conceptuales o matematicas de esa regularidad y
gracias a las cuales es posible hacer predicciones
de los fendbmenos.

Tal ocurre, por ejemplo, con la Astronomia:
los datos de observacion, unidos a las teorizaciones
basadas en modelos matematicos, permiten hacer
predicciones de eclipses y posiciones de los astros
en distintos momentos del tiempo.

3* El conocimiento cientifico (sobre todo tal
como se ha desarrollado en el ultimo siglo) no es
obra solitaria de un sabio. La ciencia es una
construccion social en la que esta implicada lo que
se ha dado en llamar la comunidad cientifica®>.

55 El concepto de "comunidad cientifica" y su papel en la
ciencia ha sido desarrollado por uno de los filésofos a quien
mas debemos: Thomas S. KUHN, autor de La Estructura de las
Revoluciones Cientificas. Fue publicado por vez primera en

186



En el pasado mas remoto de la historia de la
ciencia no existian equipos de investigacion. Los
antiguos filosofos de la naturaleza solian trabajar
en su casa o en un taller, sin estar ligados a ningun
grupo o institucion. En todo caso, discutia sus
investigaciones con otros colegas, bien
directamente o por escrito. La correspondencia
cientifica fue siempre de una gran vivacidad. Hasta
el siglo XVII la ciencia no comienza a
institucionalizarse (sobre todo, las ciencias de la
naturaleza).

En 1660 se funda en Inglaterra la Royal
Society, la primera gran institucion cientifica que
agrupa a los investigadores e impulsa programas
de trabajo y en la que hay debates y discusiones.
Desde esa época, por todo el mundo occidental
proliferaron instituciones dedicadas a la ciencia.

En la actualidad, dados la complejidad y los
elevados costes de cualquier investigacion natural
o social, no se concibe (porque no es posible) la
figura del investigador solitario. Si existen (y
existiran) genios, sabios o ‘inventores”
(buscadores, es su traduccidon exacta) que trabajan
en el oscuro rincon de su laboratorio. Pero éstos
(aunque pueden producir ideas y concepciones
geniales) tienen poco sitio en un mundo en el que

1962 y de él se han hecho muchas ediciones. En espanol, esta
editado por Fondo de Cultura Econémica de México. En 1999
hay una ultima edicién.

187



la ciencia se desarrolla con presupuestos
multimillonarios, equipos costosos y programas a
muy largo plazo.

4* La produccion del conocimiento cientifico
organizado necesita el uso de una Metodologia
propia. La palabra metodologia (ampliamente
usada, pero muy ambigua en sus aplicaciones)
alude a la busqueda de un camino, de un
procedimiento, de una orientacion. El
conocimiento que hemos denominado aqui como
“cientifico” (a diferencia del conocimiento cotidiano
o vulgar) no se adquiere de forma espontanea.
Muchas veces no es evidente y no es de sentido
comun.

Por ejemplo, la teoria atomica o Ia
bioquimica o las dinamicas humanas no son un
conocimiento espontaneo. Exigen, para una
correcta sistematizacion, un Ilenguaje, una
conceptualizacion precisa, unas formulaciones
tedricas apropiadas de los problemas, unas
hipoétesis de trabajo, unos procedimientos de
contrastacion. No es este el momento de descirbie
o describir los muchos procedimientos
metodolégicos de las ciencias, tanto naturales
como sociales. Baste con decir que la produccién
de un conocimiento cientifico exige tiempo y
método de trabajo.

Tal vez, el mas desarrollado por los
cientificos experimentales hoy sea el método

188



hipotético-deductivo, en el que se conjuga la
observacion con el uso de la racionalidad. Mas
adelante se desarrollara. Evidentemente, un
positivista o un inductivista radical (que tiende
siempre al reduccionismo) negaran la posibilidad
de que las ciencias humanas o sociales tengan lo
que se llama el status (la consideracion real) de
verdaderas ciencias. Pero en filosofia siempre es
necesario tener en cuenta que hay opciones
epistemolodgicas de base que es necesario respetar.

5* El ultimo de los elementos de la definicion
de ciencia que se ha aportado mas arriba es que
ésta posee un lenguaje propio que permite la
formulacion rigurosa de los conceptos y Ila
comunicacion de los saberes. Cuando vamos al
médico, éste utiliza unas palabras para describir las
dolencias que no es el lenguaje de la calle. En mi
trabajo como paleontélogo durante anos, soy
consciente de haber utilizado unos lenguajes
arcanos y cripticos incomprensibles para mucha
gente®.

Las ciencias exigen un lenguaje que, muchas
veces, resulta incomprensible. Pero los expertos se
mueven en él como en un campo conocido.
Enseguida se establece la comunicacion sin

56 Todavia recuerdo las sonrisas de mis amigos cuando les
decia el tema de mi tesis doctoral: Paleobiogeografia del
Calloviense y Oxfordiense en el Sector Central de las
Cordilleras Béticas... Y no es para menos...

189



necesidad de acudir a "definir" cada palabra.

El conjunto de palabras describen o
connotan una realidad a la que se denomina
‘proposicion”. El discurso sobre el lenguaje
cientifico ha llenado volumenes enteros de las
bibliotecas. En los anos 20 del siglo XX, Ludwig
\Wittgenstein y los llamados Positivistas Logicos (o
Neopositivistas) desarrollaron extensamente toda
una teorizacion del valor del lenguaje humano y
las proposiciones humanas como via de acceso al
conocimiento cientifico.

Solo resaltaremos aqui el hecho de que la
ciencia necesita siempre de un lenguaje, de unas
conceptualizaciones, de unas formulaciones. Y mas
complejo es cuando este lenguaje es el lenguaje
mas formalizado de las matematicas, lugar
misterioso para los profanos. Las matematicas han
sido siempre (ya Galileo decia que "el Libro de la
Naturaleza esta escrito en el lenguaje de las
Matematicas”) un lenguaje preciso, ajustado. Tal
vez por ese prurito pitagorico de que Dios es el
gran matematico del cosmos.

Estas descripciones someras de lo que aqui
entenderemos como “ciencia” seran la guia de
muchas de las cosas que siguen. Repito lo que en
otros lugares he dicho: no pretendo con estas ideas
dar por cerrado el debate sobre lo que es el
conocimiento cientifico de la naturaleza.

Este ha sido historicamente y sera el el
futuro un debate abierto. La mayor parte del

190



intento de este libro, que no es técnico sino
practico, va destinada a justificar desde la historia
de la ciencia esta concepcion del conocimiento
cientifico de la naturaleza. Como ya se afirmé en el
capitulo introductorio, mi intencion es ayudar a los
profesores y profesoras a reelaborar y reconstruir
en su mente una imagen mas ajustada de lo que es
el conocimiento cientifico, sus limites, su
metodologia y su capacidad de cambio.

Evidentemente es un propuesta. Una
propuesta discutible y que parte de unos supuestos
epistemolégicos que creo comparten en la
actualidad muchos de los filésofos de la ciencia.
Mas adelante, en los ultimos capitulos de este libro,
recogiendo las imagenes que de la realidad natural
han sido elaboradas a lo largo de 2.500 arnos de
pensamiento ‘cientifico”, se presentan mas
sistematizadamente los elementos de la ciencia
natural desde el punto de vista filosofico®’.
La ciencia ;esta atravesada de ideologia?
El debate sobre la sociologia de la ciencia

Uno de los aspectos mas debatidos hoy entre
los filésofos de la ciencia es el de las implicaciones
ideolégicas en la construccion del conocimiento
cientifico®s.

57 Paralos interesados en paginas web hay un buen material
en:
http://omega.ilce.edu.mx:3000/sites/ciencia/volumen3/cienci
a3/161/htm/tic.htm

58 Aunque es un tema muy complejo y que necesita un

191



Los socidlogos actuales del conocimiento
remontan el origen del debate entre ciencias de la
naturaleza y el contexto social a las tesis
desarrolladas en 1934 por Reichenbach -uno de los
grandes pensadores del neopositivismo légico -
entre el contexto en el que se produce el
descubrimiento y el contexto en el que luego se
Justifica™®.

Este autor, a partir de la historia de la
ciencia, muestra como en muchas ocasiones un
descubrimiento cientifico sigue patrones
insospechados. Uno de sus ejemplos favoritos es el
del astronomo Joannes Kepler. En este caso, la
analogia entre la Santisima Trinidad y el sistema
solar le sirvio para desarrollar sus investigaciones.
Pero la teoria final, empiricamente justificada, nada
tenia que ver con especulaciones teoldgicas.

tratamiento mas detenido, nos referiremos a unos cuantos
manuales donde los interesados puedan formarse una
opinién mas completa. En Espana es ya clasica la cita de R. K.
MERTON (1977) La sociologia de la ciencia. Investigaciones
teoricas y empiricas. Alianza Universidad, Madrid, dos
volumenes, 183 y 184, 717 paginas. Recientemente se ha
publicado un excelente material en: E. LAMO DE ESPINOSA,
J.M. GONZALEZ GARCIA Y C. TORRES ALBERO (1994) La
sociologia del conocimiento y de Ila ciencia. Alianza
Universidad, Textos, Madrid, n1 147, 632 paginas.

59 Hans REICHENBACH (1934) Experience and Prediction.
University of Chicago Press.

192



Sin embargo, esta distincion entre el
contexto del descubrimiento y el contexto de Ia
Justificacion esta presente en la filosofia de la
ciencia desde mucho antes. Un siglo antes, el
filésofo y cientifico John Hershel (1792-187 1), hijo
del astronomo William Hershel, introduce estos
conceptos. Es precisamente en su obra mas
conocida, Preliminary Discourse on Natural
Philosophy (publicada en 1830) donde introduce
ambos conceptos. Aunque Hershel respetaba las
opiniones de Bacon sobre la investigacion
cientifica, es consciente de que muchos
descubrimientos cientificos no se ajustan al patron
baconiano. Reconocer que existen elementos
sociologicos, economicos, religiosos, etc que
intervienen en la mente del cientifico cuando
organiza sus procesos de investigacion. A esto le
llamoé el contexto del descubrimiento. Todo
"descubrimiento” cientifico tiene un contexto social
e historico en el cual es posible. Sin embargo, el
contexto de justificacion se refiere al recto uso de
la l6gica interna del método cientifico mediante el
cual se obtienen teorias cientificas.

Una de las tesis mas fuertemente asentadas
por el neopositivismo del Circulo de Viena es la de
la absoluta racionalidad e independencia histérica
y cultural de las teorias cientificas. A partir de la
dispersion del Circulo de Viena, el programa del
empirismo  légico  siguié  desarrollandose
principalmente en los paises anglosajones, donde

193



fue tradicion dominante hasta 1950°°.

Una obra clave en la nueva filosofia de la
ciencia, la Logica de la Investigacion cientifica de
Karl R. Popper, que habia sido publicada en 1934
en aleman, tardo tiempo en verse traducida al
inglés. Por ello, en el mundo de la filosofia de la
ciencia los métodos del verificacionismo y del
inductivismo se siguieron manteniendo frente al
falsacionismo y al deductivismo popperianos. Por
ello, los avances que se hicieron en filosofia de la
ciencia hasta los anos 50 tuvieron lugar en el
marco del positivismo logico.

Bien es verdad, que ya no era el positivismo
l6gico dogmatico de los primeros anos. En él se
incorporaron nuevos elementos procedentes de la
filosofia analitica y del pragmatismo
norteamericano.

Pero, en el fondo, durante mas de veinte
anos después del cambio de concepcion
popperiana, los filésofos de la ciencia continuaron
manteniendo los postulados basicos sobre las
teorias cientificas neopostivistas a pesar de las
criticas que ya se iniciaban. Putham englob6é en
1962 bajo el apelativo de concepcion heredada
[received view) las propuestas que se seguian
manteniendo a pesar de las resistencias. Las obras

60 Una buena sintesis puede encontrarse en J. ECHEVERRIA
(1989) Introduccion a la Metodologia de la Ciencia. La
Filosofia de la Ciencia en el siglo XX. Barcanova, Barcelona,
pag.23 y siguientes.

194



de Carnap, Hempel y Nagel®' son nombres claves
en esta concepcion heredada.

A partir de los anos 50 comienza a
producirse una critica mas fuerte contra dicha
concepcion heredada. Todo este proceso de
debilitamiento de sus postulados culmina con la
publicacion de la obra de Thomas S. Kuhn, La
estructura de las revoluciones cientificas(1962), en
la que se atacan los postulados basicos de esa
concepcion, acusada de ahistorica y desligada de la
ciencia real.

El debate se prolongé hasta el famoso
simposio de Urbana, del 26 al 29 de marzo de
1969%2. En la convocatoria se reflejan muy bien las
propuestas centrales de la concepcion heredaday
también de las criticas que se le hacen:

"Tradicionalmente, los filésofos de la ciencia
han construido teorias cientificas como calculos
axiomaticos, en las cuales a los términos y
enunciados tedricos se les da una interpretacion
parcial y observable por medio de reglas de

61 E. NAGEL (1968) La estructura de la ciencia. Paidos, Buenos
Aires (traduccion de la edicion de 1961); C. G. HEMPEL
(1973) Filosofia de la Ciencia Natural. Alianza Editorial
(traduccién de la edicion de 1960).

62 El libro de actas de este simposio de Urbana fueron
publicadas por F. SUPPE (1974) The Structure of Scientific
Theories, y traducidas al espanol: La estructura de las teorias
cientificas (Editora Nacional, 1979).

195



correspondencia. Recientemente, la pertinencia de
este analisis ha sido discutida por un buen numero
de filésofos, historiadores de la ciencia y cientificos”
(tomado de Echeverria, op.cit. pag. 24-25).

Se coincide en aceptar que este simposio
significo el acta de defunciébn de la llamada
concepcion heredada. Desde entonces, la logica
interna de la ciencia es cuestionada en muchos
casos.

La sociologia del conocimiento indaga sobre
todo en el contexto del descubrimiento,
investigando a partir de la historia de la ciencia
como se producen las innovaciones o factores
sociales de la creatividad cientifica, tal como
Merton propone en sus trabajos. Pero la sociologia
de la ciencia clasica tiene muy poco que aportar al
llamado contexto de justificacion, es decir, a las
leyes internas de la légica de la ciencia, al método
cientifico propiamente dicho. Algunos autores
opinan que la sociologia de la ciencia solo llega a la
"antecamara de la ciencia”, pero no a la ciencia
misma.

Las criticas de la concepcion heredada
confieren mucha importancia al contexto de
descubrimiento. Es mas, algunos opinan que no
hay légica inductiva para la creacion de teorias,
sino que esto es el resultado de una "vision” o
“intuicion” cuya légica seria impenetrable.

En resumen, la construccion de teorias o
modelos resulta ser un proceso altamente

196



imaginativo, casi mistico o poético, en todo caso
mas alla de la I6gica deductiva-experimental y, por
lo tanto, susceptible de todo analisis no ya
sociologico, sino incluso psicoldgico.

Pero mas alla estaba el contexto de la
justificacion sometido unicamente a la légica
deductiva y a la observacion controlada®3.

Sin embargo, otros autores, como Kuhn,
opinan que la "antecamara de la ciencia” (como
todas las antecamaras) controla el acceso a la
misma y por tanto tiene mucha mayor importancia
de lo que la distincion entre descubrimiento e
investigacion hace sospechar.

En el fondo, la pregunta crucial es: jhay una
légica perfecta en la contrastacion de las hipotesis?

Esto llevara al estudio de la sociologia de las
mismas comunidades cientificas, su
funcionamiento interno, sus intereses economicos,
sus luchas por el poder... En fin. El estudio
sociologico de todas aquellas variables que inciden
en el proceso de institucionalizacion, organizacion
y estructura de las comunidades cientificas.

Los rasgos del conocimiento cientifico (tal como
aqui se presenta)

Pero volvemos otra vez al conocimiento
cientifico, supuesto que no es tan imparcial y puro

63 Ver E. LAMO DE ESPINOSA, J.M. GONZALEZ GARCIA Y C.
TORRES ALBERO (1994) op.cit, pag. 112.

197



como se creia jExiste, en realidad, un consenso
social sobre lo que es el conocimiento cientifico?

Evidentemente, no lo hay. Han sido muchos
los filésofos (sobre todo desde hace cien afos) que
se han planteado la pregunta sobre la ciencia. De
entrada, no somos partidarios aqui (y no son
partidarios los autores de los curriculos de ciencias
de la naturaleza de los paises mas avanzados en
cuestiones didacticas) de un planteamiento
puramente empirista o inductivista del
conocimiento cientifico.

No pensamos que las ciencias nos den
"verdades” generales, eternas y absolutas sobre el
mundo. O que la ciencia sea la unica fuente del
conocimiento humano. En este sentido (no nos da
rubor reconocerlo) nos alineamos en un amplio
frente al que suele llamarse del racionalismo critico
y cuyos maximos exponentes son Karl Popper,
Thomas S. Kuhn, Imre Lakatos, Stephen Toulmin,
Larry Laudan.

Tal vez, puestos a buscar una “espacio
comun” de una definicion actual de lo que son las
ciencias de la naturaleza, podemos encontrar los
siguientes rasgos:

1. Las ciencias de la naturaleza son un tipo

de conocimiento del mundo natural, que serealiza
en una actividad social (realizada por humanos),

198



2. Pretenden presentar una imagenracional,
coherente, compartida y organizadade la realidad
natural (la no modificada por la cultura y la
actividad humanal). Las ciencias de la naturaleza no
son la obra de un genio solitario, sino de una
comunidad cientifica.

3. Esta imagen se obtiene acudiendo al uso
de un método estricto, que se llama método
cientifico por el que se pretende tener una
explicacion e interpretacion de los procesos
naturales.

4. En la actualidad, el método cientifico
armoniza la tradicion empirista y la tradicion
racionalista, que se especifica en el método
hipotético-deductivo (desarrollado por Karl
Popper).

5. Las ciencias de la naturaleza parten del
supuesto de la racionalidad y reqularidad de los
procesos naturales. Esta regularidad se detecta en
las observaciones de los procesos. Pero todas las
observaciones estan cargadas de teorias previas
(preconceptos, imagenes previas del mundo).

6. A partir de este axioma general, las
observaciones dan lugar a la propuesta de
problemas cientificos (o situaciones problemaditicas),
que no son necesariamente cuantitativas.

7. Para buscar respuestas a estos problemas,
los cientificos elaboran hijpotesis que puedan
explicarlas. Esas hipotesis se elaboran dentro del
paradigma de la ciencia normal imperante en un

199



momento®*.

8. Los cientificos de la naturaleza establecen
estrategias de contrastacion de esas hipotesis,
mediante diversos mecanismos: experiencias de
laboratorio, nuevas observaciones, nuevas técnicas
de recogidas de datos... Todos estos procesos
deben someterse al tribunal de la comunidad
cientifica.

9. La contrastacion de las hipotesis da lugar
a las generalizaciones empiricasy a la emision de
teorias cientificas. Esas teorias no son /a verdad
absoluta de la naturaleza. Sino un acercamiento
explicativo a la misma. Las teorias cientificas son
aceptadas cuando tienen poder explicativo. Una
teoria deja de tener vigencia cuando aparece una
nueva teoria que tiene mayor poder explicativo.

10. Las palabras “clave® hoy son:
interpretacion, explicacion, imagen racional. Hay
un debate muy fuerte entre los filésofos de la
ciencia respecto a si realmente hay progreso
cientifico. Si existe en todas las ciencias un interés
por que los resultados ayuden a la mejora
tecnolégica de la humanidad. Pero eso es un arma
de doble filo®>.

64  Se recomienda la lectura de: T. S. KUHN (1975)
Estructura de las Revoluciones Cientificas. Fondo de Cultura
Econdémica, México, 319 pp. (10 edic.,1962)

65 Puede encontrarse ma informacioén en: C. U. MOULINES
edit: (1993) La ciencia: estructura y desarrollo. Enciclopedia
Iberoamericana de filosofia. Trotta, Madrid, vol. 4, 234 pag.

200



Division de los conocimientos: nacimiento de las
ciencias

Las ciencias (en plural, tal como Io
entendemos hay) son un invento relativamente
reciente en la historia del pensamiento racional
sobre la naturaleza. A partir de los grandes avances
del conocimiento natural en los siglos XVIIl y XIX se
inicia una fragmentacioén de las ciencias naturales
(o de la filosofia natural, que decia Newton) en
areas mas especializadas.

Asi fueron desgajandose la Fisica y la
Quimica y posteriormente, la Biologia y la
Geologia. No son saberes separados. Son
compartimentaciones artificiales debido al
progresivo desarrollo de cada una de ellas que
exige una mayor especializacion.

Conviene también desde el principio tener
una informacion, aunque sea somera, de las
grandes construcciones racionales de lo que es la
interpretacion de la naturaleza. Ya se ha hablado
en el capitulo anterior de que hay, dentro del
ambito de las ciencias, unas ciencias de la
naturaleza y unas ciencias sociales o humanas.
Ambas contienen conocimientos cientificos. Pero
desde el siglo XV hasta nosotros, el mayor
desarrollo ha sido el de las ciencias de la
naturaleza. Se puede decir que las Ciencias Sociales
no se constituyen como tales hasta el siglo XVIII.

201



Historicamente, la taxonomia de ‘las
ciencias” solo se plantea en el siglo XVIlI cuando la
ciencia se hace autonoma de la filosofia natural. La
clasificacion de las ciencias es analoga a la
clasificacion de los saberes.

Clasificaciones antiguas

Los primeros “cientificos” (utilizando este
neologismo en un sentido amplio) aparecen el la
Grecia antigua. Tal ver sea Platon (428-347 aC.)
quien presenta por ver primera una sistematizacion
légica del conocimiento humano. Desde sus
principios filosoficos (en los que aqui no entramos
por exigencias de espacio) y de los que todos
tenemos una idea general, el platonismo defiende
la existencia real del mundo de las ideas.

El conocido "mito de la caverna“®® alude al
problema del conocimiento humano. Desde
nuestra propia realidad, sujeta a la imperfeccion,
solo podemos acceder a un conocimiento de
imagenes de la realidad que se aproximan al
conocimiento real.

Este conocimiento contingente es el
conocido como la opinién (la doxa, en griego).
Pero el esfuerzo racional del filésofo le hace
superar la apariencia para acceder a la verdadera

66 Al que ha aludido en los primeros dias del afiio 2000 el
novelista José Saramago con su hovela "La Caverna”

202



sabiduria, el saber (la epistéme, usando la palabra
griega).

Este el auténtico saber, la verdadera "ciencia”
en el sentido griego de la palabra.

Por otra parte, Aristoteles (383-322 aC.),
discipulo de Platon, la filosofia es el camino para la
auténtica “ciencia” (la epistéme, el conocimiento
que no es vulgar sino adquirido de modo racional).
La "ciencia” es un conocimiento cierto que se
adquiere por un método de induccion-deduccion.
La "ciencia” es rigurosa en su método y busca
conocimientos universales y necesarios.

Aristoteles clasifica los saberes en tres clases:
tedricos, practicos y poéticos (productivos).

Para él, el objetivo del saber es: tedrico: la
verdad (la aletheia, el desvelamiento de lo oculto al
humano) y también practico: el conocimiento de la
accion lleva al humano a conocer las causas que la
han producido hasta llegar a la causa superior: la
causa final, el por qué esa realidad es como es.

Por ultimo, el saber poético (del griego
pPoiéo, accion) remite a. las repercusiones practicas
de ese saber. Todo conocimiento tiene un reflejo
enlarealidad, en la accidn (es el saber de la ftecneo
la aplicacion de los artesanos).

Mas tarde, los llamados filésofos estoicos
consideran que la filosofia es el estudio de la
sabiduria (con la palabra griega sophia). Entre los
filosofos profesionales hay discusiones sobre las
relaciones entre el saber (la epistéme) y la sabiduria

203



(la sofia). Pero estos debates caen fuera de los
intentos de este libro. Para los estoicos, la sabiduria
consta de tres partes: la lé6gica, que se refiere a la
especificacion y correcto uso de unas normas de
aplicacion de las facultades mentales a la busqueda
de la verdad mediante una reglas estrictas de
raciocinio; la fisica, como conocimiento de la phisis,
el estudio de la realidad natural en todos sus
aspectos; y la ética, como conocimiento racional
de las normas de comportamiento de las personas.

La filosofia medieval apenas modifico este
esquema antiguo. En todo caso, con el desarrollo
de la Teologia (desde los Santos Padres en
adelante) obligo a reelaborar el lamado "arbol del
conocimiento”. Son muchas las imagenes del
conocimiento medieval pero hemos elegido ésta
que es mas clasica. Desde Bacon y Commenio, los
saberes ascienden hacia el conocimiento de Dios.

Otras imagenes medievales acuden a la
metafona de la torre del saber. En la torre, cada
piso es un escalén del conocimiento racional. En la
parte baja estan colocadas dos de las tres artes
liberales, dialéctica y gramatica, con la retérica
formaban el ftrivium. El mundo medieval lo
consideraba como la base del conocimiento que
habia de conducir a la Teologia. Las ilustraciones
medievales mostraban el conocimiento como una
torre en la que cada piso iba graduando las artes
liberales hasta la verdad divina.

204



Pero al llegar la época de la Revolucion
Cientifica renacentista, estos viejos esquemas
entraran en crisis frente al método experimental.

Clasificaciones renacentistas y barrocas de la
ciencia y del conocimiento

El arbol de lo que puede llamarse la "ciencia”
hunde sus raices, como veremos, en la tarea
intelectual, tedrica, de Francis Bacon (1561-1626) y
en la obra experimental de Galileo Galilei (1564-
1642). Pero fue el teérico Bacon quien presenta un
esquema renovador del conocimiento racional,
tanto filos6fico como experimental.

Desde Francis Bacon se considera que “la
ciencia tiene como objeto la mejora de la condicion
humana”. Con esta vision claramente moderna de
lo que es el conocimiento humano, Bacon clasifica
las diferentes ciencias segun otros criterios. Utiliza
como criterio las facultades humanas que deben
ponerse en funcionamiento para producir los
conocimientos. Estas facultades humanas son la
memoria, la razon y la fantasia. La memoria, que
recuerda; la razon, que piensa y relaciona; y la
fantasia, que es creadora y expresa sentimientos.

Los conocimientos que Bacon asocia a la
memoria se incluyen en el apigrafe de la historia.
Diferencia tres areas en la historia: la historia
sagrada (referida al estudio de la Revelacion de
Dios y manifestada en la Biblia; la historia civil, que

205



es la historia de los pueblos y naciones; y la historia
natural (denominacion que llega hasta el siglo XX)
y cuyo objetivo es el conocimiento racional y
experimental de la realidad material, tanto mineral
como animal y vegetal).

Se trataba mas bien de una descripcion de
las formas naturales, desde los rios a los mamiferos.

Pero existen otros conocimientos (segun
Bacon) asociados a la razon, a la capacidad
humana de pensar, de raciocinar, de filosofar. Para
nuestro autor, hay tres grupos de conocimientos
asociados a la razén humana: la teologia natural,
las ciencias de la naturaleza y las ciencias del
hombre.

Estos epigrafes tienen connotaciones
indudablemente modernas. Lo que él llama
teologia natural se refiere al reconocimiento de
Dios que se adquiere por la razon. Las ciencias del
hombre, es una reflexion filosofica sobre Ila
condiciéon humana (el alma humana, la libertad, los
sentidos...).

Incluye aqui Ila légica (o saber
(conocimiento) de la justificacion de las normas
para un justo razonamiento) y la ética (o saber (o
conocimiento) de la justificacion de las normas de
conducta humana, tanto individual como social).

Sin embargo, es de interés la consideracion
de las ciencias de la naturaleza (diferentes de la
historia natural). Asi como esta ultima pretende
una descripcion de las realidades naturales, las

206



“ciencias de la naturaleza” pretenden un estudio de
las causas (en el sentido aristotélico) que
fundamentan un conocimiento racional. Dentro de
ellas incluye la Fisica, como estudio de las causas
eficientes y materiales de la realidad exterior (por
qué se mueven los objetos, de qué estan hechos...).
Por otra parte, la Metafisica de Bacon, lejos de
ahogarse en las disquisiciones de los escolasticos,
pretende el estudio de las causas formales y finales
de la realidad sensible (por qué son asi las cosas y
para qué estan hechas, cual es su finalidad).

En este sentido, Bacon es ya moderno, por
cuanto separa el ambito de la Teologia de las
ciencias llamémosles profanas. Ya veremos el gran
interés que tuvo esta division que llevaria, con el
tiempo, a la escision de las ciencias naturales
respecto a la filosofia.

No dejamos aun la metafora del arbol del
conocimiento. El mismo Renato Descartes (1596-
1650) presenta (actualizado) el viejo esquema
medieval. Toda la filosofia, como conocimiento
global del mundo, para él, es como un arbol. En ese
arbol del saber (filoséfico) las raices son Ila
metafisica; el tronco, la fisica; y las demas ramas las
otras ciencias. De estas hay tres que son las
principales: la medicina, la mecanicay la moral. De
algun modo, el conocimiento profano va
diferenciandose muy poco a poco.

El filédsofo Christian \X/olff (1674-1754) es
mas famoso por las criticas que de su sistema hace

207



Inmanuel Kant que por sus ideas propias. Uno de
sus méritos es el haber intentado (sin éxito, segun
sus detractores) romper el esquema determinista
aristotélico. A él se debe un completo esquema de
diversificacion del conocimiento racional
(publicado hacia 1730).

Bajo el epigrafe de ciencias especulativas
reales, diferencia dos grupos: el grupo de la
Metafisicay el grupo de la Ciencia.

Para Wolff, la Metafisica es la ciencia que
pretende conocer los aspectos del ente real por sus
ultimas causas. Mientras que la Giencia es
conocimiento del ente real por sus causas
préximas.

\X/olff situa dentro del grupo de la Metafisica
diversas disciplinas: la Metafisica General u
Ontologia, y tres metafisicas especiales: Ila
Cosmologia o Filosofia Natural, la Psicologia
Racional y la Teodicea o Teologia Natural. La
primera tiene por objeto del conocimiento a la
realidad natural, Ia segunda se refiere al hombre y
la tercera al conocimiento racional de Dios. Por
otra parte, en el grupo de la Ciencia, incluye la
Psicologia empirica y todas las ciencias que hoy se
llaman ciencias de la naturaleza: Fisica, Quimica y
Ciencias Naturales.

El intento sistematizador de Wolff tuvo
mucha difusién entre los estudiosos de su tiempo,
aunque merecié también rudas criticas. Pero en el

208



fondo, late en él el interés ilustrado por Ia
sistematizacion de los saberes de acuerdo con unos
criterios organicos.

Las Ciencias en el XIX:

Sera necesario avanzar deprisa hasta nuestra
época. Ya he apuntado mas arriba que en los siglos
XVIIl y XIX tiene lugar la gran expansion del
conocimiento cientifico con la consiguiente
especializacion y compartimentacion de los
saberes. Asi, el fisico André Marie Ampére (1775-
1836) se dedico, no solo al estudio de Ila
electricidad, sino también a la filosofia de la
ciencia. En un intento de clasificacion de los
saberes cientificos, distingue nada menos que 32
ciencias principales, 64 secundariasy 128 de tercer
nivel. Para intentar cierta racionalidad, las agrupa
en dos reinos: el reino de las Ciencias
Cosmogonicas (del mundo) y el reino de las
Ciencias Nooloégicas (del espiritu).

Las llamadas Ciencias Cosmoldgicas estan,
asimismo, divididas en dos grupos: las ciencias en
sentido estricto, como son las matematicas y la
fisica; y las ciencias fisiologicas, en las que situa a
las ciencias naturales y a las ciencias médicas.

Por otra parte, las Illamadas Ciencias
Nooldgicas, o ciencias del espiritu humano, las
subdivide en dos grupos: las Ciencias Nooldgicas
en sentido estricto, como son las ciencias
filosoficas (entre las que situa la psicologia, la

209



ontologia y la ética); y las ciencias sociales.

Estas las subdivide en ciencias etnolégicas
(como Ia historia) y las ciencias politicas (que se
refieren a las ciencias del buen gobierno de los
pueblos). Como puede verse, se trata de un intento
laudable de sistematizacion del conocimiento, muy
concorde con la época en que le tocé vivir, la época
de Ila Enciclopedia. Eran tiempos en que
preocupaba la sistematizacién del saber profano
como un intento de sentir los pies seguros sobre
unos saberes emancipados de los poderes
eclesiasticos y metafisicos.

Por su parte, el filosofo y socidlogo Augusto
Comte (1798-1857) hace una division de tipo
jerarquico segun el grado de positividad. Se trata
de articular los saberes humanos de acuerdo con
su capacidad de objetivacion y formalizacién. Para
Comte, la cumbre del conocimiento cientifico
positivo lo ocupan las disciplinas mas formalizadas,
como las matematicas, siendo la Filosofia la que
ocupa un escalén mas bajo por su escaso poder de
formalizacion empirica. La jerarquia general de las
ciencias, tal como Ila establece Comte, es:
Matematicas> Astronomia> fisica> quimica>
biologia> sociologia> filosofia.

A mediados del siglo XIX, el filésofo belga
Guillermo Tiberghien (1819-1904), entusiasta
divulgador de las ideas de Krause®’, llegé a ser

67 Las ideas de Tiberghien se introducen en Espara con las

210



Rector de la Universidad libre de Bruselas. La
sintesis de su pensamiento sobre las ciencias y el
conocimiento humano se contienen en el discurso
rectoral de 7 de octubre de 1867. En él se propuso
demostrar que el ateismo, el materialismo y el
positivismo son contrarios, no solo a la ciencia, sino
a la civilizacion.

Para este pensador original, que tuvo mucho
influjo en Europa, las ciencias se clasifican segun
diversos criterios. Asi, de acuerdo con el método
pueden ser analiticas o de observacion y sintéticas
o de deduccion.

De acuerdo con el objeto del pensamiento,
también se puede realizar una sistematizacion. Asi,
si el objeto es el mismo Dios, tenemos la Teologia
(que se basa en la Revelacién) y la Teodicea (que
se basa enlarazon). Si es objeto de esa cienciaes el
Espiritu, tenemos la Noologia. Si el objeto de esa
ciencia es la Naturaleza, se pueden diferenciar las
Ciencias Fisico-naturales y las Ciencias Fisico-
matematicas. Por ultimo, si el objeto es el hombre,
Tieberghien diferencia varios tipos de ciencias.

Si es el hombre individual, diferencia la
Psicologia, la Somatologia y la Antropologia. Si se
trata del hombre social, tenemos ahi todo el grupo
de las ciencias sociales, como son la Sociologia, el

ideas krausistas y circularon incluso por los Institutos de
Bachillerato. Hermenegildo Giner de los Rios tradujo alguno
de sus manuales y textos escolares.

211



Derecho y la Economia.

Cabe aun, segun nuestro autor, otra
clasificacion del saber humano cuando el criterio
de division es el origen del conocimiento: cuando
se trata de un conocimiento de origen
indeterminado, tenemos la Metafisica. Si se trata de
un conocimiento cuyo origen es sensible, se tiene
la Historia. Si el origen es el conocimiento racional,
tenemos la Filosofia, y si es origen es el
conocimiento aplicado, ahi esta la Filosofia de la
historia.

Evidentemente, existen otros muchos
autores que intentaron una sistematizacion del
conocimiento humano.

Diversas posiciones filoséficas ante la ciencia®®
Ante todo hay que recordar que lo que
nosotros hoy Illamamos “ciencia® no tiene
demasiado que ver con lo que a lo largo de la
historia del pensamiento se ha asimilado a la
palabra “ciencia”. Para los antiguos es el conjunto
de “saberes”, de conocimientos racionales. La
sophiagriega (de la que deriva la palabra filosofia)
se referia al conjunto de los saberes humanos
racionales sobre el sentido de la vida humana. Fue
necesario esperar hasta los filésofos de Atenas

68 M. ARTIGAS (1999) Filosofia de la Ciencia. EUNSA, pag. 63-
69.

212



para clarificar el objeto y el método del
conocimiento experimental. En un momento de su
vida, Charles Robert Darwin, el genial autor de £/
Origen de las Especies(1859) escribio: "nadie como
el viejo Aristoteles”...

Las ideas de Aristoteles sobre el
conocimiento racional y experimental del mundo,
ocuparon un lugar destacado hasta el siglo XVII. El
Organon aristotélico fue el manual de método
cientifico hasta la llegada de Galileo y sobre todo
de Francis Bacon y su Novum Organun (1620).
Pero iqué es lo que 2.400 anos enseno y escribio el
viejo Aristoteles?;Tiene algo que ensenarnos
todavia?

Para Aristoteles (384-322 aC), la “ciencia” (la
episteme, el conocimiento racional) es el
conocimiento/cierto por medio de causas. La
“ciencia” rigurosa busca conocimientos universales
y necesarios (la "verdad necesaria®), que los
conocemos cuando conocemos las causas propias.
Aristoteles estaba persuadido de la regularidad, del
orden y de la jerarquia de los procesos naturales.
Esa era la phisis del mundo. Era el kosmos.

Aristoteles senalo un requisito adicional para
las intepretaciones cientificas. De cualquier objeto
"natural” era necesario encontrar las cuatro causas,
los cuatro aspectos que deben ser tenidos en
cuenta para conocerlo penamente: /a causa
material, la causa formal, la causa eficiencia y la
causa final. De ellas, la causa final era la mas

213



importante. Todo en ese orden natural tiene un
sentido, una finalidad. Toda explicacién cientifica
debe dar cuenta de su finalidad o fe/os. Aristoteles
exigia explicaciones teleoldgicas para todo: el
fuego se eleva para ocupar su lugar natural. Una
bellota se desarrolla para llevar a cabo su fin
natural que es ser roble. El estado futuro tirade la
realidad actual.

Aristoteles concibe la investigacion cientifica
(la busqueda del saber, del conocimiento racional)
como ‘/a busqueda de la verdad sobre el kosmos”
(el orden que rige los procesos de la naturaleza).
Para ello, el método va de la induccion a la
deduccién. Mantiene que el filésofo (cientifico)
debe /inducir principios explicativos a partir de los
fendbmenos que se han de explicar, y después
deducir enunciados acerca de los fenémenos a
partir de premisas que incluyan esos principios. Es
el método inductivo-deductivo de Aristoteles.

Se puede sistematizar en este esquema: el
humano es curioso por naturaleza. Parte de sus
observaciones (1) sobre lo que le rodea. EI
conjunto de observaciones es organizado por la
razon y la inteligencia, mediante el uso de los
silogismos. Se llega asi a unas generalizaciones
aceptables ("todo humano es racional; Pedro es
humano, luego Pedro es racional’) que son
"verdades" naturales aceptadas por todos. Se ha

214



empleado el método llamado de “induccion”: a
partir de casos particulares se asciende a
afirmaciones generales.

Pero para que esos principios se conviertan
en verdadera episteme es necesario realizar aun
otra operacion intelectual: ahora interviene el
método llamado de "deducciéon”: esas afirmaciones
generales, esos principios explicativos, se puede
aplicar ahora a casos concretos.

Si "todo animal es mortal”, como principio
explicativo, cuando veamos otro animal (por
ejemplo, este caballo) se puede deducir. este
caballo es animal, luego este caballo es mortal”).

Pese a su simplicidad, el método /nductivo-
deductivo no tenia propuesta alternativa.

Las propuestas metodolégicas de Aristoteles
constituyeron durante siglos el fundamento del
proceso de los filosofos hacia el encuentro de la
“verdad” del mundo.

La filosofia arabe y medieval se desarrollo, en
gran parte, a la sombra de la filosofia aristotélica.
Era el "camino de la verdad".

La ciencia en el racionalismo y en el empirismo
Después de haber recorrido, aunque sea
someramente, el amplio paisaje del conocimiento
racional y después de describir los intentos de
sistematizacion de los conocimientos cientificos, es
el momento de centrar la atencion en el

215



nacimiento de lo que se ha dado en llamar la
ciencia moderna.

Los autores coinciden en sus apreciaciones:
por lo que sabemos, la ciencia moderna hunde sus
raices en dos grandes genios del pensamiento que
casi coinciden en el tiempo: se trata de Francis
Bacon (1561-1626) y Galileo Galilei (1564-1642)%°.

En la aparicion de la "nueva ciencia” tuvo
mucha importancia, como tedrico (fildsofo de la
ciencia) Sir Francis Bacon (1561-1626). Bacon
propone un nuevo método (NMovum Organum)
basado en una metodologia de observacion mas
rigurosa que la Aristoteles. Esta recorria varios
pasos sucesivos:

69 Para una vision general de la problematica de los origenes
de la ciencia moderna pueden consultarse: H. KEARNEY
(1970) Origenes de la ciencia moderna, 1500-1700.
Guadarrama, Biblioteca para el Hombre Actual, Madrid, 253
pagina (este libro es casi un "clasico” aunque en algunos
puntos ha sido superado). A. C. CROMBIE (1979) Historia de
la Ciencia: De San Agustin a Galileo. Alianza Universidad,
num. 76y 77. L. \¥. H. HULL (1984) Historia y Filosofia de /a
Ciencia. Ariel, métodos, 399 paginas (es también un "clasico”.
La primera edicién en inglés es de 1958. Aun se hacen
ediciones en castellano). P. ROSSI (1998) E/nacimiento de la
Ciencia Moderna en Europa. Ediciones Critica, Barcelona, 276
pag. En capitulos siguientes daremos mas informacién
bibliografica. Por el momento, y para una ampliaciéon de lo
dicho, pueden consultarse éstos.

216



1) la observaciéon y anotacion rigurosa de
todos los datos de fenomenos naturales
observados;

2) estos, después de ordenados y tabulados
(en tablas llamadas de ausencia-presencia)’® ya
estaban preparados para estudiarlos;

3) el tercer paso consistia en ascender a
partir de inducciones graduales y progresivas,

4) llegar hasta conclusiones generales. Estas
podian  considerarse n como  ‘leyes” del
funcionamiento del mundo natural. Estas
conclusiones expresan la regularidad de Ila
naturaleza y permitian establecer "leyes” y predecir
fenémenos.

El verdadero punto crucial del pensamiento
de Bacon es la prioridad de la observacion. EIl
empirismobebera de aqui sus grandes intuiciones.

Aqui es donde David Hume, en el siglo XVIII,
atacara esta metodologia. ;Como es posible pasar
de afirmaciones generales a afirmaciones
universales como son las de las ciencias?

Este es el talon de Aquiles del método
baconiano.

Leamos con atencioén el siguiente texto de
Bacon sobre las dos vias posibles de investigacion:

"Ni hay ni puede haber mas que dos vias para la

70 Ausencia: correlacion negativa entre dos fenémenos
(ejemplo: color de un gato y presencia de ratones). Presencia:
dado un fenémeno se da otro (ejemplo: existencia de gatosy
existencia de ratones en la casa)

217



investigacion y descubrimiento de la verdad: una que,
partiendo de la experiencia y de los hechos, se remonta
enseguida a los principios mas generales, y en virtud de
estos principios que adquieren una autoridad
incontestable, juzga y establece las leyes secundarias
(cuya via es la que ahora se sigue), y otra, que de la
experiencia y de los hechos deduce las leyes, elevandose
progresivamente y sin sacudidas hasta los principios mas
generales que alcanza en ultimo término. Esta es la
verdadera via: pero jamas se ha puesto en practica”.
(BACON, Novum Organum, 1, 19)

218



5

Los “saberes” de la
antiguedad: las imdgenes
miticas del mundo

Las /imdgenes miticas del mundo no tenian
como objetivo presentar una interpretacion
racional (cientifica ni pre-cientifica, diriamos
nosotros) de la realidad natural. Era una
cosmovision religiosa, teocéntrica.

Lo mas llamativo de las concepciones
mitolégicas de la naturaleza es el deseo de
proposito y orden. La palabra griega "kosmos”
significa precisamente "orden”. Se intenta salir de la
angustia buscando racionalidad en la realidad que
nos rodea.

Asi, los Sumerios suponian en el cosmo un
orden creado y mantenido por un panteon de
“seres vivientes de forma humana, pero
sobrehumanos e inmortales”, los cuales invisibles
para el hombre gobiernan el cosmos segun unas
leyes’!. Cada uno de estos seres sobrehumanos se

71 Se recomienda la lectura de los capitulos correspondientes

219



encargaba de un determinado componente del
cosmos (el cielo, el mar, el sol, una estrella, etc).

En esos mitos, los dioses hacen lo que hacen
los hombres. En los mitos sumerios hay actividad,
cambio, creatividad. Pero los humanos se sienten
pequenos e inseguros. Asi, en Persia, entre los
siglos Xl y Xll antes de Cristo, el poeta, matematico
y astronomo Omar Khayyam, de Samarkanda, ya
nos dice: "E/ mundo es un grano de polvo en e/
espacio: la ciencia de los hombres, palabras; los
pueblos, los animales y las flores de los siete climas
son sombras de la nada .

Los egipcios, los babilonios y con ellos los
judios tuvieron imagenes "mitolégicas” de la
realidad. Eran imagenes en las que los elementos
fantasticos pretendian explicar lo inexplicable.

Puede decirse que los pueblos antiguos no
pretendian "hacer ciencia” en el sentido en que hoy
lo entendemos. No era un conocimiento ajustado a
un proceso racional metoédico. Se puede afirmar
que hasta la época que llamamos griega (desde

de GLACKEN, C.J. (1996) Huellas en las playas de Rodas.
Naturaleza y cultura en el pensamiento occidental desde Ia
Antiguedad hasta finales del siglo XVI/I. Ediciones del Serbal,
Barcelona, 728 pag. (sobre todo, las paginas 41-182); RIOJA,
A.y ORDONEZ, J. (1999) Teorias del Universo. Vol.I: de los
Pitagoricos a Galileo. Editorial Sintesis, 287.

72 Citado por PEREZ MERCADER, J. (2000) /Qué sabemos del
Universo? Del Big Bang al origen de /a vida. Temas de Debate,
Barcelona, pagina 26.

220



hace unos 2.500 anos) no hubo ‘imagenes”
racionales del mundo natural basadas en
observaciones reales y en el razonamiento.

Estas imagenes (sobre todo las aristotélicas)
pasan al pensamiento occidental, tanto cristiano
como musulman. En estas culturas enraizaran
fuertemente de modo que el pensamiento clasico
(sobre todo aristotélico) se ha mantenido y
sustentado el conocimiento durante mil quinientos
anos.

Los tedlogos medievales recogen en sus
tratados los conceptos de estas imagenes para
expresar la fe cristiana o musulmana.

Las primeras culturas que intentan adquirir
una imagen real del mundo en el que viven son la
babilénica y la egipcia. Son los primeros que
dirigen sus ojos al cielo estrellado para intentar
responder desde la observacién a las preguntan
sobre el sentido de lo que nos rodea. Pero su
interés no era tanto astronémico sino astrolégico.
Les interesaba conocer las influencias que los
astros ejercen sobre la Tierra para intentar dominar
las fuerzas que escapan al control humano.

En el mundo egipcio se elaboraron
diferentes imdgenes del mundo de acuerdo con los
esquemas de valores e ideales sociales.

Un viejo papiro egipcio, por ejemplo,
representa al Dios de la Tierra, Geb, tendido en el
suelo. Sobre él se situa e cuerpo arquedado de Nut,
diosa del Cielo, recubierta de estrellas.

221



En otras culturas muy lejanas entre si, como
la Asvattha de la India y la del Yggdrasil
escandinavo se utiliza el mismo simbolismo, la
misma imagen: el arbol. Este es signo de la vida, de
la sabiduria y del mundo.

En unos antiguos documentos se muestra al
mundo como un arbol cuyas ramas tocan el cielo y
con las raices hundidas profundamente en el suelo.
Junto a la raiz brota una fuente, origen de los rios,
mientras el mundo medio esta rodeado de una
serpiente.

El primer intento serio de describir y precisar
los fendmenos astronémicos y cosmologicos lo
encontramos en Babilonia. Los babilonios se dieron
cuenta de que el sol no hace siempre la misma ruta:
en invierno es diferente a la del verano.

Por ello, construyeron un aparato (llamado
gnomon) por el que median la desviacion del sol
segun las estaciones. De este modo, llegaron a la
conclusion de que el ciclo completo del sol dura
360 dia terrestres. De este modo, pudieron definir
el ano solar. Como suponian que la orbita del Sol
era circular, dividieron este circulo en 360 partes.
Son los "grados” de la circunferencia. También
distinguieron entre las estrellas "fijas" y las estrellas
"errantes” (sin rumbo fijo, los p/anetas). Estos eran
siete: el Sol, la Luna, Mercurio, Venus, Marte,
Jupiter y Saturno.

Dividieron el dia en 24 horas, y éstas en 60
minutos. También observaron que el Sol tarda cada

222



dia cuatro minutos mas que las estrellas en hacer
su recorrido, de forma que al cabo del ario pasa por
doce constelaciones que asi jalonan su ruta anual o
Zodiaco. A esta division del Zodiaco corresponde
nuestra division del ano en doce meses.

Pero los babilonios, buenos observadores y
matematicos, no lograron sistematizar los datos ni
dar explicaciones "racionales” (cientificas) de los
fenébmenos observados. Esta fue obra de los
griegos. Segun los datos que tenemos, fue
Anaximandro (hacia el 610 hasta el 546 aC) el
primero en afirmar que la Tierra no es plana. Los
pitagoricos (siglo VI aC) acometieron los problemas
astronémicos con espiritu meramente especulativo.

Hasta Eudoxo de Cnido (4087-355 aC) no se
presenta una /imagenbasada en observaciones del
cielo sobre como es el mundo. Ide6é un sistema
geométrico complicado de 27 esferas concéntricas
que giran en torno a la Tierra. Sin embargo, los
avances de la filosofia natural griega no
penetraron en la cultura medieval que continuo
asentada en las tradiciones miticas de la Biblia?3.

73 Para los que deseen ampliar mas estas ideas puede ser
provechosa la lectura de: A. PEREZ JIMENEZ y G. CRUZ
ANDREOTTI, edit. (1998) Los limites de la Tierra: el espacio
geogrdfico en las culturas mediterrdaneas. Ediciones Clasicas,
Madrid, 257 pag.

223



La imagen mitica del mundo en la Biblia

La imagen ingenua, pre-cientifica, que los
humanos tienen de la Tierra esta perfectamente
reflejada en distintos pasajes de las leyendas
babilénicas, sumerias, egipcias y judaicas. La Biblia
recoge sincréticamente muchas de estas imagenes
miticas, no racionales, de la realidad que se opone
y se confronta con los seres humanos.

El libro del Génesis muestra la Tierra como
un disco gigantesco’4. Ese disco es plano pero no
es perfectamente llano, ya que presenta las
irregularidades naturales de los montes y los valles
que arrugan su superficie.

Ese disco es circular, esta limitado por el
horizonte y rodeado todo en torno por el océano
tenebroso (Génesis 1, 9 ss [Dijo Dios: "acumulense
las aguas de debajo de los cielos en una sola masa
y aparezca el suelo seco”...], Salmo 104, 6 [Del
océano, cual vestido, la cubriste, sobre los montes
persistian las aguas]; Proverbios 8, 29 [... cuando al
mar ddio su precepto para que las aguas no
rebasasen su orilla]).

Este disco no flota en el aire. Esta asentado
sobre columnas, y estas se apoyan en las llamadas
aguas inferiores, un océano misterioso que esta en
la base de todo (Génesis 7,11 [saltaron todas las

74 Algunas de estas ideas estan tomadas de E. LOPEZ DORIGA
(1985) E/universo de Newton y de Einstein. Introduccion a la
filosofia de la naturaleza. Herder, Barcelona, 277 pag. (sobre
todo, 25 ss)

224



fuentes del gran abismo y las compuertas del cielo
se abrieron]; 1 Samuel 2,8 [pues de Yahvé los
pilares de la tierra y sobre ellos ha asentado el
universo]; Salmo 136, 6 sobre las aguas tendio la
tierra porque es eterno su amor]).

Estas columnas las sacude Dios y da lugar a
los terremotos (Job 9,6 [El sacude la tierra de su
sitio, de suerte que vacilan sus columnas]; Job 38,6
[)Sobre qué se asentaron sus bases?]; Salmo 75,4
[Se estremece la tierra con todos sus habitantes
mas yo sostengo sus columnas]; Salmo 104,5
[Sobre sus bases asentaste la tierra, inconmovible
para siempre jamas]).

Debajo del disco de la Tierra esta el sheol,
denominado por los griegos el hades, y por los
occidentales el /infierno, para indicar su posicion
inferior, subterranea. Esta es la mansion de las
sombras, a la que descienden los muertos
(Numeros 16,33 [Bajaron vivos al sheol con todo lo
que tenian. Los trago la tierra y desaparecieron de
la asamblea]; Job 26,5 [las Sombras tiemblan bajo
tierra, las aguas y sus habitantes se estremecen];
Salmo 6,6 [Porque en la muerte nadie de ti se
acuerda; en el sheol, ;quién te puede alabar?];
Isaias 14,9 [El sheol, alla abajo, se estremecio por ti
saliéndote al encuentro]).

Jerusalén es el centro de ese disco plano de
la Tierra (Ezequiel 5,5 [Esta es Jerusalén, yo la
habia colocado en el centro de las naciones; otros
paises la rodeaban]; Ezequiel 38,12 [lre a

225



saquear..un pueblo que habita el ombligo de la
tierra]).

Por encima de la Tierra, rodeandola y
encerrandola, como si se tratase de una enorme
cupula, esta la boveda celeste, "solida como un
espejo de metal fundido” ((Job, 37,18 [;puedes
extender con él la boveda del cielo solida como
espejo de metal fundido?]), en la que estan las
estrellas, presididas por las dos lumbreras mayores:
el Sol para alumbrar el dia y la luna para alumbrar
la noche (Génesis 1,14-18 [Dijo Dios: haya
lumbreras en el firmamento celeste para separar el
dia de la noche, y hagan senales para las
solemnidades, para los dias y para los anos... Hizo
Dios dos lumbreras mayores; la lumbrera grande
para dominio del dia, y la lumbrera pequena para
dominio de la noche]; Salmo 8,4 [Al ver tu cielo,
obra de tus manos, la luna y las estrellas que has
creado]; Salmo 74,16 [tuyo es el dia, tuya es
también la noche, tu a luna y el sol estableciste];
136,7-9 [Hizo las grandes lumbreras porque es
eterno su amor; el sol para dominar el dia, porque
es eterno su amor; la luna y las estrellas para
dominar la noche, porque es eterno su amor]), con
una alternancia misteriosa, que escapa al
conocimiento humano (Job 38,19)

iPor doénde se va ala morada de laluz?, y las
tinieblas, jdonde esta su sitio?]; Job 38, 24 [;Por
qué caminos se reparte la luz cuando derrama

226



centellas por la tierra?]; Job 38, 33 ;jConoces las
leyes de los cielos?]).

La boveda celeste constituye una especie de
gigantesca compuerta que impide que caigan
sobre la Tierra las aguas superiores (Génesis 1,6-8
[Dijo Dios: haya un firmamento en medio de las
aguas que las esté separando unas de otras.... y
llamé Dios al firmamento "cielos”] ; Salmo 148, 4
[alabadle, cielos de los cielos, y aaguas que estais
encima de los cielos]; Daniel 3,60 [Aguas todas que
estais sobre los cielos, bendecir al Senor]).

Cuando se abren esas compuertas, el agua se
precipita impetuosa sobre la tierra y tiene lugar el
diluvio (Génesis 7,11 [En ese dia saltaron todas las
fuentes del gran abismo y las compuertas del cielo
se abrieron]). Finalmente, por encima de todo
estan los cielos de los cielos, donde se encuentra la
morada o el trono de Dios (1 Re 8,27 [¢Es que
verdaderamente habitara Dios con los hombres
sobre la tierra?]; Salmo 148,4 [Alabadle, cielos de
los cielos, y aguas que estais encima de los cielos];
Isaias 66,1 [Asi dice Yahvéh: los cielos son mi trono
y la tierra el estrado de mis pies]).

El cristianismo tradicional recogié esta
imagen biblica del mundo. Por ejemplo, Fray Luis
de Leén recoge la cosmovision hebrea en su oda a
Felipe Ruiz "jcudndo sera que pueda....?". Este
poema fue escrito después de 1543, ano de la

227



publicacion del de Revolutionibus de Copérnico.
Pero arrastra la concepcion heredada de la época
medieval.

éCuando sera que pueda
libre desta prision volar al cielo,
Felipe, y en la rueda,
que huye mas que el suelo
contemplar la verdad pura sin velo?
Alli a mi vida junto
en luz resplandeciente convertido
veré distinto y junto
lo que es y lo que ha sido
y su principio propio y ascondido.
Entonces veré como
la soberana mano eché el cimiento
do estable y firme asiento
tan a nivel y plomo,
posee el pesadisimo elemento.
Veré las inmortales
columnas do la tierra esta fundada,
las lindes y senales
con que a la mar hinchada
la Providencia tiene aprisionada.

228



6

Los saberes especulativos: las
imagenes del mundo
en la Edad Media

Los autores medievales estaban mas
interesados en los mapas de la Tierra que en los del
cielo. Son muy interesantes las imagenes del
mundo elaboradas por los antiguos navegantes y
presentes en las cartografias primitivas’>. Las dos
sintesis que en la Edad Media permiten conciliar las
nociones de Tierra plana y Tierra redonda estan
construidas a partir de Crates de Malos (hacia el
160 aC) y de Aristoteles (384-322 aC).

La sintesis biblico-cratesiana era muy
conocida en la Edad Media a través de las obras de

75 Se pueden encontrar en \W. G. L. RANDLES (1980) De /a
tierra plana al globo terrestre. Una rdpida mutacion
epistemologica, 1480-1520. Fondo de Cultura Econémica,
México, 190 paginas.

229



Martianus Capella (del siglo V) y de Macrobio
(también del siglo V). Posteriormente fueron
difundidas por Guillaume de Conches (en su obra
De Philosophia Mundi, de mediados del siglo XII)7¢
y por Guillermo de San Victor (en su obra
Microcosmus, de principios del siglo XIll).

En estas imdgenes, sobre una esfera cubierta
por agua en su mayor parte, se representaban
cuatro pequenas “islas” (Macrobio, siguiendo a
Ciceron habla de "manchas”) diametralmente
opuestas. La vasta extension del océano impedia
toda comunicacion entre los habitantes de estas
“islas”.

En virtud de la unicidad de la humanidad
surgida de Adan y redimida por Cristo, principal
fundamento de la doctrina cristiana, los Padres de
la Iglesia y luego la mayor parte de los eclesiasticos
medievales, entre los cuales esta Juan de
Sacrobosco (en su Tratado de la Esfera, de principio
del siglo XIlll), confinaron a los humanos en una de
estas “islas” y negaron que las otras estuvieran
habitadas porque su acceso parecia imposible.

El padre Christophorus Clavius, a final del
siglo XVI, dio mucha importancia a la obra de
Sacrobosco.. De tal manera, el pequeno ecumene
cristiano, perdido en la superficie de una inmensa
esfera podia parecerplano, sin serlo en realidad.

76 Migne, Patrologia Latina, t. 172, col. 85-86.
230



La otra sintesis medieval del mundo es la
llamada biblico- aristotélica. Es una sintesis de
inspiracion aristotélica, pero no de Aristoteles. Se
identifica con la teoria del mundo sublunar de los
filbsofos medievales, particularmente de Juan de
Sacrobosco, que daba al cosmos la forma de cuatro
esferas concéntricas constituidas por los cuatro
elementos, que se ordenaban segun sus
respectivas gravedades.

El Tratado sobre /la Esfera de Sacrobosco
sirvi6 de manual de ciencia fisica en numerosas
universidades, como las de Paris, Bolonia, Viena,
Oxford, Erfurt, Brujas y Praga. Prueba de su
importancia es que tuvo 25 ediciones antes de
1500 y cuarenta hasta 1647.

Sacrobosco es uno de los pocos hombres de
ciencia que en la Edad Media da una explicacion
fisica (natural, aristotélica y no biblica) de Ia
existencia de la tierra firme dejada al descubierto
por las aguas.

A las dos imdgenes anteriores del mundo,
conviene anadir un tercero, muy difundido en la
Edad Media, que también limitaba las partes
habitables de la esfera, pero con criterios
diferentes. Esta /magense denominala de las cinco
zonas, y se atribuye al filésofo griego Parménides
(de la primera mitad del siglo V aC.).

Dividia la esfera de la Tierra en cinco franjas
horizontales: dos de ellas, heladas (las zonas

231



Frigidas) y por tanto inhabitables, cerca de los
polos; rodeando al ecuador, estaba la zona Torrida,
donde el calor era insoportable y por ello era
también inhospitalaria e infranqueable.

A ambos lados de esta, limitando con la zona
fria, se hallaban dos zonas paralelas, las Zonas
Templadas, una en el hemisferio norte y otra en el
hemisferio sur. Estas eran las unicas capaces de
acoger a la poblaciobn humana, pero estaban
separadas por el calor y el desierto ecuatorial.

Bajo la influencia de la teoria de las zonas, la
imagen cratesiana (de Crates) sufri6 una
simplificacion ampliamente difundida en la Edad
Media: las cuatro “islas” se vieron reducidas a dos.
Una de ellas, la habitada, se denominé ecumeney
se situaba en la zona templada boreal.

La otra "isla” se situo en las antipodas de la
esfera y estaba en la zona templada austral. Si este
ultimo estaba o no habitado, el texto de
Sacrobosco no lo decidia. Pero sus comentadores
Miguel Scott (hacia 1230) y Roberto el Inglés (en
1271), procediendo cautelosamente respecto a la
teologia cristiana, afirmaban que no estaba
habitada.

La imagende un continente en las antipodas
fue muy discutida durante la Edad Media. Incluso a
final del siglo XV, se continuan las polémicas
invocandose a dos padres de la Iglesia. Lactancio
(hacia el 250 hasta 325) y a San Agustin (354-430).
Por eso, Copérnico (en el Prefacio del de

232



Revolutionibus Orbium Coelestium, de 1543)
todavia se siente obligado a refutar las ideas de
Lactancio.

La /imagen medieval del mundo

Desde el siglo Xl hasta finales del siglo XV,
se invocaban simultaneamente las imdagenes
descritas anteriormente para explicar la Tierra. Los
autores intentaban hacerlos pasar por uno solo: lo
que se llama la imagen corolégica (de los
geografos) de una "Tierra-ecumene’ plana y la
imagen cosmografica de una "Tierra de /os
astronomos” redonda.

La imagende ecumenecristiano, plano, esta
representado en las cartas geograficas de la Edad
Media de manera muy esquematica. Se presenta
como un circulo cuya superficie esta dividida en
tres partes con la letra "T". De ahi el nombre de
mapamundis "T y O". La parte ascendente de la "T"
representa el Mediterraneo y separa a Europa de
Africa; las dos mitades del travesafo son, una el
Tanais (el rio Danubio), la otra, el rio Nilo. Ambos
separan Asia del resto del mundo. En el punto de
union entre la parte ascendente y el travesano de
la "T" se situa Jerusalén, el centro del mundo.

En la Edad Media, Asia es la India, fabuloso
lugar lleno de maravillas y monstruos, y también el
reino mitico y feliz del lamado Preste Juan. En los
confines orientales de Asia se situa el Paraiso

233



terrenal biblico, rodeado de un muro de fuego que
impide el acceso a los humanos.

Hasta el siglo XV no se supera el esquema
medieval descrito. Sera con la Revolucion Cientifica
y el comienzo de la ciencia como construccion
social racional y experimental de la realidad
cuando los humanos inicien un camino de
conocimiento mas seguro.Ya veremos que ese
conocimiento de la ciencia no accede direntamente
ala esencia de la realidad. Es siempre /magen. Pero
una imagen que permite predecir fenémenos,
modificar procesos, mejorar sistemas. Es la
grandeza y la fragilidad del conocimiento de la
naturaleza. Estamos empezando a repensar la
naturaleza.

234



7

Formalizacion de los
“saberes”: Ia historia y
la filosofia de las
ciencias

El desarrollo histérico del conocimiento cientifico
de la naturaleza

En este proceso de Repensar la Naturaleza,
se nos antoja esencial pasar revista a los grandes
hitos de la historia del pensamiento cientifico. La
historia de la ciencia es, en manos del profesor, una
herramienta poderosa de transformacién de la
conciencia sobre lo que es la ciencia, cobmo se
construye, como se elabora, como cambia.

Las paginas siguientes pretenden acercar al
lector a esa gran aventura del pensamiento
humano y también ofrecer un esquema general de
los hitos mas esenciales. Evidentemente, todo
intento de sistematizacion del pensamiento

235



filosofico o cientifico en los estrechos limites de un
esquema, mutila de alguna manera la realidad. Soy
consciente de ello. Pero creo que al lector, pese ala
limitacion que presenta el esquema, le resultara
clarificador y provechoso.

Estos grandes periodos son artificiales y no
pretende establecer ninguna tesis previa. Tienen,
como he dicho, la finalidad de facilitar y
sistematizar muchos datos.

Los grandes momentos de la historia del
desarrollo del conocimiento de las ciencias de la
naturaleza’’ se han sistematizado en estos cuadros.

77 Es un "marco general" que puede servir a los alumnos
ahora y el dia de manana para enmarcar los diversos
acontecimientos que han determinado la aparicion de las
diversas imagenes del mundo. Se recomienda la consulta de
algunas obras generales de historia de la ciencia: L.
GEYMONAT (1985) Historia de la Filosofia y de la Ciencia. (3
volum.) Editorial Critica, Barcelona; S. F. MASON (1986)
Historia de las Ciencias. Alianza Edit.,Madrid, 4 vol.; G. REALE
y D. ANTISERI (1988) Historia del pensamiento filosofico y
cientifico. Herder, Barcelona, vol.i-iii.; SERRES,M. (1991)
Historia de las Ciencias. Edit.Catedra, Madrid, 650 pp.;
TATON,R.edit. (1972) Historia General de las Ciencias, 5
vol.,Destino, Barcelona; hay una edicion mas popular:
TATON,R.edit. (1988) Historia General de Ilas Ciencias.
Edic.Orbis, 15 vol.; HULL, L. \X/. H. (1984) Historia y Filosofia
de /la Ciencia. Ariel, Métodos, 399 pp. ROSSI, P. (1998) E/
nacimiento de la Ciencia Moderna en Europa. Critica,
Barcelona, 276 pp. SPIELBERG, Ny ANDERSON, B.D. (1990)
Siete ideas que modificaron el mundo. edit.Piramide, Ciencia
Hoy, 341 pp.

236



En ellos, se han elegido cuatro elementos: el
periodo historico que se presenta, las actividades
cientificas que sobresalieron, algunos hitos de la
historia y de la filosofia que enmarcan el contexto
cultural y por ultimo, las imagenes del mundo que
parecen haber sido elaboradas.

1) PRIMERA ETAPA: LA ETAPA DE LAS RAICES
DEL CONOCIMIENTO DE LA NATURALEZA
Aunque el pensamiento racional sobre la
naturaleza se inicia en Grecia, sera necesario
retrotraerse a épocas anteriores para encontrar las
raices de ese gran arbol. No hay duda de que se
debe a los babilonios y a los egipcios los esbozos de
lo que posteriormente sera el pensamiento racional
sobre la realidad natural. En Egipto y Mesopotamia
se elaboran las grandes imagenes "miticas” del
mundo, como hemos visto mas arriba. Sin embargo
el intento de resolver sus problemas de control de
la naturaleza (las cosechas, la navegacion, la
geografia...) les hizo avanzar en algunas disciplinas
(matematicas, geometria y astronomia, sobre todo).

2) SEGUNDA ETAPA: LA ETAPA DE LA CIENCIA
GRIEGA Y ROMANA: El periodo que discurre entre
los siglos VI antes de Cristo y los dos primeros
siglos de la era cristiana, marca temporalmente uno

237



de los momentos mas fecundos del pensamiento
humano?’s.

El conocimiento racional humano elaborara
unas /mdgenes cualitativas de la naturaleza que
han sido basicas en el desarrollo posterior del
pensamiento. La imagendel mundo de Aristoteles,
las ideas pitagodricas sobre la armonia césmica, y las
aportaciones matematicas y mecanicas de los
alejandrinos seran basicas en la ciencia moderna.

3) TERCERA ETAPA: LA CIENCIA MEDIEVAL. Se
suele minusvalorar el papel de las ciencias
medievales en la historia del pensamiento. Aunque
puede haber muchas opiniones al respecto, pienso
que se debe a falta de perspectiva. Tal vez se deba
a que, por lo general, los historiadores se han
referido solamente a una parte del mundo
medieval ignorando la aportacion que los arabes y
los judios (sobre todo en la peninsula ibérica)
hicieron al pensamiento universal’®.

78 Un texto clasico desde hace arfos es el de B. FARRINGTON
(1979) La Ciencia Griega. Editorial Icaria, Barcelona. También
contiene una sintesis elaborada: P. CASINI (1977)
"Naturaleza”. En: T7emas de Filosofia. Editorial Labor,
Barcelona.

79 Hay datos muy interesantes en J. VERNET (1975) Historia
de la ciencia espariola. Instituto de Espana, Madrid, sobre
todo paginas 56-87. También: A. C. CROMBIE (1979) Historia
de la Ciencia: de San Agustin a Galileo. 2 vol., 293 y 354 pp.

238



La Espana musulmana aporto un gran caudal
de conocimientos al desarrollo posterior de la
ciencia. Entre estas aportaciones estan las
traducciones arabigo-latinas realizadas en Espana
durante los siglos XIl y Xlll. Estas fueron impresas
reiteradas veces a lo largo de los siglos XV y XVI. A
través de ellas, los humanistas y “cientificos”
(estudiosos de la naturaleza) europeos conocieron
las aportaciones de muchos de los filésofos
griegos.

4) CUARTA ETAPA: LA REVOLUCION CIENTIFICA
-RENACENTISTA.

Aunque es dificil ponerle "limites” al proceso
de la Revolucién Cientifica®’, se considera que ésta
se inicia hacia 1452 con los estudios de Leonardo
da Vinci sobre mecanica y optica. En esta época se
produce un rapido cambio cultural, histérico y
filosofico que dara lugar a una manera diferente de
contemplar la naturaleza. Se produciran nuevas
imdgenes de la realidad natural®'.

80  Para una primera aproximacion a esta etapa, puede
consultarse: un libro clasico: T. S. KUHN (1957, en espanol,
1978) La Revolucion Copernicana. Ariel, Barcelona. Para una
vision histérica general: J.M. LOPEZ PINERO, V NAVARRO YE.
PORTELA (1989) La Revolucion Cientifica. Historia 16,218
pag.; para una vision general, P. ROSSI (1998) E/ nacimiento
de la ciencia moderna en Europa. Critica, Barcelona.

81 Son de interés general estos trabajos: A. MAZUECOS (1992)
Claves y encuadres de la ciencia moderna. Los siglos XVI y
XVII. Historia AKAL de la ciencia y de la técnica, n1 15, 55

239



5) QUINTA ETAPA: DE LA CIENCIA ILUSTRADA
CLASICA HASTA EL SIGLO XIX.

Con el siglo XVIIl se inicia una etapa diferente
en el pensamiento cientifico. El impacto de la obra
de Newton, Principia Mathematica Philosophiae
Naturalis (1687) da lugar a una nueva /imagen del
mundo.

Este es un reloj perfectamente ajustado que
se rige por sus propias leyes. Leyes puestas por
Dios y que el filosofo natural se encarga de
desentranar Con Newton parece que se llega a la
cumbre de la autonomia del pensamiento humano.
La /imagen mecanica del mundo, perfectamente
regulada por leyes naturales, se extiende al mundo
social: Locke elabora una teoria de las libertades
humanas basada en la mecanica de Newton.

La /magende Newton parece ser el paradigma
del conocimiento humano, del natural biolégico
(Linneo), geolégico (Buffon)®? y social (Voltaire).

pag.; C. SOLIS (1991) La revolucion de la Fisica en el siglo
XVII. Historia AKAL de la ciencia y de la técnica, n1 18, 56
pag.

82 Es aconsejable la lectura de estos trabajos: F. PELAYO
(1991) Las teorias geologicas y paleontologicas durante el
siglo XIX. Historia AKAL de la ciencia y de la técnica, n1 40,
55 pag.; J. LOPEZ PINERO (1992) La anatomia comparada
antes y después del darwinismo. Historia AKAL de la cienciay
de la técnica, n1 41, 55 paginas. A. GOMIS (1991) La biologia
en el siglo XIX. Historia AKAL de la ciencia y de la técnica, n1

240



Con el curso del siglo XVIII, la idea de progreso
recrea las imagenes de la realidad®3.

Resumir en unas cuantas fechas y datos lo
que supusieron los siglos XVIII y XIX es
extremadamente dificil. Siempre quedan datos
olvidados o marginados. Pero mucho mas complejo
es resumir un ciclo histérico mucho mas denso y
del aun tenemos poca perspectiva como ha sido el
siglo XX. Pero habra que intentarlo.

6) SEXTA ETAPA: UN MUNDO REGIDO POR LA
FISICA MODERNA.

En la actualidad viven mas numero de Fisicos
que todos los que han existido a lo largo de la
historia de la ciencia. El siglo XX ha sido el siglo de
la expansion, la hegemonia social y politica de la
ciencia como institucion con capacidad de
transformar y dominar la naturaleza y la sociedad.

Las ciencias lo invaden todo. El cientifico se
convierte en un humano con poder social y

43, 54 paginas.

83 Sobre las ideas de progreso son clasicos estos dos libros:
John BURY (1920, en espanol: 1971) La idea del progreso.
Alianza Editorial, 323, 325 pag. Robert NISBET (1981)
Historia de la idea de progreso. Gedisa, Barcelona, 494
paginas. En ellos encontrara el lector una amplia referencia a
como, desde las imagenes del mundo de Newton, se van
elaborando las bases de las ideas liberales y progresistas de
los siglos XVIII y XIX.

241



politico. La complejidad de las ciencias lleva a la
fragmentacion y especializacion de los saberes, al
desarrollo de costosas técnicas de investigacion y
al desarrollo de amplios equipos de expertos para
realizar los programas de trabajo. Esto hace que la
ciencia sea costosa econdmicamente y que
dependa de los poderes publicos o de la empresa
privada para su desarrollo. Ya no existe la figura
del "sabio” solitario en su laboratorio. Para facilitar
su estudio, se han distinguido tres periodos: antes
de la gran depresion de 1929, entre la depresion y
la guerra fria y la ciencia desde los arios 50 hasta el
201084,

La filosofia de la ciencia

El siguiente aspecto que conviene
desarrollar antes de terminar este capitulo es el del
desarrollo de la llamada filosofia de la ciencia.
Puede decirse que es una rama del saber que
ocupa muchas paginas en el interés de los filosofos
y también de los cientificos®®.

84 Algunos aspectos generales estan bien desarrollados en: 1.
PRIGOGINE e |. STENGERS (1990) La nueva alianza.
Metamorfosis de la ciencia. Alianza Universidad, Madrid, 368,
359 pag.

85 Algunos de los libros "elementales” mas leidos son (por
orden alfabético): M. ARTIGAS (1989) Filosofia de la Ciencia

242



Muchos cientificos de notable éxito han
derivado hacia la reflexion filosofica sobre Ia
naturaleza de la ciencia, sus limites, sus
posibilidades, sus construcciones, la verdad de sus
afirmaciones.

Dos son los grandes problemas
epistemolégicos que se han dado en la moderna
filosofia de la ciencia8¢:

1) en primer lugar, el problema del valor del
conocimiento cientifico (el problema de realismo
frente al instrumentalismo y al convencionalismo).

2) En segundo lugar, las repercusiones que
el caracter social de la ciencia tiene sobre en el
desarrollo humano, en la tecnologia y en la cultura.

Experimental. EUNSA, 419 pp.; A. F. CHALMERS. (1989) Qué
es esa cosa llamada Ciencia. Siglo XXI. 246 pp.; J. A.DIEZ Y
C. U. MOULINES (1997) Fundamentos de Filosofia de /a
Ciencia. Ariel, Filosofia, Barcelona, 501 pag.; J. ECHEVERRIA
(1989) [Introduccion a la Metodologia de la Ciencia. La
Filosofia de la Ciencia en el siglo XX.. Barcanova, Barcelona,
322 pp.; A. ESTANY (1990) Modelos de cambio cientifico.
Edit.Critica, Barcelona, 233 pp ; G. FOUREZ (1994) La
construccion del conocimiento cientifico. Narcea, Madrid, 206
pag., T. S. KUHN (1964, 1975) La Estructura de las
Revoluciones Cientificas. Fondo de Cultura Econoémica,
México.; J. LOSEE (1979) Introduccion historica a la filosofia
de la ciencia. Alianza Univers.,233 pp.; C. U. MOULINES editor
(1993) La ciencia: estructura y desarroflo. Trotta, Madrid, 232
pag.; M. W.\WARTOWSKY (1981) Introduccion a /a filosofia
de la ciencia. Alianza Editorial, Textos, n130, 679 pag.

86 M. ARTIGAS, op.cit., pag. 79-107.

243



La filosofia de /a ciencia se ha desarrollado
siempre al ritmo del conocimiento natural del
mundo. Siempre se hizo ciencia y filosofia de la
ciencia. Esta de modo no sistematizado ni
pretendido. Pero a partir de la década de 1920, ha
sido cultivada de modo sistematico. Por ello, la
filosofia de la ciencia se centra practicamente en
los autores del siglo XX. Pero también existié un
pensamiento sobre el método y la naturaleza de la
ciencia anterior al siglo XX?7.

La epistemologia positivista

Si se desea tener una perspectiva suficiente
relativa a la filosofia de la ciencia actual, sera
necesario retroceder hasta el pasado. Pero como
no se puede estar retrocediendo indefinidamente,
pienso que sera suficiente tomar “carrerilla” desde
las ideas positivistas. El positivismo se suele asociar
siempre a la figura de Augusto Comte (1798-1857).

AUGUSTO COMTE: Nace en 1798 en
Montpellier. Sigue el empirismo de Hume. En
1818.inicia sus colaboraciones con Saint Simon.
En 1819: trabaja en filosofia social. 1830-1842:

87 Es interesante la lectura de J. LOSEE (1979) Introduccion
historica a la filosofia de la ciencia. Alianza Universidad, 233
pp. También puede ser de interés: J.M. SANCHEZ RON (2000)
El siglo de Ia Ciencia. Taurus, Madrid, 324.

244



publicacién de los 6 tomos de la Filosofia
positiva. 1844: Discurso sobre el espiritu
positivo. 1852: Catecismo positivista. 1857:
muere con 57 anos.

Para Comte, la filosofia no es ni especulacion
sobre condiciones subjetivas constituyentes, ni
esfuerzo por unificar la dispersion del Ser en la
integridad del Todo. Para Comte, la conciencia
humana ha ido pasando por tres estados sucesivos:
el estado teologico o ficticio (mitico), e/ estado
metafisico o abstracto (filosofico) y el estado
cientifico o positivo. Cada uno genero su propia
filosofia: la Teologia, la Metafisica y la Ciencia o
Filosofia Positiva®®.

Esta es una filosofia en la que la ciencia se
reduce a describir y relacionar fenémenos
observables, renunciando al conocimiento de las
causas. Comte se refiere no solo a fenémenos
fisicos sino también a fendmenos sociales. En este
sentido, es el fundador de la sociologia.

Comte, heredero del empirismo britanico y
padre del positivismo moderno, considera que solo
hechos positivos (los hechos empiricamente

88 Una vision general de la problematica positivista puede
encontrarse en: C. J. ALONSO (1999) La agonia del
cientificismo. Una aproximacion a la filosofia de la ciencia.
EUNSA, Pamplona, paginas 107-114.

245



observables y constatables) constituyen el
fundamento propio y genuino del conocimiento
humano y de la ciencia.

Para el padre del positivismo, ni el método
teoldgico ni el método metafisico (el primero por
ficticio, el segundo por abstracto) pueden dar lugar
al auténtico "saber’. Solo el método positivo
(método de la edad adulta del espiritu que supera a
los anteriores) puede proporcionar verdadero
conocimiento. Y esto es asi porque el método
positivo se basa estrictamente en la observacion
atenta y minuciosa de lo dado.

De ahi que, como ya expresara Hume, todo
contenido cognoscitivo auténticamente tal haya de
ser reductible en ultima instancia, a datos de la
experiencia.

Dado que las proposiciones metafisicas no
son susceptibles de una reduccion semejante, no
podran ser expresivas de un verdadero
conocimiento. El escepticismo metafisico es
también en Comte absolutamente claro.

En el Discurso sobre el espiritu positivo de
Comte (1844) se resalta el concepto de /ey natural.
Para ello conviene distinguir entre /eyes de la
naturaleza, leyes naturalesy leyes cientificas.

El concepto de /eyes de la naturaleza se
empieza a usar cuando cae en desuso una
concepcion aristotélica de una ciencia basada en
principios (proposiciones logicas a partir de las
cuales se deducen leyes fisicas: son "verdades

246



necesarias”). Para los newtonianos, han sido
puestas por Dios. Con Hume se pasa de la ley de la
naturaleza a la /ey natural. Estas no son
establecidas por Dios, sino que reflejan las
regularidades observadas en los procesos
naturales. Son hipétesis fisicas que nos permiten
explicar y predecir fenédmenos.

Una /ey cientifica es, para la mentalidad
positivista, la expresion verbal de esa ley natural.
Es una construccion humana deducida de un
método cientifico de investigacion (la ley de Ohm,
en la que se relaciona intensidad, diferencia de
potencial y resistencial).

El empirismo radical de Ernst Mach

No se entiende suficientemente lo que es la
filosofia de la ciencia actual si no nos remitimos
también a uno de los grandes filésofos del siglo
XIX: Ernst Mach.

ERNST MACH (1838-1916). Ha sido llamado el
"Hume del siglo XIX". Nacié en Turas (Moravia),
estudio fisica en Viena. De 1864 a 1867 fue
profesor de fisica en Graz; de 1867 a 1895 lo fue
en Praga; desde 1895 a 1901 profesor de filosofia
inductiva en Viena. De la fisica paso a la historia

247



de la ciencia y de ahi a la filosofia. Sus estudios lo
llevaron a desarrollar una teoria del
conocimiento que se ha calificado de distintas
maneras: positivista, fenomenista,
intrumentalista, empirista, neutralista... 1905:
Conocimiento y error. Bosquejos para Ila
psicologia de la investigacion. Negativamente, se
define como antimetafisica y antisustancialista.
Sus ideas influyeron en el Circulo de Viena.

No es sencillo sistematizar el pensamiento de
Mach. Este sostiene una postura que ha sido
denominada fenomenista: Mach, muy pragmatico,
afirma que la ciencia solo trata acerca de
"fenomenos", es decir, de las aparienciastaly como
se presentan a la experiencia sensible humana.

Por ello, toda pretension de la razén humana
por alcanzar el conocimiento de una realidad que
esté situada mas alla de las apariencias, seria una
pretension "metafisica’ imposible de ser realizada.

Por eso, Mach, entre otras cosas, se opuso a
la teoria atomica, pues le parecia que los "atomos”
eran realidades metafisicas. Pero esto es solo una
anécdota que en modo alguno hacen palidecer los
innegables méritos de su pensamiento.

Mach es también etiquetado como
convencionalista, en el sentido en que para él las
construcciones  cientificas son  solamente
convenciones utiles para el dominio de Ia

248



naturaleza, sin que pueda afirmarse que son
verdaderas.

La posicion de Mach es también
instrumentalista porque sostiene que la ciencia
tiene como finalidad simplemente la economia de/
pensamiento (o sea, enunciar leyes y teorias que
ahorrarian muchas experiencias pero de las cuales
no se podria decir realmente que fueran
verdaderas o falsas).

Una teoria cientifica solo es verdadera si es
util. La ciencia, en esta perspectiva, no seria otra
cosa que un instrumento util para el dominio
humano sobre el mundo.

Mach criticé los conceptos newtonianos de
espacio y tiempo como “"metafisicos” no
experimentables y que deberian ser desterrados de
la ciencia. Hay en él lo que se ha dado en llamar un
neutralismo inmanentista, por cuanto que se niega
a pronunciarse sobre la naturaleza de la realidad.
No hay sino "sensaciones” que llegan a nosotros a
través de los fenomenos.

Su influjo fue grande en su época, de modo
que en el ano 1895 fue creada en la Universidad de
Viena una catedra de "Filosofia de las ciencias
inductivas” para ser ocupada por el mismo Ernst
Mach, desde donde impartio sus clases y cursos
hasta 1901.

De este modo, se extendié por Europa entre
los medios intelectuales y universitarios Ia

249



influencia de la filosofia empirista y antimetafisica,
centrada en el estudio del conocimiento cientifico.

El mismo Albert Einstein, en sus comienzos,
era empirista. En la década de 1920, en el ambito
de la mecanica cuantica, Werner Heisenberg
propuso una formulacion en conceptos
"observables”. Las revoluciones de la fisica
relativista y de la mecanica cuantica abrieron las
puertas a la reflexion filosofica sobre la naturaleza,
el método y el valor de la ciencia.

Nacimiento y desarrollo sistematico de Ia
moderna filosofia de la ciencia

Nadie duda de que lo que se ha denominado
la moderna filosofia de la ciencia®® se ha
constituido en estos annos como una disciplina con
su propio objeto y tradicion.

Este hecho se debe al avance de las ciencias
a principio del siglo XX y también al desarrollo de
una filosofia menos dogmatica, mas abierta y mas
racional.

Los comienzos de esta disciplina estan

89 H.1.BROWN (1973) La nueva filosofia de la Ciencia. Tectos,
235 pp.; A. F. CHALMERS (1989) Qué es esa cosa llamada
Ciencia. Siglo XXI. 246 pp.; J. ECHEVERRIA (1989)
Introduccion a la Metodologia de la Ciencia. La Filosofia de la
Ciencia en el siglo XX.. Barcanova, Barcelona, 322 pp.; J.
LOSEE (1979) Introduccion historica a la filosofia de /a
ciencia. Alianza Universidad, Madrid, 233 pp.

250



condicionados por dos elementos de interés: por
un lado, las revoluciones cientificas del siglo XX
(sobre todo con Albert Einstein) que dan lugar a
una nueva perspectiva del conocimiento cientifico,
y por otra parte, por las ideas positivistas del
Circulo de Viena?°.

Los antecedentes de este empirismo hay que
buscarlos en David Hume (1711-1776) y en
Ludwig Wittgenstein (1889-1951).

La reduccion del conocimiento a los limites
de las ciencias empiricas, por unlado, y de la l6gica
y las matematicas, por otro, influira decisivamente
en el pensamiento del Circulo de Viena?'.

El Circulo de Viena, el neopositivismo y la
herencia del positivismo l6gico

A pesar de sus incongruencias en muchos
puntos, la influencia del racionalismo, del
empirismo, del positivismo y del convencionalismo
fue notable en la Europa de principios del siglo XX.
En algunos casos, se crearon verdaderas “escuelas”
de pensamiento.

Asi, enla década de 1920, el lamado Circulo

90 ARTIGAS, M. (1999) Filosofia de la Ciencia. EUNSA,
Pamplona, pag. 69-79.

91Una vision general de la problematica neopositivista
puede encontrarse en: C. J. ALONSO (1999) La agonia del
cientificismo. Una aproximacion a la filosofia de la ciencia.
EUNSA, Pamplona, paginas 115-118.

251



de Vienapromovio un fuerte desarrollo de la nueva
filosofia de la ciencia. Sus miembros admitian los
planteamientos empiristas y positivistas como
fundamento epistemolégico de la nueva filosofia
del conocimiento, por lo que fueron denominados
neopositivistas.

El empirismo fue una de las tesis principales
propuestas por el Circulo de Viena.

El manifiesto programatico de este grupo de
filésofos y cientificos (La concepcion cientifica de/l
mundo) fue escrito por tres de sus impulsores,
Rudolf Carnap (1891-1970), Hans Hahn y Otto
Neurath. El manifiesto fue publicado en 1929 con
ocasion de una Conferencia de la Sociedad Ernst
Mach de Viena y de la Sociedad para la Filosofia
Empirica de Berlin, que tuvo lugar en Praga.

La publicacion del mismo senalé el
nacimiento del Circulo de Viena, un grupo de
filbsofos y cientificos congregados en torno a
Moritz Schlick (1882-1936), quien habia sido
nombrado en 1922 para la catedra creada para
Ernst Mach, "Filosofia de las Ciencias Inductivas” de
Viena.

La induccion baconiana se suponia el mejor
de los métodos cientificos. Aparece asi una
corriente de pensamiento que impulsa el
empirismo [ogico, desarrollado en Austria en el
periodo entre las guerras mundiales (1920-1940).
Este empirismo insiste sobre todo en la vertiente
légica o epistemoldgica del empirismo en

252



detrimento de la vertiente psicolégica. Su maximo
interés esta en determinar el criterio objetivo de
validacion, verificacion o justificacion del
conocimiento??.

Para los neopositivistas el lenguaje tiene
mucha importancia. Es el Ilenguaje (las
proposiciones verbales) las que determinan los
contenidos del conocimiento. El nuicleo central de
este pensamiento lo constituye el lamado principio
de verificabilidad, por el que se delimitan dos tipos
de proposiciones: las proposiciones dotadas de
sentido y las carentes por entero de sentido. Solo
tienen sentido las proposiciones que pueden ser
verificadas empiricamente a través de hechos de
experiencia. Todas aquellas que no pueden ser
verificadas ahora ni lo seran nunca (como "Dios es
creador del mundo”, no tienen sentido).

Dos conclusiones se deducen de estas
premisas: para el empirismo légico solo hay dos
tipos de conocimiento: el que procede de la I6gica
y de las matematicas (que son puramente formales,
y no tienen relacion con la realidad) y el
conocimiento propio de las ciencia reales o
empiricas.

La segunda conclusidn es esta: presuntos
"saberes” (como la metafisica o la teologia) no

92 Una breve y clarificadora sintesis puede encontrarse en: G.
HOTTOIS (1999) Historia de la Filosofia. Del Renacimiento a la
posmodenidad. Catedra, Madrid, paginas 317-329.

253



tienen cabida dentro del discurso porque no se les
puede aplicar el criterio de verificacion empirica.
Por ello, Ia filosofia debe limitarse al analisis I16gico
del lenguaje y al esclarecimiento del significado de
simbolos y expresiones humanas.

Sin embargo, el empirismo légico del Circulo
de Viena se encontré pronto en un callején sin
salida. Los intentos de reducir los enunciados y
teorias de la ciencia a datos sensibles eran
insuficientes. Por ello, los neopositivistas se
sintieron obligados a cambiar sus ideas. Asi, Rudolf
Carnap se vio forzado a reformular una nueva
version de sus ideas en 1936.

Por otra parte, en la década de 1930, la
llegada de Hitler al poder hace que muchos
fildsofos emigren a Estados Unidos. Alli influyeron
mucho en la filosofia de la ciencia. Asi, Herbert
Feigl (Lecturas de filosofia de la ciencia, 1953),
afirma que el empirismo logico era flexible y capaz
de evolucionar. Este pretendia ser solo una
“cosmovision cientifica” que continuaba en el siglo
XX el espiritu de la llustracién. El unico elemento
no negociable era su rechazo a la metafisica y de la
teologia como algo pre-cientifico.

Karl Popper (1902-1994), siendo amigo de
algunos de los miembros del Circulo Yy
considerandose agnastico, escribio en La /ogica de
la Investigacion cientifica (1934) que ‘“los
positivistas, en sus ansias de aniquilar la metafisica,

254



aniquilan juntamente con ella la ciencia natural”.

El positivismo légico tuvo un gran impacto
en el pensamiento filosofico de los cientificos de la
primera mitad del siglo XX. Parafraseando unas
palabras del filédsofo Althusser, la “filosofia
espontanea de los cientificos” de nuestra época
estuvo (y aun esta) impregnada de un positivismo
difuso. Este incide aun en el modo de entender la
ciencia por parte de muchos profesores
universitarios espanoles cuyo influjo se refleja en el
modo de organizar su ensefianza en las aulas. Y
consecuentemente ha influido mucho en los
jovenes licenciados que van posteriormente a ser
profesores de secundaria. Tal vez aqui podamos
encontrar algunas de Ilas raices de Ilas
“representaciones” mentales sobre la ciencia que,
consciente o inconscientemente, transmiten
muchos docentes en sus aulas.

Pero desde la época del auge del
Neopositivismo hasta el momento, la filosofia de la
ciencia ha ido elaborando muchos planteamientos
que han llevado a la situacion actual, mucho mas
tolerante y respetuosa para otras formas de
pensamiento.

255



Los saberes y la filosofia frente
a las revoluciones de la ciencia
del siglo XX

En los siglos XIX y XX, sobre todo gracias a
los avances en la Fisica, se ha ido construyendo
unas nuevas imagenes de la Naturaleza. Los
cientificos, gracias a los avances tecnoldgicos en
instrumentos de observacion, medida y
tratamiento de datos, se aproximan a los objetos
que pueden considerarse ilimitadamente grandes
(como es la totalidad del Universo) para hacer
Cosmologia y a los que se consideran
extremadamente pequenos (como son los atomos,
las particulas u los objetos de la microfisica).

Por otra parte, se aproximan a los nuevos
paradigmas de la Biologia (los que se incluyen en la
biologia molecular y en la ingenieria genética), de
la Geologia (la Tecténica de Placas y Ila
Geoplanetologia, por ejemplo), de la Electronica
(con sus repercusiones en la Informatica), de la
Quimica del Cosmos (la Cosmoquimica), de las
Matematicas (con el desarrollo de las teorias de los
Fractales, los modelos de Catastrofes, etc).

Los autores que reflexionan sobre Ia
sociologia de la ciencia hablan de una "crisis de
fundamentos”en las ciencias de la naturaleza. Para

256



algunos, el solido edificio de la fisica mecanicista
del siglo XIX (heredada de Newton) se vio
conmovido e incluso amenaza derrumbarse. La
teoria de la relatividad y la fisica cuantica
introdujeron perspectivas revolucionarias en la
ciencia. Estos cambios se vieron acompanados por
reflexiones filosoficas sobre los métodos y los
conceptos de las ciencias. De ahi surge la filosofia
de la ciencia, como saber propio.

Newton habia introducido los conceptos de
espacio y tiempo absolutos, independientes de su
contenido fisico, lo que le permitia distinguir
también un movimiento absoluto diferente del
movimiento relativo.

Pero estas ideas, junto con la nocidn de éter
que se encontraba relacionada con ellas, entraron
en crisis al ser analizadas mas detenidamente. Se
vinieron abajo cuando Michelson (1881) y Morley
(1887) realizaron su famoso experimento?3.

A partir de aqui, la formulacion de la teoria
de la relatividad parecié dar la razén a los
empiristas que exigian que solo se admitieran en la
ciencia conceptos que pudieran definirse
rigurosamente a partir de la observacion.

Todo esto ha llevado en la segunda mitad
del siglo XX a la consideracion de una nueva

93 Se puede consultar al articulo de Benito ARBAIZAR (2000)
La crisis del paradigma newtoniano en la teoria de la
relatividad. Paideia, 53, 349-370.

257



filosofia de la ciencia. La crisis del modelo
epistemolégico neopositivista trajo consigo una
corriente mas relativista e incluso escéptica sobre la
ciencia?. A ella nos dedicamos ahora.

El "racionalismo critico” de Karl R. Popper (1902-
1994)

Dos son los grandes problemas
epistemoloégicos que se han dado en la moderna
filosofia de la ciencia?: en primer lugar, el
problema del valor del conocimiento cientifico (el
problema de realismofrente al instrumentalismo y
al convencionalismo); en segundo lugar, el
problema de las repercusiones que el caracter
social de la ciencia tiene sobre en el desarrollo
humano, en la tecnologia y en la cultura. Creo que,
para cumplir los objetivos de Repensar Ila
naturaleza, es imprescindible conocer a aquellos
autores que, en estos anos, mas han colaborado a
este duro proceso de ‘repensar’, reelaborar los
propios cimientos del edificio de la ciencia.

El primero de los autores que merece un
espacio considerable en la tarea de reconstruccion

94 En un breve articulo muy citado, (T. THEOCHARIS y M.
PSIMOPOULOS (1987) Where Science has gone Wrong?
Nature, 329, 15 octubre, 595-598) se cuestiona si existe la
verdad cientifica y se aducen (incluyendo sus fotos) las figuras
de Popper, Lakatos, Kuhn y Feyerabend).

95 M. ARTIGAS, op.cit., pag. 79-107.

258



de la filosofia de la ciencia es Karl Raimund Popper,
nacido en 1902 cerca de Viena (Austria). Estudio
en su Universidad y en la prestigiosa institucion
denominada Instituto Pedagodgico de Viena.
Defendio su tesis doctoral en 1928. El titulo de la
Tesis era: "Para a cuestion del método en la
psicologia del pensar”.

Con la legada al poder del nazismo en
Alemania se ve empujado a emigrar en 1935 a
Inglaterra. Desde aqui, en el ano 1937, se traslada
avivir y trabajar al otro extremo del globo, a Nueva
Zelanda. Terminada la guerra mundial, en 1949,
regresa otra vez a Inglaterra donde ejerce su
magisterio hasta su jubilacién en la London Schoo/
of Economics and Political Science. Hasta el final de
sus dias no ceso6 de escribir. Aun ahora se siguen
publicando sus trabajos inéditos. Fallecié con 92
anos, en 1994%,.

96 Sobre Popper es abundante la bibliografia. Pueden
consultarse: una breve sintesis de su pensamiento en: G.
HOTTOIS (1999) Historia de la Filosofia. Del Renacimiento a la
posmodenidad. Catedra, Madrid, paginas 387-396. M.
ARTIGAS (1979) Karl Popper: busqueda sin término.
Magisterio Espanol, Madrid, colecc. critica filoséfica. J.
ECHEVERRIA (1989) / ntroduccion a la Metodologia de la
Ciencia. La filosofia de la Ciencia en el siglo XX. Barcanova,
Barcelona, paginas 75-102. C. J. ALONSO (1999) La agonia
del cientificismo. Una aproximacion a la filosofia de la ciencia.
EUNSA, Pamplona, 119-129. Con ocasion del fallecimiento de
Popper en 1994, se publicaron en la prensa humerosos
articulos. Destacamos: M. BOYER (1994) De la verdad y del

259



Popper, segun cuentan sus biégrafos, no
pertenecio al Circulo de Viena ni fue neopositivista.
Siempre se considero un critico del Circulo de
Viena. Esto no fue obstaculo para que tuviese
mucha relacion con ellos. Incluso le animaron a
publicar su primer libro, Logica de Ia Investigacion
Cientifica y lo editaron en 1934 en una coleccién
propia.

Sus obras principales son: Logica de la
Investigacion Cientifica (publicada en el ario 1934;
1963 en espanol, Tecnos, Madrid). La Sociedad
Abierta y sus enemigos(1945; en 1957 en espanol,
Paidds, Buenos Aires); La miseria del historicismo
(1944-45; en 1961 en espanol, Taurus, Madrid;
1973, Alianza Editorial, Madrid); Conjeturas y
refutaciones. EI desarrollo del conocimiento
cientifico (1962; en 1967 en espanol, Paidés,
Barcelona); Conocimiento objetivo: un enfoque
evolucionista (publicada en 1972; en 1974 en
espanol, Tecnos, Madrid); Busqueda sin término:
Autobiografia.(1976; en 1977 en espanol, Edit.
Tecnos, Madrid); En busca de un mundo mejor.

error. EL PA/S, 19 marzo, Libros, p.9-10; L. MEANA (1994) EI
prefecto del emperador. EL PAIS, 24 septiembre, Babelia, pag.
5. Una de las muchas notas necrolégicas: J. RABAGO (1994)
Muere a los 92 anos el filésofo Karl Popper, uno de los
grandes tedricos de la democracia. CORDOBA, 18 de
septiembre, pag. 43. Unos afnos antes se habia publicado: D.
ERIBON (1984) Karl Popper: "En efecto, (somos libres!l. FL
PAIS, 30 de septiembre, Libros, pag. 43.

260



Paidés, Barcelona, 1994; E/porvenir esta abierto.
(1992, Tusquets, Barcelona, en espanol); £/ cuerpo
¥ la mente. Paidés, Barcelona, 1997; Los dos
problemas fundamentales de Ila epistemologia
[1930-1933). Tecnhos, Madrid, 1998.

La ciencia, su naturaleza y su método, segun
Popper

Pero ;cuales son las ideas de Popper que
tanto han influido en la moderna filosofia de Ila
ciencia??’

Desde su primer libro filosoéfico, La/ogica de
la Investigacion cientifica (1934) Popper critica la
postura de Wittgenstein y del Circulo de Viena en
dos puntos esenciales: el primero de ellos es el del
criterio positivista de verificacion. Este es el criterio
de demarcacioén entre el verdadero conocimiento
(la ciencia) y otros conocimientos que son
pseudocientificos.

97 Un buen resumen de las ideas de Popper puede
encontrarse en: J. FERRATER MORA (1981) Diccionario de
Filosofia. Voz "Popper”, tomo 3, pag. 2628-2630. De la
abundante bibliografia sobre Popper, destacamos: M.
ARTIGAS (1998) Logica y ética en Karl Popper. EUNSA,
Pamplona; P. CASAN (1988) Corrientes actuales de /a filosofia
de la ciencia: el falsacionismo. Nau Llibres, Valencia, 153 pag.;
A. JIMENEZ PERONA (1990) £/ racionalismo critico como
filosofia social y politica. Tesis Doctoral, UCM, 343 pag. VVAA
(1984) Simposio Internacional sobre la filosofia de K. Popper.
Teorema, Valencia, tomo 14, 1-2.

261



Para Popper, el principio de verificacion cae
en el cientificismo, que no tiene salida, ya que las
bases de la ciencia no son verificables. Como
alternativa, como veremos, propone la falsacion,
como criterio de demarcacion El segundo de los
puntos que son objeto de la critica por parte de
Popper es la conexion neopositivista entre
verificacion y significado. Segun el Circulo de
Viena, una proposicion tiene sentido solo si puede
ser verificada. Por ello, consideran la metafisica es
un “pseudoproblema sin sentido”. Para Popper, este
es mas un deseo que una demostracion. El que una
teoria sea compatible con los hechos conocidos no
muestra que la teoria sea verdadera: muestra mas
bien que no es una teoria cientifica.

Popper apuesta por lo que él denomina un
Racionalismo critico o criticismo racional. ;Qué
entiende por esta postura?

Popper se basa en "una fe en la razéon" que
implica una decision moral. Es una actitud de
razonabilidad con todo lo que implica de respeto
por la libertad, la justicia, la igualdad, la paz y la
oposicion a la violencia.

Contrariamente a las posiciones positivistas,
Popper es critico con la idea de verdad. La verdad
no se posee hunca en exclusividad. La verdades un
horizonte hacia el que se camina. Por ello, la
ciencia no es un conjunto de "verdades” sobre la
realidad natural y social. "El antiguo ideal de la
ciencia como saber absolutamente seguro (la

262



episteme) haresultado unidolo”, escribe (1934). En
el comienzo del saber cientifico sélo hay
conjeturas, modelos, hipotesis, teorias siempre
sometidas a revision. Es la tesis central de
Conjeturas y refutaciones (1962).

Detallar el sistema filoso6fico de Popper no es
facil. Apuntamos aqui, con el objeto de que el
lector situe las ideas popperianas en su dimension
y tenga criterios para "evaluar” lo que es la ciencia,
algunas generalizaciones de nuestro autor.

Para Popper, la Teorias cientificas no se
infieren de la experiencia por una simple induccion
(critica al inductivismo vulgar). Popper ataca, tanto
el racionalismo de Descartes como el Empirismo de
Hume. Como apuntamos mas arriba, las teorias
cientificas son siempre hipotesis (conjeturas) que
necesitan posterior comprobacion. Para ello hace
falta un método critico: el método de ensayo y
error. Estas ideas se desarrollan mas ampliamente
en Conocimiento objetivo (1972).

A Popper le preocupa el hecho de que en su
tiempo (hacia los afnios 40) no estaba delimitada la
frontera entre el conocimiento cientifico y otros
tipos de conocimiento. Para los neopositivistas, la
verdadera y unica ciencia posible es la matematica
y las ciencias experimentales. Nada mas. Pero en
los annos 40, con el desarrollo de las Ciencias
Econdémicas, la Psicologia, la Sociologia y otros

263



cuerpos de conocimiento organizado, parece ser
que se expandia la plataforma sobre la que las
ciencias se situan. jComo diferenciar la ciencia de
la pseudociencia o conocimientos no cientificos?
iDoénde esta el criterio de demarcacion?

Para los neopositivistas era un trabajo
sencillo: el criterio es la verificacion empirica. Pero
Popper cree que este no sirve. La verificacion
neopositivista muestra un "tufillo” inductivista que
no es del agrado de Popper. En la verificacion
experimental inductiva nunca sabemos si el
proximo dato va a cumplir con las reglas de la
induccion. La afirmacidon "todos /los cisnes son
blancos"no puede verificarse experimentalmente.
Nunca sabemos si el proximo cisne que
encontremos sera negro. Siempre esta abierta la
posibilidad.

Por tanto, es necesario buscar otro criterio
de demarcacion entre la ciencia y la pseudociencia.
Este criterio para el método cientifico es, para
Popper, el de la falsacion de Teorias.

La palabra falsacion (mal traducida con
frecuencia como "falsificacion”) es un neologismo
que alude a los intentos de hacer falsa una
proposicion propuesta como cientifica. En la
ciencia, el investigador observa e identifica
situaciones problematicas. Elabora hipétesis y
propone estrategias de contrastacion para las
mismas. Una hipoétesis se considera probada (no
habla de verdadera) cuando resiste los intentos de

264



falsacion. No se trata de probar que es verdad, sino
solo de resistir a los esfuerzos de falsarla (mostrar
que es falsa, sin sentido o irracional).

La falsacion es un criterio objetivo. Gracias a
ella puede darse un progreso en el conocimiento y
en la ciencia. Esta progresa, no por comprobacion
de teorias, sino por refutacion; no por verificacion
sino por falsacion. El método hipotético deductivo
es fuente de conocimiento y progreso cientifico.

Es mas: en algunas ocasiones, los cientificos
han propuesto experimentos cruciales que
discriminan la aceptacién o rechazo de hipotesis,
que falsan las teorias.

Popper, por tanto, no acepta el criterio de
verificacion sino el de falsacion para demarcar la
ciencia y Ia no ciencia. Desde este punto de vista, y
de acuerdo con estos criterios, la metafisica, la
filosofia, y la pseudociencia no pueden ser falsadas
y no se consideran “ciencias"?8. Sin embargo, otros
cuerpos organizados de conocimientos (algunos de
las ciencias sociales) son consideradas por Popper
como “ciencias”. En este sentido, con Popper se
amplia el concepto de "ciencia” que ya nho es

98 Como anécdota, citamos el hecho de que, alla por los arios
1980, Popper escribié que la evolucion biolégica y la
paleontologia, en cuanto no pueden someterse a falsacién en
sus afirmaciones, no deberian ser consideradas como
"ciencia”. Posteriormente, el mismo Popper, con una honradez
intelectual que siempre le honré, reconocié su error y rectifico
publicamente.

265



atributo solo de las ciencias de la naturaleza sino
también de las sociales.

Popper tiene razén en senalar la importancia
del método hipotético-deductivo. Ante una
situacion problematica (que puede ser analizada
por la razén), el cientifico propone hipotesis
explicativas. Estas deben ser falsadas mediante el
uso de estrategias de contrastacion. De aqui se
infieren conclusiones que pueden tener el rango
de teorias. Un conjunto de ellas permite inferir las
leyes que explican y predicen los fenomenos.

Dice Popper: "Las teorias son redes que
lanzamos para apresar aquello que llamamos “el
mundo™: para racionalizarlo, explicarlo y
dominarlo. Y tratamos de que la malla sea cada vez
mas fina" (K. Popper, La /ogica de la investigacion
cientifica, 1934; edicion de 1985, pag. 57).

Desde este punto de vista, no existe en el
conocimiento racional (ciencia, filosofia o teologia)
un conocimiento que pueda ser considerado
indiscutible. Las hipotesis observacionales también
nos llevan a un proceso de contrastaciones sin fin,
puesto que éstas no pueden ser consideradas
verdaderas de modo absoluto.

El texto siguiente expresa muy bien el
pensamiento de Popper sobre el valor del
conocimiento cientifico: "La base empirica de la
ciencia, pues, no tiene nada de "absoluta”; la
ciencia no esta cimentada sobre roca: por el
contrario, podriamos decir que la atrevida

266



estructura de sus teorias se eleva sobre un terreno
pantanoso, es como un edificio levantado sobre
pilotes.

Estos se introducen desde arriba en la
ciénaga, pero en modo alguno hasta alcanzar
ningun basamento natural o "dado’. Cuando
interrumpimos nuestros intentos de introducirlos
en un estrato mas profundo, ello no se debe a que
hayamos topado con terreno firme: paramos
simplemente porque nos basta que tengan firmeza
suficiente para soportar la estructura, al menos por
el momento" (La Logica de la Investigacion
cientifica, 1934, edic. 1985, p. 106).

El objetivo de la ciencia

Y icual es, por tanto, para Popper, el objetivo
de la ciencia? El objetivo no es llegar a una verdad
universal y absoluta. El objetivo no es otro que la
propuesta de teorias cientificas falsables que
permitan una mejor comprension del mundo.

Con sus mismas palabras, descifrar "el
problema de la comprension del mundo, de
nosotros mismos, de nuestro propio saber” (La
Logica de la Investigacion Cientifica, 1934). Una
teoria es mas aceptable cuanto mas capacidad
explicativa muestre para los fenédmenos complejos
de la naturaleza o la sociedad. Cuando una teoria
pierda capacidad explicativa para algunos
fendmenos, sera necesario proponer una teoria
alternativa que resista la falsacion.

267



El concepto popperiano de la ciencia esta
muy lejos del positivismo légico. Escribe él mismo:
"nuestra ciencia no es la episteme (el saber
absoluto): no se puede alcanzar ni verdad ni
probabilidad"”.

Y reconoce: "Nosotros no sabemos, solo
conjeturamos”. Popper, por tanto, es critico
respecto a las certezas del conocimiento.

En Ila 30 ediciobn de Logica de /la
Investigacion Cientifica (1970) defiende -contra el
optimismo gnoseoldgico de los positivistas- "el
saber seguro nos esta negado. Nuestro saber es
una conjetura critica, un reticulo de hipétesis, una
trama de suposiciones”.

Entonces ;qué es lo que hace el cientifico?
Escribe: lo que hace al cientifico no es la posesion
del saber de unas verdades incontestables, sino la
incesante busqueda critica, sin concesiones, de la
verdad' (Logica de la Investigacion cientifica, 1934,
y posteriormente en Busqueda sin término,
1976)%°.

Para poder cumplir este programa, el
cientifico debe gozar de una situacién personal de
libertad creativa dentro de un contexto social

99 El tema de la verdad es uno de los mas fecundos y
complejos en el sistema de Karl Popper. Recientemente se ha
publicado una sintesis muy clarificadora: Cristina BOSSO
(2000) La verdad de la ciencia desde el pensamiento de Karl
Popper. Studium. Filosofia y Teologia. Buenos Aires.

268



apropiado como es el ambito democratico. En
definitiva, Popper aboga por el desarrollo de la
sociedad liberal politicamente, en la que el Estado
se empequenece y deja que fluya la iniciativa
privada. La situacion ideal es la la Estados Unidos,
ejemplo de lo que debe ser una "sociedad abierta”
(La sociedad abierta y sus enemigos, 1945).

Estas ideas, evidentemente, le atrajeron
acervas criticas por parte de los sectores
progresistas y de izquierdas que critican que el
sistema liberal sea el ambiente adecuado para
hacer “verdadera ciencia independiente” y
postulan una mayor intervencion de los poderes
publicos en el control econémico e ideologico de la
investigacion.

Esto nos llevara en otro lugar de este libro a
reflexionar mas ampliamente sobre la funcién
social de la ciencia y su instrumentalizacion por
parte de los poderes politicos, econémicos y
militares. Es mas: los que aqui llamamos "hijos
rebeldes de Popper” (tachados algunos incluso de
“comunistas”) han postulado que la cienciano es el
absoluto una tarea intelectual desinteresada, sino
que esta determinada (o al menos influida) por una
gran cantidad de elementos no cientificos
(ideologicos, econémicos, religiosos, politicos, etc).

Baste, por el momento, con la exposicion
somera de las ideas mas elementales de Popper

269



sobre la naturaleza, el valor y los métodos de la
ciencia. Su largo magisterio y la intensidad de su
trabajo ha dado lugar a una larga serie de
discipulos y también de detractores. Ante Popper
es dificil permanecer indiferente.

Veremos ahora a ‘“los hijos rebeldes de
Popper”. Una seleccion de filésofos de la ciencia
que, partiendo muchos de ellos de las ideas
popperianas, han desarrollado desde la adhesion,
la critica o la discrepancia un amplio espectro de
planteamientos sobre la problematica filosofica de
la ciencia.

270



8

La nueva filosofia de
la ciencia

La figura de Popper es, en filosofia de la
ciencia, una de las mas eminentes del siglo XX.
Posiblemente la mas eminente.

Y esto no es una opinion personal, sino la
postura de la mayor parte de los filésofos de la
ciencia actuales. Pero no es el momento de entrar
en polémicas. Baste aqui con aceptar que, repensar
la naturaleza (que es el objeto de este libro)
necesita necesariamente acudir a muchas de las
herramientas conceptuales de Karl R. Popper.

Pero también necesita y exige incluir algunas
de las correcciones, matizaciones, propuestas y
puntos de vista de algunos de los que aqui
denomino (mas con afan periodistico que
cientifico) los "hijos rebeldes de Popper".

Precisamente, hace ya treinta anos tuve la
"osadia” de escribir, publicar y defender una

271



opinion critica hacia Popper y favorable a uno de
sus "hijos rebeldes"1°°.

éDonde radica la discrepancia entre Poppery
los filésofos de la ciencia posteriores? Tal vez, el
nucleo basico de discrepancia se encuentre en la
importancia que cada autor le confiere a los
elementos extra-cientificos (filosoficos, sociales,
econémicos, religiosos, ideolégicos) en Ia
construccion de las teorias cientificas. Popper fue
siempre un intelectual puro, un racionalista cabal
que creia en la independencia del pensamiento
sobre otras dimensiones humanas.

Como buen liberal, confiaba en la capacidad
del individuo para elaborar de forma auténoma su
propiaa opinidon y su propio pensamiento. Muchos
de sus seguidores, desconfian de la libertad y
autonomia humanas y perciben que la cultura
dominante influye (e incluso determina) el propio
pensamiento. Nos estamos acercando a la
problematica de las relaciones entre filosofia e
historia. Nos acercamos de nuevo a la sociologia de
la ciencia. Una de las tesis mas fuertemente

100 Esta publicacion se refiere a una comunicacion en el
Primer Simposio sobre ensefianza de la Geologia (Madrid,
1980). Es esta: L. SEQUEIROS (1981) ElI método de los
paradigmas de Kuhn interpela a las Ciencias Geoldgicas:
notas para una geologia sin dogmas. Actas | Simposio
Nacional de Ensenianza de la Geologia. Madrid, octubre 1980.
Publicaciones de la Universidad Complutense, paginas 437-
444.

272



asentadas por el neopositivismo del Circulo de
Viena es la de Ila absoluta racionalidad e
independencia histérica y cultural de las teorias
cientificas. Estas ideas pasan al mundo anglosajon
principalmente.

Pero una obra clave en la nueva filosofia de
la ciencia, la Logica de Ia Investigacion cientificade
Karl R. Popper, que habia sido publicada en 1934
en aleman, tardo tiempo en verse traducida al
inglés. Por ello, en el mundo de la filosofia de la
ciencia los métodos del verificacionismo y del
inductivismo se siguieron manteniendo frente al
falsacionismoy al deductivismo popperianos.

Durante mas de veinte arios después del
cambio de concepcidon popperiana, los filésofos de
la ciencia continuaron manteniendo los postulados
basicos sobre las teorias cientificas neopostivistas a
pesar de las criticas que ya se iniciaban. A partir de
los afios 50 comienza a producirse una critica mas
fuerte contra dicha concepcidon heredada. Todo
este proceso de debilitamiento de sus postulados
culmina con la publicacién de la obra de ThomasS.
Kuhn, La estructura de las revoluciones cientificas
(1962). A este proceso de desmantelamiento de las
concepciones heredadas colaboran unas figuras
que merecen ahora nuestra atencion.

¢Es la ciencia un proceso racional puro? jtiene
adherencias no cientificas?
Hay una serie de filésofos de la ciencia

273



contemporaneos de Popper, aunque mas jovenes
que él, que, desde la aceptacion de racionalismo
critico (no dogmatico, no cientista) han hecho
evolucionar su pensamiento. En particular, algunos
de ellos van a mantener posiciones mucha mas
radicales sobre el papel del lamado contexto social
e ideologico de descubrimiento. Tenerlos en
cuenta es esencial hoy si se quiere proceder
correctamente a este proceso, a veces indigesto, de
repensar la naturaleza.

Todos estos filosofos posteriores a Popper
insisten en sus libros, conferencias, cursos y
articulos en revistas en el caracter histdrico del
conocimiento cientifico. Difieren del maestro
Popper (mas esencialista que ellos) en senalar con
mas insistencia la importancia de los aspectos
externalistas de la ciencia.

En la construccion social del conocimiento
cientifico, mas que en un racionalismo que resalta
los aspectos llamados internalistas o de la légica
interna de la construccion de la ciencia, consideran
las  implicaciones  psicoldgicas, religiosas,
ideolégicas y culturales de la ciencia. En definitiva,
se alinean mas cerca del bando de la sociologia de
la ciencia.

Dentro de estos autores, a quienes
denominamos los "hijos rebeldes de Popper”, se
pueden diferenciar dos grupos diferentes en
funciédn de sus propuestas sobre los ritmo del

274



cambio de las ideas cientificas. Por un lado, estan
los que postulan un cambio cientifico historico en
la ciencia de caracter brusco, no gradual, rupturista
con lo anterior. En definitiva, un cambio cientifico
revolucionario (Kuhn, Feyerabend); y por otro lado,
los que proponen un cambio cientifico historico
realizado de modo gradual y constante, bien
inspirado en la ldgica darwiniana (Stephen
Toulmin) o en los programas de investigacion
(Lakatos) o la resolucion de problemas (Larry
Laudan).

Sin ocultar en este trabajo la personal
simpatia hacia las posturas de Thomas Samuel
Kuhn, respetables por otra parte, no se puede
obviar en modo alguno el papel de otros autores
de la misma generacion, entre los cuales hubo en
algunas ocasiones los comprensibles roces e
intercambios tumultuosos de puntos de vista
encontrados (o al menos complementarios).

Thomas S. Kuhn (1922-1996)

Uno de los fildsofos de la ciencia con ideas y
propuestas mas sugerentes y polémicas es Thomas
Samuel Kuhn'°', Nacié en el afio 1922 en la ciudad
de Cinccinnati (USA). Primero estudié Ciencias

101 http://www.tendencias2 1.net/Las-propuestas-de-
Thomas-S-Kuhn-siguen-vivas-despues-de-medio-
siglo_a10016.html;
http://www.raco.cat/index.php/ect/article/viewFile/88755
/132923

275



Fisica en la prestigiosa Universidad de Harvard. En
el ano 1947 defiende su tesis de doctorado en
Fisica. En esa época, queda fascinado por la
historia de la astronomia y decide abandonar la
investigacion empirica para dedicarse a la historia y
filosofia de Ia ciencia. Casi toda su vida
universitaria la realiza como profesor en Princeton.
Con 57, en 1979, obtiene una plaza de profesor de
Filosofia en el Instituto Tecnologico de
Massachusset. En el ano 1991 se realiza su
jubilacion académica. Fumador empedernido, y
aquejado de cancer, fallece el 17 junio 1996 en su
casa de Cambridge (Massachusset) %2,

El concepto que siempre defendio de lo que
es la filosofia de la ciencia fue polémico en una
época en que las ideas de Popper eran
incuestionables. Para Kuhn, esta disciplina es,
basicamente, la reflexion filosofica de Ia
construccion, reelaboracion, sustitucion vy
reconstruccion de las teorias cientificas. Proceso
que -en su opinion -no siempre sigue el camino
ortodoxo de la logica.

El enfoque de toda la obra escrita de Thomas
S. Kuhn es histérico-sociolégico. Kuhn analiza
desde las ciencias de la naturaleza el desarrollo

102 Con ocasion de su fallecimiento, la prensa se hizo eco de
ese acontecimiento. Ver, por ejemplo, J. MOSTERIN (1996) Las
revoluciones cientificas. EL PAIS, septiembre de 1996; L.
SEQUEIROS (1996) La ultima lecciéon de Thomas S. Kuhn.
Enserianza de las Ciencias de la Tierra, AEPECT, 4(1), 79-80.

276



histérico real de las grandes concepciones del
mundo. Para ello, confiere gran importancia al
comportamiento de los cientificos.

Le interesa desentranar el caracter humano
(y por ello, perfectible) de cualquier elaboracion de
la ciencia. En concreto, a Kuhn le interesa mostrar
como los cientificos (o mejor, las comunidades
cientificas) elaboran, difunden, utilizan, aplican,
aceptan o rechazan las diversas teorias de las
ciencias.

No son muchas las obras de Kuhn. De ellas
destacamos, por orden cronolégico: publicada en
1957: The Copernican Revolution. Planetary
Astronomy in Development of Western Thought
(en espanol, sin embargo, se simplifico el titulo:
1978, La revolucion copernicana, Ariel, Barcelona).
Esta es su primera incursion critica en la historia de
las ciencias a partir del desarrollo de las imagenes
del universo, desde las concepciones miticas hasta
las modernas. El interés se central en los factores
que confluyen en el cambio de concepcion del
mundo obrada por Copérnico.

Su trabajo mas conocido, traducido a
muchas lenguas y del que se han hecho muichas
ediciones es La Estructura de las Revoluciones
cientificas. Publicado en 1962, es un ensayo breve
sin notas a pie de pagina. Como una reflexion
personal provocadora. Posteriormente, en 1970,
salio a la luz la 20 edicién a la que anadié un
postscriptum, referente a la clarificacion de algunos

277



de sus conceptos dada la polémica suscitada. La
primera edicion en espanol es de 1972 (Fondo de
Cultura Economica, México) y aun se hacen
reediciones.

Un trabajo menos conocido pero muy
sugerente es La Historia de la Ciencia (publicado en
1968, como un capitulo de la /nternational
Encyclopedia of the Social Sciences, vol. 14. En
espanol, esta Enciclopedia de las Ciencias Sociales
esta traducida en 1979193,

Una publicacion de la que hablaremos mas
adelante y que clarifica muchas de sus ideas es:
Logica del descubrimiento o psicologia de la
investigacion. [En: I. Lakatos y A. Musgrave, edit.
(1970). La critica y el desarrollo del conocimiento.
(1975 en espanol, Grijalbo, Barcelonal)].

También es clarificaidor su ensayo Segundos
pensamientos sobre paradigmas. [En Suppe
edit.1974 (en espanol, 1979). La Estructura de las
Teorias cientificas. UNED, Madrid; 1977 (en
espanol, 1982)]. Una recopilacion de articulos de
Kuhn se encuentra en: La Tension esencial (1977).
En espanol, se publicé en 1982 (Fondo de Cultura
Economica, México).

El pensamiento de Kuhn sobre la ciencia y el
método cientifico
Kuhn expuso su modelo sobre la ciencia y el

103 E| capitulo de Kuhn esta en el vol. 2, pag. 313-320.
278



método cientifico en su obra mas emblematica, La
Estructura de las Revoluciones Cientificas. Pero es
necesario reconocer que ha habido, al menos, dos
etapas en su vida:antes y después de la famosa
Postdata: 1969 (incluida al final de la edicidon
espanola del libro citado)'%*. Algunos de los criticos
de Kuhn afirman que éste abandoné muchas de
sus tesis principales a partir del seminario de
Bedford College (1965) tal como se expresa en la
citada Postdata: 1969. Tras ella, vendrian sus
Segundos pensamientos sobre los paradigmas
(1974) y The Essential Tension (1977).
Sistematizar en unas cuantas frases el
pensamiento de un fildsofo que ha invertido
muchos anos a perfilar, retocar y justificar sus
planteamientos, es una tarea imposible. Aun asi,
intentaremos en este apartado disenar Ilos
andamiajes esenciales de su pensamiento. Repito
en este lugar, que mi planteamiento personal no es
aséptico. No oculto mi interés por las ideas
kuhnianas que, desde mi punto de vista, poseen un
mayor poder explicativo de muchos procesos de
desarrollo cientifico que las de los otros autores.
Aun asi, dejo a la libertad de cada cual poder
asumir la postura que crea mas conveniente'%>.

104/ g Estructura de las Revoluciones cientificas. Publicado en
1962. Posteriormente, en 1970, salioé alaluzla 20 edicionala
que anadio una Postdata: 1969, referente a la clarificacion de
algunos de sus conceptos dada la polémica suscitada.

105 A este respecto, es muy interesante el esfuerzo realizado

279



Para el primer Kuhn, el de La Estructura de
las Revoluciones Cientificas, los investigadores y
cientificos han tenido dos "ritmos” de innovacion y
de produccién cientifica: el ritmo que él mismo
denomina de "ciencia normal’ y el de la "ciencia
extraordinaria”|(en la cual se dan las revoluciones
cientificas)'°¢. Los conceptos de estadio de ciencia

por la profesora Anna Estany por acercarse
metodoldgicamente a las diversas estrategias del cambio
cientifico. En el caso concreto de la "invencion” (encuentro)
del Oxigeno por Lavoisier y el cambio de concepcion
cientifica del proceso de combustion, jqué propuesta
metodoldgica se acerca mas? ;La de Popper? ;La de Kuhn?
éiLa de Lakatos? (A. ESTANY (1990) Modelos de cambio
cientifico. Editorial Critica, Barcelona, 233 paginas) Al final,
la autora muestra que ninguna de Ila propuestas
metodoldgicas al uso se acomoda exactamente a los
complejos procesos de construccion de la idea del cambio
cientifico a propésito de la combustion.

106 Una sintesis del pensamiento kuhniano puede
encontrarse en: G. HOTTOIS (1999) Historia de /la Filosofia.
Del Renacimiento a la posmodenidad. Catedra, Madrid,
paginas 396-407. También: A. ESTANY (1990) opus.cit
.paginas 65-92; Un interesante conjunto de trabajos sobre
Kuhn puede encontrarse en: Carlos SOLIS, compilador (1998)
Alta Tension: filosofia, sociologia e historia de la ciencia.
Paidés, Barcelona,397 pag. (con trabajos de R.K.Merton,
J.Muguerza, L.Olivé, entre otros). Y también: PERAL, D.,
ESTEVEZ, P., PULGARIN, P. (1997) Presencia del pensamiento
de Kuhn en la literatura cientifica. L/ull 20, 623-636; E.
MOYA (2000) Alan D. Sokal, Thomas S. Kuhn y Ia
epistemologia postmoderna. Revista de Filosofia, Xl (23),
169-194.

280



normal, de ciencia extraordinariay de revolucion
cientifica, pese a su caracter discutible, han pasado
ya al patrimonio comun de los filésofos de las
ciencias y también de los cientificos.

El modelo kuhniano

Si se desea un breve resumen, el modelo
epistemolégico kuhniano (el mas genuino) se
puede sistematizar en siete puntos:

1. El primer punto se refiera a la introduccion
de un concepto polémico: el concepto de ciencia
normal como contrapuesto al del de ciencia
extraordinaria. Contrariamente a lo que se piensa,
Kuhn dedica muchas paginas a justificar lo que es
la ciencia normal; y es precisamente este concepto
por el que fue mas criticado por Popper y los
popperianos. Para Kuhn, en los laboratorios,
universidades y demas centros cientificos (tanto de
ciencias de la naturaleza como de ciencias sociales)
se hace lo que él denomina como ciencia normal.
Pero ;qué es la ciencia normaf?

El siguiente texto, situado al inicio de su
obra mas conocida, La Estructura de Ilas
Revoluciones Cientificas expresa bien su
pensamiento: "En este ensayo, "ciencia normal”
significa investigacion basada firmemente en una
o mas realizaciones cientificas pasadas,
realizaciones que alguna comunidad cientifica

281



particular reconoce, durante cierto tiempo, como
fundamento para su practica posterior” (capituloll,
pag. 33).

Y mas adelante: "La ciencia normal, (...) es
una empresa altamente acumulativa que ha tenido
un éxito eminente en su objetivo, la extension
continua del alcance y la precision de los
conocimientos cientificos” (La Estructura de las
Revoluciones Cientificas, cap. VI, pag. 92).

Un elemento esencial de la ciencia normales
que ésta es compartida por un grupo respetable de
investigadores que asumen esos conceptos, reglas
y métodos. Este grupo, recibe el nombre de
comunidad cientifica y es la protagonista del
quehacer de la ciencia.

El concepto de "ciencia normal” fue criticado
duramente por otros filésofos de la ciencia. Y a esta
polémica aludiremos mas adelante. Baste con saber
que, para Kuhn, durante los periodos "largos” de la
historia de la ciencia, los investigadores se han
apoyado en los contenidos, principios y reglas
metodolégicas compartidas. Por lo general, el
trabajo que realizan los cientificos se reduce a
resolver algunos de los problemas (o enigmas) que
suele presentar la ciencia normal. Pero los
cientificos no pueden ni quieren en absoluto
destronar el estado actual de la ciencia.

2. El segundo punto, muy relacionado con el
concepto de ciencia normal, se refiere al concepto
kuhniano mas conocido, discutido y a la par mas

282



fecundo: el concepto de paradigma. Se han
encontrado muchas definiciones de paradigmaen
la obra kuhniana (a ello se ha aludido mas arriba).
Para Kuhn, los cientificos de todos los tiempos, al
hacer ciencia normal, lo han hecho dentro de
grandes construcciones cientificas que dan pie a
determinadas tradiciones compactas de
investigacion cientifica sirven de "modelo” o
"patréon” para la practica cientifica cotidiana: esta
construcciones hacen las veces de ‘paradigma’, de
patron, de molde en el que se incluye el trabajo de
la ciencia normal.

Estas realizaciones son asumidas en
momentos historicos por la comunidad cientificay
se expresan en tratados cientificos clasicos: asi, la
Fisica de Aristoteles, el de Revolutionibus de
Copérnico, los Principia de Newton, la Chemie de
Lavoisier, los Principles of Geology de Lyell, el
Origen de las especies de Darwin. Estos textos
expresan y sistematizan el saber en un momento
determinado y son reconocidos por los cientificos
como depositarios de un saber nuevo. Pero, a la
par, estas construcciones cientificas eran bastante
incompletas. Tenian problemas no resueltos. No
son un armazoén solido e indestructible. No son
perdurables ni tienen pretension de eternidad y de
verdad absoluta sobre el mundo. Este texto
expresa bien su pensamiento:

“Voy a llamar, de ahora en adelante, a las
realizaciones que comparten esas dos

283



caracteristicas, ‘paradigmas’, término que se
relaciona estrechamente con "ciencia normal” (La
Estructura de las Revoluciones Cientificas, cap. I,
pagina 34).

Pero, como he dicho antes, el concepto de
paradigma queda siempre impreciso y abierto.
Veamos otras definiciones (que son mas bien
descripciones): "el paradigma representa el trabajo
que ha sido realizado de una vez por todos" (La
Estructura de las Revoluciones Cientificas, cap. lll,
pagina 51).

Y mas adelante: "En su uso establecido, un
paradigma es un modelo o patron aceptado y este
aspecto de su significado me ha permitido
apropiarme de la palabra "paradigma” a falta de
otro término mejor" (La Estructura de Ilas
Revoluciones Cientificas, cap. lll, pag. 51). "Paralos
cientificos, al menos, los resultados obtenidos
mediante la investigacion normal son importantes,
debido a que constribuyen a aumentar el alcance y
la precision con la que puede aplicarse un
paradigma” (La Estructura de las Revoluciones
Cientificas, cap. IV, pag. 69).

Y otras mas: "Una investigacion historica
profunda de una especialidad dada, en un
momento dado, revela un conjunto de
ilustraciones recurrentes y casi hormalizadas de
diversas teorias en sus aplicaciones conceptuales,
instrumentales y de observacion. Esos son los
paradigmas de la comunidad revelados en sus

284



libros de texto, sus conferencias y sus ejercicios de
laboratorio” (La Estructura de las Revoluciones
Cientificas, cap. V, pag. 80).

El concepto de paradigma se relaciona con el
conocimiento impartido en las aulas de ciencias: "El
estudio de los paradigmas (..) es lo que prepara
principalmente al estudiante para entrar a formar
parte como miembro de la comunidad cientifica
particular con la que trabajara mas tarde.

Como el concepto de paradigma no parecia
bien delimitado, Kuhn se ve en la necesidad de
precisarlo en la famosa Posdata: 1969. Escribe: "Un
paradigma es lo que los miembros de una
comunidad cientifica comparten y, reciprocamente,
una comunidad cientifica consiste en hombres que
comparten un paradigma“. (La Estructura de las
Revoluciones Cientificas, Posdata: 1969, pag. 271).

Y lo que comparten los miembros de una
comunidad cientifica no es solamente unas teorias
racionales sino otros muchos elementos no
estrictamente procedentes del campo de las
ciencias. Dentro de estos paradigmas hay
costelaciones de elementos como son las visiones
del mundo, atravesadas de valores, ideologias, y
métodos no estrictamente cientificos.

Como buen historiador de las ciencias
investiga los mecanismos ocultos que dan lugar a
las nuevas teorias. Muchas veces, el proceso de
creacion cientifica es ocasional o plagada de otros
contenidos ajenos al pensamiento cientifico

285



(filosofias, ideologia, aspectos psicolégicos y
religiosos...).

3. El punto tercero, dentro de esta
apresurada sintesis del pensamiento kuhniano, se
refiere a una cuestién de gran importancia: jcomo
cambian las ideas cientificas? Y en el lenguaje de
Kuhn: jcoémo Illega a admitirse un nuevo
paradigma?

Tanto los positivistas como Popper tienen
una respuesta: por argumentos logicos. Para Kuhn,
la respuesta es diferente: la tarea normal de los
cientificos es resolver enigmas dentro del
paradigma imperante. Pero cuando en un cuerpo
cientifico se descubren anomalias (fenémenos
nuevos, inesperados, no previstos) lo primero que
hacen los cientificos es integrarlfos, asimilarlos,
incluirlos en el paradigma vigente, modificandolo.
Con frecuencia, todo presunto cientifico que se las
de de "innovador” se le mira con ojos de sospecha
cuando no se da un paso mas y es tachado de
hereje o perturbador.

La comunidad cientifica es siempre
psicolégicamente conservadora, resistente al
cambio. Y es normal. A ningun grupo humano le
satisface que le remuevan bajo los pies las
cimientos sobre los que edifica sus conocimientos.

La palabra enigma (acertijo, problema,
pensamiento lateral) es ampliamente utilizada por
Kuhn. Veamos unos textos: "Los términos "enigma”

286



y "solucionador de enigmas” realzan varios de los
temas que han ido sobresaliendo cada vez mas en
las paginas precedentes. Los enigmas son, en el
sentido absolutamente ordinario que empleamos
aqui, aquella categoria especial de problemas que
pueden servir para poner a prueba el ingenio o la
habilidad para resolverlos” (La Estructura de las
Revoluciones Cientificas, cap. IV, pag. 70).

Y mas adelante: "La ciencia nhormal no tiende
hacia novedades facticas o tedricas y, cuando tiene
éxito, no descubre ninguna. Sin embargo, la
investigacion cientifica descubre repetidamente
fenédmenos nuevos e inesperados y los cientificos
han inventado, de manera continua, teorias
radicalmente nuevas" (La Estructura de las
Revoluciones Cientificas, cap. VI, pag. 22).

4. La tarea de la comunidad cientifica, que
investiga dentro de un paradigma, es resolver las
preguntas problematicas, los enigmas que se van
presentando. De este modo, un paradigma va
siendo progresivamente precisado y ampliado,
corregido y matizado. Esto lleva -irbnicamente- no
a su consolidacion sino hacia su paulatino
debilitamiento. Asi ocurrié con la astronomia
ptolemaica. Esta es cada vez mas compleja con el
objeto de poder "salvar los fenédmenos”, explicar de
modo racional e hipotético los enigmas que
presenta la realidad natural.

287



Esta intuicion kuhniana nace de su
conocimiento de la historia de la ciencia. Veamos
unos textos:"Cuanto mas exacto y comprensivo es
un paradigma, tanto mas sensible se vuelve como
indicador de anomalias, dando asi ocasion a un
cambio de paradigma" [(La Estructura de las
Revoluciones Cientificas, cap. VI, pag. 111).

"Para ser aceptada como paradigma, una
teoria debe parecer mejor que sus competidoras;
pero no necesita explicar y, en efecto, nunca lo
hace, todos los hechos que se puedan confrontar
con ella® |( La Estructura de las Revoluciones
Cientificas, cap. ll, pag. 44).

Y otros textos mas: "Estas transformaciones
de los paradigmas de la Ooptica fisica son las
revoluciones cientificas y la transicion sucesiva de
un paradigma a otro por medio de una revoluciéon
es el patron usual de desarrollo de una ciencia
madura” ( La Estructura de las Revoluciones
Cientificas, cap. ll, pag. 36).

"“Una de las cosas que adquiere una
comunidad cientifica con un paradigma, es un
criterio para seleccionar problemas que, mientras
se dé por sentado el paradigma, puede suponerse
que tiene soluciones” (La Estructura de las
Revoluciones Cientificas, cap. IV, pag. 71).

Desde el punto de vista de la sociologia y de
la psicologia de la ciencia, la crisises de ordinario la
condicidon previa para la sustitucion del modelo
explicativo antes vigente.

288



5. Pero icomo se produce el
reemplazamiento de un paradighma por otro?
Kuhn tiene muy claras las ideas: "Una vez que una
teoria cientifica ha alcanzado el status de
paradigma, no sera declarada invalida mientras no
haga acto de presencia otro candidato que pueda
ocupar sulugar”. (La Estructura de las Revoluciones
Cientificas, cap. VI, pag. 128). Por tanto, un
paradigma no cae para que otro emerja.

La condicion necesaria es que aparezcan
interpretaciones alternativas a la tradicional que
expliquen de modo mas simple y complexivo el
enigma que se propuso.

Veamos otro texto: “El rechazar un
paradigma sin reemplazarlo por otro, es rechazar la
ciencia misma. Ese acto no se refleja en el
paradigma sino en el hombre. De manera
inevitable, sera considerado por sus colegas como
“el carpintero que culpa a sus herramientas” ( La
Estructura de las Revoluciones Cientificas, cap. VI,
pag. 131).

La decision de rechazar un paradigma
siempre lleva consigo la decision de adoptar otro
nuevo y el juicio que condice a tal decision implica
la comparcion de ambos paradigmas con la
naturaleza y entre si.

6. Ya hemos visto que el proceso es el de
sustitucion. Pero iqué ritmo tiene esa sustitucion?

289



Kuhn es muy claro en este punto: la sustitucion de
un paradigma por otro no es un proceso gradual,
lento, poco a poco. Es una sustitucion llamémosla
sin ambages ‘“revolucionaria”; esto es, violenta,
subita, radical.

“Los episodios extraordinarios en que tienen
lugar esos cambios de comportamientos
profesionales son los que se denominan en este
ensayo revoluciones cientificas (...) Parece como si
toda la comunidad de expertos se trasladase de
repente a otro planeta, en el que los objetos
conocidos se presentan bajo una nueva luz y otros
desconocidos se asocian a ellos” [La Estructura de
las Revoluciones Cientificas, capitulo |, pag.27).

Y mas adelante: “"La transicion de un
paradigma en crisis a otro nuevo del que pueda
surgir una nueva tradicion de ciencia normal, esta
lejos de ser un proceso de acumulacion, al que se
llegue por medio de una articulacion o una
ampliacién del antiguo paradigma. Es mas bien
una reconstruccion del campo, a partir de nuevos
fundamentos, reconstuccion que cambia algunas
de las generalizaciones tedricas mas elementales
del campo, asi como también muchos de los

métodos y aplicaciones del paradigma” ( La
Estructura de las Revoluciones Cientificas, cap. VIII,
pag. 139)

Aqui podria encontrarse el nucleo esencial
del pensamiento de Kuhn: el desarrollo cientifico
no se debe solo ni exclusivamente a la aplicaciéon

290



sobre los problemas de la naturaleza unas reglas
metodoloégicas de investigacion. Existen enigmas
en la naturaleza que se han abordado desde otras
perspectivas.

Por tanto, las teorias cientificas
decididamente nuevas no nacen por verificacion
(como decian los positivistas e inductivistas), ni por
falsacion (como dice Popper) sino por sustitucion
(sumamente penosa y compleja en cada caso, con
elementos psicoldgicos y sociologicos) del modelo
explicativo (matriz disciplinar, paradigma) antes
vigente por otro nuevo. A este proceso de las
ciencias de la naturaleza, que no es simplemente
irracional, pero tampoco totalmente racional, se
llama ‘cambio de paradigma’.

7. El séptimo punto de esta sintesis se refiere
a otro punto controvertido en la filosofia de la
ciencia. Para Kuhn, cuando un paradigma sustituye
revolucionariamente a otro, no hay posibilidad de
mostrar cual es mejor. "En principio, las teorias
anticuadas no dejan de ser cientificas por el hecho
de que hayan sido descartadas” (La Estructura de
las Revoluciones Cientificas, cap. |, pag. 22).

La teoria antigua y la teoria nueva, el
paradigma antiguo y el paradigma emergente no
pueden compararse de acuerdo con un baremo.
Kuhn discute si existe una /nconmensurabilidad de
los paradigmas. ;es imposible para un filésofo
"medir" o "comparar” unos paradigmas con otros

291



para emitir un juicio sobre su bondad? Un
paradigma es siempre una concepcion del mundoy
por ello no hay datos neutrales para comparar las
consecuencias de ambos paradigmas.

Veamos estos textos: "Puesto que el
vocabulario con el que se discuten dichas
situaciones se componen mayormente de los
mismos términos, de cualquier modo, deben
vincularlos a la naturaleza de manera diferente y su
comunicacion es, de modo inevitable, meramente
parcial. Como resultado, la superioridad de una
teoria respecto a otra, es algo que no puede
probarse a través del debate” (La Estructura de las
Revoluciones Cientificas, Posdata: 1969. pag. 303).

“El rechazar un paradigma sin reemplazarlo
por otro, es rechazar la ciencia misma. Ese acto no
se refleja en el paradigma sino en el hombre. De
manera inevitable, sera considerado por sus
colegas como ‘el carpintero que culpa a sus
herramientas” (La Estructura de las Revoluciones
Cientificas, cap. VI, pag. 131).

Thomas Kuhn y sus discrepancias con Popper

Tal vez, el aspecto mas relevante del
temperamento de Kuhn estriba en haber opuesto
al pensamiento excesivamente racionalista del
maestro Popper. Una frase kuhniana que expresa
muy bien el sentido de su discrepancia es esta,
tomada de La Estructura de las revoluciones
cientificas: "ningun proceso historico descubierto

292



hasta ahora por el estudio del desarrollo cientifico
se parece en nada al estereotipo metodologico de
la demostracién de la falsedad por medio de la
comparacion directa con la naturaleza. Por el
contrario, es precisamente lo incompleto y lo
imperfecto del ajuste entre la teoria y los datos lo
que define muchos de Ilos enigmas que
caracterizan a la ciencia normal. Si todos y cada
uno de los fracasos en el ajuste sirvieran de base
para rechazar las teorias, todas las teorias deberian
ser rechazadas en todo momento” (La Estructura
de las Revoluciones Cientificas, cap. VIl pag. 128).

La publicacion del polémico ensayo de
Thomas S. Kuhn desatoé en el mundo de la filosofia
de la ciencia una viva polémica. Se puede decir, que
la década de 1960 marca una época de un antes y
un después de la filosofia de la ciencia. Hay
acontecimiento posterior a la publicacion de La
Estructura de las Revoluciones Cientificas que va a
marcar lo que sera la epistemologia hasta fin de
siglo. En 1965 se celebré6 en Bedford College
(Princeton) un Seminario Internacional de Filosofia
de la Ciencia.

La honestidad del debate fue de gran interés
para aclarar posturas, perfilar problemas y disenar
intentos de comprensidon y de sintesis. EI
pensamiento de Kuhn brill6 a gran altura y,
aunque su postura era minoritaria, le obligé a
reformular muchas de sus intuiciones. En las Actas
de las sesiones del mismo se contienen las

293



aportaciones de los participantes: el propio Karl
Popper, Thomas Kuhn (al principio y al final), Imre
Lakatos y otros expertos en filosofia de la ciencia.
Conocer algunos de los puntos del debate puede
ser de gran interés por cuanto ayudan a repensar
la naturaleza. De este debate trataremos al final de
este capitulo.

La filosofia de la ciencia postpopperiana (Imre
Lakatos, Paul Feyerabend, Larry Laudan).

Los anos sesenta fueron anos de gran
pujanza creativa en filosofia de la ciencia. La
herencia de Karl Popper fue diversa y extendida
por el mundo. Recorrer algunos de estos
epistemoélogos enriquecera, sin duda, Ia
perspectiva de nuestro proceso que, no Ilo
olvidemos, pretende repensar la naturaleza. Un
repensar que no va solamente a la autoformacion,
sino que va también -si los lectores son profesores -
a construir en los alumnos una adecuada vision de
lo que es la ciencia, como se construye, como
cambia, cual es su "verdad®, qué método se ha
usado, etc.

La relaciébn de filésofos a cuyas ideas
pasamos revista no es, por supuesto, exhaustiva.
Posiblemente algunos notaran que faltan figuras o
que se da excesiva importancia a algunos. Y es
normal. Al ser autores que, en muchos casos, aun
viven no permite tener la suficiente perspectiva

294



historica para enjuiciarlos correctamente y valorar
la novedad, fecundidad y relevancia de sus ideas.
Pero, por lo general, son los mas citados en los
manuales de filosofia de la ciencia.

Imre Lakatos (1922-1974)

Este es el primero de los autores a los que
vamos a prestar atencion. Es hungaro de
nacimiento. De joven se distinguid por su oposicion
al nazismo en Hungria, siendo miembro activo del
partido comunista. Sin embargo, fue detenido en
1950 por sus ideas tachadas de "revisionistas”, fue
juzgado y estuvo encarcelado durante tres anos.
Tras la revuelta hungara en 1956, se exilio en
Viena y luego marché al Reino Unido donde
trabajé en Cambridge en su tesis doctoral. Después
desarrollé una fecunda labor como profesor en la
London School of Economics and Political Science
(donde Karl Popper ejercia su magisterio y del que
fue alumno y amigo) hasta su temprana muerte en
1974.

Partiendo de las teorias sobre la falsacion
popperiana, Lakatos inicia un acercamiento a las
posturas de Kuhn, sin llegar a aceptar sus
postulados. La mayor parte de sus libros'?’

107 Una buena bibliografia puede encontrarse en: . LAKATOS
(1993) La metodologia de los programas de investigacion.

295



contienen recopilaciones de sus propios trabajos
que fueron editadas por sus alumnos después de
su fallecimiento cuando contaba solamente 52
anos.

De entre estos libros (sobre todo los
traducidos al espanol) destacamos los siguientes:
Pruebas y refutaciones (1963-64) (Traduccion de
1978, Alianza Universidad); Historia de la Ciencia y
sus reconstrucciones racionales.(197 1) (en espanol,
Tecnos, Madrid, 1974); La metodologia de los
programas de investigacion (recopilacion de
trabajos, desde 1970 a 21976; en espanol, 1983,
Grijalbo, Barcelona); Metodologias rivales de la
ciencia: las construcciones racionales como guia de
la historia”. 1971. Traduccion en Teorema, (en
espanol, 1974); Matemadticas, Ciencia y
Epistemologia. (1978) (Traduccion de 1981,
Alianza Universidad).

Fue editor, junto a Alan Musgrave, de las
actas del famoso seminario de Bedford College, de
1965. El tomo IV de estas actas lleva como titulo:
LAKATOS, I. Y MUSGRAVE, A. edit. (1970)
Criticism and the growth of knowlewdge.
Cambridge university Press. (En espanol, 1975: La
Critica y el desarrollo del Conocimiento. Grijalbo,
Barcelona).

Algunos autores han querido ver dos
Lakatos diferentes: el Lakatos de Pruebas y

Alianza Universidad, Madrid, paginas 300-302.
296



refutaciones (1963-64) y el Lakatos de Los
programas de Investigacion cientifica (1970).

Cuando Lakatos escribio este trabajo’%8,
Kuhn ya habia publicado La Estructura de las
Revoluciones Cientificas. A Lakatos le preocupa
encontrar el "modelo de cambio cientifico”, cobmo
se modifican, se sustituyen y desaparecen las
teorias'%?.

Esta convencido (como Kuhn) que el unico
modo de contrastarlo es acudiendo a Ia historia de
las ciencias.

108 | LAKATOS (1978, en espaiol, 1982, 1993) La falsacion y
la metodologia de los programas de investigacioén cientifica.
En: La metodologia de los programas de investigacion
cientifica. Alianza Universidad, Madrid, 349, 17-133. Este
articulo (incluido en este libro recopilatorio) se escribié entre
1968y 1969 y fue publicado por vez primera en LAKATOS, |y
MUSGRAVE, A. edit. (1970, espanol, 1975). En este volumen
(Ias actas del seminario de Bedford College, 1965, Lakatos se
referia a este articulo como una "versibnh mejorada” del
primero. Pero también alude a que es una "version
imperfecta” de la que iba a ser su préxima obra, The Changing
Logic of Scientific Discovery. Un libro que nunca llegé a
publicar debido a su temprano fallecimiento.

109 Una version actualizada de la problematica se puede
encontrar en: A. R. PEREZ RANSANZ (1993) Modelos de
cambio cientifico. En: C. U. MOULINES edit. La ciencia:
estructura y desarrollo. Trotta, Madrid, paginas181-202.

297



Un nuevo modo de interpretar la historia de las
ciencias

Lakatos se inicia, como Kuhn, en las tareas
de bucear en la historia de la ciencia''°. Pretendia
encontrar en la historia la "intrahistoria”, el hilo
conductor que le llevase a conocer como surgeny
cambian las ideas cientificas. Para él, la historia de
la ciencia debe ser una historia de programas de
investigacion competitivos (o si se quiere de
paradigmas). Pero difiere de Kuhn en que esta
historia no ha sido una sucesion de periodos de
ciencia normal. Cuanto antes se inicie Ia
competitividad, tanto mejor para el progreso
cientifico.

Pero, ;como un programa de investigacion
sustituye a otro? jExisten las revoluciones
cientificas? Para Lakatos debe haber unarazén de
mas peso que la anticuada "refutacion” o "las “crisis”
kuhnianas. Lakatos responde que debe existir una
explicacion légica. La razén objetiva de esta
naturaleza esta proporcionada por un programa de
investigacion rival que explica y supera el éxito de
la anterior y lo suplanta por una demostracion
adicional de mayor fuerza heuristica.

110 Fn una de sus primeros escritos, (I. LAKATOS (1971, en
espanol, 1974) Historia de la Ciencia y sus reconstrucciones
racionales. Tecnos, Madrid, pag. 91) escribe parafraseando a
Kant: "La filosofia de la ciencia sin historia de la ciencia es
vacia; la historia de la ciencia sin filosof “ia de la ciencia es
ciega".

298



La ciencia madura consiste en programas de
investigacion en los que se anticipan, no solo los
hechos nuevos, sino también -en un sentido
importante- Ias nuevas teorias auxiliares. La ciencia
madura -a diferencia del ensayo-error- tiene "fuerza
heuristica”.

Desde este punto de vista, debe contraponer
dos programas de investigacion, antagonicos en
muchos puntos: el programa de investigacion
popperiano y el programa de investigacion
kuhniano. Y en este punto se inclina de parte de su
amigo y maestro Popper. Para Lakatos, la ciencia es
el producto del desarrollo de un gran programa de
investigaciéon con una amplia base racional.

Es verdad que Kuhn acierta al hacer
objeciones al falsacionismo ingenuo y cuando
acentua la continuidad del crecimiento cientifico y
la tenacidad en permanecer de algunas teorias
cientificas.

Pero Kuhn se equivoca al pensar que todas
las clases de falsacionismo son rechazables. Kuhn
pone objeciones a todo el programa popperiano y
excluye cualquier posiblidad de reconstruccidon
racional de crecimiento de la ciencia.

Para Lakatos, la “crisis” kuhniana es un
concepto psicolégico. Emerge de un “nuevo
paradigma” inconmensurable con su predecesor.
No existen, por tanto, patrones racionales para su
comparacion. La revolucion cientifica kuhniana es
irracional, una cuestion psicolégica de masas. Hay

299



una reduccion de la filosofia de la ciencia a la
psicologia de la ciencia.

Muchas de estas ideas seran sistematizadas y
reelaboradas en el seminario de Bedford College
del que hablaremos mas adelante. Pero hay que
reconocer que, en algunos aspectos, el concepto
dinamico de la ciencia como un gran programa de
investigacion que se desarrolla y crece
gradualmente a lo largo de la historia del
pensamiento cientifico es, cuanto menos seductor.

Lakatos y la metodologia de la investigacion

Algunos han querido ver otro Lakatos
diferente desde el seminario de Bedford College
(1965). Ahora se pregunta: ;Cual es la
metodologia de investigacion? ;Como se
desarrolla, crece, se transmite y cambia Ia
ciencia?'!

En definitiva, ;qué lugar epistemologico
ocupan los programas de investigacion? La
expresion clasica de Lakatos es que la ciencia no es
otra cosa que un inmenso programa de
investigacion.

Este programa tiene unas reglas
metodolégicas. Unas reglas nos indican qué

111 Una buena sintesis del pensamiento de Lakatos puede
encontrarse en: A. ESTANY (1990) Modelos de cambio
cientifico. Editorial Critica, Barcelona, paginas 93-108.

300



caminos hay que evitar (heuristica negativa), y
otros que caminos a recorrer ( heuristica positiva).
En este sentido, Lakatos habla de la heuristica
negativa de un programa de investigacion: es
decir, el andamiaje intocable de la ciencia, las cosas
que no se pueden tocar, los fundamentos
epistemoloégicos, los logros incuestionables,
aquella base que no se puede rechazar ni
modificar. Ese es el llamado nucleo central (o
también el centro firme) del programa de
investigacion. Los elementos intocables, ya
asentados para siempre. Se defiende asi del
relativismo con el que se acusa a Kuhn.

Pero este nucleo centralnecesita proteccion.
Para ello esta lo que Lakatos denomina el cinturon
protector. Este esta constituido por lo que se
denominan las hipotesis auxiliares que son reglas
metodoloégicas: los procedimientos del trabajo
cientifico que llevan a las formulaciones cientificas.
Asi, la teoria de Newton tiene la ley de Ia
Gravitacion como nucleo y las hipotesis auxiliares
son mudables con el tiempo.

Por otra parte, en todo programa de
investigacion existe lo que denomina la heuristica
positiva. es decir, el conjunto de las lineas maestras
que desarrollan el programa de investigacion. La
heuristica positiva persigue la construccion de un
“cinturon protector” de hipotesis que rodean el
nucleo, y la relativa autonomia de la ciencia
tedrica. La heuristica positiva es la politica o plan

301



de investigacion a largo plazo. Es el camino a
recorrer.

La heuristica especifica el "nucleo” del plan
(que es irrefutable por decision metodolégica de
sus protagonistas). La heuristica positiva consiste
en un conjunto parcialmente articulado de
sugerencias sobre como cambiar y desarrollar las
"variables  refutables” del programa de
investigacion, y sobre como modificar y completar
el cinturén protector. Asi, la metafisica cartesiana
era como un inmenso reloj y funcioné como
principio heuristico. Descartaba la accién a
distancia ( heuristica negativa) y estimula las otras
hipoétesis auxiliares, como las de las elipses de
Kepler (heuristica positiva).

Lakatos se pregunta si existe progreso en la
ciencia y como se produce el progreso. En este
sentido, es optimista en sus planteamientos. Para
Lakatos, el crecimiento cientifico se puede medir en
términos de transferencias progresivas y
degenerativas de problemas en series de teorias
cientificas. La ciencia progresa expansionando o
modificando el cinturén protector, anadiendo
nuevas hipaotesis. "Solo de una serie de teorias - o
un programa de investigacion - y no de una teoria
aislada, puede decirse que sea cientifica o
acientifica”.

Por otra parte, un programa de investigacion
puede ser progresivo (expansionarse o ampliarse
mas) o puede ser regresivo (puede ir perdiendo

302



fuerza explicativa hasta desaparecer o degenerar).
Un programa que degenera dara lugar a otro rival
mas progresionista, del mismo modo a que la
astronomia ptolemaica dié lugar a la copernicana.
En los debates de los anos sesenta, el filosofo
anarquista Paul Feyerabend acusé a Inre Lakatos
de ornamento verbal, de presentarse con mera
palabreria, pero sin contenido conceptual.

Aun asi, Lakatos fue siempre un profesor
polémico. En su intervencion en el famoso
Simposio de 1965 (del que hablaremos mas
adelante), ataca a Kuhn acusandolo de
irracionalidad y de dar demasiada importancia a
elementos extracientificos. Lakatos esta
convencido de que existen criterios objetivos que
permiten hacer una opcioén racional entre teorias
alternativas. Rechaza el falsacionismo ingenuo y
también lo que el mismo Lakatos describe como "el
marxismo vulgar” de Kuhn. De igual modo, apoya
el llamamiento de Popper a la honestidad
intelectual, ya que la ciencia es una empresa
racional. Cree que la ética debe ser un atributo
esencial en el trabajo del cientifico. Estas ideas las
volveremos a recoger mas adelante. Pero sera
necesario ahora presentar a otros filésofos de las
ciencias, uno mas de los que hemos denominado
provocativamente “los hijos rebeldes” de Popper.

303



Stephen Toulmin (1922- 2009)

Otro de los grandes epistemologos, también
actuante y polemizador en el tantas veces citado
seminario de Bedford College (1965) es Stephen
Edelson Toulmin. Nacido en Londres en 1922,

Toulmin estudi6 en Ia prestigiosa
Universidad de Cambridge. Desempenad la funcion
de Fellowen el King's College de Cambridge (194 7-
1951), donde realizé la Tesis Doctoral (1948).
Posteriormente, fue Lector en la Universidad de
Oxford (1949-55) y a continuacion profesor y
director del Departamento de filosofia en Leeds
(1955-1959). Director de la Nuffield Foundation
(1960-1964). Trasladado a EEUU, ensennd en la
Universidad de Brandeis (1965-1969), en la
Universidad del Estado de Michigan (1969-1972),
en la Universidad de California, Santa Cruz (1972-
1973), enla Universidad de Chicago (1973-1986) y
en Evanston (lllinois). Hemos trillado Ias
informaciones de Internet, pero no hemos podido
conocer cual es la ocupacion actual del anciano
Stephen Toulmin.

No son muchas los trabajos escritos de
Toulmin traducidos al castellano. El primero de sus
estudios conocidos es La filosofia de la Ciencia.
Publicado en inglés en 1953 (y con traduccion
espanola de 1954) es un ensayo convencional
sobre temas epistemologicos. Entre 1961y 1965
publica una trilogia: The Ancestry of Science. Del
volumen I: The Fabrics of rhe Heavens (1961),

304



existe la que hay traduccion espanola: La trama de
los cielos (1963). El volumen Il se titula: The
Architecture of Matter (1962) y el volumen II: The
Discovery of Time (1965), del cual también existe
una traduccion espanola, E/ descubrimiento del
tiempo (1975). La obra de Toulmin mas conocida
en Espanaesde 1972 (con traduccion de 1977): La
comprension humana. tomo I: El uso colectivo de
la evolucion de los conceptos. Alianza, Madrid.

Muchos teodricos de la educacion cientifica
han recogido de Toulmin muchas de sus ideas
sobre el cambio gradual y no traumatico de las
ideas sobre la naturaleza en la mente de los
estudiantes'!2,

A Toulmin se le conoce como filésofo de la
ciencia y educador en relacién con la historia de las
ideas, y ha hecho investigaciones en el campo de la
ética y el lenguaje. A lo largo mas de 20 anos de
investigacion, desde sus primeros trabajos (al
principio de los afnos cincuenta) hasta los ultimos
han ido madurando mucho sus ideas.

En sus primeros tiempos manifesto simpatias
por la filosofia analitica del "ultimo Wittgenstein". A
partir de La filosofia de la Ciencia (1953) ha
cambiado su pensamiento. Poco a poco, abandona
el neopositivismo para internarse en ideas cercanas

112 Asi, por ejemplo, R. PORLAN (1993) Constructivismo y
Escuela. Diada Editoras, Sevilla, 43-51.

305



a las de Popper y de Lakatos. En La comprension
humana (1972) el giro es grande. La hipoétesis
epistemoloégica de Toulmin es el paralelismo entre
la produccion del conocimiento cientifico y el
darwinismo. La ciencia es el campo de las grandes
teorias cientificas. De éstas, unas mantienen gran
poder explicativo, y otras teorias cientificas
admiten lo que él llama innovaciones conceptuales.
Estas innovaciones van haciendo que las teorias se
modifiquen, evolucionen siguiendo una dinamica
cercana a la seleccion natural darwinista.

Toulmin es también historiador de las
ciencias y tiene el mérito de indagar en la historia
de la ciencia los patrones (si existen) del cambio
cientifico. Este esfuerzo clarificador, siguiendo el
hilo de Ia historia del pensamiento cientifico lo
realiza con anterioridad a Thomas Kuhn. Desde sus
investigaciones sobre como cambian las ideas
cientificas y las teorias, Toulmin opta por
interpretar el desarrollo de la ciencia y los cambios
de teorias aplicando la légica darwinista de la
Seleccion Natural a las poblaciones de Teorias. En
palabras de Toulmin: "la teoria populacional
darwinista de la variacion y seleccion natural es un
ejemplo de una forma mas general de
explicaciones historicas”.

Se puede decir que, para Toulmin,
paralelamente a la zoologia evolucionista hay una
gnhoseologia evolucionista. La especie zoolégica

306



corresponde a disciplina, y el de poblaciones de
organismos a poblaciones de conceptos. Dentro de
una disciplina cientifica (por ejemplo, la quimica)
las diversas teorias para explicar la estructura de la
materia luchan por la supervivencia dentro del
amplio mercado de las construcciones cientificas.
Aquellas que demuestre mayor poder para
sobrevivir, para explicar de forma mas completa
algunos de los procesos naturales, son las que se
perpetuan, las que hacen evolucionar el
pensamiento cientifico.

Con este modelo, Toulmin intenta dar
respuesta a dos dilemas de la ciencia moderna: por
un lado, el dilema entre logicismo absolutista (tal
como lo entedian los grandes racionalistas como
Leibniz y Frege, para los cuales la verdad sobre el
mundo brota espontaneamente del recto uso de
las proposiciones Iégicas) y el lamado historicismo
relativista (como el defendido, entre otros, por
Collingwood para el cual el conocimiento cientifico
es siempre coyuntural, histérico y contingente''3).

113 | a figura de Robin G. Collingwood (1889-1943), profesor
en Oxford, es de gran interés. Su intento fue completar un
"Nuevo Tratado de la Naturaleza Humana". El autor rechaza
las hipétesis en las que se construye el realismo
epistemolégico. Solo la "experiencia cognoscitiva” es capaz de
completar el "'mapa del conocimiento”. La ciencia es solo uno
de los campos de la experiencia cognoscitiva que nos da
informacion de una parcela de la realidad. Participa del
relativismo historicista tan boga en Oxford hacia los afnos
1920. Una de sus obras mas interesantes para nuestro intento

307



Toulmin rompe este aparente dilema entre
realismo racionalista e idealismo historicista
ampliando el concepto de racionalidad: esta no se
refiere solo a la parcela racionalista sino que tiene
un sentido de racionalidad dinamica fruto de la
actividad humana.

Por otra parte, en el seminario de Bedford
College tercia en el dilema epistemologico entre
teorias gradualistas (mas cercanas a Popper) y las
teorias catastrofistas o rupturistas (mas propias de
Kuhn) en la produccién del cambio cientifico.

Toulmin pretende romper ese dilema
distinguiendo en cada disciplina cientifica tres
niveles: el mas externo de las hipotesis o teorias
especificas, el mas hondo de las
conceptualizaciones y representaciones cientificas,
y el profundo de los ideales explicativos y
ambiciones intelectuales caracteristicas de cada
disciplina.

Para Toulmin puede haber discontinuidad a
nivel de teorias y aun a nivel de
conceptualizaciones. Pero la estrategia misma de la
disciplina (las llamadas explicaciones historicas) si
cambia, lo hara muy gradualmente.

es: Laldea de la Naturaleza, publicada después de su muerte,
en 1945 y traducidaal esparol en 1950.

308



Tesis epistemoloégicas de Stephen Toulmin

Se pueden sistematizar en cuatro sus tesis
sobre lo que se ha dado en llamar su darwinismo
epistemologico.

La primera tesis dice que, asi como la teoria
darwinista explica tanto la persistencia como la
transformacion, la gnoseologia evolucionista
explica la continuidad de las disciplinas cientificas y
sus cambios historicos.

La segunda tesis dice que, tanto Ia
continuidad como el cambio de las especies se
explican por un mismo proceso dual de variacién y
perpetuacion selectiva. Es un proceso continuo de
emergencia de innovaciones intelectuales.

Esta esta muy relacionada con la tercera
tesis: los grandes cambios conceptuales requieren
tres condiciones: abundancia de innovaciones o
variables conceptuales transmisibles, presion critica
que contraste las ventajas y un foro de
competencia adecuado en el que puedan
sobrevivir las innovaciones ventajosas. Es una
reinterpretacion darwinista de las "conjeturas y
refutaciones” de Popper.

La ultima de las tesis de Toulmin puede
considerarse casi como una conclusion de las
anteriores: la seleccion disciplinar elige las
innovaciones que mejor corresponden a las
"exigencias” del medio intelectual local. La

309



competencia real entre teorias hace sobrevivir las
mas explicativas.

En definitiva, y citando palabras del mismo
Toulmin, se puede mostrar el gradualismo en la
sustitucion de las ideas cientificas en el sentido de
que "cualquier transformacion sea lenta o rapida,
siempre es parcial y esta sometida a la seleccion
critica de la comunidad intelectual”. Como
podemos ver, difiere muy sustancialmente del
rupturismo kuhniano.

Paul K. Feyerabend (1924-1993)

Feyerabend es un filésofo de la ciencia muy
peculiar''*. Se le conoce como “"el Dali de la
Epistemologia” por sus excentricidades geniales.
Nacido en Viena, empezo a trabajar en 1946 en esa
universidad. Al principio se intereso por la fisica y
por el teatro.

Desde el punto de vista filoso6fico, primero se
consideré un seguidor de Wittgenstein (al que
luego lo considera “nocivo®), por Ilo que
posteriormente se interesa por el empirismo. Mas
tarde, asistié a un seminario con Popper y desde
1952 a 1953 trabajo con este en la London School

114 Una buena introduccion a Feyerabend puede encontrarse
en: J. ECHEVERRIA (1989) Introduccion a la metodologia de
la Ciencia. La filosofia de Ia Ciencia en el siglo XX. Barcanova,
Barcelona, 209-224.

310



of Economics. Era muy amigo de Lakatos con el
que discutia con frecuencia. Desde 1958,
Feyerabend fue profesor de filosofia en Berkeley,
USA''>. Alli conocié las ideas de Kuhn. Mas
adelante esta en el Instituto Federal de Tecnologia
de Zurich. En su época de popperiano, propone
una epistemologia carente de base metafisica que
solo propone una normas para la ciencia. En los
anos 70 cambia su posicion. Se considera
postpopperiano, anarquista epistemologico: “el
proceso es mas importante que la estructura”. Su
epistemologia tiene una sola regla: "fodo vale".
Fallecio en 1993.

Sus obras principales son: Como ser un buen
empirista. 1963 (en espanol, 1976): Cuadernos Teorema,
Valencia; Contra el método. Esquema de una teoria
anarquista del conocimiento. 1970 (en espanol, 1975): Ariel,
Barcelona; La ciencia en una sociedad libre. 1978 (en
espanol, Siglo XXI, Madrid, 1982): Siglo XXI; Adios alarazon.
(Autobiografico). 1984 Tecnos, Madrid, 196 pag.; en 1985
publico el ensayo. Por qué no Platon (traducido al esparnol en
1985. Tecnos, Madrid, 192 pag).

115 Cfr. M. ARTIGAS. Critica de la racionalidad cientifica: Paul
K. Feyerabend. En: E/ desafio de la racionalidad. EUNSA,
1999, pag. 107-124. También: M. CRUZ (1985) Feyerabend,
lucido y provocador. EL PAIS, 15 sept., Libros, p.5.; J.
HORGAN, (1993) Paul K. Feyerabend, el peor enemigo de la
ciencia. /nvestigacion y Ciencia, 201 (junio). Un buen resumen
del pensamiento de Feyerabend: J. ECHEVERRIA (1989)
Introduccion a la Metodologia de la Ciencia. Barcanova,
paginas 212-224.

311



En colaboracion tiene: P. FEYERABEND y A. NAESS
(1979) E/ mito de la ciencia y su papel en la sociedad. y ;Por
qué no ciencia también para anarquistas?. (Teorema,
Valencia). También es interesante otro libro con dos autores
de mentalidad opuesta: P. FEYERABEND, G. RADNITZKY y
otros (1984) Estructura y desarrollo de la ciencia. Alianza,
Madrid, 304 paginas. Un ultimo libro péstumo: I. LAKATOS y
P. FEYERABEND. For and Against Method. The University of
Chicago Press, 1999.

Las ideas basicas de Feyerabend son dificiles
de sistematizar, dado su anarquismo y la de veces
que ha cambiado de pensamiento. Aunque toda
sistematizacion es simplificacion, se agrupan sus
ideas en torno a estos polos:

1. La Critica del método cientifico. Para
Feyerabend, no se puede hablar de "un unico
método” cientifico. Las reglas metodologicas de
referencia son violadas por los propios cientificos
en oposicion a las tesis empiristas oficiales. Para
Feyerabend, Ia linea divisoria entre ciencia y no
ciencia (mito, metafisica, imaginacion,
sentimientos...)] se desvanece. La insistencia
popperiana en la demarcacion disminuye el
contenido empirico de la ciencia y la hace mas
dogmatica. Los mitos tienen un contenido
cognoscitivo. Cuando mito y ciencia estan en
conflicto, el mito es mas verdadero.

312



2. En método cientifico, "todo vale'. Frente a
la sacralizacion de reglas metodoldgicas, el
pluralismo conduce a la tesis del "todo vale”. Es
necesario un método que abarque ciencia, mitos,
metafisica y arte. Feyerabend reivindica para él el
titulo de "dadaista”.

Como consecuencia, para Feyerabend es
basica la propuesta de la inconmensurabilidad: hay
teorias cientificas rivales que son in-
conmensurables (no se pueden medir por
comparacion a unos mismos criterios, son in-
medibles) habia sido anticipada por Hanson y
recogida por Kuhn. Si bien no niega que la ciencia
tiene componentes racionales, no acepta que la
ciencia se agote en la razén. No existe una
racionalidad cientifica abstracta respecto a la cual
se miden las teorias. No pueden interrelacionarse
mediante las relaciones légicas usuales. La teoria
de Newton no se puede comparar con la mecanica
cuantica.

313



La revolucion de los “saberes”: la
filosofia de la ciencia desde los arios
sesenta: el seminario de Bedford
College (1964)

Ya he insistido una y otra vez que la filosofia
de la ciencia se hace diferente a partir de 1965. De
alguna manera, en la reunion del ya citado
seminario de Bedford College se produce un salto
cualitativo.

Alli se enfrentan dos modelos
epistemoloégicos diferentes: por un lado, el modelo
estrictamente racionalista, asentado e

incuestionable hasta entonces de Karl R. Popper;
por otra parte, el modelo historicista, psicolégico y
sociologico, defendido y propuesto como
innovador por el fildsofo Thomas Samuel Kuhn.
Este acontecimiento ha sido reconocido
posteriormente y se le reconoce como una de las
reuniones de filosofia de la ciencia mas
importantes de la segunda mitad del siglo XX'1¢,
Tuvo la virtualidad de hacer madurar,

116 Ya hemos citado el tomo 4 de las Actas del mismo es:
LAKATOS,I. Y MUSGRAVE A.edit. (1970) Criticism and the
growth of knowlewdge. Cambridge university Press. En
espanol: La Critica y el desarrollo del Conocimiento. Grijalbo,
Barcelona.

314



modificar, matizar y rectificar muchas de las
posturas que se habian defendido en solitario
durante treinta annos. Una reunion nunca es una
pérdida de tiempo. Sobre todo, si hay espacio para
debatir, explicar y defender.

Después de este Seminario, Kuhn publicé la
20 edicion de La Estructura de las Revoluciones
Cientificas, con una Posdata de 1970. Por su parte,
como consecuencia de los debates del Seminario, el
filé6sofo y educador Stephen Toulmin publica el
tomo | de Human Understanding (1972)
(trad.espanola: La Comprension Humana, Alianza
Universidad, 1977). También Paul Feyerabend
publica en 1974, Agains Method (edic.espanola,
Contra el Método, 1987) y el hungaro Imre Lakatos
publica Historia de Jla Ciencia y sus
reconstrucciones racionales (197 1) y la Respuesta
a los Criticos (1970).

La intervencion de Thomas Kuhn era
esperada con espectacion. Su intervencion inicial
(‘¢Logica del Descubrimiento o psicologia de la
investigacion?’) suponia un reto: es una respuesta
al titulo de la obra fundacional de Karl Popper ("La
Logica de la Investigacion Cientifica’).

Como Popper habia criticado a Kuhn por su
concepcion de la ciencia de tipo historicista/
sicolégico, Kuhn se defiende atacando y afirma
que no ha sido entendido. Se defiende de la

315



acusacion de psicologista (reducir el
descubrimiento cientifico a un mero mecanismo
psicoldgico) y afirma estar mas cerca de Popper de
lo que muchos creen.

¢Hay un "segundo” Thomas S. Kuhn?

Como se dijo mas arriba, hay autores que
han querido ver "otro” Kuhn diferente a partir del
enfrentamiento con Popper en 1965, con ocasion
del Seminario de Bedford College. Esto, segun
aquéllos, llevé a Kuhn no solo a clarificar su
postura sino incluso a modificar su posicion'!’.
Desde entonces, Kuhn es mas cauto en el uso de la
palabra magica (paradigma) que es sustituida por
la de matriz disciplinar.

Esa matriz disciplinar esta formada por tres
elementos: las Illamadas “generalizaciones
simbdlicas”, que se refieren a los componentes
formales de la matriz disciplinar; los "modelos”, que
son guias para la investigacion; y los "ejemplares” o
problemas concretos y los “valores compartidos”
por los cientificos.

En esta ponencia, reproducida después en La
Tension Esencial (1977), Kuhn hace una distincion
interesante entre "descubrimientos predichos por
la teoria” y "descubrimientos predichos fuerade la
teoria”. Los primeros petenecen a las unidades del

117 A. ESTANY (1990) opus.citpaginas 66-92.
316



modelo y los segundos a los llamados "enlaces” o
“puentes” que se establecen entre dos matrices
disciplinares sucesivas. Kuhn intenta especificar
cuales son los factores objetivos que pueden servir
de criterio para discernir entre una buena teoria y
una teoria cientifica rechazable. Las cinco
caracteristicas propuesta por Kuhn son las
siguientes'18;

“Primero, una teoria debe ser rigurosa dentro
de su dominio, es decir, las consecuencias
deducibles de la teoria deben estar en demostrado
acuerdo con los resultados de los experiementos y
observaciones existentes.

Segundo, una teoria debe ser consistente, no
solamente internamente o consigo misma, sino
también con otras teorias aceptadas actualmente y
aplicables a aspectos de la naturaleza relacionadas
con dicha teoria.

Tercero, debe tener un amplio campo de
aplicacion: en primer lugar, esta designada para
explicar observaciones particulares, leyes o
subteorias.

Cuarto, y estrechamente relacionado, debe
ser simple, introduciendo orden a los fenémenos
que en su ausencia estarian aislados
individualmente y, en conjunto, confusos.

118 T, S. KUHN (1977, espanol, 1982) La Tension esencial.
Fondo de Cultura Econémica, México.

317



Quinto, un punto algo menos convencional,
pero de especial importancia para las decisiones
cientificas efectivas, una teoria debe ser fructifera
respecto a nuevos descubrimientos de
investigacion, esto es, debe revelar nuevos
fendmenos o relaciones anteriores no senaladas
entre aquellas ya conocidas”.

Existe, como se ve, un significativo
acercamiento a muchas de las grandes tesis de
Popper. Por su parte, en su ponencia [‘La Ciencia
normal y sus peligros’) Karl R. Popper acepta el
concepto general de lo que Kuhn describe como
“ciencia normal’. Pero en sus palabras se desliza el
miedo a las consecuencias que este concepto
kuhniano pueda tener.

Popper precisa que la ciencia es un edificio;
pero apunta que el cientifico lo mejora sin
destruirlo. Como buen conservador, Popper no
cree en "revoluciones”, en cambios violentos. Llega
a decir que el cientifico "normal” descrito por Kuhn
es una persona a quien hay que tener pena.
Ningun cientifico honesto considera que hace
“ciencia normal”.

También critica Popper el concepto de
“enigma” kuhniano. Lo que para Kuhn es un
"enigma”, debe considerarse como un “problema”
cientifico que se puede resolver con una adecuada
metodologia. Popper acusa a Kuhn de haber leido
su libro “Logica de la Investigacion Cientifica”con
ideas preconcebidas, con prejuicios. La tarea del

318



cientifico es la de resolver (tratar racionalmente)
los problemas que la naturaleza nos propone.
Popper insiste que un paradigma es mas bien un
programa de investigacion (y aqui recoge este
término de Lakatos) que una teoria dominante, y
que la légica de Kuhn es la I6gica del Relativismo
Historico.

La intervencion de Margaret Marterman

En otra de las intervenciones del seminario
de Bedford College, la profesora Margaret
Marterman''? se refiere al concepto kuhniano de
paradigma (su ponencia se titula La naturaleza de/
Paradigma’).

Analiza este concepto en Kuhn y para ello
parte de 4 puntos: el primero de ellos es reconocer
la dificultad del mismo Kuhn para definir lo que es
un Paradigma. Una lectura atenta de sus obras
lleva a la conclusion de que existen hasta 21
definiciones diferentes de lo que es un paradigma.
Por tanto, este concepto es problematico en la
misma epistemologia kuhniana.

En segundo lugar, la originalidad de Kuhn
estriba en que la descripcion que este hace de lo
que es un paradigma es mas sociolégica que
filosofica. Es un concepto funcional que, en su
opinion, tiene una operatividad multiusos. Es mas:

119 http://en.wikipedia.org/wiki/Margaret_Masterman

319



Mastermann opina que no tiene contenidos.
Puede funcionar aunque no haya teoria filosofica
que lo sostenga.

El tercer punto de la ponencia de la
profesora Margaret Martermann se refiere a la
centralidad del papel de la ciencia normal. ;Es esta
central o es accesoria en todo el edificio
epistemolégico de Kuhn? El mismo Popper habia
reconocido en esta el concepto mas importante y
problematico. jEs este el punto débil del edificio
kuhniano?

El cuarto punto problematico es e caracter
ontoldgico de los paradigmas. ; Son éstos imagenes
metafisicas, ideales, irreales, tedricas del mundo?
éTienen los paradigmas base real? iRepresentan
una imagen concreta, palpable, experimentable,
positiva de la naturaleza? Este punto es de gran
relevancia, por cuanto esta muy relacionado con la
construccion social de las imagenes racionales del
mundo, que es el objeto de la ciencia.

Evidentemente, he aqui un problema abierto
para el cual, con frecuencia, es muy dificil
decantarse racionalmente por una postura. En
nuestro caso, apostamos por la tesis de que la
ciencia es una construccion social y paradigmatica
de la naturaleza que propone imagenes racionales
del mundo. Al menos es la postura que
proponemos modestamente en este libro sin
descalificar las demas opciones epistemoldgicas
que son también coherentes.

320



La postura de Stephen Toulmin y Pearce Williams
Por su parte, el filésofo y educador Stephen

Toulmin se pregunta: ¢Es adecuada una distincion

entre ciencia normal y ciencia revolucionaria?’.

Toulmin, coherente con su epistemologia
"darwinista’, pone en cuestion muchos de los
conceptos basicos kuhnianos. En esta posicion se
ha de reconocer que es consecuente con sus
concepciones darwinistas de la generacion de
conocimiento cientifico, de las que diremos
algunas ideas enseguida. Afirma Toulmin que el
concepto de paradigma de Kuhn no tiene nada de
novedoso.

Es equivale al concepto de ‘presuposiciones
absolutas” de Collingwood. Por ello, cree que las
llamadas pretenciosamente revoluciones
kuhnianasno son realidades histoéricas y absolutas,
sino puramente "nombres” (etiquetas) dados a
cambios de ritmo en los procesos de la ciencia y
que, en el fondo, son procesos mas rapidos pero no
por ello discontinuos sino continuos.

El profesor de la Universidad de Cornell, L.
Pearce Williams dio su opinidn en su ponencia
“Ciencia Normal, Revoluciones Cientificas e Historia
de la Ciencia’.

Para él, el concepto kuhniano mas

justamente criticado no es el de revolucion

321



cientifica sino el de ciencia normal. Con la historia
de la ciencia en la mano: )se puede decir que ha
existido ciencia normal? jtiene alguna Dbase
histérica la aceptacion de largos periodos de
ciencia normal en el desarrollo del pensamiento
cientifico? Tal vez, en su opinidon, esta es la
divergencia fundamental entre Popper y Kuhn.

Para Popper, la ciencia siempre esta en un
estado de revolucion, de cambio, de innovacion.
Para Kuhn, sin embargo, la revolucion cientifica es
un hecho aislado, puntual, Ilocalizado
histéricamente, separado del siguiente por largas
etapas de ciencia nhormal.

Ambos hechos se proponen por Kuhn como
hipotesis sin contrastar por la realidad de Ia
historia de la ciencia.

Por ello, Williams aboga por iniciar un
proceso de investigacion historica a fondo para
procurar acotar qué cosa es una revolucion
cientifica.

Lakatos: falibilismo frente a falsacionismo

La intervencidon, muy larga, beligerante y
combativa a favor de Popper del fildsofo de origen
hungaro Imre Lakatos (el titulo de su ponencia fue
"Falsacion y metodologia de los Programas de
Investigacion Cientifica') partio de la afirmacion de
que la ciencia moderna ha desmoronado el edificio
solido de las certezas.

322



Para unos, el conocimiento cientifico es
“verdad probable” (tal como propusieron Carnap y
el Circulo de Viena); y para otros, el conocimiento
cientifico es "verdad por consenso (mudable)” (en
esta expresion puede desvelarse una clara alusion
a las ideas tachadas de relativistas de Thomas
Kuhn). Para Lakatos, el método de Popper haber
abordado las cuestiones claves de la epistemologia.
Por un lado, en haber comprendido la audacia en
las conjeturas por un lado, y la austeridad en las
refutaciones por otro. Esto hace que Popper situe a
la ciencia en un estado revoluciéon permanente.

Popperiano hasta el final, Lakatos no duda
en criticar abiertamente a Kuhn cuando afirma
claramente que: "La revolucion en la ciencia es
excepcional, y la verdad -extracientifica -y la critica
-en épocas normales - una maldicion”. Para Lakatos,
Kuhn propone una "mudanza religiosa” de las
teorias cientificas, algo asi como la caida de Pablo
de Tarso del caballo cuando iba de viaje camino de
Damasco, tal como relatan los Hechos de los
Apostoles.

Especialmente clarificadoras para los
fildsofos de la ciencia, para los cientificos y -como
no -para los profesores y profesoras de ciencia son
sus reflexiones sobre el falsacionismo y sobre las
ideas kuhnianas. Tuvo la osadia y la habilidad para
sistematizar muy bien su pensamiento
desmarcandose del de Kuhn en varios puntos:

323



Pero Lakatos intenta poner distancias entre
Kuhny Popper. Entre el falibilismokuhniano (para
el cual las teorias cientificas, con el tiempo, se
debilitan hasta ser sustitudas) y el falsacionismo
popperiano (que postula que las teorias deben ser
falsadas para ser deshechadas) ;por quién se debe
inclinar el filésofo de la ciencia?

Lakatos acepta que el justificacionismo (la
necesidad neopositivista de verificar las
afirmaciones cientificas) ya se ha perdido. Para esta
corriente epistemoloégica el conocimiento cientifico
consistia en proposiciones demostrables.Frente a
ellos, Popper propone el falsacionismo.

Pero aqui la aportacion de Lakatos es
clarificadora: es necesario diferenciar tres niveles
de falsacionismo:

a) El Falsacionismo dogmatico (o naturista):
segun este nivel, todas las teorias cientificas son
suceptibles de ser falsadas. No existe ninguna
teoria cierta para siempre. A los cientificos sélo les
cabe refutar, falsar. Lakatos dice que este nivel
corresponde al Popper-cero, una etapa muy
incipiente del pensamiento popperiano.

b) El nivel del Falsacionismo metodologico es
mas maduro y elaborado. Es una especie de
convencionalismo, por el cual los cientificos

324



acuerdan lo que es cientifico y lo que no lo es.
Popper queria encontrar un criterio de
demarcacion entre ciencia y no ciencia que fuese,
al mismo tiempo, mas objetivo y mas agresivo. Lo
encuentra en el concepto de "falsacion”: una teoria
es cientifica si puede ser falsada.

El falsacionismo metodoloégico es
convencionalista y falsacionista al mismo tiempo.
Pero difiere de los convencionalistas por sustentar
que los enunciados decididos por consenso no son
universales, sino singulares; difiere de Ilos
falsacionistas dogmaticos por sustentar que el
valor de la verdad de las afirmaciones cientificas no
puede ser probado con hechos siempre, sino que a
veces se deciden por consenso. Hay un tipo
ingenuo, el de Kuhn, por el que intenta probar los
cambios de paradigma en términos de psicologia
social. (Para Lakatos, este es el falsacionismo
defendido por Popper en los arios veinte, y lo
denomina el Popper-uno).

c) El tercero de los niveles de comprension
del falsacionismo es el del Falsacionismo
metodologico sofisticado:. difiere del ingenuo tanto
en las reglas de aceptacion (criterio de
demarcacién) como en las reglas de falsacion o
eliminacion. (Es el falsacionismo del Popper-dos
de los anos 50). Para el falsacionismo ingenuo,
cualquier teoria que se pueda interpretar como
experimentalmente falsable es aceptable o

325



cientifica. Para el falsacionismo sofisticado, una
teoria sera aceptable o cientifica si tiene un exceso
corroborado de contenido empirico en relacién a
su predecesora (o rival), es decir, si lleva al
descubrimiento de nuevos hechos.

Para Lakatos, el Falsacionisrmo metodologico
sofisticado ofrece nuevos patrones para Ila
honestidad intelectual. De los empiristas heredé la
determinacion de aprender principalmente con la
experiencia; de los kantianos, el enfoque activista
de la teoria del conocimiento; de Ilos
convencionalistas, la importancia de las decisiones
en metodologia.

El falsacionismo metodolégico sofisticado
sustituye el concepto de Teoria (como concepto de
descubrimiento) por el de serie de teorias. Esta
continuidad avala la ciencia y es un verdadero
programa de investigacion.

La intervencion de Paul Feyerabend

Otro de los fildsofos de la ciencia invitados al
Seminario de Bedford College de 1965, es el
polémico anarquista Paul Feyerabend. Su ponencia
se titulé “Consolando al especialista’.

En ella critica a Kuhn por su supuesta
ambigliedad. Critica la funcién de la llamada
ciencia normalcomo "presupuesto necesario” para
las revoluciones cientificas. Para Feyerabend, no se
sabe si Kuhn descubre la realidad o da unas
orientaciones metodologicas. ;Tienen realidad

326



ontolégica los paradigmas? ;Son simplemente
artificios metodolégicos para explicar la realidad?
Feyerabend no ve con claridad que Ilas
revoluciones sean deseables.

Es claro que hay cambios cientificos que
ocasionan un cambio de paradigma. Pero las
revoluciones no se dan en la realidad, sino que son
simplemente una "transferencia de Gestalt", una
reestructuracion cognitiva que no tiene
correspondencia directa con la realidad.

La postura de Feyerabend sobre el lamado
progreso de la ciencia es claro. No se puede decir
que un cambio en las concepciones cientificas, en
los paradigmas, sea un cambio "a mejor". Es decir,
que en la ciencia haya una linea de progreso. Para
este autor, los paradigmas emergentes antes y
después de una revolucion cientifica tienen una
caracteristica esencial: son inconmensurables (es
decir, no se pueden comparar entre si porque son
cambios cualitativos y no cuantitativos).

Feyerabend annade al modelo kuhniano otro
modelo de inconmensurabilidad: el de sentidos.
para él, los mundos de dos observadores son en
definitiva distintos, por cuanto cada cual atribuye a
la realidad significados diferentes.

También difiere de Kuhn en que éste
enfatiza los rasgos dogmaticos, autoritarios y
tacanos de la Ciencia Normal, de modo que
conduce a un ‘cerramiento mental® temporal.

327



Feyerabend va a mas: para él no existe como
realidad la ciencia normal.

"Reflexiones sobre mis criticos”

La ultima de las intervenciones en el
Seminario de Bedford College correspondié de
nuevo a Thomas S. Kuhn con una ponencia
denominada "Reflexiones sobre mis criticos”. En un
estilo desenfadado e irénico, manifesté6 su
ignorancia sobre ese personaje que se llamaba
igual que él pero con cuyas ideas no se
identificaba. En sintesis, cree que hay 5 puntos de
su verdadero modo de pensar que han sido
atacados y mal comprendidos y nhecesitan
clarificacion:

1. Kuhn manifestdé que habia sido mal
entendido en su opinion sobre la metodologia de
la ciencia.

Evidentemente se desmarca del racionalismo
dogmatico pero resalté que hay que destacar el
papel que tienen la historia y la sociologia de la
ciencia en la comprension de los cambios
cientificos. Son falsas Ilas acusaciones de
historicista, relativista o sociologista. La ciencia
tiene una metdologia, pero no se pueden olvidar
las influencias extracientificas en la construccion
de las teorias.

328



2. El segundo punto sobre el que Kuhn
pensoé que no habia sido bien interpretado era
sobre su concepto de Ciencia Normal, de su
naturaleza y de sus funciones. Todos los que
intervinieron en el Seminario (salvo Toulmin) creen
en cambios bruscos en la aparicion de las
construcciones cientificas, en lo que habia llamado
las revoluciones cientificas.

Popper habla de revoluciones permanentes
en la ciencia, y que por ello lo que no tiene objeto
es la ciencia normal. Kuhn insistio en la distincion
entre ambas, y en su papel creativo dentro de la
historia de la ciencia. A la acusacion de Popper de
que la ciencia normal "es un peligro para la ciencia
y aun para nuestra civilizacion”, Kuhn responde
que se limita a describir la naturaleza de Ia
actividad cientifica sin emitir juicios (que se limita a
los datos de la sociologia y de la psicologia de la
ciencial).

3. El tercer punto es la clarificacion kuhniana
sobre los modelos de cambio cientifico en la
historia de la ciencia. )Se puede demostrar, a partir
de la historia de la ciencia, que ha existido en
alguna ocasion Ciencia Normal? Kuhn cree en la
existencia real de una ciencia normal. Si hay
revoluciones es que hay ciencia normal. Y esta
ciencia normal es cualitativamente diferente de la
ciencia revolucionaria. Kuhn reconoce en muchas
ocasiones es dificil discriminar si hay ciencia normal

329



o revolucionaria. Habria que preguntarse: ;para
quién?

Asi, la astronomia copernicana fue
revolucion para todos. El oxigeno de Lavoisier,
para los quimicos. Es necesario en este punto dar
mas importancia a la comunidad cientifica como
unidad productora de conocimiento cientifico. Es
necesario acudir siempre a la historia social y
cultural de la Ciencia.

4. El cuarto punto clarificador se refiere a la
idea kuhniana de la irracionalidad y la eleccion de
teorias. Kuhn se siente atacado de relativista,
irracional o de populista (la verdad es la verdad de
la mayoria, la del consenso).

A las acusaciones de Lakatos de que esta
defendiendo la irracionalidad, Kuhn contesta que
la etiqueta de irracionalidad es una palabra hueca.
Por otra parte, ataca a Feyerabend en su terreno: la
defensa de la irracionalidad por parte de
Feyerabend le parece a Kuhn "absurda y obscena”.

Niega que los paradigmas triunfen por una
estética mistica. Hay razones como la exactitud,
amplitud, simplicidad, productividad y otras. La
eleccion de una teoria es- como dice Lakatos- la
eleccion de un programa de investigacion. Son los
especialistas los que aplican los valores cientificos.

Pero Kuhn es cauteloso para usar la palabra
verdad. La palabra verdad tiene demasiado peso,
demasiada tradicion, demasiada filosofia tras ella.

330



Hay que ser muy cauto a la hora de etiquetar una
teoria como verdadera.

5. El quinto y ultimo punto que necesita
clarificacién se refiere a la inconmensurabilidadde
los paradigmas: si decimos que avanza la ciencia es
porque comparamos el paradigma anterior y el
nuevo y deducimos que ha habido progreso
cientifico. Pero Feyerabend arguye: ;jes que los
paradigmas son comparables? Cree que son in-
conmensurables (no son medibles y por ello no hay
criterios de comparacion entre ellos).

Kuhn diferencia dos grados de
inconmensurabilidad: la de modelos y la de
observaciones. En la primera de ellas, reconoce que
las matrices disciplinares ( paradigmas) determinan
lo que es significativo como problema y por ello
también como solucién. Dos modelos no son
facilmente comparables.

Hay también inconmensurabilidad de
observaciones por cuanto los cientificos trabajan
con paradigmas opuestos. Desde estos, "ven”
(organizan en su mente) las cosas de diferente
manera. En esto coincide con Ila psicologia
cognitiva y el modelo gestaltico (global y sistémico)
de acercarse a larealidad de la naturaleza. Cada ser
humano repiensa la naturaleza desde posturas
previas y desde concepciones del mundo que
escapan a lo puramente racional y empirico.

331



En resumen, Kuhn se defiende diciendo que
no ha sido comprendido, que Popper, Lakatos y
sus criticos tienen una interpretacion sesgada de su
pensamiento. Como puede verse, el debate
clarificador sigue abierto.

332



9

“Saberes” y sociedad: las
criticas al cientificismoy a
la tecnocracia en las
filosofias del siglo XX

El movimiento social de Mayo de 1968,
profundamente critico, alcanzé también a la
ciencia y a su epistemologia (naturaleza,
metodologia, ideologia, cosmovisiones, C/T/S)!2°.

Muchos cientificos se preguntan por las
implicaciones sociales, politicas e ideologicas de las
ciencias. Durante muchos anos, los filésofos y los
cientificos han coincidido en una pretension: llegar
a conocer la verdad del mundo.

[Subyacia aqui una  epistemologia
excesivamente realista y positivista, segun la cual
existe un objeto fijo externo y verdadero, que

120 M. ARTIGAS (1999) pag. 107-118.
333



podia ser conocido, descrito y comunicado y del
que se podia predecir el comportamiento]

El enorme progreso de la ciencia y de sus
aplicaciones tecnolégicas condujo, en el siglo XX, al
auge del llamado cientificismo'?!.

Su forma tipica fue el positivismo, pero
también se expreso en otros ambitos: por ejemplo,
el marxismo se presentd6 como “socialismo
cientifico".

El cientificismo como ideologia justificadora,
es hoy una en muchos ambientes una especie de
religion secular. Los tecnologos, los techocratas y
los expertos son los sacerdotes de esta nueva
religion. Organizada jerarquicamente esta Iglesia
universal esta profundamente relacionada con el
poder politico, militar y econémico. Puestos a
enunciar su “credo” se puede esquematizar en estas
afirmaciones:

1. "Sélo el conocimiento cientifico es un
conocimiento verdadero y real; es decir, solo lo
que puede ser expresado cuantitativamente o
ser formalizado, o ser repetido a voluntad bajo

121Recientemente ha sido publicado un libro de interés:
CARLOS JAVIER ALONSO. La agonia del cientificismo. Una
aproximacion a la filosofia de la Ciencia. EUNSA, 1999, 225
paginas.

334



condiciones de Ilaboratorio, puede ser el
contenido de un conocimiento verdadero®. De
acuerdo con esto, "el conocimiento cientifico es
universal, valido en todo momento, en todo
lugar y para todos, mas alla de las sociedades y
las formas culturales particulares”

2. "Todo lo que puede ser expresado en forma
coherente en términos cuantitativos, o puede
ser repetido en condiciones de laboratorio, es
objeto de conocimiento cientifico, y por lo
mismo, valido y aceptable. En otras palabras: la
verdad es idéntica al conocimiento, es decir,
idéntica al conocimiento cientifico”

3. (Concepcion mecanicista, formalista y
analitica de Ia naturaleza; reduccionismo
naturalista): "Atomos, moléculas y sus
combinaciones pueden ser enteramente
descritos segun las leyes matematicas de las
particulas elementales; la vida de la célula en
términos de moléculas; los organismos
pluricelulares en términos de poblaciones
celulares; el pensamiento y el espiritu
(incluyendo toda clase de experiencia psiquical)
en términos de circuitos de neuronas, las
sociedades animales y humanas, las culturas
humanas, en términos de individuos que las
componen”

335




4. (El papel del experto): "El conocimiento, tanto
para su desarrollo como para su transmision a
través de la ensenanza, debe ser dividido en
numerosas ramas y especialidades (...). Para
cualquier cuestion perteneciente a un
determinado campo, soélo corresponde Ila
opinion de los expertos en ese campo
particular”

5. "La ciencia, y la tecnologia surgida de la
ciencia, y solo ellas, pueden resolver los
problemas del hombre" [algo asi como que
"Fuera de la ciencia no hay salvacion"]...

6. "Solo los expertos estan cualificados para
participar en las decisiones, porque solo los
"expertos” saben".

En el mismo siglo XIX, el cientificismo fue
seriamente criticado por los diversos movimientos
romanticos y por el idealismo. En este contexto,
Soren Kierkegaard (1813-1855) y Friedrich
Nietzsche (1844-1900) plantaron una semilla (el
existencialismo y la fenomenologia) que se
enfrentaron a la ciencia y a a la tecnologia.

El realismo cientifico

El problema del realismo ha ocupado en el
pasado y ocupa hoy un lugar central en la filosofia
de la ciencia. El realismo afirma la existencia real/de

336



las entidades, las propiedades y los procesos tal
como son afimados por las teorias cientificas. Si no
hubiera "realidad” no seria posible la prediccion.

En una posicion epistemologica que puede
definirse realista sobre el conocimiento cientifico
esta Ronald N. Giere'?2. Pero no es groseramente
realista. Este ha argumentado a favor de un
realismo constructivo que pretende ser un realismo
coherente, que no es ni trivialmente verdadero ni
obviamente falso.

Las ciencias modernas (como la bioquimica,
la moderna geologia y la biologia evolutiva)
estudian fendmenos naturales que solo nos
proporcionan algunos datos particulares. Para
Giere, la ciencia debe ser estudiada como cualquier
otro fenomeno empirico (o “natural”’, si
entendemos este término muy a "grosso modo”), es
decir, utilizando lo métodos de las ciencias
empiricas. Y con ellos se construyen teorias
bastante abstractas. Giere defiende este realismo
constructivo frente al empirismo pragmdtico de
Van Fraseen, al que veremos a continuacion.

122 ] as ideas de Giere han sido muy utilizadas en la moderna
didactica de las Ciencias, sobre todo a partir de su obra
Explaning Science: a cognitive approach. Univers.of Chicago,
1988. Una vision general de la problematica filoséfica puede
encontrarse en: J. ZAMORA (2000) EI naturalismo cientifico
de Ronald Giere y Philip Kitcher. Un ensayo de comparacién
critica. Revista de Filosofia, UCM, XIll (24), 169-190.

337



Por otra parte, los anti-realistas subrayan que
las entidades cientificas son construcciones
humanas, y que nunca se puede demostrar que
una teoria es verdadera. Basta con aceptar una
adecuacion entre teorias y datos experimentales.

Uno de los autores mas opuestos al realismo
es Bas C. van Fraassen'23, Para éste, las realidades
de Ia fisica estan tan lejos de las posibilidades de
observacion que sélo podemos elaborar
aproximaciones.

Da mucha importancia a los “datos”
observados, por lo que esta mas cerca de las
posturas empiristas. De hecho, el empirismo de
Van Fraassen es muy diferente del propuesto por
los neopositivistas. no intenta derivar las
construcciones cientificas a partir de los datos de
los sentidos.

Solamente afirma que todo lo que se
requiere de las teorias cientificas es que se adecuen
a los datos empiricos, no que sean verdaderas. Su
mentalidad es totalmente pragmatica. Ha
desarrollado mas estas ideas Larry Laudan.

123 B.C.van FRAASSEN (1980) The Scientific Image. Oxford
University Press. En la biblioteca esta: (1978) Introduccion a la
filosofia del tiempo y del espacio. Labor, Barcelona.

338



Larry Laudan (Austin, Texas, 194 1) y "lailusion del
realismo”

Inicialmente, Larry Laudan fue uno de los
mas fieles seguidores de Imre Lakatos'?%. Sin
embargo, después de un tiempo él mismo propuso
un modelo de crecimiento cientifico.

Este nuevo modelo conserva aun el matiz y
algunas de las caracteristicas propuestas por
Lakatos, razon por la cual su originalidad ha sido
puesta en duda varias veces. Ha sido también
alumno o colega de muchos de los filosofos de la
ciencia mas conocidos: Hempel, Kuhn, Feyerabend,
Popper.

En la actualidad es profesor en el Centro
para el estudio de la Ciencia en la Sociedad, en la
Universidad Politécnica de Virginia (USA)'?>. En su
filosofia opta por un pragmatismo epistemoloégico.
Laudan, siendo opuesto al realismo no cae en el
mundo del relativimo'?¢. Una de sus expresiones

124 No hay muchos datos sobre este filosofo. Puede
encontrarse una buena introduccién en: A. ESTANY (1990)
Modelos de cambio cientifico. Editorial Critica, Barcelona,
paginas 109-136.
125 Mas datos en
http://omega.ilce.edu.mx:3000/sites/hemero/itam/est
udio/estudio02/sec_15.html
126 Sobre Larry Laudan se ha defendido una Tesis Doctoral en
Espafa: S. GARCIA NATERA (1995) Metodologia y Meta-
Metodologia en Ia filosofia de la ciencia de Larry Laudan.
Excerpta e Dissertationibus in Philosophia. Pamplona, V, 366-
453.

339



tipicas es: "La pretension del realismo es una
ilusion”.

Obras mas importantes: E/ progreso y sus
problemas. Hacia una teoria del crecimiento
cientifico(1977; con traduccién espanola de 1986).
Science and Hypothesis(1982). Science and Values
(1984). Science and Relativism. Some key
controversies in the Philosophy of Science (1990)
(traducc. espanola, 1993, La ciencia y el
relativismo. Controversias bdsicas en filosofia de la
Ciencia. Alianza Universidad, 762, 205 pag.)

Las ideas filosoficas de Laudan es necesario
desarrollarlas de forma comparativa con Lakatos.
En primer lugar, Laudan (1977) habla de
“tradiciones de investigacion”, en Ilugar de
"programas de investigacion”. Una tradicion de
investigacion es un conjunto de presupuestos
generales acerca de las entidades y procesos en un
area de estudio y acerca de los métodos o técnicas
apropiadas para realizar investigaciones y construir
teorias en esa misma area.

Un elemento que aqui asumimos de Laudan
(y que también esta en Lakatos) es la consideracion
de que las "tradiciones de investigacion” (al igual
que los "programas” lakatosianos) son un conjunto
de teorias en evoluciobn que no pueden ser
evaluadas desde fuera de su contexto historico.

El pragmatismo de Laudan esta presente en
su concepcion de los objetivos de la ciencia. Para
este filosofo, la ciencia es una construccion social

340



no progresiva en la que su nucleo lo constituyen
las diferentes tradiciones de investigacion.

Laudan es un perfecto pragmatico: el
objetivo de la ciencia no es la consecucion de una
“verdad” sino el planteamiento y tratamiento de
problemas.

Para Laudan la ciencia es una cierta manera
de plantearse problemas (lo que siempre se hace
perteneciendo a tradiciones de investigacion o
iniciando otras nuevas) con animo de resolverlos.
Por tanto, la ciencia crece, pero no progresa. Lo
que hace es avanzar en la resolucion de
problemas, lo cual no significa acercarse a la
verdad, ni siquiera a la verosimilitud.

éHacia doénde ira la filosofia de la Ciencia en el
siglo XXI?

En una reunion de gestion del Congreso
Americano de Filosofia (diciembre de 1988), se
presentoé una resolucioén solicitando una comision
de trabajo sobre el tema "La situacion actual del
relativismo epistémico, con especial énfasis sobre e/
conocimiento cientifico". Se nombro esta comision
con cuatro miembros: Quincy Rortabender
(relativista), Percy Lauwey (pragmatista), Rudy
Reichfeigl (positivista) y Karl Selnam (realista). Se
reunieron durante tres dias en el verano de 1989.
No llegaron a ningun acuerdo. El ultimo libro de
Laudan (La ciencia y el relativismo, Alianza

341



Universidad, 1993) es una transcripcion parcial de
estas reuniones.

En estos ultimos anos renace una
concepcion hAistoricista, segun la cual la ciencia es
una construccion socialmente organizada de
conceptos y teorias que explican el
comportamiento de los fenébmenos y predicen su
comportamiento futuro. En este sentido, la Ciencia
es una herramienta de control social, interpretativa
de la realidad y cargada de valores e ideologias.

En estos anos ha surgido el interés por la
sociologia de la Ciencia: la ciencia como hecho
social'?’. La sociologia de la Ciencia es una rama de
la Sociologia del Conocimiento que se ocupa de la
naturaleza de las ideas cientificas y de sus
relaciones, tanto con otras clases de ideas (como
filosoficas, sociales, culturales, religiosas,
politicas...] como con distintos factores de
personalidad e institucionales.

Al servicio del poder (econémico, politico,
ideolégico) la ciencia cumple un papel alienante en
la sociedad actual. Su proyecto de liberar a la
humanidad de la dependencia respecto a la
naturaleza ha resultado fallido al hacerlos
depender de otras formas de alienacion. La ciencia
depende de las subvenciones y estas de las

127 ROSA APARICIO (1984) Lagunas de la Ciencia o lagunas
de Ciencia. La fragmentariedad y lagunas de la ciencia vistas
desde la Sociologia. En: A.DOU edit. Fragmentariedad de las
Ciencias. ASINJA.Bibl.Fomento Social, 29-59.

342



exigencias del poder politico (en las
socialdemocracias) o del poder financiero (en las
sociedades liberales, como USA).

Un ejemplo interesante de la falsedad de
muchas posturas actuales posmodernas sobre la
filosofia de la ciencia se puede encontrar en la
experiencia realizada por Sokal'?®, Envié un
articulo con errores y provocaciones y se lo
publicaron. Segun Sokal, todo un elenco de
filbsofos de la ciencia de estos anos (como
Aronowitz, Harding, Latour'??, Lyotard'3°,
\Woolgar'3! son autores de una basura filosofica.

Estas paginas han resultado mas extensas de
lo que al principio se tenia pensado. Pero, desde mi
opinion, el profesorado de ciencias de la naturaleza
(v, en general, todos aquellos que se interesan por
repensar la naturaleza) debe hacer un esfuerzo por
introducirse en un debate actualmente vigente
sobre el significado, la naturaleza, el método y los
modelos de cambio en las teorias cientificas.

Pero sera necesario dar un paso mas: el

128 Eugenio MOYA (2000) Alan D.Sokal, Thomas S. Kunn y la
epistemologia posmoderna. Revista de Filosofia (UCM). Xl
(23) 169-194.

129 B. LATOUR. (1992) Ciencia en accion. Labor, Barcelona.
130 FF. LYOTARD (1987) La condicion postmoderna. Catedra,
Madrid.

131 S, \WOOLGAR. (1991) Abriendo la caja negra. Anthropos,
Barcelona.

343



proceso iniciado para repensar la naturaleza (si
somos fieles a la linea recorrida por Kuhn, Lakatos
y Toulmin, sobre todo) debe tener en cuenta las
imagenes del mundo que han sido propuestas
como construcciones racionales durante los 2.500
anos de pensamiento filosofico. Este camino, lento
y farragoso a veces, con avances y retrocesos, nos
iran indicando cual ha sido la imagen de la
naturaleza y como estas imagenes se han ido
fraguando en conocimiento cientifico.

344



10

La unificacion de los
“saberes” en crisis:
el nuevo ateismo cientifico

Alguno ha dicho que el ateismo vuelve a
estar de moda. Siempre hubo ateos pero ahora la
postura llega al publico a través de las redes
sociales y de revistas y libros de amplia difusion
popular.

Los resultados del Publiscopio anual'*? sobre
creencias en Espana realizado en 2010 indican
que 26,2% de los jovenes espanoles (entre 18y 29
anos) se declaran no creyentes. De este porcentaje
se declaran ateos casi la mitad, el 13% del total.
Para el conjunto de la poblacién espanola, 9,9% se
declaran ateos y 10,4% no creyentes, es decir, un
total de 20,3%; y un 25% de los espanoles no creen
que exista Dios.

En los ultimos diez anos la difusion de las
ideas ateas se difunde en libros y en Internet. Hay

132 http://www.publico.es/espana/353237/uno-de-cada-
cinco-espanoles-es-ateo-o-no-creyente

345



una explosion mediatica de publicaciones y
paginas web de marcado caracter ateo. Las redes
sociales hablan de las ideas que defienden el
ateismo. A los mas beligerantes, Dawkins, Dennett,
Hitchens y Harris, algunos les llaman “los cuatro
jinetes del ateismo” (7The four horsemen of
atheism)'33.

La Revista Internacional de Teologia,
Concilium ha dedicado un monografico
(septiembre de 2010) al tema “;Ateos de qué
Dios?” en el que creyentes y ateos manifiestan sus
convicciones. La revista descubre que, aunque
todavia hay prejuicios y malentendidos, hay mas
puntos de contacto de lo que se creia’3*.

Han sido editores del mismo Solange
Lefebvre (directora del Centro de Estudios de las
Religiones de la Universidad de Montreal), Andrés
Torres Queiruga (profesor de Filosofia de Ia
Religion de la Universidad de Santiago) y Maria
Clara Bingemer (profesora de Ila Pontificia
Universidad Catolica de Rio de Janeiro).

Si el siglo XX centr6 su propaganda atea en
torno al Dbloque soviético, defensor del
materialismo dialéctico que excluia a Dios, el siglo
XXI cuenta con las redes sociales. En el terreno
editorial, se habla de “los cuatro jinetes del

133  http://www.tendencias2 1.net/Los-cuatro-jinetes-del-
ateismo-muestran-sus-dudas-y-razones_a6288.html

134 http://www.tendencias2 1.net/Teologos-y-filosofos-
reflexionan-sobre-el-nuevo-ateismo_a5682.htmi

346


http://lacomunidad.elpais.com/aracnido-en-tu-pelo/2010/1/22/los-cuatro-jinetes-del-ateismo-9-

ateismo”: Richard Dawkins, Sam Harris, Daniel
Dennett y Christopher Hitchens. Se puede decir,
que la critica atea a las religiones se ha convertido
€en un gran negocio que mueve millones en todo el
mundo 3>,

Siempre han existido hombres y mujeres que
dicen ser ateos

El fenédmeno del ateismo no es nuevo. Desde
el inicio del desarrollo del pensamiento racional, en
oriente y occidente, han existido filésofos que han
defendido que no existe ningun Dios. Pero si antes
era un problema filoséfico, hoy dia ha pasado a la
vida cotidiana.

Probablemente el ateismo haya existido
desde el origen de las creencias teistas, ya que es
dificil que la totalidad de los miembros de una
sociedad compartan su pensamiento religioso.

Alolargo de la historia, las opiniones teistas
unidas a la religion han tenido un lugar dominante
en la cultura de las sociedades. Los oponentes de
estas posturas no han tenido siempre Ila
oportunidad de expresar sus puntos de vista en
publico debido a fendmenos de "caza de brujas” o
la terrible Inquisicion en la Europa cristiana. Por
eso en distintos momentos histéricos, es raro

135 http://www.tendencias2 1.net/La-critica-de-la-religion-se-
convierte-en-un-gran-negocio_a1700.html

347


http://www.tendencias21.net/El-espejismo-de-Dawkins_a1526.html
http://www.tendencias21.net/La-ciencia-puede-ser-una-guia-de-los-valores-morales-segun-Sam-Harris_a4982.html
http://www.tendencias21.net/La-religion-no-puede-reducirse-a-una-replica-memetica_a1084.html
http://www.tendencias21.net/La-religion-no-puede-reducirse-a-una-replica-memetica_a1084.html
http://www.tendencias21.net/La-critica-de-la-religion-se-convierte-en-un-gran-negocio_a1700.html

encontrar puntos de vista ateistas en manuscritos u
otros referentes histoéricos.

El ateismo es, en un sentido amplio, la
postura de hombres y mujeres que manifiestan no
creer en la existencia de deidades u otros seres
sobrenaturales. La letra “a” es privativa, y “Zeos” es
Dios en lengua griega. Algunos la definen como
una doctrina o posicion que rechaza el teismo, que
en su forma mas general es la creencia en la
existencia de, al menos, una deidad.

En un sentido amplio podria incluirse dentro
de la definicion de ateismo, tanto las personas
ateas (las que explicitan las razones para la
creencia en la no existencia de dioses), como
aquellas que, sin creer en su existencia, no tienen
evidencia ni conviccion para su refutacion. En un
sentido estricto se excluyen a estos ultimos,
denominados agnadsticos, de la definicion de ateos.
Los agnésticos rechazan reconocerse como ateos o
ateistas ya que consideran Jinaccesible al
entendimiento humano todo conocimiento de /o
divino y de lo que trasciende la experiencia o
simplemente irrelevante.

El ateismo en el mundo

Desde la sociologia de las religiones, se
muestra que, en términos mundiales, existen ateos
y agnosticos en todos los paises del mundo. Pero su
numero es mas reducido en los paises pobres y

348



menos desarrollados que en los paises ricos e
industrializados. Los estudios de James H. Leuba
desde 1914136, muestran que el 58% de una
muestra de mil cientificos estadounidenses
reconocidos expresaron «escepticismo o duda en la
existencia del dios judeo-cristiano». El estudio se
repitio en 1996, y produjo un porcentaje similar de
61 %. En cambio entre los cientificos de Ila
Academia Nacional de Ciencias de Estados Unidos
ese numero es de 93 % (segun la revista Nature, n.°
386, pag. 435-436). iExiste una relacién directa
lineal entre ciencia y ateismo?

Segun The Britannica Book of Year, en 1994
en el mundo habia 1.154 millones de ateos y
agnosticos. La World Christian Encyclopedia
anuncié que en el arno 2000 habia 262 millones de
ateosy 1.07 1 millones de agnésticos. Segun la obra
de J. Baubérot (dir.) [2004. Religion et laicité dans
l'Europe (‘Religion y laicismo en Europa’)]137 la
cuarta parte de la poblacion europea (cien
millones) seria «no religiosa». Y de ellos, el 5% de
los europeos serian ateos convencidos.

La edicion del Eurobarémetro de febrero de
2005 revela que para el conjunto de la Union
Europea (incluidos paises en tramite de
incorporacion) un 18% de la poblaciéon elige la
opcidn «no creo que exista ningun espiritu, Dios o

136 http://www.stephenjaygould.org/ctrl/news/file002.html
137 http://www.iesr.ephe.sorbonne.fr/index532.html

349



fuerza vital», frente al 52% que cree que existe un
dios, y 27% que cree que existe «alguna clase de
espiritu o fuerza vital».

El ateismo en la historia

En el siglo VI antes de Cristo, la escuela
Charvaka (una escuela surgida en la India en torno
al sigloVlaC.), defendia una interpretacion
filos6ficamente atea y materialista del mundo.
Enfrentada con posturas religiosas fuertemente
organizadas, sus escritos fueron destruidos de
manera sistematica y solo han sobrevivido
fragmentos (especialmente del Barjaspatia sutra)
enmarcados en textos hostiles.

En la antigua Grecia vivieron filésofos
supuestamente ateos o, mas bien, agnosticos, que
no aprobaban la religion que dominaba su
sociedad. La mayoria tenia una postura
materialista, segun la cual todas las cosas son
esencialmente materiales; incluso los fenédmenos
«espirituales» tendrian una base material, por lo
que no seria necesario ningun dios. En el
sigloVaC., el término «ateo» adquiri6 un
significado adicional, expresando una falta total de
relacion con los dioses; esto es, ‘'negador de los
dioses, incrédulo, irreligioso, antirreligioso,
sacrilego’, con una connotacién mas parecida a
nuestro término actual ‘impio’. Un término menos
peyorativo en esa época era asebes.

350



Los primeros fildsofos en negar la existencia
de los dioses tradicionales fueron algunos sofistas
griegos, siendo el primero Protagoras (480-
410 aC.), quien fue exiliado de Atenas por ateo,
aunque en realidad su posicion era escéptica o
agnostica respecto al tema religioso; también los
“fisicos” materialistas Demoécrito (460-370 aC.),
Epicuro (341-270aC.) y su seguidor romano
Lucrecio (98-55 aC.).

Como sustantivo abstracto, existia también
atheotés (‘ateismo’). El escritor y politico romano
Ciceron (106-43 aC.) transcribié atheos al latin
atheus, palabra que tomdé un significado
ambivalente en el Imperio romano, en las
discusiones entre cristianos y «paganos» (desde el
siglo Il de nuestra era); cada grupo atribuia el
término athéoi al otro. El término ateo tuvo su
primer uso en la Roma antigua, para designar a
todo aquel que no creyera en los dioses del
pantedn romano, en particular a los cristianos.

Las palabras ateo y ateismo empezaron a
emplearse en francés a partir del siglo XVI, pero se
hablaba entonces sobre todo de /ncreencia.
Durante la era de Ia llustracion, en el siglo XVIII, el
ateismo tuvo una promociéon importante (1688-
1789), con el baron Paul d’'Holbach y Julien Offray
de La Mettrie. La situacion empezo a liberalizarse
hacia 1700. Entre otros, el fildsofo y enciclopedista
Denis Diderot afirmé que el mundo se podia
explicar sin ninguna hipodtesis divina. Los

351



desarrollos de la fisica y la matematica condujeron
también a abrir un debate acerca del
determinismo, postura que en su momento fue
considerada proateo, como la del matematico
Laplace (1749-1827).

El ateismo aumentoé sustancialmente en el
siglo XIX, paralelamente al conocimiento del
mundo natural y a la filosofia positivista. En este
sentido cobré importancia la teoria de la evolucion
por seleccion natural de Charles Darwin, quien era
un agnostico, en cuanto a que ofrecié una
explicacion del orden en la Naturaleza basada en
un mecanismo natural e iba dejando menos
parcela a la creencia.

Un nuevo ateismo cientifico cabalga de nuevo

Entre los siglos XX y XXl se ha ido configurando un
nuevo ateismo fundamentado en las ciencias y que
consideran “dafinas” a la religion. Personas como
Mario Bunge (fisico), Richard Dawkins (biologo),
Daniel Dennett (psic6logo), Peter Atkins (quimico),
Sam Harris (escritor), Christopher Hitchens
(escritor), Piergiorgio Odifreddi (matematico),
Michel Onfray (filésofo), Pat Condell (escritor),
Gustavo Bueno (filosofo) y Fernando Savater
(filésofo), entre muchos otros, difunden de modo
popular sus ideas ateas fundamentadas en las
ciencias. Proponen un humanismo vitalista sin

352



Dios, frente a la intervencion e influencia de las
distintas iglesias y en defensa de los derechos de
los ateos que consideran menoscabados. El nuevo
fenédmeno es que sus ideas se difunden en las redes
sociales y en publicaciones populares. El ateismo
cientifico parece estar de moda.

“Desde una perspectiva mas concreta de los
hechos — leemos en el Editorial del numero de
Concilium de septiembre de 2010- algunos ateos
en Inglaterra manifestaron no sin humor su
rechazo a una serie de propagandas cristianas
evangélicas realizadas en autobuses que prometian
el infierno a los no creyentes: “ There ‘s probably no
God. Now stop worrying and enjoy your life’
[Probablemente Dios no existe. Deja ya de
preocuparte y disfruta de la vida]”.

Ateismo cientifico en las redes sociales: el impacto
de Mario Bunge

Las ideas ateas activas se difunden en las
redes sociales. El blog “Ateismo para cristianos”,
por ejemplo, no pretende convencer sino presentar
los argumentos ateos para que los creyentes los
conozcan. Y lo mismo se puede decir de los grupos
“escépticos” y racionalistas que impulsan
activamente lo que llaman el pensamiento racional
frente a la pseudociencia siguiendo al filésofo
argentino Mario Bunge'32.

138 http://www.tendencias2 1.net/El-diseno-del-universo-no-

353


http://ateismoparacristianos.blogspot.com/feeds/posts/default
http://www.escepticos.es/?q=blog/10/feed

Bunge cumple 93 anos en 2012139. Nacié en
Buenos Aires en 1919. Su formacion es de Fisico,
desplazandose después a la filosofia de la ciencia y
a la lucha abierta contra las pseudociencias. Los
grupos de alternativa racional a la pseudociencia,
muy combativos, lo tienen como uno de sus
“gurus”. Bunge es un ferviente defensor de lo que
se llama el “realismo cientifico”, y lleva anos de
batalla contra el psicoanalisis, la homeopatia y la
microeconomia ortodoxa entre otras disciplinas.

Bunge ha sido profesor de Fisica y Filosofia de
las Ciencias en la Universidad de Buenos Aires
desde 1956 hasta 1963. En 1966 se instalo en
Montreal (Canada), donde ensené en la
Universidad McGill, ocupando Ia catedra
Frothingam de Loégica y Metafisica. Es ahora
profesor emérito de dicha universidad, en las areas
de la Metafisica, Semantica, Filosofia de la Cienciay
Epistemologia.

Mario Bunge ha sido honrado con dieciséis
doctorados honoris causa otorgados por
instituciones como la Universidad de Salamanca en
2003, la Universidad Nacional de La Plata en
Argentina y la Universidad de Buenos Aires en
2008. También recibio el Premio Principe de
Asturias en 1982.

es-tan-inteligente-como-algunos-creen_a4234.html
139 http://es.wikipedia.org/wiki/Mario_Bunge
354



Bunge siempre ha sido polémico. Tiene
grandes defensores y poderosos detractores. Y
forma parte de la base de las criticas a las religiones
del lamado nuevo ateismo cientifico.

Interesado principalmente por lalégica dela
ciencia y los problemas del conocimiento cientifico,
ha tratado de construir una filosofia cientifica (mas
precisamente, una metafisica) que tuviera en
cuenta tanto el conocimiento elaborado por la
ciencia como el método utilizado por quienes la
practican, entendiendo que este ultimo es un
proceso que no esta exclusivamente supeditado ni
a la experiencia ni a la teoria.

Aunque Ila concepcion de la ciencia
elaborada por Bunge concede importancia al
desarrollo de la investigacion cientifica en la
historia, su orientacion esta principalmente dirigida
al analisis formal de dicho desarrollo, y se aparta de
la insistencia en los aspectos historicos,
psicolégicos y sociales propia de enfoques como
los de Thomas S. Kuhn y Paul Feyerabend.

Los intereses intelectuales de Bunge abarcan
la Filosofia general (semantica, ontologia,
gnoseologia, metodologia de la investigacion,
praxiologia y ética) asi como aplicada (fisica,
biologia, psicologia y ciencias sociales), sin eludir
consideraciones sobre la filosofia de la Logica y las
Matematicas como fundamento no solo del
quehacer cientifico sino también filosofico.

355



Sin duda, la obra por la cual Bunge se ha
distinguido especialmente en el ambito de la
filosofia profesional es el extenso Treatise on Basic
Philosophy (Tratado de Filosofia). Se trata de un
esfuerzo por construir un sistema que abarque
todos los campos de la filosofia contemporanea,
enfocados especialmente en los problemas que
suscita el conocimiento cientifico.

Pero si se desea obtener una perspectiva
profunda de su concepcidn filosoéfica sin pasar por
el extenso T7reatise, posiblemente la opcidon mas
recomendable sea su manual La investigacion
cientifica, publicado por primera vez en inglés en
1967, cuya traduccidon ha sido reimpresa con
correcciones por Siglo XXI Editores (México, 2000).

Su hincapié en el rigor metodolégico—
buscado con el uso de herramientas formales
(I6gico-matematicas) y de conocimiento fundado
cientificamente-, su amplitud tematica, su
originalidad y su mencionado caracter sistémico
hacen del T7reatise uno de los emprendimientos
filos6ficos mas ambiciosos de los ultimos siglos.

El enfoque filos6fico ateo de Mario Bunge

La concepciodn filoséfica de Bunge puede
describirse, tal como él mismo lo ha hecho en
varias ocasiones, recurriendo a una conjuncion de

356



varios "ismos”, de los cuales los principales son el
realismo, el cientificismo, el materialismo y el
sistemismo.

El realismo de Bunge abarca los aspectos
ontolégicos (las cosas tienen existencia
independientemente de que un sujeto las
conozca), gnoseologicos (la realidad es inteligible)
y éticos (hay hechos morales y verdades morales
objetivas) de su pensamiento. El cientificismo es la
concepcion que afirma que el mejor conocimiento
sobre la realidad es el que se obtiene a través de la
aplicacion del método de investigacion cientifica.
El materialismo sostiene que todo lo que existe es
material, o sea materia y energia. El sistemismo,
finalmente, es la perspectiva de que todo lo que
existe es un sistema o parte de un sistema.

A este cuarteto hay que anadir dos ismos
mas. El emergentismo (en una version monista y
materialista), que esta asociado al sistemismo, y se
caracteriza por la tesis de que los sistemas poseen
propiedades globales, sistémicas o emergentes que
sus partes componentes no poseen y son, por
tanto, irreducibles a propiedades de niveles de
organizacion inferiores. Y el otro ismo es el
agatonismo, la concepcion de Bunge de la ética,
que se guia por la maxima «Disfruta de la vida y
ayuda a otros a vivir una digna de ser disfrutada» y
supone que a cada derecho le corresponde una
obligacion y viceversa.

357



El Dios cristiano, ges el Dios negado por los ateos?

La posicion atea se extiende por nuestro
mundo. Pero, ies el Dios cristiano quien que es
objeto de negacion por parte de los ateos? ;De qué
Dios reniegan los ateos? Esta es la cuestion de
fondo en el “Foro teoldgico”'*° de este numero de
Concilium, con intervenciones de Jean Grondin,
Klaus Mdiller, Christopher Higgins, Joaquin Pereay
Jon Sobrino.

Se incluyen aqui dos lecturas acerca de la
cuestion de Dios en el pensamiento
contemporaneo. Jean Grondin, profesor de
filosofia en Ottawa, nos ofrece una vision de
conjunto de lo que él llama el espectacular regreso
de Dios a la filosofia. Pero jes ese el Dios cristiano?
¢Es ése el que niegan los ateos?; por su parte, Klaus
Muller, ofrece una reflexion sobre naturalismo y
Dios en los debates contemporaneos.

“A partir de los arios ochenta, Dios comenzo
a retornar timidamente entre ciertos filésofos,
sobre todo en los escritos del pensador judio
Emmanuel Lévinas”, -apunta Grondin. “Esta mejora
se limito inicialmente a ciertos fildsofos marginales
(Jean Luc Marion, Michel Henry, Rémi Brague), que
fueron adquiriendo cada vez mas notoriedad con
el paso de los anos. La mejora se amplio a lo largo

140 La revista Concilium suele incluir lo que llama “Foro
teoldgico”, una serie de articulos breves en el que se expresan
posturas a veces contrapuestas.

358


http://www.philosophy.uottawa.ca/faculty/grondin.html
http://www.tendencias21.net/biofilosofia/xml/atom.xml

de los anos noventa, inmediatamente después del
derrumbamiento del marxismo y de su “metafisica
de la secularizaciéon”, antes de conocer una
verdadera explosion a partir del anno 2000, con el
revuelo provocado el 11 de septiembre”.

“Desde entonces — continua -, todos los
filbsofos importantes se han puesto de nuevo a
hablar de Dios, incluso los que desde hace mucho
tiempo estan cercanos al marxismo, como Jurgen
Habermas, Jacques Derrida y Gianni Vattimo”.

Diagnéstico similar fue ya apuntado por José
Maria Mardones en su trabajo “Sintomas de un
retorno”, donde en el ario 2000, poco antes de su
fallecimiento, presentaba un diagnaostico optimista.
Para Grondin, la carencia de sentido en las
sociedades occidentales, relativamente prosperas y
pacificas, y que contribuyen a reducir Ilas
desigualdades sociales (las sociedades de la cultura
del bienestar), no responden a la pregunta radical:
sobre el sentido de la existencia humana: ;por qué
se vive? Ciertas reflexiones de autores que se
manifiestan ateos, como Luc Ferry y André Comte-
Sponville, intentan remediar el problema
desarrollando formas de espiritualidad humanistas
y ateas.

Con el titulo “Salvar el espiritu”, Comte-
Sponville, que se define a si mismo como “filésofo
materialista, racionalista y humanista y ateo no
dogmatico y fiel”, autor de L “esprit de | ‘athéisme

359


http://fr.wikipedia.org/wiki/Olivier_Boulnois
http://fr.wikipedia.org/wiki/Olivier_Boulnois
http://www.tendencias21.net/Habermas-abre-el-camino-a-la-moderna-razon-religiosa_a2229.html
http://www.tendencias21.net/Habermas-abre-el-camino-a-la-moderna-razon-religiosa_a2229.html
http://www.tendencias21.net/La-religiosidad-humana-hunde-sus-raices-en-nuestras-habilidades-cognitivas_a3817.html
http://digitacora.blogspot.com/2009/09/gianni-vattimo-sobre-el-papel-de-la.html
http://www.scielo.cl/scielo.php?pid=S0049-34492000000300014&script=sci_arttext
http://www.scielo.cl/scielo.php?pid=S0049-34492000000300014&script=sci_arttext
http://www.amazon.fr/Lesprit-lath%C3%83%C2%A9isme-Introduction-spiritualit%C3%83%C2%A9-sans/dp/2226172734

(2006) aboga por un humanismo de la vigilancia.
“éCreer en el hombre? Es inutil. ijAdorarlo?
Imposible. Mas vale comprenderlo, tanto como se
pueda, respetar a aquellos con quienes nhos
encontramos, desconfiar cuando los desconocemos
(...), perdonarlos siempre, y ayudarlos a veces,
amarlos cuando se pueda.. Es el espiritu de los
Evangelios. Es el espiritu de Montaigne y de
Spinoza. Segun mi opinion, este es el espiritu
auténtico. El humanismo de la vigilancia (“Sé
cauto”, decia Spinoza: “no te fies”) y de la
misericordia (“tan sabio como quiera, escribe
Montaigne, pero, en ultima instancia, es un
hombre: ;qué hay de mas caduco, mas miserable y
mas nulo?”). El humanismo no es nuestra religion,
es nuestra moral. El hombre no es nuestro Dios: es
nuestro préjimo. En suma: no busquemos
sustitutos de Dios: no sacrifiquemos a los idolos,
sean humanos o humanistas”.

En algunos medios se ha calificado a Comte-
Sponville de “ateo cristiano”. La ambivalencia de la
expresion le confiere cierto halo de misterio
seductor. “Lo importante no es creer o no en Dios.
Lo importante es no traicionar este poder que
tenemos de pensar, juzgar y amar: lo importante es
el espiritu, que es gracia y misericordia (... Lo
importante no es que el espiritu sea inmortal o no
(no confundamos eternidad con perpetuidad). Lo
importante es que sigo vivo mientras vivimos,
mientras viven nuestros hijos y los hijos de sus

360



hijos. S6lo esto depende de nosotros y exige todo
nuestro cuidado”.

La imagen del Dios cristiano

De modo mas amplio, y desde la perspectiva
cristiana, Andrés Torres Queiruga desarrolla el
tema “Ateismo e imagen cristiana de Dios”. Citando
al Papa Pablo VI, reconoce que el ateismo es “el
mayor problema de nuestro tiempo”. El ateismo es
un sintoma de un cambio cultural tan grande y
variado que no caben explicaciones simples: no
hay una sola causa. “Donde antes, en terremotos o
sequias, en problemas sociales o ambiguedades
morales, pensabamos espontaneamente en Dios,
hoy pensamos en leyes fisicas o trabajos
interdisciplinares (...) Para muchas personas el ets/
Deus non daretur[como si Dios no existiera] se ha
convertido en asuncion evidente, en la “posicion
por defecto”. Lo mismo sucedio con la cultura. EIl
mundo fisico, el social, el psicologico, incluso el
moral descubren la legalidad autébnoma y, en su
comprension cientifica, prescinden de Dios,
repitiendo la respuesta de Laplace a Napoleon:
Sire, no necesito esa hipotesis”.

Para Torres Queiruga, “los lugares donde
descubrir la presencia de Dios han experimentado
un desplazamiento radical. Si la religion no cambia
la mirada y sigue empenada en buscarlo donde y
como ya no puede encontrarse, el ateismo sera la
respuesta. El Concilio lo comprendié promoviendo

361



el aggiornamento, es decir, una reconfiguracion
global, un cambio de paradigma en la comprension
de la fe”. Este cambio de paradigma implica una
reelaboracion de toda la teologia, insistiendo en
cuatro ejes: el eje de la creacidon-salvacion, el eje de
la revelacion y el eje de la espiritualidad.

Y concluye: “Si lograsemos aunar todo esto
en una figura que, siendo fiel a la experiencia
originaria, responda a las justas exigencias de la
cultura actual, la idea de Dios brillaria con una luz
mas comprensible. No convenceria a todos (nunca
lo ha hecho), pero ofreceria la posibilidad de un
nuevo encuentro. (...) El desencuentro moderno ha
sido en muchos aspectos brutal. Sin embargo, no es
una fatalidad inmutable. Como la “noche oscura”
en la experiencia individual, también los eclipses de
Dios en el desarrollo histérico pueden ser promesa
de un nuevo amanecer. (... Tal vez entonces, al
revés de lo que sucedid con Sartre, algunos
contemporaneos tengan la oportunidad de
reconocer a “Aquel que -tal vez innominado -
ansia su alma”.

Ateos en el Foro de la revista Concilium

En el Foro de este numero de la revista
Concilium interviene Christopher Higgins (doctor
en botanica y rector de la Universidad de Durham
desde 2007) que ha aceptado amablemente

362



escribir unas palabras sobre su propia opcion a
favor de un ateismo abierto a la discusion con los
creyentes.

Con el titulo “la fe en Dios: una emocion
humana conveniente”, concluye: “La unica
esperanza para la supervivencia de nuestra
civilizacion en algo semejante a la forma en que se
encuentra actualmente es que una comprension
cientifica fiable nos desarrolle soluciones para
controlar la poblacion, la seguridad alimentaria, la
difusiéon de las enfermedades, la escasez de energia
y el cambio climatico. Estas soluciones no vendran
por cierto de “Dios” y se veran impedidas si la “fe”
revoca la razon y la racionalidad. La “fe” debe
seguir siendo una emocién privada, si es
conveniente. La racionalidad y la comprensiéon
cientifica son una fuerza esencial para el bien en la
sociedad y hoy en dia nos ofrecen nuestra unica
esperanza de que nuestras comunidades y
civilizaciones humanas, basadas o no en la “fe en
Dios”, tengan un futuro positivo hacia el cual
mirar”.

Dios, Ia fe en Dios, las ciencias y Ia religién
Cuando hablamos de Dios jnos estamos
refiriendo a lo mismo? Esta es la cuestion que
aborda Thierry-Marie Couran, Solange Lefevbre y
Maria Clara Lucchetti Bingemer.
Thierry-Marie Couran, [religioso dominico,
ingeniero y doctor en Teologia (Estrasburgo]]

363



concluye que “poco importa que sea europeo,
cristiano, ateo, chino, budista; el que pregunta
[sobre Dios] tiene la respuesta a su cuestion entre
sus manos. Es él quien construye la pareja
pregunta-respuesta. Si busca lo universal, lo
encontrara. Si busca a Dios, lo encontrara. Si busca
la cuestion de Dios la encontrara. Y viceversa.
Ahora bien, lo que encontrara jsera lo que busca?
Pues su pregunta procede de un lugar mas intimo
de lo que cree.(...)] Renunciamos a dar una
respuesta. Reconocemos que en lugar de dejar de
creer en una posible satisfaccion de Ia
interrogacion que suscitan, los dos, lo universal y la
cuestion de Dios, se mantienen separadamente y
conjuntamente como operadores de que evitan
saturarse a una humanidad que quisiera hacer
uniforme y homogéneo su mundo y, asi, la
“mantienen en busqueda”.

Solange Lefebvre aborda la cuestion del
sentimiento de hostilidad contra las posiciones
religiosas institucionales que algunas posturas
ateas muestran. Se trata de la militancia contra la
presencia de expresiones religiosas en la vida
publica. En su opinidn, “Los ateos y los creyentes
pueden entenderse en cuanto a la necesidad de
distinguir claramente entre la esfera publica y la
religion”. Para ello, esboza los elementos para una
teologia publica de la diversidad. “Especialmente,
el teélogo escocés David Fergusson aboga a favor

364



de una desinstitucionalizacion de las Iglesias
oficiales. Apela al desarrollo del pluralismo. La
eficiencia publica y el respeto a las libertades
exigen el distanciamiento entre la Iglesia y el
Estado. En un contexto pluralista, los ciudadanos
desean elegir su identidad politica, moral y
espiritual en lugar de que se la impongan”.

Y concluye: “El ateismo, como la fe religiosa,
es igualmente una apuesta de la razén. Existe, por
tanto, una voz atea que debe integrarse en el
concierto pluralista de las convicciones, sin
reducirla al espacio comun del mas pequeno
denominador”.

Por su parte, Maria Clara Luchetti Bingemer, -
de la que ya hemos hablado - reflexiona sobre Ia
cuestion de si el cristianismo es una religion. Parte
del hecho social de que “segun los nuevos ateos, se
deberia erradicar de la conciencia humana la
creencia religiosa, con el fin de salvar a toda una
civilizacion de normas e instituciones que
fomentan una fuerte intolerancia, prejuicios y
guerras”.

En este articulo, la te6loga cree que la critica
de ese grupo de ateos se dirige hacia una
institucion. Y justifica teoléogicamente que el
cristianismo debe ser entendido mas como fe y
menos como religidn, y que es urgente recuperar
sus fuentes y su nucleo vivo de fe, con el fin de

365



responder no soélo a la critica atea, sino también a
los deseos y expectativas del hombre y de la mujer
contemporaneos.

Y concluye proponiendo “un cristianismo
que debe redescubrir su narrativa”. “Frente a una
religion que muchas veces es idolatrica, una fe
purificada y coherente basada en una experiencia
que dé sentido a la vida se revela como camino y
posibilidad de futuro. Del mismo modo que un
cristianismo que ante la acusacion de consentir la
violencia y la exclusion desea reencontrar la pureza
de sus fuentes, redescubrir la narrativa de Jesus, es
fundamental”.

“Hoy en dia es necesario narrar a Dios mas
que buscar expresarlo en el marco de ritos que ya
no tengan significado o en formulaciones
dogmaticas que no suenen positivas para un oido
contemporaneo. Y solo es posible hacerlo
retomando la narrativa de Jesus de Nazaret,
compuesta de parabolas e historias cuyos
personajes son visibles y estan al alcance de los
sentidos. Y cuyos gestos inclusivos y amorosos son
la confirmacién viva y palpable de la narrativa
emprendida”.

Conclusién

Un recorrido somero por el nuevo ateismo
cientifico puede y debe ser objeto de reflexion para
los cristianos en la Iglesia. Esta mentalidad esta
mas extendida de lo que parece. No se trata de

366



empunar las armas de la ortodoxia en una nueva
cruzada.

Hoy, mas que nunca, es necesario tender
puentes y encontrar lenguajes y plataformas de
dialogo entre los creyentes en cualquier religion y
los hombres y mujeres que se consideran ateos.
Hoy, los creyentes y los ateos manifiestan sus
convicciones intimas, abren su corazén y caminan
juntos. Todavia hay prejuicios y malentendidos.
Pero hay mas puntos de contacto de lo que se
creia. Sorprende encontrar a hombres que se
manifiestan ateos y materialistas haciendo una
apologia del espiritu y de la espiritualidad. Tal vez
los humanos tengamos mucho que avanzar para
delimitar en qué Dios creemos, qué relacion
tenemos con ese Dios y qué es en definitiva lo que
llamamos “religion”.

Algunos de los libros sobre ateismo cientifico

e 1819 - Baron Holbach A.L. (trad.) La sana
razon; o, el buen sentido: ldeas naturales,
opuestas a ideas sobrenaturales 1819,
Biblioteca Publica de Nueva York. Holbach
es uno de los representantes ilustrados del
nuevo ateismo cientifico en los ultimos anos
del siglo XVIII.

* http://es.wikipedia.org/wiki/Paul_Henri_Thi
ry_d'Holbach

e 1845 - Pedro Ribera y Gaya. La religion
vindicada de los ultrajes del ateismo: Obra

367



en que impugnan y  desvanecen
filosoficamente las proposiciones del libro
titulado el buen sentido, y se prueba con
sus propias razones la existencia de Dios y
ficcion del ateismo. Imprenta Andrés
Granell, 1845, Biblioteca de Catalunya.

Esta obra es un claro ejemplo de Ila
apologética del siglo XIX contra todas las
posturas ateas.
http.//books.google.es/books?id=4HcPqqew
KAUC&source=gbs_similarbooks_s&cad=1
1867 - Mijail Bakunin. Dios y el Estado.
Utopia libertaria, ISBN 987-20874-0-7 Dios
y el estado Bakunin es un ardoroso defensor
del ateismo y luchador contra la funcién
alienadora de las religiones. Texto completo
en http://Quijotelibros.com.ar

1871 - Mijail Bakunin. Dios y el Estado en
wikisource. Manuscrito entorno al afio 1871.
Publicado post mortem. Traduccion al
espanol por Ricardo Mella en 1894.

1996 - Gonzalo Puente Ojea. Elogio del
ateismo: Los espejos de una ilusion, Siglo
XXI, ISBN 978-84-323-0876-5. Un ensayo del
conocido filésofo y escritor que ha tenido
muchos lectores entre jovenes universitarios
inquietos.

1997 - Raimundo Panikkar E/ silencio del/
buddha: Una introduccion al ateismo
religioso, Siruela, ISBN 84-7844-321-5. ;Es el

368



budismo una religion atea? ;Puede decirse
que el ateismo moderno sea una nueva
religion? ;Es el monoteismo esencial al
cristianismo? jPodemos hoy dia seguir
sordos por mas tiempo a las voces de otros
pueblos y culturas? El autor pretende
romper los muros entre ateos y creyentes.
http://www.casadellibro.com/libro-el-
silencio-del-buddha-introduccion-al-ateismo-
religioso/9788478443215/541734

1999 - José Gomez Caffarena, José Maria
Mardones. Ateismo moderno: Increencia o
indiferencia religiosa, Coleccion Fe-Cultura
8, Universidad Iberoamericana, ISBN 978-
968-859-358-5. Una reflexion serenay lucida
sobre el fenédmeno del ateismo y sus raices.
http://www.icergua.org/latam/pdf/09-
primersemestre/09-4-8-fr4/doc04.pdf

2007 - Gustavo Bueno. La fe del ateo. Las
verdaderas razones del enfrentamiento de la
Iglesia con el Gobierno socialista (espanol).
Temas de Hoy, Madrid, ISBN 978-84-8460-
673-4 “;Se puede ser ateo y tener fe?
iEstamos asistiendo a un crecimiento del
ateismo y a una persecucion de los creyentes
en la actualidad? ;Qué objetivos persigue el
Gobierno con la nueva asignatura de
Educacion para la Ciudadania?”
http://www.fgbueno.es/gbm/gb2007fa.htm

369



e 2007 - Fernando Savater, La vida eterna,
Atriel, ISBN 978-84-344-5309-8

“De eso tratan estas paginas: de como refundar
la vida individual del si mismo en un espacio
hospitalario, legal, democratico y laico sin
guarecerse en el colectivismo, en las creencias
que nos permiten abdicar a cada uno de
nosotros, de lo que somos y de lo que nos
espera: la muerte sin esperanza”.
http.//www.ojosdepapel.com/Index.aspx?articl
e=2556

Los conflictos entre “saberes” y
racionalidades,
entre
las ciencias y la religion

La ciencia es un tipo de conocimiento, un
tipo de saber que va mas alla de la experiencia
ordinaria. Por lo general, los estudiosos de la
filosofia de la ciencia suelen referirse a la filosofia
de las ciencias de la naturaleza. Al preguntarnos
por la naturaleza de la ciencia, nos referimos a su
esencia, a su condicidon, a su estructura, a su
metodologia.... (no se quiere decir que existe la
"naturaleza pura de la ciencia” a modo platénico).

370



En estos temas nos interesa tener presente que se
considera que la T7eologia pretende ser un
conocimiento socialmente organizado cuyo objeto
es Dios. Los filosofos de la ciencia se preguntan
muchas cosas. Las mas significativas son:

1. ¢Como delimitar la ciencia de lo que no lo
es?

2.;Existe "la ciencia” o es mejor hablar de "las
ciencias"?

3: ¢{Cual es el método (o los métodos) de la
ciencia?

5) é{Qué verdad y objetividad nos da la
ciencia?

6) iprogresa la ciencia?

7) icomo cambian las ideas cientificas?

.Y 4

Ciencia y religion

Introduccion

Centrar el tema: qué queremos decir? Qué es
el ciencia? Qué es religion? Qué es conflicto?

Al hablar aqui de religion nos referimos a
algo muy complejo desde el punto de vista
teologico y sociologico De modo general, vamos a
entender por ello aqui la religion como el
fenémeno social vivido por aquéllos que siguen la
fe-religiosa-cristiana-catdlica.

371



Tampoco es facil delimitar lo que
entendemos por ciencia y por ciencias. Por lo
general (herederos de la tradicion de "ciencias y
letras” de raiz positivista) la palabra ciencias suele
aplicarse en sentido estricto a las c/encias de la
naturaleza, "el conocimiento organizado -escribe
Udias- y de alguna manera verificable que se
articula en observaciones, experimentos, leyes y
teorias sobre el mundo natural”.

De alguna manera, las ciencias de Ia
naturaleza pretenden elaborar unas imagenes
racionales del mundo que permiten explicar el
funcionamiento de la realidad natural y predecir
fenédmenos’'. Sin embargo hoy, el concepto de
"ciencia” se ha modificado y bajo ella se incluyen
todos aquéllos conocimientos organizados,
publicos y objetivos del mundo natural y social
(también Ia historia, el derecho, la psicologia, la
sociologia...).

La relacion entre fe y ciencia ha sido
estudiada desde muchos puntos de vista y
partiendo de posturas muy diversas. Los puntos de
partida determinan muchas veces la solucion que
finalmente se de a un problema.

Es unaidea muy extendida que la fe religiosa
no es mas que un enmascaramiento de nuestra

141 Una discusion actual sobre las caracteristicas y el sentido
de la ciencia se puede encontrar en J. Ziman (1978). La
credibilidad de /a ciencia. Alianza, Madrid.

372



ignorancia de los fenédmenos naturales. En esta
concepcion, Dios aparece como un “tapa-agujeros”,
un recurso ante la incapacidad de encontrar
respuesta racional a un problema concreto. El
avance de la Ciencia hace que la hipoétesis Dios sea
cada vez mas inutil. La ciencia tiene la pretension
de haber encontrado la respuesta a todos los
problemas humanos.

La posicion de los “cientificos” frente al
problema religioso es muy variada. El premio Nobel
de biologia, Francois Jacob, afirma que dentro de
la ciencia no hace falta plantearse el problema de
Dios. Por otra parte, otro Nobel, este de Fisica,
Nevill Mott, ha escrito unlibro (1991, no traducido)
con el testimonio positivo de 15 cientificos ante
Dios.

Posiblemente hoy, debido a la creciente ola
de cientificismo que se entiende a través de los
Medios de Comunicacion, la conviccion de que la
ciencia lo explica todo y tiene soluciones para todo,
asi como la cultura del consumismo y del
individualismo y de la superficialidad, hace que la
religion pase sociologicamente a un segundo
plano.

373



Algunas lecturas recomendadas

a) Para empezar (de menor a mayor dificultad):

Agustin Udias (1993) Conflictos y dialogo entre ciencia y
religion. Cuadernos Aqui y Ahora, Sal Terrae, n° 25, 39 pag.
Agustin Udias (2001) E/ universo, la ciencia y Dios. PPC,
Coleccion Cruce, 5, 129 pag. Claude Allégre (1997) Dios
frente a la ciencia. Peninsula, 191 pag.

John Polkinghorne (2000) Ciencia y Teologia. Una
introduccion. Presencia Teolégica, Sal Terrae, 198 pag.

lan G. Barbour (2004) Ciencia y Religion. Trotta, Madrid.

b) Libros "clasicos” sobre esta problematica:

John \X/. Draper (1885, reed.1987) Historia de los confiictos
entre la religion y la ciencia. Alta Fulla-Mundo Cientifico, [1-
39] Pesentacion de Diego Nunez. I-LXXXV, prologo del autor,
1- 385 facsimil.

William Cecil Dampier (1986, la primera edicion es de 1912).
Historia de las ciencias y sus relaciones con la filosofia y la
religion. Tecnos, 570 pag.

Stephen Jay Gould (1999; espanol, 2000) Ciencia versus
religion. Un falso confiicto. Critica, colecc. Drakontos, 230

pag.

Conceptos

Hay que diferenciar entre:

ATEISMO como negacién explicita de Dios y
todo ambito religioso. Es la afirmacién de
mundanidad plena del hombre y la no necesidad
de trascendencia.

DESCREENCIA es la pérdida total o parcial
de la fe cristiana. Se vive como si Dios no existiera.
Se ha perdido el sentido religioso como inutil y
nocivo. Hay una cierta actitud contra.

374



INCREENCIA es pérdida, despegue afectivo
de los aspectos religiosos del hombre. No hay
actitud de oposicion racional sino distanciamiento.
Dios no es necesario. Baja en el tono religioso.
Olvido de Dios. Dios deja de ser cercano, calido y
necesario. Es desconfianza en la plausibilidad de
las creencias como donadoras de sentido al
hombre.

AGNOSTICISMO es la posicion de
distanciamiento intelectual, de perplejidad, de no
saber. Mantener suspenso el juicio sobre Dios. Se
respeta pero no se comparte, Es una actitud fria de
despegue, de mantenerse en la ambiguedad.
Tierno Galvan y Wittgenstein.

EL ATEiISMO CIENTIFICO. Para el ateismo
cientifico, Dios es una hipétesis inutil ("Hipotesis
non fingo" decia Laplace). La naturaleza obedece a
sus propias leyes (para Newton, las leyes naturales
han sido puestas por Dios y la tarea de la ciencia es
descubrir esas leyes).

Si alguien hablé de la necesidad del relojero
(Newton) hay que decir que es un relojero ciego
(Dawkins) porque el mundo funciona al azar. No es
necesaria la providencia.

La teologia habla del jardinero misterioso y
del no jardinero:

De la afirmacién de que Dios no es necesario
se pasa al negar su existencia. Dios es inutil en la
practica cientifica y por ello no existe (no necesito
esa hipotesis). Un mundo auténomo, evolutivo,

375



abierto, autocomprensible, inacabado, no necesita
la hipétesis Dios para funcionar.

Jacques Monod (£/ azar y la Necesidad)
rechaza ese Dios de la Naturaleza.

Darwin y los Darwinistas tienen en la
Seleccion Natural el motor del cambio. No hace
falta un designio divino. Un ejemplo: la evolucion
del teismo de Charles Darwin..

LA RELACION FE-CIENCIA

El 22 de junio de 1633, Galileo Galilei, es
sometido por la Inquisicidon al segqundo proceso por
el que es obligado a abjurar de sus ideas sobre el
Universo por ser contrarias a las de la Sagrada
Escritura.

El lamado “"caso Galileo” es uno de los mas
conocidos y dio lugar a la obra Galileo Galile/ de
Bertold Brech y luego a la pelicula Galileo de
Liliana Cavani. Siempre se ha esgrimido como uno
de los casos de enfrentamiento y de incomprension
entre la Ciencia y la Religion.

Pero no es el unico caso. Quién no recuerda
el caso de Charles Darwin en la segunda mitad del
siglo XIX o el del paleontdlogo Pierre Teilhard de
Chardin en los arios 40-50 del siglo XX.

Muchos de estos casos son expuestos de
forma polémica por uno de los autores que mas ha
dado que hablar desde hace mas de un siglo. Me
refiero al libro de John William Draper Historia de

376



los confiictos entre la Ciencia y la Religion,
publicado en 1874.

En Espana tuvo una amplia difusion como
una herramienta de transmision de las ideas
materialistas. La primera edicion espanola es de
1885, con un prdélogo del almeriense de Alhama,
Nicolas Salmerodn, filosofo y politico
“revolucionario”. Draper no solo se refiere a los
casos de la Iglesia catdlica sino también a casos del
Islam e incluso del antiguo Egipto para mostrar
como las ideas religiosas han estado en contra del
progreso y del bienestar de la humanidad y han
sido usadas para el control ideoldgico y politico del
pueblo.

La relacion entre fe y ciencia ha sido
estudiada desde muchos puntos de vista y
partiendo de posturas muy diversas. Los puntos de
partida determinan muchas veces la soluciéon que
finalmente se de a un problema.

Es unaidea muy extendida que la fe religiosa
no es mas que un enmascaramiento de nuestra
ignorancia de los fenédmenos naturales. En esta
concepcion, Dios aparece como un “tapa-agujeros”,
un recurso ante la incapacidad de encontrar
respuesta racional a un problema concreto.

377



El avance de la Ciencia hace que la hipétesis Dios
sea cada vez mas inutil. La ciencia tiene Ila
pretension de haber encontrado la respuesta a
todos los problemas humanos.

La posicion de los “cientificos” frente al
problema religioso es muy variada. Sabemos que
muchos de los grandes filésofos y cientificos eran
hombres profundamente creyentes (como Francis
Bacon, Galileo, Descartes, Newton, Pascal y
Leibniz). EI mismo Darwin nunca acepto el
calificativo de "ateo” y en todo caso se manifestaba
como agnostico.

En 1997, la revista Nature realizé6 una
encuesta entre cientificos de todo el mundo. De
ellos, el 39,3% decian creer en un Dios personal; un
38% creia en la inmortalidad, aunque solo el 9.9%
"desea que exista otra vida".

Por tanto, no se puede identificar "ateismo”
con “cientifico”

El premio Nobel de biologia, Francois Jacob,
afirma que dentro de la ciencia no hace falta
plantearse el problema de Dios. Por otra parte, otro
Nobel, éste de Fisica, Nevill Mott, ha escrito un libro
(1991, no traducido) con el testimonio positivo de
15 cientificos ante Dios.

Pero la situacion espanola es peculiar. Por un
lado, en Espana hay lo que se ha dado en llamar
"cientificismo resistente "muy extendido en medios
universitarios y en los medios de comunicacion,

378



como herencia del positivismo grosero que permea
la cultura espanola. Posiblemente hoy, debido a la
creciente ola de cientificismo que se entiende a
través de los Medios de Comunicacion, Ia
conviccion de que la ciencia lo explica todo y tiene
soluciones para todo, asi como la cultura del
consumismo y del individualismo y de Ia
superficialidad, hace que Ia religibn pase
sociolégicamente a un segundo plano.

Por otra parte (y aqui hay que insistir) el
Concilio Vaticano Il en la constitucion Gaudium et
Spes (sobre la Iglesia y el mundo) en el numero 36,
insiste en que la ciencia es plenamente auténomay
que el conocimiento humano goza de Ia
autonomia de la razon.

Es mas: en un texto de Juan Pablo Il con
ocasion del centenario de la publicacion de los
Principia de Newton (1687) escribe: "la ciencia
puede purificar a la religion del error y de la
supersticion; la religion puede purificar a la ciencia
de idolatria y falsos absolutos. Cada una puede
atraer a la otra hacia un mundo mas amplio, en el
que ambas puedan florecer".

Religion-Ciencia-Conflicto
Centrar el tema: qué queremos decir? ;Qué
es el ciencia? Qué es religion? ;Qué es conflicto?
Al hablar aqui de religion nos referimos a
algo muy complejo desde el punto de vista
379



teologico y sociologico De modo general, vamos a
entender por ello aqui la religion como el
fenémeno social vivido por aquéllos que siguen la
fe-religiosa-cristiana-catdlica.

Tampoco es facil delimitar lo que
entendemos por ciencia y por ciencias. Por lo
general (herederos de la tradicion de “ciencias y
letras” de raiz positivista) la palabra ciencias suele
aplicarse en sentido estricto a las c/encias de la
naturaleza, "el conocimiento organizado -escribe
Udias- y de alguna manera verificable que se
articula en observaciones, experimentos, leyes y
teorias sobre el mundo natural”.

De alguna manera, las ciencias de Ja
naturaleza pretenden elaborar unas imagenes
racionales del mundo que permiten explicar el
funcionamiento de la realidad natural y predecir
fendmenos’2. Sin embargo hoy, el concepto de
"ciencia” se ha modificado y bajo ella se incluyen
todos aquéllos conocimientos organizados,
publicos y objetivos del mundo natural y social
(también la historia, el derecho, la psicologia, la
sociologia...).

La relacion entre fe y ciencia ha sido
estudiada desde muchos puntos de vista y
partiendo de posturas muy diversas. Los puntos de

142 Una discusion actual sobre las caracteristicas y el sentido
de la ciencia se puede encontrar en J. Ziman (1978). La
credibilidad de /a ciencia. Alianza, Madrid.

380



partida determinan muchas veces la solucion que
finalmente se de a un problema.

Es una idea muy extendida que la fe religiosa
Nno es mas que un enmascaramiento de nuestra
ignorancia de los fenédmenos naturales. En esta
concepcion, Dios aparece como un “tapa-agujeros”,
un recurso ante la incapacidad de encontrar
respuesta racional a un problema concreto. El
avance de la Ciencia hace que la hipoétesis Dios sea
cada vez mas inutil. La ciencia tiene la pretension
de haber encontrado la respuesta a todos los
problemas humanos.

La posicion de los “cientificos” frente al
problema religioso es muy variada. El premio Nobel
de biologia, Francois Jacob, afirma que dentro de
la ciencia no hace falta plantearse el problema de
Dios. Por otra parte, otro Nobel, este de Fisica,
Nevill Mott, ha escrito unlibro (1991, no traducido)
con el testimonio positivo de 15 cientificos ante
Dios.

Posiblemente hoy, debido a la creciente ola
de cientificismo que se entiende a través de los
Medios de Comunicacion, la conviccion de que la
ciencia lo explica todo y tiene soluciones para todo,
asi como la cultura del consumismo y del
individualismo y de la superficialidad, hace que la
religion pase sociologicamente a un segundo
plano.

381



Un largo debate en la historia de las ideas

Siempre existio este debate. Pero fue con la
revolucion cientifica, a partir del siglo XVI, cuando
se plantea la aparente oposicion entre los avances
del conocimiento cientifico y las convicciones
teoldgicas de las religiones.

El 22 de junio de 1633, el fildsofo natural
Galileo Galilei, fue sometido por la Inquisicién al
segundo proceso por el que fue obligado a abjurar
de sus ideas sobre el Universo por ser contrarias a
las de la Sagrada Escritura. El llamado “caso
Galileo" es uno de los mas conocidos y dio lugar a
la obra Galileo Galileide Bertold Brech y luego a la
pelicula Galileo de Liliana Cavani.

Siempre se ha esgrimido como uno de los
casos de enfrentamiento y de incomprension entre
la Ciencia y la Religion. Pero no es el unico caso.

Quién no recuerda el caso de Charles Darwin
en la segunda mitad del siglo XIX o el del
paleontologo Pierre Teilhard de Chardin en los
anos 40-50 del siglo XX.

El bicentenario del nhacimiento en 1809 del
controvertido naturalista britanico Charles Darwin,
y la celebracion de los 150 anos de la publicaciéon
de su obra E/ Origen de las Especies por Ila
Seleccion Natural, asi como la publicaciéon en

382



septiembre de 2010 del libro £/ Gran Diserio de
Stephen Hawking, han hecho renacer en el mundo
el interés por las relaciones entre Ciencia y
Religion, entre el conocimiento racional del mundo
basado en la observaciony la experimentacion, y la
legitimidad social y racional de otros tipos de
conocimiento del mundo asentados sobre
convicciones religiosas no verificables.

La existencia de Dios, qué queremos decir
por Dios, las pruebas de la falsedad de las
religiones, el mundo del espiritu, el ateismo, el
materialismo, el disero inteligente, el alma... son
temas de moda.

Los llamados “cuatro jinetes del ateismo” son
figuras publicas que debaten en las televisiones.

En el siglo XIX

En los ultimos anos del siglo XIX, John
William Draper (1811-1882) [autor de la famosa
History of the Conflict Between Religion and
Science. New York: D. Appleton, 1874] y Andrew
Dickson \Xhite (1832-1918) [autor de A History of
the Warfare of Science with Theology iIn
Christendom, 2 vols. (1896)] defendieron la tesis
del conflicto irresoluble entre la ciencia y la
religion, entre el pensamiento racional sobre el
mundo natural y el pensamiento teolégico de las
religiones.

383


http://www.filosofia.org/ave/001/a029.htm
http://www.filosofia.org/ave/001/a029.htm
http://www.gutenberg.org/etext/1185
http://www.gutenberg.org/etext/1185
http://www.britannica.com/EBchecked/topic/642012/Andrew-Dickson-White
http://www.britannica.com/EBchecked/topic/642012/Andrew-Dickson-White
http://scholar.google.es/scholar?hl=es&q=author:%22White%22+intitle:%22A+History+of+the+Warfare+of+Science+with+Theology+in+...%22+&um=1&ie=UTF-8&oi=scholarr
http://scholar.google.es/scholar?hl=es&q=author:%22White%22+intitle:%22A+History+of+the+Warfare+of+Science+with+Theology+in+...%22+&um=1&ie=UTF-8&oi=scholarr
http://scholar.google.es/scholar?hl=es&q=author:%22White%22+intitle:%22A+History+of+the+Warfare+of+Science+with+Theology+in+...%22+&um=1&ie=UTF-8&oi=scholarr

La revista de Difusion de la Investigacion de
la Universidad de Valencia, Métode'*3, ha
publicado en su Anuario-2008 diversas
aportaciones a los aparentes conflictos entre las
ciencias y las religiones. Por lo general, los
enfrentamientos han girado histéricamente
alrededor de cuatro grandes problemas: el origen
del universo, el origen y la historia del planeta
Tierra, el origen y evolucion de los seres vivos, y la
emergencia y evolucion de la condicion humana'’#4.

En esta primera década del siglo XXI, el
debate entre la ciencia y la religidon se recrudece. Si
hace 30 anos, el llamado creacionismo cientifico
parecia dominar en este panorama intentando
demostrar que la Creacidon era un dato cientifico,
en el siglo XXI ha surgido el llamado diserio
inteligente (ID) como supuesta alternativa al
evolucionismo materialista'#>.

143 Metode. Revista de difusion cientifica. Universidad de
Valencia, Anuario, 2008. Monografico “La mirada de /a
ciencia” con un amplio capitulo (“La Especie Mistica”)
dedicado a las relaciones entre las ciencias y las religiones
(paginas 103-150). Ha sido coordinado por el profesor
Francisco Pelayo, Cientifico titular del Consejo Superior de
Investigaciones Cientificas, Madrid.

144 Sequeiros, L., La especie mistica abierta al enigma final.
TendenciasZ]1. Diciembre 2008.
http://www.tendencias2 1.net/La-especie-mistica,-abierta-al-
enigma-final_a2829.html

145 Sequeiros, L., La marea del creacionismo cientifico llega a
Espana. Razon y Fe., Madrid, 1320 (2008), octubre, 209-218

384



http://www.uv.es/~webuv
http://www.universia.es/html_estatico/portada/actualidad/noticia_actualidad/param/noticia/jfbag.html
http://elguanche.net/Ficheros/cienciayreligionjja.htm
http://elguanche.net/Ficheros/cienciayreligionjja.htm
http://www.antesdelfin.com/favicon.ico
http://www.actionbioscience.org/esp/evolucion/nhmag.html
http://www.actionbioscience.org/esp/evolucion/nhmag.html
http://www.ferratermora.org/favicon.ico
http://dialnet.unirioja.es/servlet/extaut?codigo=60664
http://www.csic.es/index.do
http://www.csic.es/index.do

Para los profesores Johnson, Behe y
Dembski, defensores a ultranza de la necesidad
cientifica de un Disenfador de la “complejidad
irreductible” del universo, la mayor parte de la
comunidad cientifica apuesta por una
interpretacion no religiosa de los procesos
naturales. Dios queda, en frase de Dawkins, cada
vez mas arrinconado en el campo de las ciencias. Y
un Dios innecesario es un no-Dios.

Cuatro modelos de relaciones entre la ciencia y la
religion

La posicion de los “cientificos” frente al
problema religioso es muy variada. Sabemos que
muchos de los grandes filésofos y cientificos eran
hombres profundamente creyentes (como Francis
Bacon, Galileo, Descartes, Newton, Pascal y
Leibniz).

El mismo Darwin nunca acepto el calificativo
de "ateo" y en todo caso se manifestaba como
agnostico. En 1997, la revista Nature realizé una
encuesta entre cientificos de todo el mundo. De
ellos, el 39,3% decian creer en un Dios personal; un
38% creia en la inmortalidad, aunque solo el 9.9%
"desea que exista otra vida".

Por tanto, no se puede identificar el
sustantivo "ateismo” con el adjetivo “cientifico”. El
premio Nobel de biologia, Francois Jacob, afirma

385



que dentro de la ciencia no hace falta plantearse el
problema de Dios. Por otra parte, otro Nobel, éste
de Fisica, Nevill Mott, ha escrito un libro (1991, no
traducido) con el testimonio positivo de 15
cientificos ante Dios.

En estos ultimos anos se ha generado, sobre
todo en ambientes protestantes liberales
norteamericanos, un intento serio de acercamiento
entre conocimiento cientifico y experiencias
religiosas. Dentro de estos ambientes, uno de los
autores mas clarificadores es lan G. Barbour!%
profesor emérito de fisica y religion en el Charleton
Collage (Northfield, @ Minnesota). Barbour
sistematiza en cuatro grupos las posturas historicas
que han relacionado la ciencia y la religién:

1. Conflicto: esta postura defiende la total
incompatibilidad e incluso hostilidad
entre el pensamiento cientifico y las
religiones. Esta postura se dio ya desde la
revolucion cientifica (Copérnico, Galileo,
Giordano Bruno, Miguel Servet.) y
mantiene la imposibilidad de un dialogo
entre ambos. Su época mas beligerante
coincide con el siglo XIX y sus
planteamientos, en términos de lucha, de

146 lan G. Barbour, E/ encuentro entre ciencia y religion:
Zrivales, desconocidas o comparieras de viaje? Sal Terrae,
Santander, (2004), 263. Estos temas los trata mas
ampliamente en: I. G. Barbour, Religion y Ciencia. Editorial
Trotta, Madrid, (2004) 566 pag.

386



batalla, de guerra abierta, se contienen
en la obra de Draper, ya citada, Historia
de los confiictos entre la Religion y la
Ciencia. Esta actitud, se alimento, por un
lado, de una postura de grosero
materialismo cientifico, y por otro lado,
de un literalismo biblico fundamentalista
en los ambientes cristianos que hacia
imposible cualquier tipo de acercamiento.
En la actualidad, la postura de Richard
Dawkins, entre otros, ha resucitado el
imaginario del antagonismo excluyente
entre ambos.

2. Independencia: la segunda postura
defiende que entre las religiones y la
ciencia existe una total independencia,
tal como ha defendido modernamente
Stephen Jay Gould'#’- Para los defensores
de este imaginario, la Ciencia y Ia
Religion son dos “magisterios” diferentes,
con metodologias diferentes y objetivos
diferentes y por ello nunca se pueden
encontrar. Como las vias del ferrocarril.
Muchos cientificos musulmanes,
hinduistas y cristianos evangélicos, asi
como algunos cristianos conservadores

147 Stephen J. Gould Ciencia versus religion. Un falso
conflicto. Critica, coleccion Drakontos, Barcelona (1999;
espanol, 2000) 230 pag.

387



propugnan esta postura. Ciencia y
Religiobn no se encuentran ni tienen
ningun punto de contacto. Pertenecen a
dimensiones diferentes de la persona.

3. Dialogo: la tercera postura, la del dialogo
supone un acercamiento y unas
relaciones constructivas entre los ambitos
de las Ciencias y de las Religiones, que
deben superar los conflictos o Ia
independencia. El dialogo presupone la
aceptacion por ambas partes de los
limites del conocimiento cientifico y del
conocimiento teoldgico. Ninguna de las
dos partes posee el monopolio de toda la
verdad y hay una actitud sincera de
tender puentes. El dialogo explora las
semejanzas entre los métodos de las
ciencias y de las religiones y analiza los
conceptos puente que permiten unas
relaciones transdiciplinares. Los
Congresos anuales, por ejemplo, de
Metanexus convocan a cientificos,
pensadores y creyentes de diversas
religiones para oir y dejarse criticar por
otras posturas. En este sentido, fue
modeélica la Conferencia Internacional
sobre “Evolucionismo y racionalismo” que
tuvo lugar en Zaragoza en 1997148 con

148 E. Molina, A. Carreras y J. Puertas (editores),
388



asistencia de cientificos y filosofos ateos,
agnosticos, cristianos, budistas y de otras
creencias. La Conferencia no concluyé
ninguna conclusion salvo la expresa
afirmacion de la necesidad del dialogo.
4. Integracion: la cuarta postura, muy dificil,
constituye la cima de este proceso de
acercamiento. Incluye la emergencia y
construccion asumida de formulaciones
nuevas que constituyen lo que se
denomina interdisciplinariedad. Esta se
entiende como un intento de
reelaboracion conceptual y metodolégico
que permite aceptar la
complementariedad de saberes dentro de
un universo de limites difusos pero que
acepta la legitima autonomia de cada
disciplina. No se trata solamente de
tender puentes, sino de intento de
construccion tolerante y plural de
interpretaciones del mundo siempre
provisionales y éticamente elaboradas.
En el pasado, fue la llamada Teologia
Naturalla que establecio construcciones
teologicas asentadas desde los datos de
las ciencias empiricas. En el siglo XX no

Evolucionismo y racionalismo. Institucion Fernando el
Catdlico (Exma. Diputacion de Zaragoza) — Universidad de
Zaragoza, 1998, 410 pag.

389



faltan cientificos que intentan una
sintesis entre ciencia y religion, como von
Weizsaecker'??. Mas modernamente esta
el intento denominado Teologia de /la
Ciencia, segun la cual los conceptos
cientificos, filosoficos y teoldégicos se
reelaboran dentro de los
macroparadigmas elaborados por Ia
racionalidad humana, de modo que sean
comprensibles a los humanos de nuestra
época'>?. Qué duda cabe, que el Vaticano
Il en la Gaudium et Spes hizo notables
esfuerzos de relectura teoldgica de la
realidad social y natural. Y desde el
campo secular e interreligioso, Ia
Fundacién Templeton ha invertido una
gran cantidad de recursos para el
encuentro entre cientificos, fildsofos y
religiones.

149 http;//www.tendencias2 1.net/C-F-Von-\X/eizsaecker,-una-
moderna-sintesis-de-ciencia-y-religion_a967.html

150 Sequeiros, L., La Teologia de la Ciencia: un concepto
emergente. Proyeccion, 222, julio-septiembre 2006, 57-72.

390



“Saberes” y creencias:
el conflicto de
racionalidades

La tesis del conflicto entre racionalidad
cientifica y religiosa'®! es la vision mas extendida
entre los historiadores y los cientificos del siglo
XIX. Asi lo defendieron John William Draper y
Andrew Dickson White, ya citados. Draper,
profesor de quimica en la Universidad de Nueva
York, fue autor del estudio publicado en 1874 a la
que siguieron diversas ediciones. La versidon
espanola de 1885, Historia de los confiictos entre Ia
religion y la ciencia, corresponde a la traduccién de
la segunda edicién (1876).

151 Lydia Feito, editora. E/ confiicto de racionalidades. 34
Reunion de ASINJA. Universidad Comillas, Madrid, Estudios
interdisciplinares, XXXIV, (2008), 232 pag.

391


http://famousamericans.net/johnwilliamdraper
http://www.cornell.edu/president/history_bio_white.cfm
http://www.filosofia.org/aut/dra/index.htm
http://www.filosofia.org/aut/dra/index.htm

Por su parte, White, diplomatico
norteamericano, fue profesor de historia y de
literatura en Ia Universidad de Michigan y
cofundador de la Universidad de Cornell (Ithaca,
Nueva York). Su obra Una historia de la guerra de
la ciencia con la teologia en el Cristianismo,
publicada en inglés en 1896, no ha sido traducida
al castellano.

Los partidarios de Ia tesis de Ia
independencia de las relaciones entre Ciencia y
Religion reflejan su postura en libros como God
and Nature. Historical Essays on the Encounter
between Christianity and Science, publicado en
1986, editado por David C. Lindberg y Ronald L.
Numbers, profesores de Historia de la Ciencia y de
la Medicina de la Universidad de Wisconsin, que
rechazan las tesis extremistas de Draper y White.

Pero también son criticos con la obra de
Reijer Hooykaas (1906-1994), Natural Law and
Divine Miracle. The Principle of Uniformity in
Geology, Biology and Theology (1959), donde
defiende la compatibilidad del concepto biblico de
la naturaleza con la biologia y la geologia del siglo
XIX. De alguna manera, la comunidad cientifica se
encuentra comprometida en un proyecto
apasionante: explorar las posibilidades de
acercamiento entre Ciencia y Religion, como
visiones  del mundo que  aparentaban
incompatibilidad.

392


http://home.comcast.net/~erozycki/White.html
http://www.upcomillas.es/webcorporativo/Centros/catedras/ctr/Documentos/textcr3cat.pdf
http://www.upcomillas.es/webcorporativo/Centros/catedras/ctr/Documentos/textcr3cat.pdf
http://scholar.google.es/scholar?q=%22God+and+Nature.+Historical+Essays+on+the+Encounter+between+Christianity+and+Science%22&hl=es&um=1&ie=UTF-8&oi=scholart
http://scholar.google.es/scholar?q=%22God+and+Nature.+Historical+Essays+on+the+Encounter+between+Christianity+and+Science%22&hl=es&um=1&ie=UTF-8&oi=scholart
http://scholar.google.es/scholar?q=%22God+and+Nature.+Historical+Essays+on+the+Encounter+between+Christianity+and+Science%22&hl=es&um=1&ie=UTF-8&oi=scholart
http://histsci.wisc.edu/people/faculty/lindberg.shtml
http://histsci.wisc.edu/people/faculty/numbers.shtml
http://histsci.wisc.edu/people/faculty/numbers.shtml
http://www.giffordlectures.org/Author.asp?AuthorID=83
http://www.google.es/search?hl=es&q=%22Natural+Law+and+Divine+Miracle.+The+Principle+of+Uniformity+in+Geology,+Biology+and+Theology%22+Reijer+Hooykaas+&btnG=Buscar+con+Google&meta=
http://www.google.es/search?hl=es&q=%22Natural+Law+and+Divine+Miracle.+The+Principle+of+Uniformity+in+Geology,+Biology+and+Theology%22+Reijer+Hooykaas+&btnG=Buscar+con+Google&meta=
http://www.google.es/search?hl=es&q=%22Natural+Law+and+Divine+Miracle.+The+Principle+of+Uniformity+in+Geology,+Biology+and+Theology%22+Reijer+Hooykaas+&btnG=Buscar+con+Google&meta=

Richard Dawkins: la lucha entre Ciencia y Religion

Tal vez, el caso mas paradigmatico en la
actualidad esta representado por Richard Dawkins
(nacido en 1941)'52, Este se ha convertido en un
fenébmeno mediatico, como lo fue Carl Sagan enlos
anos ochenta del siglo XX. Su beligerancia
antirreligiosa le hace, con frecuencia, no poder ver
la realidad. Pero las reacciones ante sus ideas han
desencadenado toda una serie de reflexiones entre
los cientificos, los filosofos y los tedlogos.

Su aportacion fundamental a las ciencias de
la vida ha consistido en contribuir a interpretar
tedricamente el papel de los genes en la seleccion
evolutiva, procediendo a una lectura, digamos,
“genética” del darwinismo tradicional. Estas ideas
pueden seguirse a través de dos libros de
referencia: The Selfish Gene (1976) [ El gen egoistal
y The Extended Phenotype (1982)[E/ fenotipo
extendido]'>3.

Para Dawkins, el mecanismo genético-
evolutivo es interactivo con el medio, ya que el
mismo medio son “genes” (éstos son respuestas
biolégicas a las constricciones del medio). Entre
otras cosas introdujo por primera vez el concepto
de “meme”y, por tanto, lo que hoy se entiende por
“memeética”, el estudio de los patrones de conducta

152 http://es.wikipedia.org/wiki/Clinton_Richard_Dawkins
153 http://www.lecturalia.com/libro/12920/el-fenotipo-
extendido

393



enraizados en la informacion genética. Aparte de
sus contribuciones a la biologia teérica, Dawkins
ha alcanzado sobre todo notoriedad por su trabajo
como divulgador cientifico del darwinismo vy,
todavia mas, como critico de lareligion'>*. Aunque
su critica a lo religioso esta omnipresente, podemos
destacar obras divulgativas como £/ relojero ciego,
Escalando el monte improbable, Destejiendo el
arco irisy El capellan del Diablo.

Y en estos ultimos afnos su postura se ha
radicalizado. La polémica surgié tras haber sido
publicada ya en esparol (a comienzos de 2007)'°°,
un ano después de su aparicion en inglés ( The God
Delusion, 2006), la ultima version de la critica a la
religion de Richard Dawkins. Con el titulo £/
espefismo de Dios, Dawkins argumenta que la
probabilidad del ateismo es casi absoluta desde la
objetividad y la evidencia cientifica. Sugiere que
desde un punto de vista cientifico la probabilidad
de que Dios exista es menor del 5%. Y por ello, los
que dicen creer se estan enganando. Incluso, se ha
dicho, que no fue Dios quien creo6 al hombre, sino
el hombre quien ha creado a Dios. Y Nietzsche
pudo gritar: "Dio ha muerto”.

154 E.Font, Dios no existe (P< 0.05). Reflexiones en torno al
libro “El espejismo de Dios” de Richard Dawkins. Anuario
2008 METHODE, 135-139.

155 Dawkins, Richard, £/ espejismo de Dios. (Espasa, Pozuelo
de Alarcoén, 2007), 450 pag, 24-18 cm

394



E/ espejismo de Dawkins

Los ecos a las opiniones de Dawkins han sido
clamorosos. El profesor Javier Monserrat, en un
interesante trabajo'>®, ha sistematizado y situado
en su contexto el ensayo de Dawkins, £/ espefismo
de Dios.

Para Dawkins, el teismo apenas tiene
probabilidad de ser cierto. La ingenuidad de
Dawkins es considerable al fundarse en sus propios
analisis para convertirse en tribunal de apelaciony
sentenciar dogmaticamente a favor del ateismo.

Richard Dawkins, en su ensayo £/ espejismo
de Dios, funda su critica de lo religioso en la
consideracion de que el darwinismo elimina toda
racionalidad de la creencia en Dios. Como
declaraba recientemente a el diario £/ Mundo'>,
“después de Darwin, ha dejado de sostenerse que
un ser superior haya disenado el mundo”.

Dawkins pretende hacer “ciencia”, pero sélo
hace en realidad “filosofia” mezclada con todo un
muestrario de valoraciones sociales subjetivas y un
anecdotario pintoresco. El conocimiento que
Dawkins tiene de las religiones, y del cristianismo

156 http://www.tendencias2 1.net/El-espejismo-de-
Dawkins_a1526.htmi

157 “El mundo que viene: Richard Dawkins”. E/ Mundo, 7
febrero 2009, pag. 18.

395



en particular, parece excesivamente sesgado. Es
verdad que podemos hablar, por tanto, de un
“cristianismo antiguo” cuyos razonamientos
mantienen todavia hoy grupos conservadores.

Pero, junto a éste, hay hoy un “cristianismo
critico” que esta formado por pensadores catélicos,
evangélicos, anglicanos, etc., que tratan de
replantearse con seriedad el sentido de Ilas
creencias religiosas desde la imagen del universo,
de la vida y del hombre en la ciencia. Pues bien,
Dawkins solo se refiere a ese “cristianismo
antiguo”, e incluso presenta una caricatura de sus
enfoques.

En otras palabras, - como escribe el profesor
Monserrat- ignora completamente (no expone, no
pondera, no discute) los argumentos de ese
“cristianismo critico” al que deberia referirse si
realmente intenta discutir la religiosidad desde la
actualidad. Aunque cita algunos autores de ese
“cristianismo critico”, de forma mas bien “retérica”
(quiza para que no se diga que no se citan), la
impresiobn que produce es que ignora casi
enteramente su mundo de argumentos Yy
reflexiones.

Para los autores de ese cristianismo critico es
hoy comun admitir que el universo es, en ultimo
término, un enigma que no ha sido descifrado
todavia de forma final y segura. No se niega que
una respuesta pueda ser el ateismo. Se respetan sus
argumentos, su honestidad personal vy,

396



obviamente, su derecho a exponer sus opiniones e
intentar convencer a otros en el marco del dialogo
abierto en una sociedad libre. El ateismo es una
opcion libre racionalmente posible; esto no se
discute.

Pero el cristianismo critico piensa que ese
universo enigmatico podria también entenderse
por referencia a la hipoétesis de una Divinidad,
fundamento del ser y creadora. Y para ello
presenta sus argumentos, consciente de que son
“filosofia” y de que deben ser entendidos en el
marco de restricciones de la epistemologia
moderna, popperiana y postpperiana. Lo que el
cristianismo critico pide al ateismo es tan simple
como esto: que el ateismo respete la valoracion
racional libre del teismo (ante un universo
enigmatico) de la misma manera que el teismo
respeta racional y moralmente al ateismo (y por
ende al agnosticismo).

Probablemente no existe Dios

El capitulo cuarto de E/ espejismo de Dios se
titula: “Por qué es casi seguro que no hay Dios”. EIl
primer argumento que ofrece Dawkins parte de la
biologia. El supuesto de Dawkins es éste: los teistas
consideran que su “gran argumento” a favor de
Dios es la complejidad del mundo biolégico. Esta
complejidad no se puede explicar sin un disenhador
creador. El simil que usa es el Boeing 747: su

397



enorme complejidad hace imposible explicarlo al
azar y de ahi que el teista postule un disehador
constructor.

Frente a esto, Dawkins expone como el
darwinismo ha propuesto una teoria que explica
perfectamente cémo ha podido surgir Ia
complejidad: un gran numero de eventos,
pequerios cambios, o mutaciones genéticas, avance
y nhuevos pequenos pasos. El monte de Ia
complejidad se sube poco a poco, de una forma
progresiva y plausible. Por tanto, si la complejidad
se explica por el darwinismo, entonces no es
necesario recurrir a Dios. Dios no existe, es una
hipoétesis explicativa innecesaria. EI mundo
bioldgico esta ahi y se explica por si mismo.

Este argumento se lee con perplejidad por el
teismo critico moderno, ya que éste asume
enteramente el darwinismo y la autonomia
funcional del proceso evolutivo. Dawkins, en
cambio, ignorandolo, sélo parece pensar en lo que
le interesa: crear un enemigo ficticio (el “Dios-tapa-
agujeros”, el cristianismo antiguo, el creacionismo
fundamentalista, quiza Behe y Dembski) y
dedicarse a combatirlo. La perplejidad surge de la
seguridad, aplomo y triunfalismo con que Dawkins
es capaz de exponer esta argumentacion tan
ignorante del cristianismo critico actual.

398



Darwinismo cosmolégico

Dawkins advierte, evidentemente, que para
“demostrar” que no hay Dios no basta con la
biologia (Dawkins conoce los argumentos de los
defensores del “principio antrépico”). Hay que
fundar la biologia en el universo, cuya evoluciony
propiedades deben explicarse también de forma
natural sin Dios. Para ello, amplia su pensamiento
hacia un, digamos, darwinismo cosmoloégico.

De la misma manera que hay multitud de
eventos biologicos, también hay multitud de
planetas e infinitos universos: por azar estamos
dentro del planeta y del universo que nos ha hecho
posibles. Asi, Dawkins se refiere a billones de
planetas dentro de nuestro universo y a “infinitos”
multiuniversos, apoyandose en las ideas de Martin
Rees y el modelo darwiniano de multiuniversos de
Lee Smolin. No menciona, sin embargo, en todo el
libro, la teoria de cuerdas que le podria haber
ayudado en su intento de hacer verosimiles los
multiversos.

La consecuencia es evidente para Dawkins:
también el darwinismo cosmoldgico hace
innecesaria la hipotesis de Dios, por tanto no hay
Dios. Sin embargo, Dawkins pasa por alto el hecho
decisivo de que la teoria de multiversos, y la misma
teoria de cuerdas, son una pura especulacidon
tedrica, sin ninguna evidencia empirica o
experimental a su favor.

399



La idea del universo fundada en los hechos
empiricos es lo que se conoce hoy como “modelo
cosmoloégico estandar” (MCE) que describe un
universo nacido en un Big bang singular que
probablemente acabara muriendo térmicamente
en un lejano futuro de expansion indefinida (el
MCE es admitido por la casi totalidad de los
cientificos, pero es discutido por minorias que
siguen el universo estacionario de Hoyle, los
quasars de Arp, o el universo de plasma).

Ademas, autores relevantes del teismo critico
cristiano, como George Ellis'>® y William Stoeger,
defienden la teoria de los multiversos (lo mismo
que otros muchos defienden la teoria de cuerdas).
Para ellos, que Dios hubiera querido crear a través
de los multiversos formaria parte del diseno
creador de un cosmos “co-creador” de si mismo, de
un proceso autonomo orientado al ocultamiento
de Dios y a la libertad. Todo esto también lo ignora
Richard Dawkins.

158 http://www.tendencias2 1.net/George-Ellis,-en-la-
frontera-de-cosmologia-y-metafisica_a2841.html

400



Final con esperanza:

la posibilidad de un reencuentro entre
saberes, racionalidades, las ciencias, las
culturas, las filosofias y las religiones

Desde el ambito espanol, es destacable el
intento del profesor Antonio Fernandez-Ranada
por ese dialogo y encuentro constructivo de
Ciencia y Religion. Recientemente (en 2008), acaba
reedita su obra Los cientificos y Dios, aportando
claves para una reflexion filosofica desde la
ciencial59.

Ranada ha escrito varias obras de temas
humanistas: Los muchos rostros de la Ciencia
(1995); De la agresion a la guerra nuclear (1996),
con J. Martin Martinez; ha escrito ademas libros y
articulos de investigacion en su especialidad
universitaria. Ha recibido Premios a su labor
investigadora como el Premio de Investigacion de
la Real Academia de Ciencias (1977), la Medalla de
la Real Sociedad Espanola de Fisica (1985). Ha sido
también premiada su labor divulgadora: Premio
Internacional de Ensayo Jovellanos (1995) y

159 Fernandez Ranada, A., Los cientificos y Dios. Trotta,
Madrid, 2008, 285 pag., ver un amplio comentario:
http://www.tendencias2 1.net/La-ciencia-y-muchas-formas-de-
la-religion-son-perfectamente-compatibles_a2425.html

401



Medalla de Plata del Principado de Asturias (1999).
Actualmente es Presidente de la Real Sociedad
Espanola de Fisica.

Los dos primeros capitulos del libro estan
destinados a presentar dos mundos que se
comparan entre si. Por una parte, el mundo de la
ciencia cuyos defensores se aferran mas a su
método experimental y al éxito de las predicciones.
En cambio, en el mundo de la religion, “las
afirmaciones religiosas pertenecen mas al ambito
personal que no esta basado en ningun tipo de
experimento reproducible” (pagina 22). ;Cuales
son los contenidos de la ciencia y de la religion? A
la primera podemos atribuirle los modelos del
Universo que se han ido desvelando a lo largo de
los siglos y que describen las ciencias particulares.
A la segunda corresponde dibujar con detalle los
modelos de Dios que han dado lugar a los diversos
tipos de hombres religiosos -teista, politeista,
panteista, fideista, deista, agndstico y ateo—y a las
diversas clases de religiones, como son las
orientales (budismo, hinduismo) y las occidentales
(judaismo, cristianismo, islamismo).

Estas presentan a un Dios creador del mundo
y del hombre que se revela a través de Abraham,
Jesus o Mahoma. Una razon muy importante para
atender a estos dos mundos, ciencia y religion, es el
influjo que han tenido sus defensores en el curso
de la historia. Segun el sociélogo norteamericano

402



M. Hart'®®, que ha estudiado Ilas cien
personalidades que mas han contribuido a la
humanidad, entre los 80 primeros personajes que
mas han influido en Ia historia, 36 son cientificos y
13 religiosos (pagina 31).

Un nivel de conocimiento mas profundo. La
reflexion filosoéfica

El profesor Fernandez-Ranada nos hace caer
en la cuenta de que en el dialogo ciencia-religion
no se limitan los participantes a la mera exposicion
de datos, sino que aparecen argumentos de
caracter filosofico. Por ejemplo, en el apartado
“Explicaciéon materialista de las religiones” (paginas
24-30) se refiere a quienes interpretan la religion
como un producto de la evolucion de las especies,
segun la opinién de Eric Fromm, Jacques Monod,
Michael Ruse y Richard Dawkins. El punto de vista
de estos autores es reduccionista, es decir, solo
admiten el conocimiento que proviene de la
experiencia sensible y reducen todos Ilos
fenémenos a las leyes fisico-quimicas.

Aqui ha habido una irrupcion de Ia filosofia
positivista en el campo de la religion, de la misma
manera que el positivismo irrumpio en la ciencia,
reduciéndola a datos observables y leyes
numeéricas. Pero también encontramos en el libro

160 Hart, M., The hundred. Simon and Schuster, Londres,
1993.

403



de Ranada un parrafo que sorprende por su vision
profundamente teista: “Filosofia griega, teologia
medieval y revolucion cientifica” (pagina 61). Aqui
se insiste en la influencia de Ia filosofia griega y la
teologia medieval en el nacimiento de la ciencia
moderna.

La filosofia griega habia insistido en la
armonia del mundo, y la teologia medieval en la
existencia de un Dios creador y racional. Estas
interpretaciones de la ciencia estan iluminadas por
una filosofia que admite la existencia de Dios y el
hecho de la creacién por un ser inteligente que
impone leyes universales a sus creaturas. Estas
formas de utilizar una determinada filosofia para
criticar la ciencia o la religion nos lleva a plantear el
problema epistemoldgico fundamental para el
dialogo ciencia-religion.

Sabemos que la ciencia se apoya en la
experiencia sensible y en modelos matematicos
para representar el Universo; pero este método no
se puede aplicar al hecho religioso, porque éste no
es objeto de una experiencia sensible. Las
realidades que presenta la religion son objeto de
una experiencia interna que no es repetible
(aunque es comunicable a otro sujeto por medio
del lenguaje).

También se ha indicado que la ciencia hace
preguntas sobre el como y la religion sobre el
porqué y para qué. Luego aparentemente los dos

404



mundos son inconmensurables, en el sentido de
que no se pueden comparar ni en el método ni en
el objetivo.

Pero la ciencia admite una interpretacion y
una justificacion filoséfica que ha dado lugar auna
filosofia de la ciencia. De la misma manera, la
religion ha sido sometida a un analisis criticoy a
una fundamentacion filosofica que ha dado lugar a
la filosofia teista y a la teologia. Entonces, la
filosofia es el puente comun que acerca los mundos
de la ciencia y de la religion, porque puede
responder a preguntas sobre qué es la realidad
subyacente a ambos mundos, sobre si existe una
relacion de causa-efecto entre el Dios de la teologia
y el mundo de las cosas creadas, y sobre si se puede
afirmar que el Creador haya impuesto una
finalidad en los seres vivientes. Evidentemente al
responder a estas preguntas entra en juego la
postura filosofica de cada interlocutor.

Temas para seguir dialogando

En el ultimo capitulo, Fernandez-Ranada
presenta varios temas que estan actualmente en
discusion y que son susceptibles de un analisis
tanto cientifico como teoldégico utilizando Ia
plataforma filoséfica comun a ambos, pero cuyos
resultados son todavia prematuros dada la
magnitud de los temas.

405



Resumamos algunos de ellos:

a) El cientificismo. Exagera el papel de la
ciencia porque todo lo quiere supeditar a ella:
conocimiento, sensibilidad, ética. Segun Weinberg
"los cientificos deben estar orgullosos de sus logros
transnacionales y transculturales”. Y Monod y
Wilson reducen todo lo referente al hombre a la
conjuncién de su patrimonio genético y a su
entorno. Como consecuencia, el concepto de
persona no tiene ningun significado. Si queremos
analizar las posturas de estos cientificos nos
encontrariamos que éstos profesan una filosofia
reduccionista (materialista).

b) El hechizo de una sabiduria total. Ya en la
antiguedad los griegos intentaron explicar toda la
naturaleza a partir de los cuatro elementos. En la
edad moderna, Newton y después Laplace
creyeron que todos los movimientos del sistema
solar se podian predecir a partir de las ecuaciones
de Newton. Algunos cientificos creen que algun
dia se llegara a explicar todos los fendmenos del
Universo con una sola ecuacion. Los defensores de
la teoria de supercuerdas la denominan "la teoria
del todo"” porque confian que lograra explicar
todos los fenédmenos de la naturaleza. ;Quién se
atrevera a dialogar con estos cientificos si no
admiten que la ciencia puede tener lagunas?

c) ¢Es posible explicarlo todo? A algunos les
parecera que se puede responder afirmativamente,
pues basta profundizar en los principios para

406



encontrar uno del que se deriva légicamente la
respuesta. Para otros esto no es posible, porque se
encuentran preguntas que no tienen respuesta
como la pregunta de Leibniz "jporqué existe algo y
mas bien la nada?”

d) El teorema de Godel, segun el cual todo
sistema formal de axiomas y reglas de inferencia
incluye necesariamente afirmaciones que no se
pueden probar ni refutar dentro del sistema. Si se
admite que las matematicas y la fisica tedrica se
sustentan en el mismo corpus philosophicum que
la teologia, este teorema viene a corroborar laidea
de un Dios creador que supera hnhuestros
mecanismos de conocimiento finitos.

e) éLlegaran a pensar las maquinas? Cada
nuevo avance de la informatica pone al rojo vivo la
discusiéon, pero como en otros casos todo depende
de la filosofia subyacente, Una filosofia
reduccionista intentara probar que el cerebro actua
como una maquina. Otra postura vitalista
defendera que los actos de la libertad y de la
adaptacion a una situacion determinada y
oscilante nunca podran ser realizados por una
maquina.

Después de tan largo camino, la amistad
necesaria parece la mejor soluciéon en la que todas
las partes saldran beneficiadas: las ciencias, la
filosofia y las religiones.

407



éCuales son los grandes temas de conflicto
hoy entre Ciencia y Religion? Este asunto es objeto
de un proyecto actual que llevan a cabo el
Observatorio Vaticano y el Center for Theology
and Natural Sciences (CTNS) de Berkeley. En 1987
tuvieron un Congreso Internacional con ocasion de
los Principia de Newton. El proyecto que llevan a
cabo ha dado lugar a cinco volumenes de 400
paginas cada uno: Cosmologia cudntica y leyes de
la naturaleza (1993), Caos y complefidad (1995),
Biologia evolutiva y  molecular (1995),
Neurociencia y la persona (1999), Mecdadnica
cuantica (2001).

Estos temas tienen implicaciones muy
radicales para el creyente. Pero mi opinidén es que
la fragilidad de la creencia no suele llegar hoy por
estas cuestiones intelectuales sino por dos
caminos: a) el impacto de unas determinadas
pautas culturales (emanadas de Ia cultura
dominante del consumo Yy del Dbienestar
individualista) y b) las repercusiones éticas de
muchas intervenciones del magisterio de la Iglesia
(la pildora, el aborto, la homosexualidad, las
relaciones sexuales, el divorcio,... ) Precisamente,
en los primeros dias de abril de 2003, una comision
Vaticana ha publicado un grueso diccionario en el
que se contienen estos topicos en un lenguaje
poco dialogante.

408



Cientificismo y teismo: dos
visiones del mundo

[Leandro Sequeiros] En FronterasCTR hemos
publicado muchos articulos en torno a un
problema de frontera muy propio de nuestro
tiempo: el del aparente conflicto entre la cienciay
la religion, entre la razén y la fe, entre las
construcciones racionales y las experiencias
espirituales. Algunos autores defienden que el
problema de fondo que subyace a estos conflictos
es el de la colisién (para algunos irremediable e
irresoluble) entre dos visiones del mundo, dos
cosmovisiones aparentemente excluyentes, dos
paradigmas (Kuhn), dos programas de
investigacion (Lakatos): el del cientificismo y el del
teismo. ;Son incompatibles? ;Son posibles los
puentes entre ellos? (Es posible el encuentro o al
menos el dialogo?

La mayor parte de los articulos y de las
reflexiones que aparecen en los medios de
comunicacion sobre ciencia y religion se centran en
estos dos conceptos de un modo general como dos
visiones del mundo. Con el titulo Ciencia y Religion,

409


https://revista-anales.icai.es/web/n_3/pdf/seccion_11.pdf
https://revista-anales.icai.es/web/n_3/pdf/seccion_11.pdf
https://revista-anales.icai.es/web/n_3/pdf/seccion_11.pdf
http://www.diazdesantos.es/libros/udias-vallinas-agustin-ciencia-y-religiondos-visiones-del-mundo-L0000628600141.html

Dos Visiones del Mundo, Agustin Udias Vallina,
jesuita y catedratico de geofisica en la Universidad
Complutense de Madrid, publicoé hace ya una
década un libro (Santander: Sal Terrae, 2010) sobre
las relaciones entre ciencia y religion.

Este es hoy en dia un problema candente
que tiene una gran tradicion en la cultura
anglosajonay esta despertando un graninterés en
nuestro pais. Muchas preguntas estan en el
ambiente a las que no siempre se dan la respuestas
correctas ;Son ciencia y religion incompatibles y
opuestas? jHa perseguido Ila Iglesia a los
cientificos? ;Murié Galileo en la hoguera
condenado por la Inquisicion? ;Han condenado los
papas la teoria de la evolucién? ;Son la mayoria de
los cientificos materialistas y ateos?

El dificil encuentro entre ciencia y religion
Muchas afirmaciones negativas sobre la
relacion entre ciencia y religion se siguen
repitiendo hoy, a veces, con enconada virulencia y
algunos ven en la religion un virus maligno que se
opone al progreso de la ciencia. El tema necesita de
una reflexion seria y serena que examine la
relacion entre ciencia y religion como formas de
conocimiento y fendmenos sociales, y como ha sido

410


http://www.diazdesantos.es/libros/udias-vallinas-agustin-ciencia-y-religiondos-visiones-del-mundo-L0000628600141.html

esta relacion a lo largo de Ia historia, en especial,
en relacion con el cristianismo. Este es el enfoque
de este nuevo libro.

Nadie puede hoy dudar que la ciencia y la
religion son, sin lugar a dudas, las dos grandes
visiones sobre el mundo. Aunque hay otras
visiones, como la artistica, estas dos tienen una
extension y fuerza que las sittian como las dos mas
importantes maneras de mirar al mundo. En
general, podemos decir que la ciencia trata de
comprender la naturaleza del mundo material que
nos rodea, como ha llegado a ser, como lo
conocemos y qué leyes lo rigen. La religién, por
otro lado, trata de lo que transciende el mundo
material y pone al hombre en contacto con lo que
esta mas alla, lo numinoso, lo misterioso, en una
palabra con el misterio de Dios y su relaciéon con el
hombre y el universo. Este es el enfoque que toma
el autor y trata de analizar ambas visiones y
establecer cuales pueden ser las relaciones que hay
entre ellas.

Pero el problema de fondo es este: qué es lo
que entendemos por ciencia como vision del
mundo y qué es lo que entendemos por religion
como vision del mundo. En funcion de las
respuestas a estas cuestiones, se puede inferir si

411


https://www.tendencias21.net/Ciencia-y-religion-un-debate-que-sigue-vivo_a42595.html
https://www.tendencias21.net/Ciencia-y-religion-un-debate-que-sigue-vivo_a42595.html

entre ellas hay conflicto, desacuerdo, dialogo,
encuentro y si es posible la integracion
interdisciplinar en un sistema comun. Pero ambos
conceptos son ambiguos y por ello es hecesario
matizar qué es lo que queremos decir con ciencia y
religion.

{De qué ciencia estamos hablando?

La literatura sobre las relaciones entre
ciencia y religion muestra que los llamados “nuevos
ateos” mantienen una vision del mundo cientificay
religiosa muy peculiar. Por ello, en este articulo
postulamos que tal vez para que los términos sean
mas claros la interaccion entre la vision del mundo
de la ciencia y la visién del mundo de la religion
hoy, se puede clarificar mas si suponemos que el
posible conflicto se establece entre la vision del
mundo de cientificismo y Ia vision del mundo de
teismo.

No se trata, por tanto, de un conflicto entre
dos instituciones (la cientifica y la de las tradiciones
religiosas) sino entre dos modos de entender la
realidad, dos posturas fuertemente impregnadas
de ideologias aparentemente contrapuestas: la de
los que creen que solo podemos conocer lo que es
accesible al método cientifico y la de los que creen

412


https://www.tendencias21.net/Ciencia-y-religion-un-debate-que-sigue-vivo_a42595.html
https://www.tendencias21.net/Ciencia-y-religion-un-debate-que-sigue-vivo_a42595.html
https://www.tendencias21.net/Ciencia-y-religion-un-debate-que-sigue-vivo_a42595.html
https://revistas.comillas.edu/index.php/pensamiento/article/view/2088
https://revistas.comillas.edu/index.php/pensamiento/article/view/2088
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/tag/cientifismo/
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/tag/cientifismo/
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/tag/teismo/
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/tag/teismo/

que podemos acceder desde otras experiencias no
experimentales a un mundo que algunos llaman
“sobrenatural” en el que Dios ocupa un espacio
dominante.

Solo desde esta perspectiva es comprensible
este texto: “La idea de que cada nuevo avance
cientifico es un clavo mas en el ataud de Dios esta
muy extendida entre el publico”, escribe el
matematico de Oxford y profesor de Fe y Ciencia
John C. Lennox en capitulo 1° de su libro ;Ha
enterrado la ciencia a Dios?

Esta postura, fuertemente ideologizada, la
promueven, entre otros, algunos cientificos como
Peter Atkins, catedratico de Quimica en Oxford.
Para Atkins “la humanidad debe aceptar que la
ciencia ha abolido cualquier motivo para creer en
un proposito césmico; cualquier rescoldo de esa
idea de propdsito se inspira solo en sentimientos
(“Will science ever fail?” New Scientist, 8 de agosto
de 1992, paginas 32-35).

La fe en Dios pues, se reduce de un plumazo
no solo a un sentimiento, sino también a un
sentimiento opuesto a la ciencia. El profesor
Richard Dawkins, biélogo, miembro de la Royal
Society y activista antirreligioso, da un paso mas
adelante. Segun escribe en la revista The Humanist

413


https://www.abc.es/espana/castilla-leon/abci-matematico-john-lennox-defiende-existencia-dios-frente-ateismo-puede-venenoso-201605101744_noticia.html
http://boletinsalesiano.info/blogs/305-blog-el-padre-luis-dice/7502-ha-enterrado-la-ciencia-a-dios
http://boletinsalesiano.info/blogs/305-blog-el-padre-luis-dice/7502-ha-enterrado-la-ciencia-a-dios
https://www.newscientist.com/letter/mg13518366-400-letters-science-and-soul/
https://www.reasonablefaith.org/media/debates/what-is-the-evidence-for-against-the-existence-of-god/
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/2019/04/10/la-convergencia-racional-entre-ciencia-y-teologia-john-haught/
https://humanism.org.uk/about/our-people/patrons/professor-richard-dawkins-frs/

(enero/febrero de 1997, pag. 26-39), la fe en Dios
es un mal a eliminar: “La fe es uno de los grandes
males del mundo, comparable al virus de la viruela,
pero mas dificil de erradicar” (“Is science a
religion?”).

Opiniones como estas se situan al extremo
del espectro de la incredulidad y seria erroneo
considerarlas tipicas, siquiera del ateismo. Sin
embargo, reciben enorme atencion publica y
pueden servirnos para enfocar las cuestiones
principales del debate entre ciencia y religion (o
como comienza a decirse, entre cientificismo contra
teismo)

La Era de Ia Ciencia y el cientificismo

Desde muchos sectores de la historia, la
sociologia y la filosofia de la ciencia se va
construyendo la idea de que nos abrimos a lo que
ya se suele llamar "La Era de la Ciencia”. El mito del
progreso ilimitado del conocimiento cientificoy la
conviccion de que “la Ciencia” (como institucion
que pretende el conocimiento de la realidad
natural y social) es el unico camino para un saber
seguro fundamentan las creencias laicas de la Era
de la Ciencia.

414


http://www.2think.org/Richard_Dawkins_Is_Science_A_Religion.shtml
http://www.2think.org/Richard_Dawkins_Is_Science_A_Religion.shtml
https://www.tendencias21.net/Es-posible-un-naturalismo-religioso_a6592.html
https://www.tendencias21.net/Es-posible-un-naturalismo-religioso_a6592.html
http://www.encuentros-multidisciplinares.org/Revistan%BA1/Manuel%20Alfonseca.pdf
https://www.amazon.es/era-ciencia-David-Knight/dp/8436804384
https://www.amazon.es/era-ciencia-David-Knight/dp/8436804384

La terrible pandemia del COVID-19 ha
reforzado la idea de que la ciencia lo puede todo y
que hay que darle poder a los cientificos en la toma
de decisiones. En El Pais del 6 de junio de 2020, en
el apartado “ideas” inserta un articulo sobre con el
titulo que la ciencia revolucione la politica. Una
propuesta para que sea la ciencia la que cambie las
practicas de la vieja politica.

Pero los medios de comunicaciony las redes
sociales suelen confundir (por ignorancia o por
malicia) que una cosa es “la ciencia” (como sistema
ordenado de conocimientos sobre la realidad
natural y social utilizando un adecuando método
aceptado por una comunidad) y otra cosa muy
diferente es “el cientificismo” como postura
filosofica. Se suele aceptar que el cientificismo es
una tendencia con sesgo ideolégico que da
excesivo valor a las nociones cientificas, en especial
a las ciencias basadas en los datos de Ia
experiencia, considerando que son el unico
conocimiento valido. "el cientificismo considera
que el método cientifico debe aplicarse a cualquier
ambito de la vida intelectual y moral”.

Como actitud personal, el cientificismo es la
confianza plena en los principios y resultados de la

415


https://elpais.com/ideas/2020-06-06/que-la-ciencia-revolucione-la-politica.html
https://metode.es/revistas-metode/monograficos/que-es-la-ciencia.html
https://es.wikipedia.org/wiki/Cientificismo
https://www.tendencias21.net/La-ciencia-no-es-el-unico-camino-hacia-la-verdad-segun-el-teologo-Keith-Ward_a2776.html
https://www.tendencias21.net/La-ciencia-no-es-el-unico-camino-hacia-la-verdad-segun-el-teologo-Keith-Ward_a2776.html

investigacion cientifica y practica rigurosa de sus
métodos.

La cosmovision del cientificismo

El cientificismo o cientifismo es la postura
que afirma la aplicabilidad universal del método y
el enfoque cientifico, y la idea de que la ciencia
empirica constituye la cosmovision mas acreditada
o la parte mas valiosa del conocimiento humano,
con la exclusion de otros puntos de vista.

Se ha definido como "la postura de que los
métodos inductivos caracteristicos de las ciencias
naturales son la unica fuente genuina y factual de
conocimiento y que, en concreto, solo ellos pueden
producir conocimiento auténtico sobre el hombre y
la sociedad".

El término cientificismo a menudo implica
una critica de la forma mas extrema del positivismo
légico y se ha usado por cientificos sociales
como Friedrich Hayek, fildsofos de la ciencia
como Karl Popper, y fildsofos como Hilary Putnam
y Tzvetan Todorov para describir un apoyo
dogmatico al método cientifico y la reduccion de
todo el conocimiento a todo lo que es medible.
También se ha usado para la postura de que la
ciencia es Ila unica fuente confiable de

416


https://es.wikipedia.org/wiki/Cientificismo
https://es.wikipedia.org/wiki/Positivismo_l%C3%B3gico
https://es.wikipedia.org/wiki/Positivismo_l%C3%B3gico
https://es.wikipedia.org/wiki/Friedrich_Hayek
https://es.wikipedia.org/wiki/Karl_Popper
https://es.wikipedia.org/wiki/Hilary_Putnam
https://es.wikipedia.org/wiki/Tzvetan_Todorov

conocimiento por filésofos como Alexander
Rosenberg.

Como suelen afirmar muchos socidlogos de la
ciencia, la palabra “cientificismo” puede referirse a
la ciencia aplicada "en exceso" y “en exclusividad”.
El término puede tener uno de dos significados:

1. Para indicar el uso inapropiado de la ciencia
o de afirmaciones cientificas. Este uso
aplica también en contexto donde la ciencia
no podria aplicarse, como cuando el tema
se considera estar mas alla del ambito de la
investigacion cientifica y en contextos
donde no hay suficiente evidencia
empirica para justificar una conclusion
cientifica. En este caso el término es una
réplica a apelar a la autoridad cientifica.

2. Para referirse a "la postura de que los
métodos de la ciencia natural o las
categorias o cosas aceptadas en ella, forman
los unicos elementos adecuados de
cualquier filosofia u otra investigacion,” o
que la “ciencia, y solo la ciencia, describe el
mundo como es en si mismo, independiente
de la perspectiva® con la simultanea
“eliminacion de las dimensiones psicologicas
de la experiencia”.

417


https://en.wikipedia.org/wiki/Alexander_Rosenberg
https://en.wikipedia.org/wiki/Alexander_Rosenberg
https://es.wikipedia.org/wiki/Empirismo
https://es.wikipedia.org/wiki/Empirismo
https://es.wikipedia.org/wiki/Argumento_ad_verecundiam

La critica al cientificismo como filosofia
reduccionista

Historiadores, fil6sofos y criticos culturales lo
han usado para destacar los posibles peligros de
caer hacia un reduccionismo excesivo en todos los
campos del saber humano. Para teéricos sociales
de la tradicion de Max Weber, tales como Jlrgen
Habermas y Max Horkheimer, el concepto inglés
de scientism se relaciona significativamente conla
filosofia del positivismo, pero también con
la racionalizacibn de la sociedad occidental
moderna. La escritora britanica y feminista Sara
Maitland ha llamado al cientifismo como un "mito
tan pernicioso como cualquier otra clase de
fundamentalismo”.

La principal critica realizada en contra del
uso del término “cientificismo” es su utilizacion por
parte de los partidarios de las pseudociencias y
la religion como escudo, no frente al cientificismo,
sino frente a aquellos argumentos cientificos y
desarrollos tedricos que les resultan incomodos y
contradicen sus creencias y dogmas.

Desde una perspectiva religiosa se ha
tratado de descalificar por autores como Daniel
Dennett, Francis Crick o Wolpert. los intentos de

418


https://es.wikipedia.org/wiki/Reduccionismo
https://es.wikipedia.org/wiki/Max_Weber
https://es.wikipedia.org/wiki/J%C3%BCrgen_Habermas
https://es.wikipedia.org/wiki/J%C3%BCrgen_Habermas
https://es.wikipedia.org/wiki/Max_Horkheimer
https://es.wikipedia.org/wiki/Positivismo
https://es.wikipedia.org/wiki/Racionalizaci%C3%B3n
https://es.wikipedia.org/wiki/Feminismo
https://es.wikipedia.org/w/index.php?title=Sara_Maitland&action=edit&redlink=1
https://es.wikipedia.org/w/index.php?title=Sara_Maitland&action=edit&redlink=1
https://es.wikipedia.org/wiki/Terminolog%C3%ADa
https://es.wikipedia.org/wiki/Pseudociencia
https://es.wikipedia.org/wiki/Religi%C3%B3n
https://es.wikipedia.org/wiki/Creencia
https://es.wikipedia.org/wiki/Dogma
https://es.wikipedia.org/wiki/Francis_Crick
https://es.wikipedia.org/wiki/Lewis_Wolpert

explicar, como si fueran fenémenos naturales,
algunos temas como son la biologia evolutiva,
algunos fenémenos como la moralidad o el impulso
religioso El filésofo estadounidense Daniel
Dennett respondio a la criticas de su libro Breaking
the Spell: Religion as a Natural Phenomenon
[Romper el hechizo, la Religion como fenomeno
natural] afirmando que «cuando alguien postula
una teoria cientifica que a los criticos religiosos les
desagrada, tratan de desacreditarla simplemente
tachandola de “cientificista“».

El cientificismo como ideologia justificadora,
es hoy una en muchos ambientes una especie de
religion secular. Los tecndlogos, los tecnocratas y
los expertos son los sacerdotes de esta nueva
religion. Organizada jerarquicamente esta Iglesia
universal esta profundamente relacionada con el
poder politico, militar y econémico. Puestos a
enunciar su “credo” se puede esquematizar en estas
afirmaciones:

1. "Sdlo el conocimiento cientifico es un conocimiento
verdadero y real; es decir, s6lo lo que puede ser
expresado cuantitativamente o ser formalizado, o ser
repetido a voluntad bajo condiciones de laboratorio,
puede ser el contenido de un conocimiento verdadero”.

419


https://es.wikipedia.org/wiki/Biolog%C3%ADa_evolutiva
https://es.wikipedia.org/wiki/Moralidad
https://es.wikipedia.org/wiki/Daniel_Dennett
https://es.wikipedia.org/wiki/Daniel_Dennett
https://es.wikipedia.org/wiki/Breaking_the_Spell:_Religion_as_a_Natural_Phenomenon
https://es.wikipedia.org/wiki/Breaking_the_Spell:_Religion_as_a_Natural_Phenomenon
https://www.tendencias21.net/La-religion-no-puede-reducirse-a-una-replica-memetica_a1084.html
https://www.tendencias21.net/La-religion-no-puede-reducirse-a-una-replica-memetica_a1084.html
https://es.wikipedia.org/wiki/Teor%C3%ADa_cient%C3%ADfica

De acuerdo con esto, "el conocimiento cientifico es
universal, valido en todo momento, en todo lugar y para
todos, mas alla de las sociedades y las formas culturales
particulares”

2."Todo lo que puede ser expresado en forma coherente
en términos cuantitativos, o puede ser repetido en
condiciones de laboratorio, es objeto de conocimiento
cientifico, y por lo mismo, valido y aceptable. En otras
palabras: la verdad es idéntica al conocimiento, es decir,
idéntica al conocimiento cientifico”

3. (Concepcion mecanicista, formalista y analitica de Ia
naturaleza; reduccionismo naturalista): "Atomos,
moléculas y sus combinaciones pueden ser enteramente
descritos segun las leyes matematicas de las particulas
elementales; la vida de la célula en términos de
moléculas; los organismos pluricelulares en términos de
poblaciones celulares; el pensamiento y el espiritu
(incluyendo toda clase de experiencia psiquica) en
términos de circuitos de neuronas, las sociedades
animales y humanas, las culturas humanas, en términos
de individuos que las componen”

4. (El papel del experto): "El conocimiento, tanto para su
desarrollo como para su transmision a través de la
ensenanza, debe ser dividido en numerosas ramas y
especialidades (..). Para cualquier cuestion
perteneciente a un determinado campo, soélo
corresponde la opinion de los expertos en ese campo
particular”

420




5."La ciencia, y la tecnologia surgida de la ciencia, y s6lo
ellas, pueden resolver los problemas del hombre” [algo
asi como que "Fuera de la ciencia no hay salvaciéon™]...

6."Solo los expertos estan cualificados para participar en
las decisiones, porque solo los "expertos” saben".

Richard Dawkins y su cruzada
mediatica contra su particular idea de
Dios

Dawkins dedica gran parte de su vida a
organizar su particular cruzada mediatica contra
Dios. Pero se trata de la idea peculiar que Dawkins
sostiene de lo que es Dios. Desde este punto de
vista, quien esto escribe también participaria en
una cruzada mediatica sobre la peculiar idea de
Dios que mantiene Richard Dawkins.

Personalmente, me declaro ateo de ese Dios
de Dawkins. O de esa imagen caricaturesca y
deformada de lo que él piensa que es el Dios del
cristianismo. Por eso, hace unos anos la revista
Concilium tocaba este tema con agudeza: “Ateos,
éde qué Dios?”

421


https://www.tendencias21.net/El-espejismo-de-Dawkins_a1526.html
https://www.tendencias21.net/El-espejismo-de-Dawkins_a1526.html
https://www.tendencias21.net/El-espejismo-de-Dawkins_a1526.html
https://www.tendencias21.net/Ateos-y-creyentes-ante-la-incertidumbre-del-mas-alla-El-gran-enigma_a40762.html
https://www.tendencias21.net/Ateos-y-creyentes-ante-la-incertidumbre-del-mas-alla-El-gran-enigma_a40762.html
https://www.revistaconcilium.com/wp-content/uploads/2019/pdf/337.pdf
https://www.revistaconcilium.com/wp-content/uploads/2019/pdf/337.pdf
https://www.revistaconcilium.com/wp-content/uploads/2019/pdf/337.pdf

Una de las cosas que parecen haber
alimentado la hostilidad de Richard Dawkins hacia
la fe el Dios cristiano es su conviccion de que,
“mientras que la fe cientifica se basa en la
evidencia comprobable publicamente, la fe
religiosa no sélo carece de evidencia, sino que
ademas presume de su independencia de la
evidencia y la proclama a los cuatro vientos” ( Daily
Telegraph Science, extra, 11 de sept. de 1989)

Debemos admitir desde FronterasCTR y
desde la Asociacion Interdisciplinar José de Acosta
(ASINJA) que, por desgracia, hay ciertas personas
que profesan fe en Dios con puntos de vista
abiertamente anticientificos y oscurantistas que de
forma muy comprensible desacreditan la fe en Dios
y que hay que deplorar.

Quiza Richard Dawkins haya tenido Ia
desgracia de conocer a una mayoria
desproporcionada de ellos. Sin embargo, si nos
centramos en cientificos e intelectuales que
profesan creer en el Dios de Jesus, tal oscurantismo
carece de excusa alguna.

422


https://www.telegraph.co.uk/news/religion/9082059/For-once-Richard-Dawkins-is-lost-for-words.html
https://www.telegraph.co.uk/news/religion/9082059/For-once-Richard-Dawkins-is-lost-for-words.html
https://www.comillas.edu/es/asinja
https://www.comillas.edu/es/asinja
https://www.unav.edu/web/ciencia-razon-y-fe/la-fe-del-sabio
https://www.unav.edu/web/ciencia-razon-y-fe/la-fe-del-sabio
https://www.unav.edu/web/ciencia-razon-y-fe/la-fe-del-sabio
https://www.bbc.com/mundo/noticias-47950245
https://www.bbc.com/mundo/noticias-47950245

Cuando creer va mas alla del

oscurantismo

El tema de la racionalidad de las creencias va
mas alla del reconocimiento del oscurantismo de
algunos extremismos religiosos. Algunos datos
pueden mostrar la relacidon entre la aceptacion de
las creencias religiosas (al menos en los ambientes
cristianos) y la formacion cientifica o intelectual.

En 1914, el psicologo James Henry Leuba
realizé una encuesta entre 1000 cientificos de
los Estados Unidos, seleccionados
aleatoriamente, a los que pregunto si creian en
un Dios personal, que definié asi: un Dios en
comunicacion intelectual y afectiva con la
humanidad, esto es, un Dios a quien se puede
rezar, esperando recibir respuesta. Entre los que
contestaron a la encuesta, el 41,8% respondio
afirmativamente, otro 41,5% negativamente, el
resto no supo o no quiso contestar. De ahi,
Leuba saco la conclusion de que, a medida que
avanzara la ciencia, la fe en Dios disminuiria, y
predijo que a finales del siglo XX practicamente
todos los cientificos serian ateos.

En el anno 1996, Edward J. Larson y Larry
Withan repitieron el estudio con las mismas

423


https://www.aecomunicacioncientifica.org/los-cientificos-y-la-religion/
https://www.aecomunicacioncientifica.org/los-cientificos-y-la-religion/
https://www.aecomunicacioncientifica.org/los-cientificos-y-la-religion/
https://www.amazon.com/-/es/James-Henry-Leuba/dp/B002XULQ9Y
https://www.amazon.com/-/es/James-Henry-Leuba/dp/B002XULQ9Y
https://www.nature.com/articles/386435a0
https://www.nature.com/articles/386435a0

preguntas. Un resumen de los datos y de las
conclusiones se publico en Nature, el 3 de abril
de 1997 (volumen 386, paginas 433-436). De
estas encuestas infirieron que la proporcion de
los que contestaban afirmativamente a las
preguntas sobre Dios se mantenia en 39,3%,
mientras los que contestaban negativamente
pasaban a ser 45,3%.

Las cifras eran, por tanto,
aproximadamente las mismas que ochenta anos
antes. Como dicen los autores en su articulo, si
en 1914 lo sorprendente era el alto numero de
ateos, en 1996 lo sorprendente fue el alto
numero de creyentes.

Estas dos encuestas presentan un
problema: Leuba y sus imitadores tienden a
considerar ateos a todos los que contestaron
negativamente a su pregunta. Pero tanto los
ateos, como algunos agnodsticos, como los
indiferentes, ademas de los que creen en un
Dios no personal, se sentirian obligados a
contestar negativamente a una pregunta tan
especifica.

Un estudio mas reciente (2009) realizado
por The Pew Forum entre 2500 miembros de
la American Association for the Advancement of

424


https://www.nature.com/articles/386435a0
https://www.nature.com/articles/386435a0
https://www.nature.com/articles/386435a0
https://www.pewforum.org/2009/11/05/scientists-and-belief/

Science (la principal asociacion cientifica
norteamericana, que publica la revista Sciencey
copatrocind la encuesta) obtuvo resultados mas
detallados con una pregunta diferente.

El 33% de los cientificos que respondieron
a la encuesta declara creer en un Dios personal;
otro 18% cree en un espiritu universal o un
poder superior de algun tipo; el 41% no cree en
ninguna de las dos cosas; el resto no sabe o no
contesta. Un dato adicional de este estudio es
que la respuesta negativa se da con mayor
frecuencia entre los cientificos mayores de 65
anos que entre los mas jovenes, y menos entre
los quimicos y los bidlogos que entre los fisicos,
astronomos y geélogos.

Para evitar el problema de las encuestas
anteriores, que unian a ateos, agnosticos e
indiferentes en un cajon de sastre, aqui se hizo
una pregunta adicional, que permitia adscribir a
los que contestaron a grupos mucho mas
detallados.

El resultado fue el siguiente: 10% se
declaran catodlicos; 20% protestantes; 8% judios;
10% pertenecen a otras religiones. El total suma
48%, muy proximo a la suma de los que
escogieron las dos primeras contestaciones a la

425



primera pregunta. Por otro lado, 17% se
declaran ateos, 11% agndsticos y 20%
indiferentes, lo que da un total de 48%, algo
mas que los que eligieron la tercera opcién en la
primera pregunta, lo que se explica porque
algunos que no contestaron a la primera si lo
hicieron con la segunda.

La conclusion es evidente: el ateismo, que
hacia 1915 creia haber ganado la partida,
parece haberse estancado durante el resto del
siglo XX y lo que llevamos del XXI. De hecho, los
cientificos norteamericanos explicitamente
ateos siguen siendo minoritarios frente a los
creyentes, excepto en la Academia Nacional de
Ciencias. En un estudio posterior (1998) de
Larson y Witham, cuyo resumen esta en
Nature (394, p. 313), restringido a los miembros
de la Academia Nacional de Ciencias de los
Estados Unidos, la proporcion de creyentes
resulté mucho menor (7%).

De aqui se puede concluir que la fe en
Dios goza de una relativa buena salud en la
comunidad académica en general. Ahora bien,
entre los cientificos de élite la situacion es muy
diferente, como mostraba un estudio posterior
de los mismos autores, Larson y Witham,

426


https://www.ugr.es/~jmochon/Opin/Opin_archivos/Cfcr.pdf
https://www.ugr.es/~jmochon/Opin/Opin_archivos/Cfcr.pdf
https://www.ugr.es/~jmochon/Opin/Opin_archivos/Cfcr.pdf
https://www.scientificamerican.com/article/scientists-and-religion-in-america/

publicado en Scientific American en septiembre
de 1999.De los cientificos mas sobresalientes de
la Academia de Ciencias estadounidense, el 20%
se manifestaba como no creyente, con una
proporcion del 95% en el caso de los biélogos.
Asi pues, Atkins y Dawkins pueden arguir que
hay una fuerte correlacion entre ateismo y
excelencia cientifica.

Las conclusiones de Fernandez

Ranada

En la segunda edicion del excelente estudio
del profesor Antonio Fernandez Ranhada, “Los
cientificos y Dios” (Editorial Trotta, 2016) se han
actualizado los datos anteriores confirmando las
conclusiones de Larson y Witham de 1999. Una
sintesis del estudio de Fernandez Ranada fue
publicado por Miguel Lorente en Tendencias21 de
las Religiones. Las conclusiones de Fernandez
Ranada pueden orientar la tarea de los que nos
dedicamos a tender puentes entre ciencia y
religion.

El profesor Rafnada nos hace caer en la
cuenta que en el dialogo ciencia-religion no se

427


https://www.scientificamerican.com/article/scientists-and-religion-in-america/
https://www.scientificamerican.com/article/scientists-and-religion-in-america/
https://www.trotta.es/libros/los-cientificos-y-dios/9788481649635/
https://www.trotta.es/libros/los-cientificos-y-dios/9788481649635/
https://www.tendencias21.net/La-ciencia-y-muchas-formas-de-la-religion-son-perfectamente-compatibles_a2425.html
https://www.tendencias21.net/La-ciencia-y-muchas-formas-de-la-religion-son-perfectamente-compatibles_a2425.html

limitan los participantes a la mera exposicion de
datos, sino que aparecen argumentos de caracter
filosofico. Por ejemplo, en el apartado “Explicacion
materialista de las religiones” (paginas 24-30) se
refiere a quienes interpretan la religion como un
producto de la evolucion de las especies, segun la
opinion de E. Fromm, J. Monod, M. Ruse y R.
Dawkins. El punto de vista de estos autores es
reduccionista, es decir, solo admiten el
conocimiento que proviene de la experiencia
sensible y reducen todos los fenémenos a las leyes
fisico-quimicas.

Aqui ha habido una irrupcién de la filosofia
positivista en el campo de la religiéon, de la misma
manera que el positivismo irrumpio en la ciencia,
reduciéndola a datos observables y leyes
numeéricas. Pero también encontramos en el libro
de Ranada un parrafo que sorprende por su vision
profundamente teista: “Filosofia griega, teologia
medieval y revolucion cientifica” (pagina 61). Aqui
se insiste en la influencia de la filosofia griega y la
teologia medieval en el nacimiento de la ciencia
moderna.

La filosofia griega habia insistido en la
armonia del mundo, y la teologia medieval en la
existencia de un Dios creador y racional. Estas

428



interpretaciones de la ciencia estan iluminadas por
una filosofia que admite la existencia de Dios y el
hecho de la creaciéon por un ser inteligente que
impone leyes universales a sus creaturas. Estas
formas de utilizar una determinada filosofia para
criticar la ciencia o la religion nos lleva a plantear el
problema epistemolégico fundamental para el
dialogo ciencia-religion.

Sabemos que la ciencia se apoya en la
experiencia sensible y en modelos matematicos
para representar el Universo; pero este método no
se puede aplicar al hecho religioso, porque éste no
es objeto de una experiencia sensible. Las
realidades que presenta la religion son objeto de
una experiencia interna que no es repetible
(aunque es comunicable a otro sujeto por medio
del lenguaje). También se ha indicado que la
ciencia hace preguntas sobre el como y la religion
sobre el porqué y para qué. Luego aparentemente
los dos mundos son inconmensurables, en el
sentido de que no se pueden comparar ni en el
método ni en el objetivo.

Pero la ciencia admite una interpretacion y
una justificacion filoséfica que ha dado lugar auna
filosofia de la ciencia. De la misma manera, la
religion ha sido sometida a un analisis critico y a

429



una fundamentacion filosoéfica que ha dado lugar a
la filosofia teista y a la teologia. Entonces, la
filosofia es el puente comun que acerca los mundos
de la ciencia y de la religion, porque puede
responder a preguntas sobre qué es la realidad
subyacente a ambos mundos, sobre si existe una
relacion de causa-efecto entre el Dios de la teologia
y el mundo de las cosas creadas, y sobre si se puede
afirmar que el Creador haya impuesto una
finalidad en los seres vivientes. Evidentemente al
responder a estas preguntas entra en juego la
postura filosofica de cada interlocutor.

La postura de Richard Dawkins y
Peter Atkins

Puede ser que Dawkins acierte en cuanto a
la dificultad de erradicar (un termino con
connotaciones ominosamente totalitarias) la fe
cristiana: sigue habiendo eminentes cientificos que
se manifiestan como creyentes en el Dios cristiano,
como por ejemplo Francis Collins — que ha sido
galardonado en 2020 con el Premio Templeton y
que ha sido director del Proyecto Genoma Humano
— o el profesor William D. Phillips, premio Nobel de
Fisica en 1998.

430


https://redibinforma.com/art/1060/francis-collins-secuenciador-del-genoma-humano-premio-templeton-por-aunar-ciencia-y-fe
https://redibinforma.com/art/1060/francis-collins-secuenciador-del-genoma-humano-premio-templeton-por-aunar-ciencia-y-fe
https://redibinforma.com/art/1060/francis-collins-secuenciador-del-genoma-humano-premio-templeton-por-aunar-ciencia-y-fe
https://www.religionenlibertad.com/ciencia_y_fe/208109652/William-D.-Phillips-Nobel-de-Fisica-ADios-se-preocupa-de-mi-de-ti-y-de-todos-de-forma--personalA.html
https://www.religionenlibertad.com/ciencia_y_fe/208109652/William-D.-Phillips-Nobel-de-Fisica-ADios-se-preocupa-de-mi-de-ti-y-de-todos-de-forma--personalA.html

Cualesquiera que sean sus razones,
cientificos como Atkins y Dawkins manifiestan en
sus escritos y en sus conferencias que han
declarado la guerra a Dios en nombre de la ciencia.
O aun seria mas acertado decir que estan seguros
no ya de que la ciencia esté en guerra con Dios,
sino de que la guerra ha terminado con victoria
aplastante de la ciencia. El mundo solo necesita
que se le informe de que, haciéndose eco de las
palabras de Nietzsche, Dios ha muerto y la ciencia
lo ha enterrado.

En palabras de Peter Atkins: “Ciencia y
religion son irreconciliables, la humanidad debe
aceptar la potestad de su criatura y rechazar todo
intento de acuerdo. La religion ha fracasado, y hay
que sacar sus errores a la luz. La ciencia, con su
suficiencia en todas las areas del conocimiento, es
el supremo deleite del intelecto y debe ser
reconocida como soberana” (Nature ‘s Imagination.
Editorial John Cornwell, Oxford University Press,
1955). El tono es de lo mas triunfalista. La cuestion
es si esta justificado.

431


https://www.milenio.com/cultura/friedrich-nietzsche-que-quiere-decir-la-frase-dios-ha-muerto
http://hyperphysics.phy-astr.gsu.edu/Nave-html/Faithpathh/Atkins.html
https://philosophynow.org/issues/16/Natures_Imagination

iEsta la ciencia en conflicto con Dios?

Ahora bien. El que algunos cientificos estén
en guerra contra Dios no equivale a decir que la
ciencia esté en conflicto con Dios. Por ejemplo, hay
musicos que son ateos militantes, pero eso no
quiere decir que la musica esté en guerra contra
Dios. Asi pues, hay que recalcar que las
declaraciones de los cientificos no necesariamente
son declaraciones cientificas.

De hecho, pronunciamientos como los de
Peter Atkins y Richard Dawkins antes citados no
tienen por qué ser ciertos, aunque el prestigio de la
ciencia es tal que suelen aceptarse sin rechistar.
Pero no son afirmaciones cientificas sino
manifestaciones de una creencia personal.

Por supuesto, ello no implica que sean falsas.
Pero si que no hay que aceptarlas como ciencia que
goza de autoridad. Por tanto, hay que determinar a
qué categoria pertenecen y, mas importante aun, si
son o no ciertas.

El verdadero conflicto: cientificismo

contra teismo
Autores cualificados, como John Hedley
Brooke (2016), doctor en Ciencias Naturales por la

432


https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/2017/01/12/ciencia-y-religion-john-brooke/
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/2017/01/12/ciencia-y-religion-john-brooke/

Universidad de Cambridge y profesor honorario de
Historia de la Ciencia de la Universidad de
Lancaster, ha mostrado que las relaciones entre la
cienciay la religion no han sido histéricamente tan
conflictivas como algunos autores nos han querido
hacer ver.

En la extensa y ya clasica obra de
Brooke Ciencia y religion: perspectivas historicas, -
como historiador de la ciencia que es-, se muestran
las complejidades y sutilezas de los intrincados
vericuetos por los que ha discurrido la ciencia
europea de los siglos XVI al XIX. Es por ello que
aboga, como ha hecho en otras publicaciones, por
lo que se denomina un modelo de «complejidad»
que reconozca que nho todo ha sido paz o guerra
entre ciencia y cristianismo, y que tampoco
podemos en Occidente mirarnos tanto en el espejo,
ignorando las contribuciones de otras culturas y
religiones. Es conveniente dejar a la historia
desvelar la complejidad de la vida real y resistir la
tentacion de convertirla en un instrumento
apologético.

Como dice en Ila introduccion: «La
investigacion seria en la historia de la ciencia ha
puesto de manifiesto una relacion tan
extraordinariamente variada y compleja entre

433


https://www.cienciayfe.es/es/publicaciones_libros_brooke_ciencia_religion

ciencia y religion en el pasado que resulta dificil
sostener tesis generales. La complejidad es la
verdadera leccion que se imponen».

Dando un paso mas, Brooke se plantea los
propios términos que se utilizan para analizar las
relaciones ciencia y religion. ;Como debemos
definir «ciencia»? ;Como definir «religion»? Son
cuestiones importantes, ya que la definicion de
estos términos puede viciar de principio Ia
conclusion a la que lleguemos sobre su relacion. Es
mas, pensar que la ciencia y la religion pueden
considerarse aisladas de sus contextos historicos es
muy ingenuo. La historia de Galileo, por ejemplo,
muestra la importancia del contexto politico.

Tanto la introduccion como el capitulo
primero se centran en exponer en detalle estas
consideraciones generales y de tipo metodoloégico.
Los siete siguientes capitulos y el epilogo van
mostrando las consecuencias de aplicar ese
enfoque bajo la potente lupa histdrica utilizada por
Brooke para diseccionar las relaciones entre ciencia
y cristianismo entre los siglos XVII y XX.

Al final del capitulo primero Brooke resalta
que tan erréoneo es «reducir la relacion entre
ciencia y religion a una relacion de conflicto» como
«elaborar una historia revisionista por fines

434



apologéticos». En una penetrante e inquietante
observaciobn anade que considerar a una
determinada religion como la madre de la ciencia,
no solamente es una forma de chauvinismo
cultural, sino que es miope.

Y esto por dos razones: tanto porque como
se ha observado la ciencia puede ser una
«descendencia muy rebelde», como porque esa
estrategia apologética podria fracasar a largo plazo
si se extiende una vision critica hacia la ciencia en
la sociedad al asociarla con «la contaminaciony las
tecnologias explotadoras». Tras 25 anos desde que
se publicaran estas palabras por primera vez, el
analisis no ha cambiado mucho, y aunque tal vez la
mayor parte de la sociedad occidental retiene el
entusiasmo por la ciencia, esa otra visidon critica
sigue presente. Los cristianos y creyentes del futuro
haran bien en seguir vigilantes.

Brooke desmonta algunos de los mitos mas
difundidos sobre el conflicto entre ciencia y
religion. Estos mitos fueron extensamente
difundidos por algunos libros muy leidos en el siglo
XIX, como los de Draper y White.

435



Conclusion: abrir las ventanas para

que entre aire fresco

Las investigaciones sobre las relaciones entre
ciencia y religion estan llegando a una conclusion,
que aun debemos trabajar mas, tanto en la Catedra
Francisco J. Ayala de Ciencia, Tecnologia y
Religion, como en la Asociacion Interdisciplinar
José de Acosta (ASINJA): hasta ahora se ha
hablado mucho del conflicto entre ciencia y
religion.

Pero, ;esta ahi el meollo de la cuestion que
nos ocupa? Nos parece que no es tanto un
combate entre ciencia y religion lo que se da en
nuestra sociedad. No son las apretadas filas de
cientificos enfrentandose a huestes de creyentes lo
que socioldogicamente se ha dado en la historia de
la ciencia, sino mas bien la colision de dos
cosmovisiones, dos paradigmas, dos programas de
investigacion, dos culturas, dos modos de situarse
ante la realidad aparentemente opuestas. El
conflicto entre el cientificismo y el teismo. Y
ademas, es un conflicto a ambos lados del cual es
posible encontrar a cientificos junto a filésofos,
creadores de pensamiento y redes sociales.

436


https://infosj.es/de-cerca/16523-renovacion-de-asinja
https://infosj.es/de-cerca/16523-renovacion-de-asinja

Pero jes inevitable e irresoluble este
conflicto? Para algunos cientificos creyentes (sobre
todo anglosajones, como John C. Lennox, John F.
Haught, Alvin Plantinga, y otros muchos cercanos
a la Fundacién Templeton) no cabe otra solucién
que la apologética combativa. Responder a los
partidarios del cientificismo, enemigos de Dios, con
las armas intelectuales de la apologética racional.

Lo que no esta demasiado claro todavia en
este debate es esto: qué se entiende por
“cientificismo”. Incluso por nuestra parte hemos
postulado la posibilidad de un cientificismo
religioso, aunque parezca una contradiccion. Todo
depende de qué es lo que se entiende por
“cientificismo”.

En otros articulos iremos desplegando en

amplio campo de este aparente conflicto y
exploraremos los caminos que lleven a un posible
dialogo y a la posibilidad de tender puentes entre
la visibn del mundo cientificista y la visiéon del
mundo teista.
Leandro Sequeiros, Doctor en Geologia,
Colaborador de la Catedra Francisco J. Ayala de
Ciencia, Tecnologia y Religion y Presidente de la
Asociacién Interdisciplinar José de Acosta
(ASINJA).

437


https://www.publicacionesandamio.com/products-page/andamio/ha-enterrado-la-ciencia-a-dios/
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/2019/04/10/la-convergencia-racional-entre-ciencia-y-teologia-john-haught/
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/2019/04/10/la-convergencia-racional-entre-ciencia-y-teologia-john-haught/
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/2017/05/24/creer-en-dios-plantinga/
https://www.templeton.org/es/
https://apologeticaracional.weebly.com/entradas-930902/la-esclavitud-del-naturalismo
https://www.tendencias21.net/Es-posible-un-naturalismo-religioso_a6592.html
https://www.tendencias21.net/Es-posible-un-naturalismo-religioso_a6592.html
https://www.tendencias21.net/Es-posible-un-naturalismo-religioso_a6592.html

BIBLIOGRAFIA

Libros basicos:

ALLEGRE, C. (2000) Dios frente a la ciencia.
Peninsula, 191 pag.

ARTIGAS, M. (1999) Filosofia de la Ciencia. EUNSA,
Pamplona, 291 pag.

ARANA, J. (1996) Claves del conocimiento del
mundo. 1 Materia y Movimiento. Kronos
Universidad, Sevilla, 307 pp.

CASINLP. (1977) Naturaleza. Temas filosofia,
Labor, 166 pp.

GLACKEN, C.J. (1996) Huellas en las playas de
Rodas. Naturaleza y cultura en el pensamiento
occidental desde la Antigtedad hasta finales del
siglo XVIII. Ediciones del Serbal, Barcelona, 728
pag.

HULL,L.\\W.H. (1984) Historia y Filosofia de Ila
Ciencia. Ariel, Métodos, 399 pp.

REI, Dario (1978) La Revolucion Cientifica. Icaria,
Barcelona.

ROSSI, P. (1998) E/ nacimiento de la Ciencia
Moderna en Europa. Critica, Barcelona, 276 pp.
SPIELBERG, N y ANDERSON, B.D. (1990) Siete ideas
que modificaron el mundo. edit.Piramide, Ciencia
Hoy, 341 pp.

438



Libros de consulta para Historia de las Ciencias
CROMBIE,A.C. (1979) Historia de la Ciencia: de San
Agustin a Galileo. 2 vol., 293 y 354 pp.
MASON,S.F. (19806) Historia de las Ciencias. Alianza
Edit.,Madrid, 4 vol.

REALE, Giovanniy Dario ANTISERI (1988) Historia
del pensamiento filosofico y cientifico. Herder,
Barcelona, vol.i-iii.

RIOJA, A. y ORDONEZ, J. (1999) Teorias del
Universo. Vol ll: de Galileo a Newton. Editorial
Sintesis, 287 pp-

SERRES,M. (1991) Historia de Ilas Ciencias.
Edit.Catedra, Madrid, 650 pp, 4.700 pts.
TATON,R.edit. (1972) Historia General de las
Ciencias, 5 vol.,Destino, Barcelona.

TATON,R.edit. (1988) Historia General de las
Ciencias. Edic.Orbis, 15 vol.

Lecturas complementarias:

BONIE, E. (2000) JEs Dios una hipotesis inutil? Sal
Terrae, Santander.

DAVIES, P. (1993) La Mente de Dios. La base
cientifica para un mundo racional. McGraw Hill,
Madrid, 244 pag.

HAWKING, S.\X. (1989) Historia del Tiempo. Del
Big Bang a los agujeros negros. Critica, 245 pp.
CHALMERS,A.F. (1989) Qué es esa cosa llamada
Ciencia. Siglo XXI. 246 pp.

DOU,A. edit (1980) Lenguajes cientifico, mitico y
religioso. ASINJA, Mensajero.

439



KUHN,T.S. y otros (1990) Qué son las revoluciones
cientificas? y otros ensayos. Paido6s,ICE,6, 151 pp.
KUHN,T.S. (1975) Estructura de las Revoluciones
Cientificas. Fondo de Cultura Econémica, México,
319 pp. (10 edic.,1962)

POLKINGHORNIE, J. (2000) Ciencia y Teologia. Una
introduccion. Sal Terrae, PresTeolog., 104, 198 pag.
POPPER,K.R. (1967) Eldesarrollo del conocimiento
cientifico: conjeturas y refutaciones. Paidos,
Buenos Aires.

440



441



442



_ CON

LETRAGRANDE

¢, Conoces nuestro catalogo de libros con letra grande?

Estan editados con una letra superior a la habitual para
gue todos podamos leer sin forzar ni cansar la vista.

=

eom -
LETRAGRANDE

Juan Valera Mariano José de Larra

Pepita Jiménez Articulos

r WL
LETRAGRANDE LETRAGRANDE

Emilia Pardo Bazin

La piedra angular

o BN
| LETRAGRANDE LETR AGRANDE

Vicente Blasco [béfiez

La barraca

Miguel de Cervantes

La Gitanilla

coH,
LETRAGRANDE

Charles Dickens
Histo_ria de
dos ciudades

(\

Consulta AQUI todo el catalogo completo.

Puedes escribirnos a pedidos@edicionesletragrande.com


https://www.bubok.es/libros/274968/Pepita-Jimenez-Edicion-en-letra-grande
https://www.bubok.es/libros/274350/Articulos-de-Mariano-Jose-de-Larra-Edicion-en-letra-grande
https://www.bubok.es/libros/273703/La-gitanilla-Edicion-en-letra-grande
https://www.bubok.es/libros/273079/La-barraca-Edicion-en-letra-grande
https://www.bubok.es/libros/273049/La-piedra-angular-Edicion-en-Letra-Grande
https://www.bubok.es/libros/270176/Miau-Edicion-en-letra-grande
https://www.bubok.es/libros/270174/Historia-de-dos-ciudades-Edicion-en-letra-grande
https://www.bubok.es/libros/270101/INSOLACION-Edicion-en-letra-grande
https://www.bubok.es/libros-en-letra-grande
mailto:pedidos@edicionesletragrande.com
http://www.tcpdf.org

