


1 

 

 

SABER 
MÁS. 

Aproximación 
epistemológica 

 
Leandro Sequeiros 

Bubok, Málaga, 2022 
 

 
 
 
 
 
 
 



2 

 

 
Portada de las actas de la 40 Reunión de ASINJA 
(2014) Volumen 40: La interdisciplinariedad. 40 
años de ASINJA contiene: Sequeiros, Leandro: 
(2014) “Asinja: 40 años construyendo puentes”. XL, 
197-231. 

SABER MÁS.  
Aproximación epistemológica 

Leandro Sequeiros 
Bubok, Málaga, 2022 

Número Prop. Intelectual en proceso 
 



3 

 

 

 
 
 
 

INDICE 
 
 
Presentación …………………………………..……. 5 

1. ASINJA: 40 años construyendo 
puentes entre “saberes” …………….. 11 

2. El “saber” y los saberes: introducción a 
la Teoría del conocimiento …………. 93 

3. La fenomenología del acto de “saber” 
y “conocer”: la descripción del 
conocimiento …………………………... 123 

4. La ciencia como proyecto racional de 
integración de “saberes” y como 
construcción social …………..………. 177 

5. Los “saberes” de la antigüedad: las 
imágenes míticas del mundo 
………………………………………………..…  219 



4 

 

6. Los “saberes” especulativos: las 
imágenes del mundo en la Edad 
Media ………………………………..………  229 

7. Formalización de los “saberes”: la 
historia y la filosofía de las ciencias 
………………………………………………..…. 235 

8. La nueva filosofía de la ciencia ….. 271 
9. “Saberes” y sociedad: las críticas al 

cientificismo y a la tecnocracia en las 
filosofías del siglo XX …………..… … 333 

10.  La unificación de los “saberes” 
en crisis: el nuevo ateísmo científico 
……………………………………………..        345 

11.  “Saberes” y creencias: el 
conflicto de racionalidades …… ..  391 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



5 

 

 
 

PRESENTACIÓN 
 
 
 
 “El saber no ocupa lugar”, “el hombre sabe 
que sabe”, “es un tipo sabihondo”, “es resabidilla”, 
“Dios todo lo sabe”… 
 Son muchas las expresiones castellanas en 
las que se utiliza de diversas maneras la raíz del 
“saber”. Todo esto nos remite a experiencias y 
conceptos relacionados con el conocimiento, con la 
sabiduría, con la ciencia.. 
 Y empiezo este texto, que forma parte de las 
reflexiones de 50 AÑOS de la Asociación 
Interdisciplinar José de Acosta (ASINJA) con esta 
viñeta de EL ROTO. La que aquí presento no es la 
original, pero la he recompuesto: 
 

¿Qué es saber? 

 
 

 

 

Repetir lo 

que te digan 



6 

 

 
Examen: qué es 

saber? 

Repetir lo que te 

digan 

 
SOBRESALIENTE!!! 

Está chupado.. 

 
 
 Y antes de iniciar la lectura de este libro, les 
invito a interpretar estas imágenes. Incluso les 
sugiero que lo hagan por escrito para fijar bien las 
ideas y compartirlas con otros: ¿qué se quiere 
representar aquí? ¿Qué es “saber”? 
 

 
 
 



7 

 

 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 



8 

 

 

 
 
 

 



9 

 

 
 
 

 
Interpretar desde mis categorías que quieren 
expresar estas imágenes 

 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 



10 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



11 

 

 

1 
ASINJA:  

40 AÑOS CONSTRUYENDO 
PUENTES ENTRE SABERES 

 
LEANDRO SEQUEIROS1 
 
Introducción 
 Durante más de 40 años, los socios y los 
amigos de la Asociación Interdisciplinar José de 
Acosta (ASINJA) se han reunido anualmente. 
Según nuestros Estatutos (Artículo 2) ASINJA nació 
con una vocación “interdisciplinar”. ¿Estamos 
satisfechos? ¿Creemos haberlo hecho?  

                                                 

1 Adaptación de la ponencia de 2014. Socio de ASINJA desde 
su fundación en 1974 y Presidente desde mayo de 2021. 
Miembro del Consejo Asesor de la Cátedra Ciencia, 
Tecnología, Religión (ICAI, Universidad Comillas); Coeditor de 
Tendencias21.net de las religiones; Academia de Ciencias 
Exactas, Físicas y Naturales de Zaragoza. 



12 

 

 El hecho de habernos reunido hombres y 
mujeres procedentes de muy diversas disciplinas 
para dialogar sobre un tema visto desde diversas 
perspectivas, ¿nos constituye en grupo 
interdisciplinar? ¿Creemos que tratar sobre un 
tema, charlar, discutir, dialogar, escuchar 
críticamente nos constituye en Asociación 
Interdisciplinar? ¿Hemos construido conocimientos 
nuevos o simplemente hemos acumulado 
información? ¿Ha emergido algo diferente? 
¿Hemos hecho interdisciplinariedad2 o transdisci-
plinariedad3? ¿Emergencia o acumulación de 
conocimientos? ¿No habrá sido más bien 
confusión, mezcla de elementos que no eran 
homogéneos? 
 Desde el punto de vista epistemológico 
¿hemos aceptado el pluralismo en los 
conocimientos? ¿Hemos practicado en el 
relativismo, el perspectivismo, la tolerancia? 
¿Creemos que es posible la interdisciplinariedad? 
¿Qué concepto de verdad estaba debajo de 
nuestra búsqueda? ¿Hemos soportado la diferencia 

                                                 

2 http://es.wikipedia.org/wiki/Interdisciplinariedad; En 
internet, hay una asociación interdisciplinar de filosofía: 
http://asociacioninterdisciplinar.wordpress.com/   
3 http://es.wikipedia.org/wiki/Transdisciplinariedad  

http://es.wikipedia.org/wiki/Interdisciplinariedad
http://asociacioninterdisciplinar.wordpress.com/
http://es.wikipedia.org/wiki/Transdisciplinariedad


13 

 

en los enfoques, metodologías, perspectivas? 
¿Creemos que todos los conocimientos humanos 
tienen el mismo rango? ¿Hemos superado el 
obstáculo de las dos culturas? ¿Nos situamos en la 
“tercera cultura” de Brockman4 (o en su versión 
española de Cultura3.0)5 en la que la ciencia 
subsume todos los demás conocimientos? ¿Hemos 
respetado la autonomía epistemológica de las 
ciencias sociales? 
 

1) La tradición interdisciplinar en la Compañía 
de Jesús 

ASINJA, como Asociación Civil, nace hace 40 
años impulsada por los vientos de un grupo de 
jesuitas, profesores entonces en Universidades 
Públicas. Tal vez se deba a Alberto Dou (1915-
2009)6 la feliz iniciativa. Esta ponencia quiere ser 

                                                 

4 http://www.tusquetseditores.com/titulos/metatemas-la-
tercera-cultura; 
http://cienciaobjeto.wordpress.com/2010/11/07/la-
tercera-cultura-de-john-brockman/ y los debates posteriores 
en http://www.antroposmoderno.com/antro-
articulo.php?id_articulo=701  
5 http://www.terceracultura.net/tc/  
6 De Alberto Dou hay más de 6.500 entradas en Google (en 
junio de 2013). Algunas de ellas son: 
http://es.wikipedia.org/wiki/Alberto_Dou_Mas_de_Xax%C
3%A0s; 

http://www.tusquetseditores.com/titulos/metatemas-la-tercera-cultura
http://www.tusquetseditores.com/titulos/metatemas-la-tercera-cultura
http://cienciaobjeto.wordpress.com/2010/11/07/la-tercera-cultura-de-john-brockman/
http://cienciaobjeto.wordpress.com/2010/11/07/la-tercera-cultura-de-john-brockman/
http://www.antroposmoderno.com/antro-articulo.php?id_articulo=701
http://www.antroposmoderno.com/antro-articulo.php?id_articulo=701
http://www.terceracultura.net/tc/
http://es.wikipedia.org/wiki/Alberto_Dou_Mas_de_Xax%C3%A0s
http://es.wikipedia.org/wiki/Alberto_Dou_Mas_de_Xax%C3%A0s


14 

 

un homenaje a su memoria. De todo ello 
hablaremos. Pero tengamos en cuenta que este 
proceso se inserta en la tradición científica 
interdisciplinar de la Compañía de Jesús. 

 
Hagamos un poco de historia. En el año 1551, 

San Ignacio de Loyola fundó en un edificio romano, 
ahora desaparecido, situado en la ladera del 
Capitolio, en la Via Capitolina, hoy Piazza 
d'Aracoeli, el primer colegio de los jesuitas; y junto 
a él, la primera biblioteca. Era el Colegio Romano. 
Fue tal el éxito, que hubo que proceder a un 
cambio de sede a causa del continuo aumento de 
alumnos. En el año 1583 el papa Gregorio XIII 
inauguró la nueva sede del Colegio Romano en un 
edificio situado en Roma, en la plaza que sigue 
todavía hoy llamándose así. Debido a este hecho, y 
a que este papa fue el fundador y el protector de la 
misma, tomará nombre de "Gregoriana"7. 

                                                                                               

http://www.upcomillas.es/centenarioicai/pdf/Dou%20M%
C3%A1s%20de%20Xex%C3%A1s%20Alberto.pdf; 
http://www.mat.ucm.es/~jidiaz/Publicaciones/ARTICULOS
_PDF/Dou.pdf; 
http://elpais.com/diario/2009/04/21/necrologicas/124026
4801_850215.html  
7 http://www.unigre.it/home_page_en.php; 
http://es.wikipedia.org/wiki/Pontificia_Universidad_Gregor
iana  

http://www.upcomillas.es/centenarioicai/pdf/Dou%20M%C3%A1s%20de%20Xex%C3%A1s%20Alberto.pdf
http://www.upcomillas.es/centenarioicai/pdf/Dou%20M%C3%A1s%20de%20Xex%C3%A1s%20Alberto.pdf
http://www.mat.ucm.es/~jidiaz/Publicaciones/ARTICULOS_PDF/Dou.pdf
http://www.mat.ucm.es/~jidiaz/Publicaciones/ARTICULOS_PDF/Dou.pdf
http://elpais.com/diario/2009/04/21/necrologicas/1240264801_850215.html
http://elpais.com/diario/2009/04/21/necrologicas/1240264801_850215.html
http://www.unigre.it/home_page_en.php
http://es.wikipedia.org/wiki/Pontificia_Universidad_Gregoriana
http://es.wikipedia.org/wiki/Pontificia_Universidad_Gregoriana


15 

 

 En el año 1773, como consecuencia de la 
supresión de la Compañía de Jesús, el Colegio fue 
confiado a la custodia del clero secular romano. Sin 
embargo, el 17 de mayo de 1824, el papa León XII, 
refundada la Compañía de Jesús, le devolvió su 
custodia. En el año 1873, el Colegio Romano, sufrió 
un nuevo traslado, esta vez la sede fue ubicada en 
el Edificio Borromeo, también sito en Roma en calle 
del Seminario, actualmente sede del Colegio 
Bellarmino.  

Este mismo año el papa Pío IX, el 4 de diciembre 
de 1873, concedió al Colegio el derecho a asumir el 
título de "Pontificia Universidad del Colegio 
Romano", y a su rector el poder suscribirse como 
"Rector de la Pontificia Universidad Gregoriana". En 
1980 fue nombrado rector el hasta el momento 
decano de Derecho Canónico, el jesuita español 
Urbano Navarrete Cortés (Camarena de la Sierra, 
Teruel; 1920). 
 

2) Las raíces de ASINJA: 

La Compañía de Jesús nació con una mirada 
hacia la cultura emergente. Y siempre 
procuró estar en los debates culturales y 
científicos de la modernidad. En esa 
convocatoria al debate intelectual hay que 



16 

 

colocar a ASINJA. Pero acerquémonos a los 
últimos años. 
 
2.1 El Apostolado intelectual de la 
Compañía de Jesús 

 La Compañía de Jesús, desde sus comienzos, 
se caracterizó por la presencia en los medios 
intelectuales (Congregación General 34, 1995, 
Decreto 16). Y desde el inicio, esa presencia fue 
muy significativa en los medios científicos8. Años 
antes, en 1965, el Papa Pablo VI, dirigiéndose a la 
Congregación General 31, envió a la Compañía al 
mundo de ateísmo9.   
 Esto implicaba una sólida formación 
universitaria junto a una profunda espiritualidad.  
Y además, esto no es una tarea de unos cuantos, 
sino una dimensión transversal de la Misión de la 
Compañía. Y esta Misión no puede separarse de la 

                                                 

8  Agustín Udías sj (en preparación) Los jesuitas y la ciencia. 
Una tradición en la Iglesia; Sal Terrae-Mensajero, Santander; 
F. Euvé. Mathématiques, Astronomie, Biologie et soin des 
âmes. Les jesuites et les sciences. Petite Bibliothèque 
Jésuite, Lessius, Bruselas, 2012, 150 pág. [De este libro se 
está preparando una edición castellana con anexos para los 
jesuitas españoles] 
9 Decreto sobre Ateísmo. Comentario Pastoral. Comisión 
Interprovincial SJ: Madrid, 1966. 



17 

 

promoción de la justicia, la ecología y la 
espiritualidad.   
 En los documentos recientes de la Compañía, 
la ciencia no está ausente. La trigésimo primera 
Congregación General, de 196510, dedica uno de 
sus Decretos (el nº 29) al trabajo y a la inves-
tigación científica, a fin de exhortar a la dedicación 
en este campo. Se trata de estar presentes en los 
cambios culturales del mundo contemporáneo con 
el espíritu del Concilio Vaticano II, que estaba 
acabando.  
 Tal vez de la llamada del Papa Pablo VI a 
luchar contra el ateísmo y este Decreto 29 de la CG 
XXXI de 1965, marcan el inicio de ASINJA. El texto 
del decreto 29 (CG XXXI) comienza por recordar la 
importancia de ello: 
 Aprecien en gran manera los jesuitas el 
trabajo científico y en especial el de la auténtica 
investigación, y considérenlo como uno de los 
ministerios de la Compañía más necesarios. Es un 
apostolado muy eficaz, del todo conforme con la 
antigua tradición de la Compañía11, y responder 
                                                 

10 Año este en que finalizan las sesiones del Concilio 
Ecuménico Vaticano II. (N. de los T.) 
11 En nota a pie de página dice: “Ordenación sobre la 
formación de profesores de Matemáticas, promulgada por 
el P. Roberto Bellarmino por orden del P. Acquaviva en 



18 

 

plenamente a las recomendaciones tantas veces 
reiteradas de los Sumos Pontífices, en particular 
durante el último siglo12. Se adapta además muy 
bien a las exigencias de los hombres de nuestro 
tiempo, pues constituye una excelente base para 
iniciar y continuar el diálogo, incluso con los no 
creyentes, y sirve de medio para ganar su confianza 
en la Iglesia y para elaborar y enseñarles a realizar 
la síntesis de la fe con la vida [Congregación 
General XXXI (1965), Decreto 29 (“Investigación 
Científica”), número 1] 
 El documento anima también a los 
superiores a preocuparse por la formación de los 
jóvenes jesuitas en este campo, y a los que trabajan 
ya en él, a consagrarse enteramente a una tarea 
que requiere siempre al hombre entero (Decreto 

                                                                                               

1593 (ARSI Epp. NN. 113, fol. 184). Discurso del P. Cristóbal 
Clavio “Del modo como la Compañía de Jesús, a mayor 
gloria de Dios y provecho de las almas, podría aumentar su 
crédito ante los hombres y destruir brevísimamente y con 
toda facilidad todo el prestigio literario de los herejes en el 
que éstos tanto se apoyan” (ARSI, Hist. Saec. Sc. Fol. 185-
187); etc.” 
12 Y a nota a pie de página dice el Decreto 29: “Véase por 
ejemplo el Motu Proprio Quod Divina Sapientia de León XII 
de 1824; el de León XIII Ut mysticam Sponsam del 14 de 
marzo de 1891; la encíclica de Pío XI Ad catholici Sacerdotii 
Culmen; etc.” Son textos que, desde mi punto de vista, no 
han perdido su validez. 



19 

 

29, número 4). También se recuerda, finalmente, 
que conviene respetar “la justa libertad de 
investigación, de pensamiento y de hacer conocer, 
humilde y valerosamente, su manera de ver en el 
campo de su competencia” (Decreto 29, número 4, 
citando textualmente al Concilio Vaticano II, 
Gaudium et Spes, número 62).  

 
2.2 Jesuitas en la Universidad: la MUINSI.  
En los años 60, los provinciales españoles 
destinaron a muchos jóvenes jesuitas a 
formarse en la Universidad. Estaba motivado 
inicialmente por la necesidad de contar con 
titulados universitarios en los centros 
educativos. Pero pronto percibieron que era 
my importante la presencia inculturada en 
las Universidades. Así surgió en los sesenta-
setenta la MUINSI, la Misión Universitaria en 
Centros que no son de la Compañía, las 
Universidades públicas. Su primer (y casi 
único) presidente fue el padre Julián Rubio. 
Anualmente se celebraban reuniones con 
carácter rotatorio para conocer diversas 
universidades y experiencias personales de 
presencia evangelizadora. 
 



20 

 

2.3 De MUINSI a ASINJA. En una de las 
reuniones de MUINSI, allá por 1972, el padre 
Antonio Beristain lanzó la revolucionaria 
propuesta (entonces) de invitar a otras 
personas no jesuitas. Estas reuniones 
perdían la intimidad primera pero se 
enriquecían con otras experiencias. Por eso, 
de ser reuniones de familia se fueron 
convirtiendo en círculos de reflexión. Y en 
1974 tuvo lugar la primera reunión 
interdisciplinar organizada por los jesuitas 
españoles. Se ponían las  simientes para que 
naciese el árbol de ASINJA. 

 
 
3. ASINJA: ¿Qué interdisciplinariedad? Evaluación 
de 40 años de Jornadas 
 
 Durante más de 40 años, un grupo de 
personas procedentes de áreas disciplinares, 
culturas, tradiciones religiosas y contextos 
geográficos, ha intentado ofrecer una reflexión 
interdisciplinar de carácter anual. Constituidos en 
Asociación Interdisciplinar José de Acosta desde 
1974. 
 



21 

 

3.1 Un estudio sociométrico de 40 Reuniones de 
ASINJA 
 
 No está hecho un estudio completo del 
desarrollo de estas 40 reuniones. Se acaba de 
publicar un libro que contiene los índices de los 
libros de actas publicados puntualmente cada año, 
gracias a la ayuda de la Universidad Comillas13. 
Según la metodología de la Asociación, todos los 
años, en la Asamblea de Socios, se elige 
democráticamente el tema para la siguiente 
reunión. ¿Qué mecanismos psicológicos y qué 
intereses conscientes o inconscientes han ido 
marcando la ruta de temas durante estos 40 años? 
No aventuramos ninguna hipótesis. Lo que sí 
parece claro es que la navegación no ha sido 
errática. Existe un hilo conductor sutil: el deseo de 
poner a un grupo de hombres y mujeres de 
procedencia intelectual suficientemente diversa en 
disposición de responder a los ecos de unas 
ponencias desde la perspectiva  de su propia 
formación científica, tanto en ciencias de la 

                                                 

13  Sequeiros, L. (2013) Índices de los volúmenes de la 
Asociación Interdisciplinar José de Acosta. Bubok 
ediciones. Se puede acceder en: 
http://www.bubok.es/libros/225286/INDICES-de-los-
volumenes-de-la-Asociacion-Interdisciplinar-ASINJA  

http://www.bubok.es/libros/225286/INDICES-de-los-volumenes-de-la-Asociacion-Interdisciplinar-ASINJA
http://www.bubok.es/libros/225286/INDICES-de-los-volumenes-de-la-Asociacion-Interdisciplinar-ASINJA


22 

 

naturaleza, ingenierías, ciencias sociales incluidas 
la teología. 
 La metodología ha variado poco desde los 
inicios. A partir del tema propuesto, la Junta 
Directiva elabora un proyecto breve. A partir de 
este se separan diferentes temáticas, se invita a 
ponentes y se da a conocer el programa. Por 
supuesto, siempre hubo cabida para 
comunicaciones libres de los asistentes. Las 
ponencias y las comunicaciones ocupan un lugar 
importante. Pero el protagonista es el diálogo, el 
intercambio de pareceres desde la perspectiva de 
cada uno. En un ambiente distendido, dialogante y 
empático – imposible de reflejar en las Actas- los 
asistentes han ido, a lo largo de 40 años, 
elaborando una cosmovisión abierta que permite la 
participación de nuevos miembros. 
 Sería de gran interés cuantificar la 
procedencia, formación, asiduidad, participación y, 
sobre todo, formación humana e intelectual de los 
asistentes. No tenemos esos datos. Pero si se puede 
afirmar que ha existido bastante variedad, dentro 
de una gama amplia. Mentiríamos si afirmáramos 
que hubo espacio para las posturas extremas, tanto 
en lo intelectual como en lo social, político y 
religioso. Pero hubo un suficiente pluralismo y 



23 

 

libertad para expresar opiniones a veces 
enfrentadas. 

La que fue llamada “I Reunión 
Interdisciplinar de jesuitas españoles” tuvo lugar en 
Los Molinos (Madrid) en 1974 y las Actas, con el 
título “Ciencia y humanismo”, se publicaron en 
1975. En el tomo II (“Configuración de la sociedad 
futura”, 1977) leemos en la presentación (firmada 
por Alberto Dou): “El presente texto constituye las 
Actas de la II Reunión Interdisciplinar de jesuitas 
españoles, que tuvo lugar en Zaragoza del 9 al 13 
de setiembre de 1975”. A ella asistieron 15 jesuitas.  
 
3.2 Los senderos ocultos que tejen la historia de 
ASINJA 
 ¿Qué cosmovisiones se fueron tejiendo a lo 
largo de estos 40 años? ¿Qué senderos ocultos han 
facilitado la pervivencia de 40 años de reuniones? 
No es fácil diseñarlo. Lo que sí es claro es que el 
peso intelectual de Alberto Dou (alma de las 
reuniones durante veinte años) ha configurado el 
estilo y el talante de las jornadas.  
 ASINJA empezó a “hacer interdis-
ciplinariedad” sin haberse puesto de acuerdo sobre 
lo que esta palabra significaba. De ello hablaremos 
más tarde. Lo que si planteamos como hipótesis es 



24 

 

que la ruta ha sido orientada por algunas de las 
ponencias de las reuniones iniciales. Desde mi 
punto de vista –siempre subjetivo y revisable – las 
intuiciones de Dou y su personalidad arrolladora y 
algunas de las ponencias han ido configurando el 
marco epistemológico. 

 Veamos algunos ejemplos. En el volumen XI 
(“fragmentariedad de las Ciencias”, 1985), leemos 
en la Presentación de Alberto Dou: “El presente 
texto contiene las Actas de la XI Reunión 
Interdisciplinar José de Acosta que tuvo lugar en 
Collado Villalba (Madrid) del 5 al 9 de septiembre 
de 1984. Estas reuniones vienen celebrándose 
anualmente y sin interrupción desde 1974”. Según 
consta en el volumen, asistieron 36 jesuitas y no 
jesuitas. 
 Y al final de esta presentación leemos: “Por 
primera vez estas Reuniones Interdisciplinares 
reciben el apelativo José de Acosta. La razón es 
que el grupo de profesores universitarios que 
organiza estas Reuniones se constituyó 
jurídicamente el 13 de enero de 1984 en la 
Asociación Interdisciplinar José de Acosta y ha 
dado su nombre a las Reuniones Interdisciplinares. 
La Asociación, al igual que todas las once 
Reuniones Interdisciplinares ya celebradas, se 



25 

 

propone promover el diálogo entre la fe y la 
cultura contemporánea al servicio de los hombres 
de nuestro tiempo. Se trata de una asociación 
cultural; para ser miembro numerario se requiere 
ser profesor universitario o tener el grado de 
doctor. La primera Asamblea General de la 
Asociación tuvo lugar en Collado-Villalba en 
septiembre de 1984; en ella se eligió la primera 
Junta Directiva: Alberto Dou (Presidente), José 
Ramón Masaguer (Vicepresidente), Augusto Hortal 
(Secretario), Mª del Camino Cañón (Tesorera), 
Fernando Riaza y Miguel Lorente (vocales). José de 
Acosta (1540-1600) fue un jesuita, científico, 
historiador y filósofo de las ciencias naturales y 
comprometido misionero (de 1571 a 1578 estuvo 
en América). A. Udías y M. Lorente presentaron en 
esta Reunión sendas comunicaciones sobre Acosta, 
y ha parecido oportuno incluirlas en estas Actas al 
comienzo mismo del texto antes de la primera 
ponencia” (Actas, p. 15). 
 
 En los Estatutos de ASINJA leemos: 

 
Estatutos: objetivos y métodos Artículo 2. -  

1ª - El fin de la "Asociación Interdisciplinar 
José de Acosta" es el de fomentar el intercambio 



26 

 

intelectual entre personas dedicadas a las ciencias 
de la naturaleza, a las ciencias humanas y a las 
disciplinas teológicas y filosóficas, en orden a 
promover un esclarecimiento de los problemas 
humanos y formulaciones del mensaje cristiano 
que favorezcan el diálogo entre la fe y la cultura 
contemporánea al servicio de los hombres de 
nuestro tiempo. 
 2ª - Para lograr este fin, la "Asociación 
Interdisciplinar José de Acosta" se propone: 

a) Organizar reuniones de trabajo 
entre personas académicamente 
cualificadas para tratar de forma 
interdisciplinar y en ambiente de 
libertad temas científicos que 
tengan implicaciones humanistas y 
últimamente religiosas. 

b) Promover todo tipo de actividades 
de carácter intelectual que 
coadyuven al fin mencionado. 

c) Publicar y difundir estudios que 
puedan contribuir al fin propuesto. 

 



27 

 

Y en el tríptico de difusión de 
ASINJA, editado hacia 2000: 

 
Asociación Interdisciplinar José de Acosta ASINJA 

En colaboración con la Universidad Comillas, 
Madrid 

 
     La fragmentación del conocimiento humano ha 
hecho perder la comprensión de la realidad. En 
ámbitos científicos y humanistas se detecta la 
necesidad de crear espacios en los que sea posible el 
intercambio entre las distintas ramas del 
conocimiento humano. 
    Ante este reto, la Asociación Interdisciplinar José 
de Acosta (ASINJA), se constituye como una 
asociación cultural sin ánimo de lucro, que pretende 
fomentar el diálogo interdisciplinar. 
    ASINJA, cuyos comienzos estuvieron impulsados 
por una iniciativa nacida de miembros de la 
Compañía de Jesús, dentro de un amplio pluralismo 
ideológico, se declara respetuosa con el ámbito 
interreligioso en general y con el humanismo 
cristiano en particular. 
    Desde 1974, ASINJA organiza reuniones anuales 
de trabajo interdisciplinar. Como fruto de estas 
reuniones, ASINJA ha publicado hasta el momento 



28 

 

27 volúmenes con las ponencias, comunicaciones y 
debates de estas reuniones. 
    Para ser socio de ASINJA basta con cumplimentar 
la solicitud reglamentaria y abonar las cuotas anuales 
que dan derecho a participar en todas las actividades 
y recibir las publicaciones. 

 
Para información: Asociación Interdisciplinar José de 
Acosta (ASINJA).  
c/ Alberto Aguilera 23. 28015 Madrid  

 
 
4. La epistemología oculta: ¿qué interdisci-
plinariedad? 
 No es fácil encontrar en las Actas de las 
reuniones una definición precisa de lo que se 
entiende por interdisciplinariedad. Desde el primer 
volumen se usa esta palabra y se alude a ella como 
un intento de diálogo entre diferentes disciplinas. E 



29 

 

incluso, en el volumen XI, en la presentación de 
Alberto Dou, se lee “La Asociación, al igual que 
todas las once Reuniones Interdisciplinares ya 
celebradas, se propone promover el diálogo entre 
la fe y la cultura contemporánea al servicio de los 
hombres de nuestro tiempo”. 
 Da la impresión de que se entendía por 
interdisciplinariedad el “diálogo entre la fe y la 
cultura”.  Pero, ¿qué se quería decir con esta 
expresión? ¿Qué epistemología oculta? 
 Se daba por supuesto que la fe (se supone 
que fe religiosa, y cristiana porque nunca –que 
sepamos- hubo representación de otras religiones) 
tiene un componente racional. Y que, por tanto, 
está legitimada para “dialogar” –como se entienda 
– con la “cultura” (que en este caso se suponía que 
era la cultura universitaria, la cultura científica, la 
racionalidad científico-técnica. Y además, al hablar 
de ciencia, en los primeros años se tenía una visión 
restringida a las ciencias experimentales y lógico-
matemáticas. Más posteriormente (tal vez por 
influjo de Popper) se incorporaron las ciencias 
sociales (aunque algunos miembros no lo 
entendieron demasiado). 



30 

 

 Superados los conflictos que promovió Snow 
en 1959 con “las dos culturas”14 y los debates entre 
Wilson y Gould sobre la asimilación o no de las 
humanidades por las ciencias naturales15, los socios 
y amigos de ASINJA han podido dialogar 
(entendido como intercambio de opiniones, sin 
más) en un ambiente plural. Tal vez el único escollo 
que ASINJA ha tenido –al igual que sucede en la 
Cátedra Ciencia, Tecnología, Religión (ICAI, 
Universidad Comillas)16 ha sido la incorporación de 
los teólogos.  

Tal vez no deje de tener razón la profesora 
María José Frapolli cuando afirma que el obstáculo 
para la entrada de la Teología en la Universidad 
sea epistemológico: el método científico de la 
teología (al menos en España) es incompatible con 
la búsqueda libre de explicaciones del mundo17. 
Desde nuestra modesta atalaya, este es un 

                                                 

14 http://www.relec.es/dosculturas/    
15 http://newpol.org/content/stephen-jay-gould-
appreciation  
16 
http://www.upcomillas.es/centros/ctr/cent_cat_ctr.aspx; 
http://www.upcomillas.es/centros/ctr/cent_cat_ctr_vari.as
px  
17 http://www.tendencias21.net/De-que-hablan-Dios-y-el-
Cesar_a18688.html  

http://www.relec.es/dosculturas/
http://newpol.org/content/stephen-jay-gould-appreciation
http://newpol.org/content/stephen-jay-gould-appreciation
http://www.upcomillas.es/centros/ctr/cent_cat_ctr.aspx
http://www.upcomillas.es/centros/ctr/cent_cat_ctr_vari.aspx
http://www.upcomillas.es/centros/ctr/cent_cat_ctr_vari.aspx
http://www.tendencias21.net/De-que-hablan-Dios-y-el-Cesar_a18688.html
http://www.tendencias21.net/De-que-hablan-Dios-y-el-Cesar_a18688.html


31 

 

problema real (del cual tratará el profesor Antonio 
Martín Morillas en estas Jornadas). 
 Pero a lo largo de 40 años, ¿se ha reducido 
su horizonte a este intento de diálogo? ¿Hubo algo 
más? Describimos más adelante este intento como 
de “rebelde interdisciplinariedad”. Pero antes 
conviene explicitar qué es lo que hoy se entiende 
por “interdisciplinar”. 
 
4.1 La rebelde interdisciplinariedad: historia del 
intento 
 En el volumen XI (“Fragmentariedad de las 
Ciencias”, 1985) se contiene una ponencia que, en 
mi opinión, ha marcado profundamente el futuro 
de las reuniones. Se trata de “Laguna de la Ciencia 
o lagunas de Ciencia: la fragmentariedad y lagunas 
de la ciencia vista desde la Sociología”18 
 La autora, Rosa Aparicio, describe así el 
enfoque por el que ha optado:  

                                                 

18 Rosa  Aparicio, “Primera ponencia. Lagunas de la ciencia 
o lagunas de ciencia. La fragmentariedad y lagunas de la 
ciencia vista desde la Sociología”. En: A. Dou, editor, 
Fragmentariedad de las Ciencias. Asociación 
Interdisciplinar José de Acosta, con la colaboración del 
Instituto Borja de Bioética. Biblioteca de Fomento Social, 
Ediciones Mensajero, Bilbao, 1985, 248 páginas (páginas 
29-59; coloquio, páginas 61-67) 



32 

 

          “No quisiera detenerme excesivamente en 
mostrar cómo, una vez considerados 
sociológicamente los datos disponibles sobre la 
producción científica, aparecen ciertos vacíos y 
determinadas lagunas en el inmenso panorama 
de la ciencia moderna (…). Me ocuparé de 
aclarar por qué, según el punto de vista 
sociológico no pueden menos de aparecer en la 
ciencia fragmentariedad y lagunas. O 
expresándolo de una manera más positiva: 
según mi apreciación, las aportaciones que más 
interesan de la sociología de la ciencia para 
nuestras presentes jornadas consistirían en lo 
siguiente: 

1. En establecer por qué la ciencia 
realmente practicada en las sociedades 
humanas no pueden menos de dar lugar 
al surgimiento de zonas oscuras o 
terrenos inexplorados. 

2. En indicar que esos enclaves de 
oscuridad incrustados entre las zonas 
iluminadas por nuestros saberes 
rigurosos, merecerían seguramente por 
su importancia y su naturaleza ser 
mirados como algo más que lagunas: 



33 

 

como un aspecto de la finitud y limitación 
humanas, que tanto más se hace 
presente cuanto más se potencia nuestra 
creatividad”. 

 
La ponencia de Rosa Aparicio se divide en 

cuatro partes (pág- 31 ss): en la primera presenta 
los supuestos metodológicos sobre los que se 
apoya; en la segunda, justifica cómo la 
investigación sociológica conduce a “contar con 
que siempre todo trabajo científico forzosamente 
dejará inexploradas muchas posibilidades de lo 
que podemos llamar el orden real. Este terreno 
inexplorado da lugar a que siempre haya lagunas 
en la ciencia”. En la tercera parte, la ponencia se 
detiene a acotar el significado de esas lagunas para 
la comprensión de la actividad científica; y en 
último lugar (pág. 54 ss) la ponencia plantea 
algunas consideraciones “acerca de las 
consecuencias que esto tiene para una filosofía del 
trabajo científico y para la ética del saber”. 
 Este texto de la ponencia nos ha parecido 
especialmente iluminador: “Entonces la fragmen-
tariedad de todo saber científico, no ya de la 
sociología, no se deriva simplemente de un exceso 



34 

 

de datos que superan las capacidades de 
intercomunicación y sistematización de la 
comunidad científica. Se deriva del hecho de que la 
constructividad humana siempre es algo 
encarnado, de forma parcial, finita y cambiante, en 
la realidad envolvente. Y las lagunas del saber no 
son simplemente hechos que aún no hayamos 
descubierto dentro del orden que históricamente 
ha venido a producirse; hay lagunas quizás, que se 
abren sobre los abismos de posibilidades 
absolutamente no contactadas por el hombre en su 
historia, abismos de que a veces sospechamos al 
meditar sobre fracturas e irregularidades de 
nuestro modo de convivir”. 
 Todo este planteamiento conduce a dos 
mensajes: “Por una parte, insiste en que para las 
ciencias de la sociedad, y para la sociedad misma, 
es insuficiente hablar de verdades científicas e 
ignorancias parciales, si no se trata 
inmediatamente de la pertinencia de esas verdades 
e ignorancias con relación a determinadas formas 
de vivir. Por otra parte, recalca la conexión que 
existe entre las distintas formas científicas y no 
científicas de encaminamiento hacia una 
reconstrucción simbólica del mundo. Los 
especialistas tendemos con excesiva frecuencia a 



35 

 

olvidar lo que de esto puede afectarnos y a 
situarnos por encima de una sociedad y de una 
historia llamadas a ser juzgadas y a ser enseñadas 
por nosotros” (pág. 53). 
 Y concluye: “Llaman la atención las 
conclusiones convergentes de los estudios 
empíricos, e incluso de informes de gobiernos, 
sobre el pésimo nivel de intercomunicación vigente 
entre los profesionales de la ciencia19. Esto nos 
invita a preguntarnos sobre nuestro nivel de 
intercomunicación  disciplinar e extradisciplinar y 
sobre lo que ello puede representar para nuestra 
inserción cultural y nuestra fecundidad intelectual” 
(pág. 55) (…) “Entonces, a nosotros en particular la 
sociología de la ciencia nos invita a preguntarnos si 
en la docencia de nuestros ambientes [y en la tarea 
de ASINJA] se transparenta lo que la ciencia tiene 
de procesualidad, movilidad e incardinación 
cultural, o si se da en ella una imagen 

                                                 

19 USA President´s Science Advisory Commitee, 1963: 
“Science, Governmet and Information: Te Responsabilities 
of the Thechnical Community and the Government in the 
Transfer of Information. A Report”. Washington, US 
Government Printing Office [Puede encontrarse completo 
en 
http://garfield.library.upenn.edu/papers/weinbergreport1
963.pdf] 
 

http://garfield.library.upenn.edu/papers/weinbergreport1963.pdf
http://garfield.library.upenn.edu/papers/weinbergreport1963.pdf


36 

 

mitológicamente descarnada, con las 
consecuencias que nos parezca que ello puede 
tener para la salud intelectual de la sociedad del 
futuro” (pág. 56).  
 
 
4.2 El marco teórico 
 La valoración sosegada de lo que han sido 
40 años de intento interdisciplinar exige un marco 
teórico. En ASINJA (desde mi punto de vista) nunca 
hubo un debate en profundidad sobre los aspectos 
epistemológicos de la interdisciplinariedad. Puede 
decirse que “se daba por supuesta” o se reducía a la 
expresión citada de “diálogo fe y cultura”, ampliada 
más tarde a “diálogo teología y racionalidad 
científica”. Pero ¿es eso todo? ¿Se agota así el 
contenido de la interdisciplinariedad? 
 
4.2.1  Interdisciplinariedad.  
 Pero ¿qué es la interdisciplinariedad? No 
cabe duda de que hay multitud de sinónimos y 
sentidos muy diferentes20. Desde luego se puede 

                                                 

20 Sinónimos: transdisciplinariedad, perspectivismo, 
pensamiento alternativo, pluralismo intelectual, 
dialogicidad, diálogo, pluriracionalidad, polimorfismo del 
conocimiento, racionalidad múltiple, tolerancia, 
Multidisciplinariedad, Interdisciplinariedad y 



37 

 

encontrar una enorme diversidad en la 
interpretación y definición de lo que es esta 
palabra. En primer lugar, es una tarea. Y además, 
un proyecto intelectual, una opción 
epistemológica.  
 El término interdisciplinariedad surge por 
primera vez en 1937 y le atribuyen su invención al 
sociólogo Louis Wirtz.   
 Este texto de Carl Hempel puede ser 
iluminador: 
 

                                                                                               

Transdisciplinariedad; Edgar Morin, “Sobre la 
Interdisciplinariedad”, trabajo publicado en el Boletín No. 2 
del Centre International de Rechercehes et Études 
Transdisciplinaires (CIRET). 
http://definicion.de/interdisciplinariedad/ Basarab 
Nicolescu, “La Transdisciplinarité”.- Éd. Du Rocher, Mónaco 
1996. Juan Daniel GÓMEZ, “El Pensamiento Complejo” en 
Curso Común II – 2010, “Perspectivas interdisciplinarias en 
las Ciencias Sociales y Humanas”, Doctorado en Ciencias 
Sociales y Humanas, Pontificia Universidad Javeriana, pro 
manuscrito. Revista Andamios, No.2, junio 2005, 43-77. 
FRODEMAN Robert (editor) and Associate Editors Julie 
Thompson KLEIN, Carl MITCHAM, “The Oxford Handbook 
of Interdisciplinarity”,Oxford University Press, 2010. 
Jacques DERRIDA, “La Universidad sin 
condición”, http://www.jacquesderrida.com.ar/textos/univ
ersidad-sin-condicion.htm Beth A. CASEY, “Administering 
interdisciplinary programs” en “The Oxford Handbook of 
Interdisciplinarity”, 2010, 345. 

http://definicion.de/interdisciplinariedad/


38 

 

  
Tal vez la palabra clave sea “integración”21: 
diversos saberes, epistemológicamente distintos, 
se pueden integrar sistémicamente en una unidad 
superior de conocimiento que supone mayor 
unidad. Progresivamente, el esfuerzo de muchos 
investigadores se dirige hacia la construcción de 
puentes conceptuales, metodológicos y 
epistemológicos que sitúan determinados 
aspectos del conocimiento de la realidad en 
niveles superiores del saber. La sistematización 
científica requiere el conocimiento de diversas 
conexiones, mediante leyes o principios teóricos, 
entre diferentes aspectos del mundo empírico que 
se caracterizan mediante conceptos científicos. 
Así los conceptos de la ciencia son nudos en una 
red de interrelaciones sistemáticas en la que las 

                                                 

21 http://www.ecured.cu/index.php/Tarea_integradora; 
Fuentes: Álvarez, S.: Integración de áreas e interdisciplina. 
Ediciones. Juntos. Colección Referencias Pedagógicas. 
Buenos Aires, 1993. Álvarez Pérez, Marta: Sí a la 
interdisciplinariedad, en revista; Educación no. 97. Editorial 
Pueblo y Educación, La Habana, 1999. MINED: VI Seminario 
Nacional para Educadores, p. 15.Editorial Pueblo y; 
Educación, Noviembre 2005. Sistema de tareas 
integradoras para la interdisciplinariedad en las Ciencias 
Naturales. Disponible en: CDIP-ISP. (ISBN 978-959-18-0400-
6)   

http://www.ecured.cu/index.php/Tarea_integradora
http://www.ecured.cu/index.php/1993
http://www.ecured.cu/index.php/1999
http://www.ecured.cu/index.php/2005
http://www.ecured.cu/index.php/Especial:FuentesDeLibros/9789591804006
http://www.ecured.cu/index.php/Especial:FuentesDeLibros/9789591804006


39 

 

leyes y los principios teoréticos constituyen los 
hilos... Cuantos más hilos converjan o partan de 
un nudo conceptual, tanto más importante será su 
papel sistematizado o su alcance sistemático 
Carl Hempel, Philosophy of natural science, 
Prentice-Hall, 196622.  
 
 
Las aportaciones de la sociología del 
conocimiento 
 Este texto es suficientemente expresivo pero 
conviene describirlo más minuciosamente. La 
sociología del conocimiento es consciente que, con 
el transcurrir del tiempo, el propio desarrollo 
científico-técnico hizo que fueran surgiendo 
paulatinamente numerosas ramas científicas. En 
general empezaron a aparecer especialistas en 
cada una de esas disciplinas que no eran 
especialistas en otras áreas de conocimiento, por lo 
que ciertos estudios que requerían de 
conocimientos en diversas áreas eran inasequibles 
a la mayoría de científicos especializados en una 
cierta área. Y ello se relaciona con la historia del 
esfuerzo humano para unir e integrar situaciones y 

                                                 

22 Carl Hempel. Filosofía de la ciencia natural. Alianza 
Universidad, 1988.  



40 

 

aspectos que su propia práctica científica y social 
separan. 
 Demanda el conocimiento del objeto de 
estudio de forma integral, estimulando la 
elaboración de nuevos enfoques metodológicos 
más idóneos para la solución de los problemas, 
aunque su organización resulta compleja, ante la 
particularidad de cada disciplina científica, que 
posee sus propios métodos, normas y lenguajes. 
 Es en fin una filosofía y marco metodológico 
que podría caracterizar la práctica científica 
consistente en la búsqueda sistemática de 
integración de las teorías, métodos, instrumentos, 
y, en general, fórmulas de acción científica de 
diferentes disciplinas, a partir de una concepción 
multidimensional de los fenómenos, y del 
reconocimiento del carácter relativo de los 
enfoques científicos por separado. Es considerada 
una apuesta por la pluralidad de perspectivas en la 
base de la investigación. 
 Para algunos autores23, el trabajo 
interdisciplinar es una postura que conlleva al 
desafío de superar las visiones fragmentadas y 

                                                 

23 
http://www.ecured.cu/index.php/Trabajo_interdisciplinari
o   

http://es.wikipedia.org/wiki/Cient%C3%ADfica
http://es.wikipedia.org/wiki/Ciencia
http://es.wikipedia.org/wiki/Lenguaje
http://es.wikipedia.org/wiki/Filosof%C3%ADa
http://www.ecured.cu/index.php/Trabajo_interdisciplinario
http://www.ecured.cu/index.php/Trabajo_interdisciplinario


41 

 

asumir una posición más radical con el objetivo de 
erradicar las fronteras entre las disciplinas, el 
trabajo interdisciplinar lleva implícito romper las 
barreras entre la teoría y práctica. Por lo que la 
interdisciplinariedad esencialmente, consiste en un 
trabajo colectivo teniendo presente la interacción 
de las disciplinas científicas, de sus conceptos 
directrices, de su metodología, de sus 
procedimientos, de sus datos y de la organización 
en la enseñanza.  
 
4.2.2  El pensamiento interdisciplinario 
 Aunque la palabra interdisciplinariedad 
aparece por primera vez en 1937, y su inventor es 
el sociólogo Louis Wirtz, la Academia Nacional de 
Ciencia de los Estados Unidos había empleado la 
expresión "cruce de disciplinas"24, y el Instituto de 
Relaciones Humanas de la Universidad de Yale 
había propuesto el término "demolición de las 
fronteras disciplinarias"25. 

                                                 

24“Crossing of disciplines”. Ver: 
http://www.linguee.es/espanol-
ingles/traduccion/%22cruce+de+disciplinas%22.html y 
también: http://www.clarin.com/sociedad/cruce-
disciplinas-diferentes-estimulo-creacion_0_346165566.html  
25 
http://www.chasque.net/frontpage/relacion/anteriores/97

http://www.linguee.es/espanol-ingles/traduccion/%22cruce+de+disciplinas%22.html
http://www.linguee.es/espanol-ingles/traduccion/%22cruce+de+disciplinas%22.html
http://www.clarin.com/sociedad/cruce-disciplinas-diferentes-estimulo-creacion_0_346165566.html
http://www.clarin.com/sociedad/cruce-disciplinas-diferentes-estimulo-creacion_0_346165566.html
http://www.chasque.net/frontpage/relacion/anteriores/9706/interdisciplinas.html


42 

 

 Es sorprendente comprobar que Thomas 
Kuhn, en su obra por lo demás capital para la 
sociología de la ciencia, La Estructura de las 
Revoluciones científicas (1962)26 no abordó el 
problema de la interdisciplinariedad, aunque sí 
trató el problema de la especialización.  
 Tampoco hay referencia alguna a la 
interdisciplinariedad en el libro clásico de Robert 
Merton sobre la sociología de la ciencia27, pero 
Merton se interesó en este problema a partir de 
1963, cuando escribió en su obra "The mosaic of 
the behavioral sciences" lo siguiente: "los 
intersticios entre las especialidades se van llenando 
gradualmente con especialidades interdis-
ciplinarias" (Merton, 253). Obsérvese que Merton 
habla de "especialidades" y no de "disciplinas". 
 En la obra monumental publicada por la 
Unesco, "Principales tendencias de la investigación 
en las ciencias sociales y humanas" (1970)28, el 

                                                                                               

06/interdisciplinas.html  
26 http://www.clorenzano.com.ar/bibliografia/kuhn.pdf  
27 
http://academia.edu/1856817/Resumen_Sociologia_del_C
onocimiento_Robert_K._Merton  
28 
http://unesdoc.unesco.org/images/0018/001883/188395s.
pdf  

http://www.chasque.net/frontpage/relacion/anteriores/9706/interdisciplinas.html
http://www.clorenzano.com.ar/bibliografia/kuhn.pdf
http://academia.edu/1856817/Resumen_Sociologia_del_Conocimiento_Robert_K._Merton
http://academia.edu/1856817/Resumen_Sociologia_del_Conocimiento_Robert_K._Merton
http://unesdoc.unesco.org/images/0018/001883/188395s.pdf
http://unesdoc.unesco.org/images/0018/001883/188395s.pdf


43 

 

problema de la recombinación de las 
especialidades se examina apenas de modo fugaz. 
El capítulo de este libro redactado por Jean Piaget, 
con el título "Problemas generales de la 
investigación interdisciplinaria y mecanismos 
comunes", trata de problemas muy importantes, 
pero el tema que parece anunciar el título apenas 
se aborda en las dos últimas páginas, que no 
obstante tienen el mérito de proponer la expresión 
"recombinación genética", respecto de las "nuevas 
ramas del saber" (Piaget, 524). 
 En el Handbook of Sociology (1988), 
publicado bajo la dirección de Neil J. Smelser29, 
figura un capítulo titulado "Sociology of Science" de 
Harriet Zuckerman, en el cual, entre la abundante 
información facilitada, no figura ninguna 
referencia a la interdisciplinariedad. 
 Otros autores sí mencionan este tema, 
admitiendo que es difícil de encuadrar. Así, por 
ejemplo, Edgar Morin30 dice lo siguiente: "He 
utilizado sin definirlos los términos de 

                                                 

29 
http://www.lavoisier.fr/livre/notice.asp?ouvrage=1611571  
30 Ver, entre otros: 
http://www.cea.ucr.ac.cr/CTC2010/attachments/004_Mori
n,%20Edgar%20-
%20Sobre%20la%20interdisciplinariedad.pdf  

http://www.lavoisier.fr/livre/notice.asp?ouvrage=1611571
http://www.cea.ucr.ac.cr/CTC2010/attachments/004_Morin,%20Edgar%20-%20Sobre%20la%20interdisciplinariedad.pdf
http://www.cea.ucr.ac.cr/CTC2010/attachments/004_Morin,%20Edgar%20-%20Sobre%20la%20interdisciplinariedad.pdf
http://www.cea.ucr.ac.cr/CTC2010/attachments/004_Morin,%20Edgar%20-%20Sobre%20la%20interdisciplinariedad.pdf


44 

 

interdisciplinariedad, multi o polidisciplinariedad y 
transdisciplinariedad. Si no los he definido es 
porque son polisémicos e imprecisos. Por ejemplo, 
la interdisciplinariedad puede significar pura y 
simplemente que distintas disciplinas se consideren 
al mismo tiempo, del mismo modo que los 
diferentes países se reúnen en las Naciones Unidas 
en una misma asamblea sin que puedan hacer más 
que afirmar, individualmente, sus propios derechos 
nacionales y sus propias soberanías en relación con 
la injerencia del vecino”. Es cierto que Morin añade 
enseguida que "interdisciplinariedad puede 
significar también intercambio y cooperación", y da 
algunos ejemplos, en particular el de la 
colaboración entre el lingüista Jakobson y el 
antropólogo Levi-Strauss respecto del 
estructuralismo. 
 Un autor que ha contribuido 
intelectualmente a la construcción del paradigma 
interdisciplinar es Nicolescu31, autor, entre otros, 
del libro “La transdisciplinariedad. Manifiesto”32, 
publicado en 1996 en castellano bajo los auspicios 

                                                 

31 http://vertigo.revues.org/5253; http://ciret-
transdisciplinarity.org/transdisciplinarity.php;   
32 http://www.ceuarkos.com/manifiesto.pdf; 
http://es.scribd.com/doc/57161979/Manifiesto-de-la-
Transdisciplinariedad;  

http://vertigo.revues.org/5253
http://ciret-transdisciplinarity.org/transdisciplinarity.php
http://ciret-transdisciplinarity.org/transdisciplinarity.php
http://www.ceuarkos.com/manifiesto.pdf
http://es.scribd.com/doc/57161979/Manifiesto-de-la-Transdisciplinariedad
http://es.scribd.com/doc/57161979/Manifiesto-de-la-Transdisciplinariedad


45 

 

de Edgar Morin. Basado en la Carta de la 
Trandisciplinariedad (1994) ya citada, y en otros 
documentos, es un material de gran interés para 
seguir la pista al trabajo de ASINJA durante 40 
años. Sepamos más de Nicolescu: 

Basarab Nicolescu (Ploiești, 5 de marzo 1942) es un 

físico rumano. 
Se inició en el campo de la física teórica en el 
Centro Nacional de Investigación Científica del 
Laboratorio de Física Nuclear y de Altas Energías 
(Laboratoire de Physique Nucléaire et de Hautes 
Énergies) de la Universidad Pierre y Marie Curie 
(París), donde obtendría el doctorado en 1972. 
También es profesor en de la Facultad de Estudios 

Europeos de la Universidad Babeș-Bolyai (Cluj-

Napoca). 
Es fundador y presidente del Centro Internacional 
de Investigaciones y Estudios Transdisciplinarios 
(CIRET: Centre International de Recherches et 
Études Transdisciplinaires), organización sin fines 
de lucro que cuenta con 163 miembros de 26 
países. 
Es cofundador, junto con René Berger, del Grupo 
de Estudio de la Transdisciplinariedad de la 
UNESCO (1992). 
Es fundador y director de las siguientes 

http://es.wikipedia.org/wiki/Ploie%C8%99ti
http://es.wikipedia.org/wiki/Ruman%C3%ADa
http://es.wikipedia.org/wiki/F%C3%ADsica_te%C3%B3rica
http://es.wikipedia.org/wiki/Centre_National_de_la_Recherche_Scientifique
http://es.wikipedia.org/wiki/F%C3%ADsica_nuclear
http://es.wikipedia.org/wiki/F%C3%ADsica_de_part%C3%ADculas
http://es.wikipedia.org/wiki/Universidad_Pierre_y_Marie_Curie
http://es.wikipedia.org/wiki/Par%C3%ADs
http://es.wikipedia.org/wiki/Universidad_Babe%C8%99-Bolyai
http://es.wikipedia.org/wiki/Cluj-Napoca
http://es.wikipedia.org/wiki/Cluj-Napoca
http://es.wikipedia.org/wiki/Transdisciplinariedad
http://es.wikipedia.org/wiki/Ren%C3%A9_Berger
http://es.wikipedia.org/wiki/UNESCO


46 

 

colecciones: 
 Transdisciplinarité (Transdisciplinariedad), 

de la editorial Rocher, de Mónaco 

 Science și religia (Ciencia y religión), de la 

editorial Curtea Veche, de Bucarest 

 Les Roumains de Paris (Los rumanos de 
París), de Ediciones Oxus, de París 

También es especialista en la teoría de partículas 
elementales. 
Basarab Nicolescu es el autor de más de 130 
artículos en las principales revistas científicas 
internacionales, ha realizado numerosas 
contribuciones a la ciencia, antologías, y ha 
participado en la radio (en France Culture, France 
Inter, Radio Nostalgie, Radio Rumania y otras 
emisoras) y en programas de televisión de la RTL9, 
de Luxemburgo, sobre la ciencia. 
Es un importante promotor de la reconciliación 
entre la ciencia transdisciplinaria y las 
humanidades. Ha publicado numerosos artículos 
sobre el papel de la ciencia en la cultura 
contemporánea en revistas y libros de autoría 
colectiva en Francia, Rumania, Italia, Reino Unido, 
Brasil, Argentina, Japón y en los EE.UU. 

http://es.wikipedia.org/wiki/M%C3%B3naco
http://es.wikipedia.org/wiki/Bucarest
http://es.wikipedia.org/wiki/Par%C3%ADs
http://es.wikipedia.org/wiki/F%C3%ADsica_de_part%C3%ADculas
http://es.wikipedia.org/wiki/Part%C3%ADcula_elemental
http://es.wikipedia.org/wiki/Part%C3%ADcula_elemental
http://es.wikipedia.org/wiki/France_Inter
http://es.wikipedia.org/wiki/France_Inter
http://es.wikipedia.org/wiki/RTL9
http://es.wikipedia.org/wiki/Luxemburgo
http://es.wikipedia.org/wiki/Humanidades


47 

 

 
 

La aventura interdisciplinar 
 Hoy en día nadie puede conocer más de una 
sola disciplina en su totalidad. La ambición de 
dominar dos o más disciplinas completas es poco 
realista y utópica. A partir del supuesto de que es 
posible conocer y combinar disciplinas completas, 
la noción de interdisciplinariedad induce a engaño. 
 La dificultad de que un solo científico sea 
verdaderamente multidisciplinario ha movido a 
algunos especialistas en metodología a preconizar 
el trabajo de equipo. Esto es lo que propuso Pierre 
de Bie en la obra mencionada de la UNESCO. El 
trabajo de equipo es productivo en los grandes 
laboratorios de ciencias naturales, peo con las 
ciencias sociales es difícil de poner en práctica. Los 
únicos ejemplos de investigación en equipo que 
hayan tenido éxito son los relativos a la producción 
o la recolección de datos, y muy pocas veces ocurre 
lo mismo con un trabajo de interpretación o de 
síntesis, excepto en el campo de la arqueología. 
 Los grandes programas de las instituciones 
internacionales o nacionales consisten en general 
en el fomento y la coordinación de investigaciones 
que se consideran prioritarias. Las publicaciones 



48 

 

resultantes llevan con frecuencia la firma de una 
sola persona, o a lo sumo de dos o tres, pero pocas 
veces más. 
 La historia de las ciencias sociales ofrece 
numerosos ejemplos de proyectos interdis-
ciplinarios que fracasaron. Me limitaré a uno solo, 
la encuesta realizada en el Finistère, en Plozevet 
(Francia), a comienzos de los años sesenta. Era un 
proyecto ambicioso, que en Francia absorbió gran 
parte de los recursos financieros disponibles en 
aquella época para las ciencias sociales, y movilizó 
a sociólogos, demógrafos, especialistas en 
genética, etnólogos, psicólogos, lingüistas e 
historiadores. Los organizadores de la encuesta 
querían que la investigación realizada en Plozevet 
fuera "colectiva y total". Esta encuesta 
interdisciplinaria no dio resultados dignos de 
mención, pero de todos modos la lección se 
aprendió, y la experiencia no se ha repetido más en 
Francia. 
 En la obra de la OCDE sobre "La 
interdisciplinariedad"33 de lee lo siguiente: "las 

                                                 

33 E. JANTSCH. Hacia la interdisciplinariedad y la 
transdisciplinariedad en la enseñanza y la 
innovación. En L. Apostel, G. Berger, A. Briggs y G. 
Michaud. Interdisciplinariedad: problemas de la 
enseñanza y de la investigación en las 



49 

 

primeras experiencias analizadas en tres países 
(Alemania, Francia e Inglaterra) dan una impresión 
general de fracaso (OCDE, 25). El capítulo de este 
mismo trabajo titulado "El archipiélago 
interdisciplinario" acaba reconociendo el 
"sentimiento de una simple amalgama" (idem, 71). 
Se habla de la interdisciplinariedad como de un 
concepto "epistemológicamente ingenuo" (idem, 
71). 
 
Ambigüedades de la interdisciplinariedad 
 El enfoque multidisciplinario es engañoso 
porque propugna la división de la realidad en 
diversos fragmentos. En algunos trabajos se 
procede por divisiones: enfoque filológico, 
antropológico, histórico, etnológico, psicológico y 
sociológico. Este desfile de disciplinas, que no 
coinciden casi nunca, permite en el mejor de los 
casos un paralelismo útil, pero no una síntesis. Esto 
es lo que hizo el historiador de las religiones Mircea 

                                                                                               

Universidades. México. Asociación Nacional de 
Universidades e Institutos de Enseñanza Superior. 
Pág. 110-144 

 Citada en mucho informes y programas:  
http://www.aufop.com/aufop/uploaded_files/articulos/12
24327955.pdf; http://web.ua.es/en/ice/jornadas-
redes/documentos/oral-proposals/246842.pdf  

http://www.aufop.com/aufop/uploaded_files/articulos/1224327955.pdf
http://www.aufop.com/aufop/uploaded_files/articulos/1224327955.pdf
http://web.ua.es/en/ice/jornadas-redes/documentos/oral-proposals/246842.pdf
http://web.ua.es/en/ice/jornadas-redes/documentos/oral-proposals/246842.pdf


50 

 

Eliade que, en su búsqueda de los dioses, movilizó 
a ocho disciplinas: la etnología, la filología, la 
lingüística, la antropología, la psicología, la 
historia, la sociología y la filosofía, que no 
convergen nunca. El autor procede a un erudito 
paralelismo disciplinario, pero no a una 
conjugación de los factores (Eliade) 34. 
 En realidad, cuando se emprenden 
investigaciones relativas a varias disciplinas, lo que 
se hace es combinar segmentos de disciplinas y de 
especialidades, no disciplinas completas. Por ello 
yo prefiero la noción de hibridación, que denota la 
recombinación de fragmentos de ciencias. 
 Hoy en día la especialización a la vanguardia 
de la ciencia pocas veces es monodisciplinaria: "un 
investigador en cancerología, por ejemplo, puede 
tener una licencia en física, un diploma en biofísica 
y trabajar con inmunologistas en un centro de 
investigación médica, enseñar la bioquímica en 
una facultad de ciencias, publicar en revistas 
científicas o médicas…" (de Certaines, 117).  
 En las ciencias sociales, como en las ciencias 
naturales, el progreso científico se logra sobre todo 

                                                 

34 
http://www.chasque.net/frontpage/relacion/anteriores/97
06/interdisciplinas.html  

http://www.chasque.net/frontpage/relacion/anteriores/9706/interdisciplinas.html
http://www.chasque.net/frontpage/relacion/anteriores/9706/interdisciplinas.html


51 

 

en las interfaces, en los intersticios de las 
disciplinas. Las innovaciones más originales y 
fecundas resultan de la recombinación de 
especialidades situadas en el punto de confluencia 
de varias disciplinas, que no son necesariamente 
contiguas. El punto de contacto fecundo se 
establece entre especialidades y sectores, y no 
paralelamente a las fronteras disciplinarias. 
François Kourilsky plantea el problema en sus 
verdaderos términos: "Entendámonos bien sobre lo 
que es o no es interdisciplinariedad. Si se quiere 
conseguir progresos, la investigación debe ser 
extremadamente especializada y traspasar la 
frontera de los conocimientos en puntos muy 
precisos, y con un temario estrechamente definido" 
(Kourilsky, 16). 
 Una gran biblioteca especializada, por 
ejemplo de bioquímica, solo abarca una pequeña 
parte de la química y de la biología, que coinciden 
en determinados puntos. Observemos lo que hacen 
los investigadores en esta biblioteca: se concentran 
en un punto preciso de la clasificación numérica de 
materias, que representa menos de un uno por mil 
de la documentación sobre el tema. Buscan una 
información precisa en un sector sumamente 
especializado. En el mismo momento, centenares 



52 

 

de investigadores hacen lo mismo, cada uno en su 
hiperespecialidad. La investigación se efectúa 
simultáneamente sobre centenares de puntos. Pero 
esos puntos no están necesariamente dispersos, 
sino que forman parte de un conjunto de 
conocimientos, conceptos, métodos, intuiciones, 
hipótesis y visiones.  
 Con frecuencia sucede, como demuestra la 
historia de las ciencias, que algunos de estos 
puntos chocan entre sí haciendo saltar chispas. En 
este momento, previsto o fortuito, es que se 
produce el descubrimiento, programado o 
inesperado. Estos puntos pueden situarse en 
sectores distintos, a veces alejados entre sí. Se 
habla entonces de un descubrimiento 
interdisciplinario. Pero, como en realidad son 
especialidades y no disciplinas completas las que 
coinciden, la noción de interdisciplinariedad 
debería sustituirse por la noción, más adecuada, de 
transespecialidad o poliespecialidad. 
 
 
 
 
 



53 

 

4.2.3 de la Multidisciplinariedad a la 
interdisciplinariedad 
 Un trabajo muy completo sobre esta 
cuestión es de Carlos Miranda Levy (2009)35. 
Postula que la multidisciplinariedad es un elemento 
clave para la creatividad y la innovación, así como 
un requisito para la interdisciplinariedad y la 
transdisciplinariedad. Si bien puede sonar a un 
rebuscamiento innecesario, prefiero usar los tres 
términos para definir tres procesos o fenómenos 
distintos pero relacionados sobre el aprendizaje y 
la práctica holística del saber y las habilidades: 

 Multidisciplinariedad: Disciplinaridad. 

La disciplinaridad es mono-disciplina, que 
representa especialización en aislamiento.  
 Una persona puede estudiar, por ejemplo, 
biología y entenderla bien, sin necesidad de 
conocimientos acabados de física o de psicología.  

 Multidisciplinaridad. 

 Una persona puede estudiar simultánea o 
secuencialmente más de un área del 

                                                 

35 
http://portal.educar.org/creatividad/ciencias/multidisciplinari
edad  
 

http://portal.educar.org/creatividad/ciencias/multidisciplinariedad
http://portal.educar.org/creatividad/ciencias/multidisciplinariedad


54 

 

conocimiento, pero sin hacer conexiones 
entre ellas. 

   Se puede llegar a ser competente en 
Química, Sociología y Lingüística, por 
ejemplo, sin que por ello se genere 
cooperación entre las disciplinas 
Pluridisciplinaridad. 

 Implica cooperación entre disciplinas, sin 
coordinación. Normalmente se da entre áreas 
del conocimiento compatibles entre sí, y de un 
mismo nivel jerárquico. 
Ejemplo serían la combinación de física, química 
y geología, o de historia, sociología y lenguaje. 

1) Podemos iniciar por referirnos con el 
término "multidisciplinariedad" a la 
búsqueda del conocimiento, interés o 
desarrollo de habilidades en múltiples 
campos. La multidisciplinariedad es algo 
natural, común y que ocurre con cierta 
frecuencia. Por ejemplo, es común para 
los estudiantes:  practicar deportes, 
tomar clases de matemática y ciencias 
naturales en la educación primaria,   o 
clases de física, química y literatura en la 
educación secundaria, y de ética, 



55 

 

filosofía, matemáticas y lengua en los 
ciclos propedéuticos o generales de a 
educación superior. Pero esta 
multidisciplinariedad no nos servirá de 
mucha ventaja, a menos que logremos 
conectar los saberes y valores de dichos 
campos. 

2) Interdisciplinariedad: Podemos llamar 
"interdisciplinariedad" a la habilidad y 
práctica de combinar e integrar actores, 
elementos y valores de múltiples áreas 
del saber, el conocimiento y la técnica 
práctica. A identificar sinergias, 
analogías, paradojas y enfoques desde 
múltiples puntos de vista y enfocados en 
distintos aspectos de los fenómenos y 
procesos que trabajamos. Esta 
interdisciplinariedad, requiere de 
estímulo, estructura y exploración de los 
campos envueltos, con experticios 
(palabra colombiana que alude a 
peritación) o expertos específicos de cada 
uno aportando valor al objeto de estudio 
o trabajo. En el caso de la creatividad e 
innovación en la educación, la 
interdisciplinariedad debe ser estimulada 



56 

 

por los docentes y facilitadores, para que 
los estudiantes puedan identificar dichas 
oportunidades y ser capaces de asociar 
los conocimientos y habilidades 
adquiridos en cada campo y combinarlos 
para un mejor desempeño. En esta línea, 
sería recomendable que los docentes 
coordinaran sus programas de clase, 
lecciones y actividades prácticas para 
propiciar oportunidades de 
interdisciplinariedad y aprendizaje 
combinado entre múltiples áreas del 
saber. Es relativamente fácil su puesta en 
marcha y estímulo a través de la 
combinación puntual de disciplinas para 
fenómenos o áreas específicas, por 
ejemplo:   música y matemáticas, 
astronomía y filosofía,  física y anatomía,  
psicología y conducta animal,   ingeniería 
mecánica y biología,  literatura, historia y 
geografía, etc. 

3) Transdisciplinariedad: Podemos 
referirnos a la "transdisciplinariedad" 
como a la práctica de un aprendizaje y 
quehacer holístico, que trasciende las 
divisiones tradicionales del saber y el 



57 

 

conocimiento, pero no necesariamente 
las ignora. Bajo un enfoque 
transdisciplinario, no compartimen-
talizamos un objeto de estudio o 
actividad dentro de una rama u otra del 
saber o la ciencia, sino que asumimos su 
naturaleza plural que trasciende áreas y 
emprendemos su exploración y 
descubrimiento abiertos a todas las 
ramas que nos lleve. 

Bueno es conocer la Carta básica: 

Carta de la Transdisciplinariedad  
Convento de Arrábida, noviembre de 

1994 
 
Preámbulo 
Considerando que: 
— La proliferación actual de las disciplinas 
académicas y no-académicas conducen a un 
crecimiento exponencial del saber que hace 
imposible toda mirada global del ser humano. 
— Sólo una inteligencia que dé cuenta de la 
dimensión planetaria de los conflictos actuales 
podrá hacer frente a la complejidad de nuestro 



58 

 

mundo y al desafío contemporáneo de la 
autodestrucción material y espiritual de 
nuestra especie. 
— La vida está seriamente amenazada por una 
tecnociencia triunfante, que sólo obedece a la 
lógica horrorosa de la eficacia por la eficacia. 
— La ruptura contemporánea entre un saber 
cada vez más acumulativo y un ser interior 
cada vez más empobrecido conduce a un 
ascenso de un nuevo oscurantismo, cuyas 
consecuencias en el plano individual y social 
son incalculables. 
— El crecimiento de los saberes, sin precedente 
en la historia, aumenta la desigualdad entre 
aquellos que los poseen y los que carecen de 
ellos, engendrando así desigualdades 
crecientes en el seno de los pueblos y entre las 
naciones de nuestro planeta. 
— Al mismo tiempo que todos los desafíos 
enunciados tienen su contraparte de 
esperanza y que el crecimiento extraordinario 
de los saberes puede conducir, a largo plazo, a 
una mutación comparable al pasaje de los 
homínidos a la especie humana. 
Considerando lo que precede, los participantes 
del Primer Congreso Mundial de 



59 

 

Transdisciplinariedad (Convento de Arrábida, 
Portugal, 2 a 7 de noviembre de 1994) adoptan 
la presente Carta como un conjunto de 
principios fundamentales de la comunidad de 
espíritus transdisciplinarios, constituyendo un 
contrato moral que todo signatario de esta 
Carta hace consigo mismo, fuera de toda 
coacción jurídica e institucional. 
Artículo 1. Toda tentativa de reducir al ser 
humano a una definición y de disolverlo en 
estructuras formales, cualesquiera que sean, es 
incompatible con la visión transdisciplinaria. 
Artículo 2. El reconocimiento de la existencia 
de diferentes niveles de realidad, regidos por 
diferentes lógicas, es inherente a la actitud 
transdisciplinaria. Toda tentativa de reducir la 
realidad a un solo nivel, regido por una única 
lógica, no se sitúa en el campo de la 
transdisciplinariedad. 
Artículo 3. La transdisciplinariedad es 
complementaria al enfoque disciplinario; hace 
emerger de la confrontación de las disciplinas 
nuevos datos que las articulan entre sí, y nos 
ofrece una nueva visión de la naturaleza y de 
la realidad. La transdisciplinariedad no busca el 
dominio de muchas disciplinas, sino la apertura 



60 

 

de todas las disciplinas a aquellos que las 
atraviesan y las trascienden. 
Artículo 4. La clave de la bóveda de la 
transdisciplinariedad reside en la unificación 
semántica y operativa de las acepciones a 
través y más allá de las disciplinas. Ello 
presupone una racionalidad abierta, a través 
de una nueva mirada sobre la relatividad de las 
nociones de «definición» y «objetividad». El 
formalismo excesivo, la absolutización de la 
objetividad, que comporta la exclusión del 
sujeto, conducen al empobrecimiento. 
Artículo 5. La visión transdisciplinaria es 
decididamente abierta en la medida que ella 
trasciende el dominio de las ciencias exactas 
por su diálogo y su reconciliación, no 
solamente con las ciencias humanas sino 
también con el arte, la literatura, la poesía y la 
experiencia interior. 
Artículo 6. En relación a la interdisciplinariedad 
y a la multidisciplinariedad, la 
transdisciplinariedad es multirreferencial y 
multidimensional. Tomando en cuenta las 
concepciones de tiempo y de historia, la 
transdisciplinariedad no excluye la existencia 
de un horizonte transhistórico. 



61 

 

Artículo 7. La transdisciplinariedad no 
constituye una nueva religión, ni una nueva 
filosofía, ni una nueva metafísica, ni una 
ciencia de las ciencias. 
Artículo 8.La dignidad del ser humano es 
también de orden cósmico y planetario. La 
operación del ser humano sobre la Tierra es 
una de las etapas de la historia del universo. El 
reconocimiento de la Tierra como patria es uno 
de los imperativos de la transdisciplinariedad. 
Todo ser humano tiene derecho a una 
nacionalidad, pero, a título de habitante de la 
Tierra, él es al mismo tiempo un ser 
transnacional. El reconocimiento por el 
derecho internacional de la doble pertenencia 
–a una nación y a la Tierra– constituye uno de 
los objetivos de la investigación 
transdisciplinaria. 
Artículo 9. La transdisciplinariedad conduce a 
una actitud abierta hacia los mitos y las 
religiones y hacia quienes los respetan en un 
espíritu transdisciplinario. 
Artículo 10. No hay un lugar cultural 
privilegiado desde donde se pueda juzgar a las 
otras culturas. El enfoque transdisciplinario es 
en sí mismo transcultural. 



62 

 

Artículo 11. Una educación auténtica no puede 
privilegiar la abstracción en el conocimiento. 
Debe enseñar a contextualizar, concretar y 
globalizar. La educación transdisciplinaria 
reevalúa el rol de la intuición, del imaginario, 
de la sensibilidad y del cuerpo en la 
transmisión de los conocimientos. 
Artículo 12. La elaboración de una economía 
transdisciplinaria está fundada sobre el 
postulado de que la economía debe estar al 
servicio del ser humano y no a la inversa. 
Artículo 13. La ética transdisciplinaria rechaza 
toda actitud que niegue el diálogo y la 
discusión, cualquiera sea su origen, ideológico, 
cientista, religioso, económico, político, 
filosófico. El saber compartido debería 
conducir a una comprensión compartida, 
fundada sobre el respeto absoluto de las 
alteridades unidas por la vida común sobre 
una sola y misma Tierra. 
Artículo 14. Rigor, apertura y tolerancia son las 
características fundamentales de la actitud y 
visión transdisciplinaria. El rigor en la 
argumentación, que toma en cuenta todas las 
cuestiones, es la mejor protección respecto de 
las desviaciones posibles. La apertura incluye la 



63 

 

aceptación de lo desconocido, de lo 
inesperado y de lo imprevisible. La tolerancia 
es el reconocimiento del derecho a las ideas y 
verdades contrarias a las nuestras. 
Artículo final. La presente Carta de la 
Transdisciplinariedad es adoptada por los 
participantes del Primer Congreso de la 
Transdisciplinariedad, no valiéndose de 
ninguna otra autoridad que aquella de su obra 
y de su actividad. 
De acuerdo a los procedimientos, que serán 
definidos de acuerdo con los espíritus 
transdisciplinarios de todos los países, la Carta 
está abierta a la firma de todo ser humano 
interesado por las medidas progresivas del 
orden nacional, internacional y transnacional 
para la aplicación de sus artículos en la vida. 
Convento de Arrábida, 6 de noviembre de 
199436. 

 

 

 

                                                 

36 Es importante tener en cuenta la Carta de la 
transdisciplinariedad de 1994. Ver: 
http://www.filosofia.org/cod/c1994tra.htm  

http://www.filosofia.org/cod/c1994tra.htm


64 

 

 Interdisciplinaridad. 

 Los participantes pertenecen a diferentes 
disciplinas, pero la integración comienza ya en el 
mismo proceso, en la formulación del plan de 
acción y en la especificación de la contribución de 
cada miembro: cada uno trata de tener en cuenta 
los procedimientos y trabajo de los otros en vista a 
una “meta común”. 

 Interdisciplinaridad. 

 La interdisciplinariedad tiene por objetivo 
transferir métodos de una disciplina a otra.  
 Por ejemplo, los métodos de la física nuclear 
transferidos a la medicina conducen a la aparición 
de nuevos tratamientos contra el cáncer. 

 Interdisciplinaridad. 

 Según Nicolescu (1996): 
   “La interdisciplina también desborda a las 
disciplinas e incluso contribuye al nacimiento de 
nuevas disciplinas, pero sigue inscribiéndose 
dentro de los marcos y los objetivos de la 
investigación disciplinaria”  
 Ejemplo: La transferencia de los métodos 
matemáticos al estudio de los fenómenos 



65 

 

meteorológicos engendra una nueva disciplina: la 
Teoría del Caos.      

 
En los contextos científicos el término 
transdisciplinariedad es usado de varias 
maneras. En los países de habla alemana 
el término suele referirse a las formas de 
investigación integradoras (Mittelstrass, 
2003)37. Esta acepción contrasta con la 
comprensión de la transdisciplinariedad 
como un principio de unidad del 
conocimiento más allá de las disciplinas 
(Nicolescu 200238).  
 En cuanto a principio de formas 
integradoras de investigación, la 
transdisciplinariedad comprende una 
familia de métodos para relacionar el 
conocimiento científico, la experiencia 
extra-científica y la práctica de la 
resolución de problemas.  

                                                 

37 http://mistemas1.bligoo.es/transdisciplinariedad  
38 
http://www.pensamientocomplejo.com.ar/docs/files/Ferna
ndo%20ALmarza-
R%EDsquez,%20Convergencia%20transdisciplinar%20%20
Una%20nueva%20l%F3gica%20de%20la%20Realidad.pdf  

http://es.wikipedia.org/wiki/Investigaci%C3%B3n
http://es.wikipedia.org/wiki/Conocimiento
http://es.wikipedia.org/wiki/Disciplina_acad%C3%A9mica
http://es.wikipedia.org/wiki/Resoluci%C3%B3n_de_problemas
http://mistemas1.bligoo.es/transdisciplinariedad
http://www.pensamientocomplejo.com.ar/docs/files/Fernando%20ALmarza-R%EDsquez,%20Convergencia%20transdisciplinar%20%20Una%20nueva%20l%F3gica%20de%20la%20Realidad.pdf
http://www.pensamientocomplejo.com.ar/docs/files/Fernando%20ALmarza-R%EDsquez,%20Convergencia%20transdisciplinar%20%20Una%20nueva%20l%F3gica%20de%20la%20Realidad.pdf
http://www.pensamientocomplejo.com.ar/docs/files/Fernando%20ALmarza-R%EDsquez,%20Convergencia%20transdisciplinar%20%20Una%20nueva%20l%F3gica%20de%20la%20Realidad.pdf
http://www.pensamientocomplejo.com.ar/docs/files/Fernando%20ALmarza-R%EDsquez,%20Convergencia%20transdisciplinar%20%20Una%20nueva%20l%F3gica%20de%20la%20Realidad.pdf


66 

 

 En esta comprensión la investigación 
transdisciplinar se orienta hacia los 
aspectos del mundo real, más que a 
aquellos que tienen origen y relevancia 
sólo en el debate científico. Una cuestión 
de mayor importancia en la investigación 
transdisciplinar es hasta que punto se 
consigue la integración de las distintas 
perspectivas científicas. Este aspecto es a 
menudo usado para distinguir entre 
trans-, inter- y multidisciplinariedad.  
 El campo de la investigación 
transdisciplinar es difícil de estructurar 
dados estos diferentes y de algún modo 
inconsistentes conceptos y terminologías. 
En la investigación en lengua alemana, 
un congreso de 2003 llevado a cabo en 
Gotinga hizo el intento de mostrar el 
amplio abanico de las diferentes 
comprensiones de la multi-, inter- y 
transdisciplinariedad e hizo sugerencias 
para hacerlas converger sin eliminar los 
usos presentes (véase 
Brand/Schaller/Völker 2004)39.  

                                                 

39 
http://webdoc.sub.gwdg.de/ebook/univerlag/2006/transd

http://es.wikipedia.org/wiki/Integraci%C3%B3n
http://es.wikipedia.org/wiki/Interdisciplinariedad
http://es.wikipedia.org/wiki/Multidisciplinariedad
http://es.wikipedia.org/wiki/Concepto
http://es.wikipedia.org/wiki/Gotinga
http://webdoc.sub.gwdg.de/ebook/univerlag/2006/transdisziplin_book.pdf


67 

 

 Transdisciplinariedad. 

 Tiene por finalidad la comprensión del 
mundo presente desde el imperativo de la unidad 
del conocimiento. 
 Se fundamenta en la noción de ir más allá de 
las disciplinas y aporta una metodología de 
indagación transdisciplinaria.  

 Transdisciplinariedad. 

 Transdisciplinariedad. 

 Por  su carácter MULTIREFERENCIAL  y   
               MULTIDIMENSIONAL 

 Porque su ejercicio  se ha de caracterizar   
  por    el  RIGOR 

       la  APERTURA 
    la  TOLERA 

 Transdisciplinariedad. 

 Por el esfuerzo de acceder a una visión de la 
realidad a través y más allá de las disciplinas, 
pero no intenta crear una nueva disciplina.  

                                                                                               

isziplin_book.pdf  

http://webdoc.sub.gwdg.de/ebook/univerlag/2006/transdisziplin_book.pdf


68 

 

 “Este desarrollo acelerado del enfoque 
transdisciplinario se acompaña naturalmente, 
como cualquier nuevo movimiento de ideas, del 
peligro de múltiples extravíos (el extravío 
comercial, el extravío de la búsqueda de nuevos 
medios de dominación del otro) o si no, 
simplemente, del intento de verter la nada en el 
vacío, por medio de la adopción de un eslogan 
vaciado de todo contenido”.    
Según Nicolescu (2000) entendemos por Realidad: 
“aquello que resiste nuestras experiencias, 
representaciones, descripciones, imágenes o 
formalizaciones matemáticas”. 

 Niveles de Realidad.  

 Por nivel de Realidad se entenderá un 
conjunto de sistemas que son invariantes ante la 
acción de ciertas leyes generales. 

 Niveles de Realidad.  

la tercera de las experiencias religiosa, filosófica y 
artística. 

 La Lógica del Tercero Incluido  

 Contraria sunt Complementa, afirmaba Niels 
Bohr.  



69 

 

“... es decir, día y noche, sol y luna, hombre y mujer, 
onda y partícula, razón y emoción, lógica e 
intuición, materia y espíritu, pragmatismo y 
misticismo, disciplina y transdisciplina no como 
dicotomías, sino como complementos que tienden 
a fundirse y fusionarse, aún sin confundirse.... 
 
4.2.4 Algunos estudios interdisciplinarios 
 Todas las clasificaciones de las ciencias 
tienen fecha de caducidad. A partir del siglo XIX y 
con el asombroso crecimiento producido por el 
conocimiento científico surgen numerosas ciencias 
con yuxtaposiciones de parcelas establecidas por 
ciencias anteriores: 

 De las teorías del calor y sus relaciones con 
la mecánica: Termodinámica. 

 De las relaciones de la electricidad y la 
química: Electroquímica. 

 De la relación de la termodinámica y la 
electroquímica, la íntima imbricación de la 
física y la química: Fisicoquímica. 

 De las relaciones de la química y la biología, 
surgirá la Bioquímica. 

http://es.wikipedia.org/wiki/Termodin%C3%A1mica
http://es.wikipedia.org/wiki/Electroqu%C3%ADmica
http://es.wikipedia.org/wiki/Fisicoqu%C3%ADmica
http://es.wikipedia.org/wiki/Bioqu%C3%ADmica


70 

 

De esta forma las ciencias suelen llevar nombres 
compuestos de ciencias anteriores a veces situadas 
en campos completamente dispares: 

 Biogeoquímica, Sociolingüística, 
Biotecnología, Bioética... etc. y los campos 
en los que se ejercen se multiplican 
exponencialmente, unidos ya a la tecnología 
que se incorpora como un medio 
importante, si no fundamental, en el propio 
método científico y en el campo de la 
investigación concreta. 

 
5. ASINJA+40: ¿Multidisciplinariedad, 
transdiscipliariedad o interdisciplinariedad? 
 ¿Qué es lo que hemos hecho durante 40 
años? Repasemos los objetivos o Propósitos Básicos 
de la Interdisciplinariedad:  

1) Lograr que los conocimientos de las 
disciplinas se integren en un sistema 
conceptuales. De categorías, leyes, 
teorías, que contribuyan a la 
formación intelectual de los 
estudiantes. 

2) Establecer una relación 
interdisciplinaria basada en la 

http://es.wikipedia.org/wiki/Biogeoqu%C3%ADmica
http://es.wikipedia.org/wiki/Biotecnolog%C3%ADa
http://es.wikipedia.org/wiki/Tecnolog%C3%ADa
http://es.wikipedia.org/wiki/M%C3%A9todo_cient%C3%ADfico


71 

 

obtención de habilidades y valores, 
no reducida a la simple transmisión de 
conocimientos. 

3) Ampliar de forma científica el 
conocimiento y cultura general, 
siempre basado en la investigación, 
sin perder el carácter propio de cada 
disciplina 

 El carácter de interdisciplinariedad se 
fortalece cada día y prueba de esto es que se aspira 
a la elaboración de un currículum integrado,  que 
es otra forma de llamar la interdisciplinariedad. 
  
Pluralismo interdisciplinar 
 Tal vez no hemos integrado suficientemente 
el hecho de que desde cada disciplina se entiende 
de modo diverso lo que es la interdisciplinariedad. 
Para otros autores, la interdisciplinariedad, es una 
relación de reciprocidad, de mutualidad, pues ella 
no se enseña ni se aprende, apenas se vive, se 
ejerce, por eso exige una nueva pedagogía, una 
nueva comunicación.  
 El concepto de interdisciplinariedad, abarca 
no solo los nexos que se pueden establecer entre 
los sistemas de conocimientos de una disciplina y 



72 

 

otra, sino también aquellos vínculos que se pueden 
crear entre los modos de actuación, formas del 
pensar, cualidades, valores y puntos de vista que 
potencian las diferentes disciplinas.  
 La interdisciplinariedad es la relación de 
cada disciplina con el objeto y entre ellas, la 
relación constitutiva de un objeto específico y 
propio de todas ellas, un ”interobjeto” que 
constituye un contenido sustancial en su desarrollo 
histórico en ciertos ámbitos científicos.  
 Para Wikipedia, Interdisciplinariedad es un 
término que expresa la cualidad de ser 
interdisciplinario. Un campo interdisciplinario es un 
campo de estudio que emerge de la sinergia de 
varias disciplinas que dan lugar a sistemas 
conceptuales nuevos que superan la mera 
yuxtaposición de saberes. Un campo 
transdisciplinario atraviesa los límites tradicionales 
entre varias disciplinas académicas40 o entre varias 
escuelas de pensamiento, por el surgimiento de 
nuevas necesidades o la elección de nuevas 
profesiones. 

                                                 

40 
http://es.wikipedia.org/wiki/Anexo:Disciplinas_acad%C3%
A9micas  

http://es.wikipedia.org/wiki/Anexo:Disciplinas_acad%C3%A9micas
http://es.wikipedia.org/wiki/Anexo:Disciplinas_acad%C3%A9micas
http://es.wikipedia.org/wiki/Anexo:Disciplinas_acad%C3%A9micas


73 

 

 En principio, el término «interdisciplinario» 
se aplica en el campo pedagógico al tipo de trabajo 
científico que requiere metodológicamente de la 
colaboración de diversas y diferentes disciplinas y, 
en general, la colaboración de especialistas 
procedentes de diversas áreas tradicionales. 
 La interdisciplinariedad involucra grupos de 
investigadores, estudiantes y maestros con el 
objetivo de vincular e integrar muchas escuelas de 
pensamiento, profesiones o tecnologías, –aun con 
sus perspectivas específicas–, en la búsqueda de un 
fin común. La epidemiología del SIDA o el 
calentamiento global requieren comprender varias 
disciplinas para resolver problemas irresolutos. 
 Otros autores han definido la 
interdisciplinariedad como un conjunto de 
disciplinas conexas entre sí y con relaciones 
definidas, a fin de que sus actividades no se 
produzcan en forma aislada, dispersa y 
fraccionada.  
 Desde el punto de vista educativo, la 
interdisciplinariedad es el proceso significativo de 
“enriquecimiento” del currículo y de aprendizaje de 
sus actores que se alcanza como resultado de 
reconocer y desarrollar los nexos existentes entre 
las diferentes disciplinas de un plan de estudio por 

http://es.wikipedia.org/wiki/Ciencia
http://es.wikipedia.org/wiki/Ciencia
http://es.wikipedia.org/wiki/Grupos_de_trabajo
http://es.wikipedia.org/wiki/Epidemiolog%C3%ADa
http://es.wikipedia.org/wiki/SIDA
http://es.wikipedia.org/wiki/Calentamiento_global


74 

 

medio de todas las componentes de los sistemas 
didácticos de cada una de ellas.  
 Otras aproximaciones a la interdisci-
plinariedad: 

 Es un conjunto de disciplinas conexas entre 
sí y con relación definidas, a fin de que sus 
actividades no se produzcan en forma 
aislada, dispersa o fraccionada. 

 Proceso dinámico que busca proyectarse, 
con base a la integración de varias 
disciplinas, para la búsqueda de soluciones a 
problemas de investigación. Tamayo y 
Tamayo (2004)41 

 Interacción entre dos o más disciplinas. 
Jantsch  (1980) 

 
 
 
 

                                                 

41 http://es.scribd.com/doc/12235974/Tamayo-y-Tamayo-
Mario-El-Proceso-de-la-Investigacion-Cientifica;    
http://www.cife.unam.mx/Programa/D17/03F-
Derech/17FD-T06.pdf;     
http://www.buenastareas.com/materias/la-investigacion-
por-mario-tamayo/40 

http://es.scribd.com/doc/12235974/Tamayo-y-Tamayo-Mario-El-Proceso-de-la-Investigacion-Cientifica
http://es.scribd.com/doc/12235974/Tamayo-y-Tamayo-Mario-El-Proceso-de-la-Investigacion-Cientifica
http://www.cife.unam.mx/Programa/D17/03F-Derech/17FD-T06.pdf
http://www.cife.unam.mx/Programa/D17/03F-Derech/17FD-T06.pdf


75 

 

6. ¿Cómo proceder para desarrollar la 
interdisciplinariedad?  
 La palabra clave es “integración”. La 
integración es un momento de organización y 
estudio de los contenidos de las disciplinas, es una 
etapa para la interacción que solo puede ocurrir en 
un régimen de coparticipación, reciprocidad, 
mutualidad (condiciones esenciales para la 
efectividad de un trabajo interdisciplinar), se 
considera entonces la integración como una etapa 
necesaria para la interdisciplinariedad.  
 Una vía para contribuir al desarrollo de la 
interdisciplinariedad entre las materias es la 
aplicación de tareas integradoras. La tarea 
integradora se define como una situación 
problemática estructurada a través de un eje 
integrador el Problema científico conformado por 
problemas y tareas interdisciplinarias.  
 Su finalidad es aprender a relacionar los 
saberes especializados apropiados desde la 
disciplinariedad, mediante la conjugación de 
métodos de investigación científicas, la articulación 
de las formas de organización de la actividad. Su 
resultado es la formación de saberes integrados 
expresados en nuevas síntesis y en ideas cada vez 
más totales de los objetos, fenómenos y procesos 

http://www.ecured.cu/index.php/Tarea_integradora
http://www.ecured.cu/index.php/Tarea_integradora
http://www.ecured.cu/index.php/Problema_cient%C3%ADfico


76 

 

de la práctica educativa y en consecuencia de 
comportamientos y valores inherentes a su 
profesión con un enfoque interdisciplinario, lo que 
implica un modo de actuación.  
 
Características de la tarea integradora  
 Las tareas integradas responden a los 
problemas científicos detectados en los niveles 
macro y micro fundamentalmente. Abarcan la 
preparación del docente para las tareas y funciones 
profesionales en el subsistema donde laboran 
adentrándose, por tanto, en la relación entre las 
categorías causa y efecto, la que constituyen uno 
de los aspectos más importantes para reconocer la 
esencia de los fenómenos y el objeto del problema 
científico.  
 Se proyectan a través de acciones que se 
despliegan para abarcar y estudiar todos los 
aspectos, sus vínculos y mediaciones, las causas, los 
efectos, sus negaciones y sus contradicciones. Se 
centran en la solución de problemas científicos que 
se identifican en objetos complejos del proceso 
pedagógico (inter-objetos), es decir que demandan 
de los aportes de otras disciplinas para 
solucionarlos adecuadamente.  



77 

 

 Se diseñan, esencialmente para la 
integración de los saberes y el perfeccionamiento 
del objeto en su aplicación práctica, así como el 
grado de necesidad objetiva existente en la 
sociedad interpretada ella, no de una forma 
macroscópica sino en el municipio, la escuela y el 
grupo.  
 Presuponen la integración de los saberes 
desde la solidez de los conocimientos precedentes 
y del protagonismo de los participantes. Se 
orientan por la lógica delineada del principio de la 
sistematicidad siguiendo la espiral del 
conocimiento por la vía de la transferencia de los 
saberes a nuevas situaciones problemáticas.  
 Su fundamental propósito es aprender a 
relacionar y entrecruzar contenido al enfrentar 
problemas científicos y producir saberes 
interdisciplinarios e integrados.  A partir del 
estudio de las relaciones se puede entender la 
estructura del objeto de estudio, así como de su 
movimiento, que no es más que el proceso mismo. 
Por esta razón se infiere que el elemento del 
conocimiento del objeto de estudio de las ciencias 
sociales es la relación dialéctica. Involucran a los 
propios participantes en la detección y solución de 
problemas que se dan en dichos objetos, lo que 



78 

 

genera un Modo de actuación desde bases 
científicas.  
 Para el desarrollo de la Tarea integradora es 
importante responder a las siguientes preguntas.  

 De lo que ya se conoce, ¿Qué se puede 
utilizar en lo que se va a investigar?  

 ¿Qué se deriva del nuevo conocimiento?  

 ¿Qué relaciones existen con otros 
conocimientos, experiencias en las que ha 
participado?  

 ¿Qué caracteriza el nuevo resultado? ¿En 
qué medida el resultado obtenido es punto 
para la transformación y el cambio 
educativo?  

 ¿Qué teorías sirven para argumentar la 
naturaleza del problema que se investiga? 
¿Cuál es la posición asumida?  

 En la realización de la tarea integradora, 
tratar de aplicar respuestas conocidas a 
situaciones nuevas, puede ser fuente de 
nuevos problemas, al encontrarse que 
dichas soluciones no dan respuestas a las 
nuevas situaciones. La critica a soluciones 

http://www.ecured.cu/index.php?title=Modo_de_actuaci%C3%B3n&action=edit&redlink=1
http://www.ecured.cu/index.php/Tarea_integradora
http://www.ecured.cu/index.php/Tarea_integradora


79 

 

conocidas buscando sus puntos más 
controvertidos, son situaciones que pueden 
dar orígenes a nuevos problemas científicos.  

 
 
PARA CONCLUIR: LA INTERDISCIPLINARIEDAD 
COMO UNIFICACIÓN, CONVERGENCIA, 
SINERGIA, CONSILIENCIA (NO FUSIÓN NI 
CONFUSIÓN) DE “SABERES” 

  
 En definitiva las ciencias se constituyen tanto 
por fragmentación, de una parte, como por 
interdisciplinariedad, de otra. En el siglo XIX 
Auguste Comte hizo una clasificación mejorada 
después por Antoine-Augustin Cournot en 1852 y 
por Pierre Naville en 1920. Los nuevos lenguajes 
no jerárquicos, de estructura asociativa, y 
manejados por la informática reflejan 
perfectamente la situación actual de división de las 
ciencias y sus conexiones metodológicas y de 
contenidos, aun a pesar de la enorme 
especialización que se experimenta continuamente 
tanto en la investigación como en los centros de 
enseñanza. 
 Para Hempel la sistematización científica 
requiere el conocimiento de diversas conexiones, 

http://es.wikipedia.org/wiki/Auguste_Comte
http://es.wikipedia.org/wiki/Pierre_Naville
http://es.wikipedia.org/wiki/Carl_Hempel


80 

 

mediante leyes o principios teóricos, entre 
diferentes aspectos del mundo empírico, que se 
caracterizan mediante conceptos científicos. Así, 
los conceptos de la ciencia son nudos en una red 
de interrelaciones sistemáticas en la que las leyes y 
los principios teoréticos constituyen los hilos... 
Cuantos más hilos converjan o partan de un nudo 
conceptual, tanto más importante será su papel 
sistematizado o su alcance sistemático. 

  
¿Existen paradigmas en las ciencias sociales? 
  Si es cierto que las disciplinas se fragmentan 
y que la mayoría de las innovaciones más 
importantes se producen en las fronteras 
interdisciplinarias, ¿cómo conciliar esta tesis con la 
noción de paradigma disciplinario?42 
Teóricamente, existe una incompatibilidad entre 
las dos nociones: una ciencia dominada por un 
paradigma debería ser suficientemente coherente 
para evitar la apertura, la fragmentación en 
especialidades y dejar que estas especialidades se 
recombinen a uno y otro lado y de la frontera 
disciplinaria. Cabe dudar pues de la validez de la 

                                                 

42 
http://www.chasque.net/frontpage/relacion/anteriores/97
06/interdisciplinas.html  

http://www.chasque.net/frontpage/relacion/anteriores/9706/interdisciplinas.html
http://www.chasque.net/frontpage/relacion/anteriores/9706/interdisciplinas.html


81 

 

noción de paradigma en general, y de su 
aplicabilidad a las ciencias sociales. 
 En la obra Reflections on my critics, Thomas 
Kuhn propuso sustituir la expresión "revolución 
científica", que él mismo reconocía una 
"exageración disciplinaria". Además, la noción de 
revolución científica fue impugnada por 
numerosos científicos, Imre Lakatos por ejemplo, ya 
que la revolución copernicana se produjo a lo largo 
de un siglo y medio, y la newtoniana a lo largo de 
toda una generación. No hubo un alud súbito, sino 
más bien un largo debate. El descubrimiento de los 
microbios por Pasteur fue desde luego una 
revolución científica que acabó con la idea de 
generación espontánea, pero ¿podemos llamarlo 
paradigma? 
 Sin embargo, admitiendo que para las 
ciencias naturales la noción de paradigma es 
adecuada, conviene subrayar que los paradigmas 
aparecen muy frecuentemente en el punto de 
convergencia de las especialidades 
interdisciplinarias.  
 Tomemos por ejemplo la biología molecular 
que es una síntesis de varias especialidades. "La 
biología molecular no nació de los amores ideales y 
espontáneos entre la física y la biología, sino de un 



82 

 

complicado entrecruzarse de ideas e 
investigaciones sumamente diversas" (Thuiller, 14). 
En la biología molecular se fundieron solamente 
segmentos de la fisiología celular, la genética, la 
bioquímica, la virología y la microbiología, y no la 
totalidad de las disciplinas. Cada una de estas 
materias no tienen nada que ver en su mayor parte 
con la biología molecular (Jacob, 55). 
 La misma observación puede hacerse 
respecto de las placas tectónicas continentales, la 
oceanografía, la biogeología o la geoquímica, o 
cualquier otra especialidad en la entera gama de 
las ciencias. 
 No obstante, ¿puede decirse que la noción 
de paradigma sea pertinente también para las 
ciencias sociales? Thomas Kuhn admitió 
explícitamente que en esas ciencias sería excesivo 
hablar de paradigma, dados los desacuerdos 
permanentes que las caracterizan. En su prefacio a 
La structure des révolutions scientifiques (p. VIII) 
explica que fue en ocasión de su estancia en el 
"Center for Advanced Studies" de Palo Alto, en 
California, dentro de un grupo dominado por 
representantes de las ciencias sociales, cuando se 
vio obligado a formular la noción de paradigma, 
precisamente para señalar la diferencia esencial 



83 

 

entre las ciencias naturales y las ciencias sociales. Y 
sin embargo, hoy en día el término paradigma es 
de uso corriente en las ciencias sociales. El uso y 
abuso de esta bonita palabra es especialmente 
frecuente en la sociología y la economía. Quizás se 
trata de un lamentable caso de mimetismo. 
 ¿Existen en las ciencias sociales alteraciones 
paradigmáticas análogas a las que produjeron 
Copérnico, Newton, Darwin o Einstein? ¿Podemos 
calificar de paradigmáticas las teorías de Keynes, 
Chomsky o Parsons? ¿El progreso en las ciencias 
sociales, se obtiene mediante revoluciones 
paradigmáticas o mediante procesos acumulativos? 
¿Existen verdaderamente paradigmas en las 
ciencias sociales? 43 
 En el interior de una disciplina formal 
pueden cohabitar diversas teorías principales, pero 
el paradigma se da únicamente si una sola teoría 
verificable domina a todas las demás, y es aceptada 
por el conjunto de la comunidad científica. Ahora 
bien, en el campo de las ciencias sociales asistimos, 
en el mejor de los casos, a la confrontación de 
varias teorías no verificables. La mayoría de las 

                                                 

43 
http://www.chasque.net/frontpage/relacion/anteriores/97
06/interdisciplinas.html 



84 

 

veces ni siquiera se produce la confrontación: los 
teóricos se evitan cuidadosamente o se ignoran 
soberbiamente, lo que es relativamente fácil si se 
tiene en cuenta el tamaño de las comunidades 
científicas, divididas en escuelas. Esto ocurre en 
todos los países, grandes o pequeños. 
Esta ignorancia mutua es un viejo hábito de la 
sociología. A comienzos de siglo, los grandes 
sociólogos apenas se comunicaban entre sí, o no se 
comunicaban en absoluto. En los escritos de Weber 
no hay ninguna referencia a su contemporáneo 
Durkheim. Sin embargo, Weber conocía el "Anée 
Sociologique". Por su parte Durkheim, que podía 
leer en alemán, solo cita a Weber una sola vez, de 
modo fugaz. Y sin embargo trabajaron sobre 
algunas materias comunes, como la religión. 
Durkheim alude solo brevemente a Simel y Tonnies. 
 Severamente criticado por Pareto, "Durkheim 
no citó nunca los trabajos de Pareto… El juicio de 
Pareto sobre el libro de Durkheim El Suicidio es 
negativo. A este respecto escribe el sociólogo 
italiano: "por desgracia, el razonamiento es muy 
poco riguroso en toda la obra" (Valade, pág. 207). 
 Weber parece haber ignorado la teoría de 
Pareto sobre la circulación de las elites y, a su vez, 
Pareto no menciona para nada la teoría weberiana 



85 

 

del liderazgo político. Weber y Croce solo se 
encontraron una vez, brevemente. Weber y Freund 
no sostuvieron ningún intercambio. Ernst Boch y 
Georg Lukács trataron bastante a Weber en 
Heidelberg pero en sus trabajos no se detecta 
ninguna influencia weberiana. Tampoco hay 
ninguna influencia entre Weber y Spengler. El 
único contemporáneo de Weber que lo cita es Karl 
Jaspers, pero se trata de un filósofo (véanse 
Mommsen y Osterhammel). Como observó 
Raymond Aron, los tres grandes fundadores de la 
sociología siguieron, cada uno por su lado, una "vía 
solitaria". 
 Más cerca de nosotros, hay múltiples 
ejemplos de sociólogos que coexisten sin 
influenciarse recíprocamente, como Angus 
Campbell y Paul Lazarsfeld, que sin embargo 
dedicaron gran parte de su vida al estudio de un 
mismo comportamiento político. Esta observación 
puede extrapolarse a otras disciplinas. 
 La confrontación de las teorías no es de por 
sí objetable. Pero es menester que haya debate. En 
las ciencias sociales no hay paradigmas porque 
tampoco hay, en el interior de cada disciplina, una 
comunicación suficiente. 



86 

 

 Para que haya paradigma es necesaria otra 
condición: las teorías deben referirse a aspectos 
esenciales de la realidad social. Ahora bien, cuanto 
más ambiciosa sea una teoría, menos posible es 
ponerla a prueba directamente con los datos 
disponibles. En las ciencias sociales no se hacen 
descubrimientos fundamentales, como ocurre de 
vez en cuando en las ciencias naturales, más bien 
se construyen teorías no verificables, en parte 
porque la propia realidad social cambia. Además, y 
sobre todo, "los errores de los gigantes de las 
ciencias naturales son insignificantes en 
comparación con los fundamentales errores 
cometidos por las lumbreras de las ciencias sociales 
y económicas (Andreski, 30) 44. 
 Tomemos por ejemplo el malthusianismo. 
¿Es una teoría o un paradigma? El malthusianismo 
es una de las grandes teorías de la historia de las 
ciencias sociales. Ha influido en numerosos 
científicos, y sobre todo en Charles Darwin, quien 
reconoció en él una de sus principales fuentes de 
inspiración. Una multitud de sociólogos, 

                                                 

44 
http://www.chasque.net/frontpage/relacion/anteriores/97
06/interdisciplinas.html 



87 

 

demógrafos y economistas se definieron en 
relación a esta teoría, para aprobarla o combatirla.  
 Sin embargo, la evolución de la realidad 
demográfica de Occidente privó de validez a sus 
proyecciones, y acabaron considerándole un falso 
profeta. Con todo, si consideramos el desfase 
actual entre el desarrollo económico y el 
crecimiento de la población en Africa, Asia o 
América Latina, podríamos proclamarlo un gran 
visionario. Basta con aceptar una comparación 
asincrónica entre la Inglaterra de su tiempo y el 
tercer mundo actual para admitir la validez 
asincrónica de su teoría. ¿Debemos ir más lejos y 
hablar de un paradigma malthusiano? Por mi parte 
no veo la utilidad, pero, de todos modos, si hay un 
paradigma se trata de una fusión de diversos 
segmentos de la economía, la demografía, la 
sociología y la historia, o sea de un paradigma 
compuesto. 
 Las expresiones "teoría fundamental" o 
"importante progreso" me parecen más adecuadas 
y más justas para las ciencias sociales que la noción 
de paradigma, que conlleva toda una serie de 
implicaciones teóricas ausentes de las ciencias no 
experimentales. 



88 

 

 ¿Existe por lo menos un progreso 
acumulativo en las ciencias sociales? Existe 
evidentemente, ya que cada disciplina tiene un 
patrimonio propio, compuesto de conceptos, 
métodos, teorías y praxis. Se ve enseguida si 
alguien es un profesional o un aficionado. Existen 
progresos acumulativos incluso en el ámbito de la 
teoría. Una teoría puede quedar anticuada, pero 
siempre subsistirá algo de ella, que se integrará en 
las nuevas teorías, ya que se aprende mucho de los 
errores. Un error denunciado no se repite. En 
épocas más recientes, los progresos de las ciencias 
sociales son imputables a una larga serie de 
descubrimientos empíricos sectoriales. Por ejemplo, 
la correlación establecida por D. Lerner entre los 
grados de urbanización, alfabetización y 
comunicación se ha incorporado definitivamente al 
acervo de nuestros conocimientos. En estos 
sectores especializados –sean híbridos o 
monodisciplinarios– no hacen falta teorías 
ambiciosas, nos contentamos con lo que Robert 
Merton llamó "teorías medias". 
 Tomemos como ejemplo concreto un 
proceso acumulativo. Uno de los grandes hallazgos 
de la ciencia política es la influencia de las técnicas 
electorales en los sistemas de los partidos políticos. 



89 

 

Una bibliografía sobre este tema, incluso muy 
selectiva, podría comprender fácilmente de dos a 
trescientos títulos en inglés, sin hablar de las 
múltiples y variadas observaciones procedentes de 
la experiencia directa de los políticos en numerosos 
países. Desde Condorcet, John Stuart Mill, 
Bachofen, Hare y d’Hondt hasta Hermes, Downs, 
Duverger, Lipjhart, etc., la teoría se nutre de las 
contribuciones y mejoras sucesivas introducidas 
por un número muy elevado de especialistas. Otros 
ejemplos de procesos acumulativos pueden verse 
en la obra que publiqué con Robert Pahre, titulada 
L’innovation dans les sciences sociales: la 
marginalité créatrice (1991). 
 Es un hecho reconocido que "ningún 
paradigma importante propone ya ordenar, y aún 
menos unificar, el campo de las ciencias sociales" 
(Annales, 1989, 1.322). Como escribió Mark Blaug: 
"el término paradigma debería excluirse de los 
trabajos sobre la materia, o escribirse siempre entre 
comillas" (Blaug, 149). 
Habiendo resuelto pues la aparente contradicción 
teórica entre la hibridación de las especialidades y 
el paradigma disciplinario, pasaremos en un 
próximo artículo, a un examen más detenido del 



90 

 

proceso de fragmentación de las disciplinas en 
especialidades45. 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                 

45 Estos datos están sacados de  
http://www.chasque.net/frontpage/relacion/anteriores/97
06/interdisciplinas.html 



91 

 

 
 
 

 
 
 
 
 



92 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



93 

 

 

 2 
El “saber” y los saberes: 
Introducción a la Teoría 

del conocimiento 
 

 
Si definimos la Teoría del conocimiento 

como una reflexión filosófica sobre el saber 
humanos y los saberes, sobre su construcción 
mental y sistematización y sobre los diferentes 
aspectos de lo que se denomina el fenómeno del 
conocimiento humano (su posibilidad, los límites, la 
verdad, la certeza, las fuentes...)  ¿qué interés tiene 
para los ciudadanos que solemos querer 
fundamentar nuestros valores, convicciones y 
creencias?  

Es necesario justificar la necesidad formativa 
de esta disciplina. 
 
1. El tema del conocimiento es esencial para 
fundamentar filosóficamente lo que se puede 
llamar el conocimiento racional, la ciencia, los 



94 

 

saberes e incluso el saber teológico o la Teología.  
Toda la Teología se refiere a una reflexión humana 
(organizada, racional y asumida por una 
comunidad) sobre la experiencia religiosa del ser 
humano interpelado por la Revelación de Dios en 
la historia, y sobre la posibilidad de conocimiento, 
relación y comunicación entre la creatura y el 
creador. La Teología se presenta como un "saber". 
Pero ¿qué podemos saber de Dios? ¿Tiene 
capacidad nuestra mente humana y limitada? 
¿Tiene sentido la pregunta sobre la trascendencia? 
¿qué valor tiene la Teología como conocimiento 
humano?¿Qué verdad está en la Teología?     

Estas son preguntas de la Teología 
Fundamental, pero que tienen una base en una 
Teoría del Conocimiento humano. Si no se tienen 
planteadas las preguntas filosóficas sobre el 
conocer humano, no se puede edificar un 
conocimiento sistemático de la Teología. El Papa 
Juan Pablo II publicó en 1998 la Encíclica Fides et 
Ratio sobre la relaciones entre la Filosofía y la Fe 
cristiana. )Qué enseña la Encíclica? Buscar los 
textos más significativos de la misma. 
 

2. No solo para la Teología, sino también para 
el debate cultural con una sociedad 
secularizada como es la sociedad occidental, 
es necesaria la reflexión filosófica sobre los 
grandes problemas del ser humano: el 
sentido de la vida, la muerte, Dios, la 



95 

 

libertad,.... El "conocimiento humano" es uno 
de los temas centrales en la historia de la 
filosofía. La misma Filosofía (phylos-sóphos = 
aprecio por el saber) implica una reflexión 
filosófica sobre el conocimiento humano. 
¿Qué podemos conocer? ¿Podemos los 
humanos tener una verdad y una certeza de 
lo que decimos conocer? En definitiva: ¿qué 
es la verdad? ¿Cómo llegar a la verdad? 

 
Leer y discutir este texto de la Fides et 

Ratio: "El hombre tiene muchos medios para 
progresar en el conocimiento de la verdad, de 
modo que puede hacer cada vez más humana la 
propia existencia. Entre estos destaca la filosofía, 
que contribuye directamente a formular la 
pregunta sobre el sentido de la vida y a trazar la 
respuesta: ésta, en efecto, se configura como una 
de las tareas más nobles de la humanidad. El 
término filosofía según la etimología griega 
significa "amor a la sabiduría". De hecho, la filosofía 
nació y se desarrolló desde el momento en que el 
hombre empezó a interrogarse sobre el por qué de 
las cosas y su finalidad. De modos y formas 
diversas, muestra que el deseo de verdad 
pertenece a la naturaleza misma del hombre".   
(Juan Pablo II. Encíclica Fides et Ratio, número 3a). 
 
 
 



96 

 

3. En la Fides et Ratio se trata de la 
armonización entre el conocimiento del mundo 
y la experiencia religiosa. ¿Cómo armonizar las 
relaciones entre el conocimiento racional 
(filosófico y científico) y el conocimiento que 
nos viene de la fe? ¿se puede ser creyente e 
intelectual, o científico? ¿Qué aporta la fe 
cristiana al conocimiento filosófico del mundo? 
¿Es autónomo el conocimiento racional y 
científico respecto al conocimiento teológico? 

Leer y discutir estos textos de la Fides et 
Ratio:   "La Iglesia, por su parte, aprecia el esfuerzo 
de la razón por alcanzar los objetivos que hagan 
cada vez más digna la existencia personal. Ella ve 
en la filosofía el camino para conocer verdades 
fundamentales relativas a la existencia del hombre. 
Al mismo tiempo, considera a la filosofía como una 
ayuda indispensable para profundizar la 
inteligencia de la fe y comunicar la verdad del 
Evangelio a cuantos no la conocen"  (n1 5). 

"La Fe y la Razón (Fides et Ratio) son como 
las dos alas con las cuales el espíritu humano se 
eleva hacia la contemplación de la verdad. Dios ha 
puesto en el corazón del hombre el deseo de 
conocer la verdad y, en definitiva, de conocerle a Él 
para que, conociéndolo y amándolo, pueda 
alcanzar también la plena verdad sobre sí mismo" 
(número cero). 

 
 



97 

 

4. Para la tarea educativa y pastoral, es 
necesario que los educadores de la fe 
tengan una formación filosófica sobre el 
conocimiento humano. En una sociedad 
compleja y en la que la religión ha dejado de 
ser el elemento de "donación de sentido de 
la vida", es necesario recuperar la 
experiencia de Dios desde la experiencia del 
mundo. En este sentido, muchos de los 
problemas de la Filosofía del conocimiento 
están presentes (de manera más o menos 
explícita) en las culturas contemporáneas. 

 
 

Texto de la Fides et Ratio:  "La filosofía 
moderna, dejando de orientar su investigación 
sobre el ser, ha concentrado la propia búsqueda 
sobre el conocimiento humano. En lugar de 
apoyarse sobre la capacidad que tiene el hombre 
para conocer la verdad, ha preferido destacar sus 
límites y condicionamientos. Ello ha derivado en 
varias formas de agnosticismo y de relativismo, que 
han llevado la investigación filosófica a perderse en 
las arenas movedizas de un escepticismo general" 
(n1 5c). 



98 

 

 

La Teoría del conocimiento: 
¿tiene sentido la pregunta 
filosófica sobre el conocimiento 
humano? 
 

Desde hace unos 2.500 años, en las orillas 
del mar Mediterráneo, los humanos tuvieron 
conciencia de sí mismos (ver Antropología 
filosófica), superaron el pensamiento mítico y se 
preguntaron sobre el sentido y la razón de su 
propia vida, del mundo que les rodeaba. )Qué 
hacemos aquí?)Qué sentido racional tiene la vida y 
la muerte? Son preguntas que hoy llamamos 
filosóficas. Son preguntas que demandan una 
respuesta. Esa respuesta es conocimiento racional 
filosófico. 
 

1. Conceptos previos: Teoría del 
conocimiento, epistemología y 
gnoseología 

Al inicio de esta reflexión filosófica es 
conveniente clarificar algunos conceptos. Este 
esfuerzo de clarificación conceptual pretende 
separar racionalmente los diferentes tipos de 
conocimiento. 



99 

 

 
Definición de la Filosofía del Conocimiento 

Hay muchas definiciones de lo que es la 
Filosofía (Teoría) del conocimiento. Como punto de 
partida provisional se puede decir que es una 
reflexión crítica y filosófica que parte de una 
distinción ineludible entre pensar y conocer.  

Una definición más completa es esta: una 
investigación relativa a la capacidad humana para 
construir conocimientos objetivos y analizar las 
condiciones de validez, tanto como sus propios 
límites.  

En definitiva, nos hallamos ante una 
temática filosófica acerca del conocimiento 
humano en la que, lejos de admitir de forma 
dogmática el valor del mismo, se pregunta 
reflexivamente a) sobre sus condiciones de 
posibilidad,   b) a la vez que se ponen las bases 
teóricas que nos permiten comprender no sólo que 
el conocimiento humano está limitado, sino cuáles 
sean los límites de derecho más allá de los que no 
puede ir. 

 
En el fondo, la gran pregunta es: ¿es posible un 
conocimiento humano objetivo, fiable, 
comunicable, socialmente aceptado sobre la 
realidad? ¿Es posible al humano poseer la 
VERDAD? ¿Podemos los humanos tener 
CERTEZAS? ¿Es el conocimiento "científico" el 
único que da certezas sobre la realidad objetiva? 



100 

 

¿Es el conocimiento humano "desinteresado"? 
¿hay intereses ocultos en la búsqueda de la 
verdad? 
 
 
 
 
 
 
 

 



101 

 

Pero ¿cómo indagar en el significado y en el interés 
de la Filosofía del conocimiento? Hay dos modos 
de llegar a ello: a través del concepto de filosofía y 
a través de la práctica de lo que es filosofar llevada 
a cabo por los filósofos. 
 
El saber, los saberes, el conocimiento humano y 
los conocimientos 

El primer intento es delimitar el 
conocimiento vulgar o cotidiano y el 
conocimiento racional. 
 
Los diferentes niveles del conocer: conocimiento 
mítico, filosófico, religioso, poético, estético, 
científico. 
 

 
Conocimien
to vulgar  
---------------- 
 
 
 
Conocimien
to racional 
 
 

 
 
 
---------------- 
Conocimiento 
filosófico 
---------------- 
 
Conocimiento 
científico 
("ciencias" en 
sent.estricto) 

 
Andar, hablar, moverse, 
costumbres, usos diarios 
(lavarse, vestirse, guisar, 
relacionarse, trabajo 
artesano, destrezas) 
-------------------------------------------- 
Filosofia de la 
Naturaleza, 
Antropología, 
Metafísica, Teoría del 
Conocimiento, 
Psicología... 
--------------------------------------------- 
Ciencias formales 
(Lógica, Matemáticas) 
Ciencias 



102 

 

experiementales: 
       * Ciencias de la 
Naturaleza (Física, 
Química, Biología, 
Geología..) 
         *Ciencias Sociales y 
Humanas (Geografía, 
Historia, Psicología, 
Sociología. 
Pedagogía....) )Dónde 
situar la TEOLOGÍA? 

 
Terminología: en la filosofía se utilizan diversos 
términos relacionados con la filosofía del 
conocimiento: 

 
Teoría del 
conocimiento 

 
Los franceses prefieren usar la 
expresión théorie de la 
connaissance y menos 
gnoseología y epistemología. 

 
Gnoseología 
(gnosis= 
conocimiento) 

 
El vocablo fue empleado por 
primera vez en Francia en el siglo 
XVII. Entones se llama 
Gnostología. Con él se designaba 
una de las disciplinas en que se 
divide la Metaphysica. Se refiere al 
modo de conocer. En español e 
italiano se ha usado como "teoría 
del conocimiento".  

 
Crítica del 
conocimiento 

 
La literatura alemana usa la 
palabra Erkenntnisckritik (crítica 
del conocimiento). 

 
Epistemología 

 
Los anglosajones prefieren usar la 
palabra epistemology para 



103 

 

(episteme= 
saber) 

referirse a las teorías del 
conocimiento. Entienden que el 
verdadero conocimiento es el 
conocimiento científico. Como  esa 
palabra la han usado más los 
científicos, se suele asimilar a la 
teoría de la ciencia. Monserrat 
(1992) habla de "epistemología" 
porque se refiere a la 
fundamentación científica del 
conocimiento generado por la 
psicología.  

 
 
 
Tesis previas de las que parte la reflexión sobre el 
conocimiento humano: 

Pero como punto de partida de este tratado 
de Teoría del Conocimiento, hemos de partir de 
una serie de Tesis sobre las que hay un relativo 
consenso entre los filósofos: 
 
1ª Tesis: a pesar del gran número de tendencias, 
escuelas y corrientes filosóficas, parece que hay un 
consenso para aceptar que hay un conjunto de 
notas comunes o eidos que permite a gente tan 
dispar como Aristóteles, Kant, Marx o Hegel 
meterlos en el "saco" de los filósofos. Pero )qué es 
esa base común, ese sustrato, esa tarea compartida 
que hace que nos parezcan de un saco diferente a 
Aristóteles y a Cervantes? 
 



104 

 

2ª Tesis: para llegar a un acuerdo sobre esos 
mínimos de consenso que hacen a unos personajes 
filósofos acudimos a dos fuentes metodológicas:  1) 
el análisis lingüístico del término "filosofía" y   2) el 
análisis histórico del quehacer de los filósofos.... 

Tal vez así podamos llegar a tener un 
"criterio de demarcación" (que diría Popper) entre 
la filosofía, la teología y la ciencia (entre otros 
conocimientos). 
 
 

 2. La Teoría del conocimiento 
dentro del método propio de la 
filosofía 

¿Cuá es la esencia (el eidos) del "saber" 
filosófico. Y por ello, por el eidos de la Teoría del 
Conocimiento dentro del método propio de la 
filosofía. ¿Cuáles son los rasgos comunes del 
variado quehacer filosófico? ¿Pertenece a la 
naturaleza humana el "deseo de saber" que decía 
Aristóteles? 
 
El sentido de la palabra "filosofía" 

¿En qué sentido se usa la palabra "filosofía"? 
Esta primera aproximación nos llevará a indagar las 
relaciones entre Filosofía y conocimiento. 

Etimológicamente, "Filosofía" procede de los 
vocablos griegos filós y sophia. La palabra filós 



105 

 

tiene su forma verbal (filéin) y su forma sustantiva 
(filía). Esta puede traducirse como / amor, / afición, 
 /anhelo, / tendencia. 
 
 Uso de la palabra sophia en la literatura 
griega: 
 1. hay dos acepciones: la acepción común y 
la acepción culta. 

*  Desde el punto de vista común, la voz 
griega sophia (y su variante sophós) significa 
muchas cosas: el saber del artesano, la destreza del 
carpintero,... 

* En su sentido culto o técnico, aparece por 
vez primera en Heráclito en forma del sustantivo 
filosophós. "Amante de la sabiduría". El autor 
contrapone al "erudito" (conocimiento intelectual 
por mera curiosidad) y al "sabio" (que busca y 
conoce el sentido y  la razón oculta de las cosas, 
piensa, siente, ...). El "humanista", diríamos 
nosotros. La persona que tiene "humanidad"....Algo 
que ya se posee. 
 2. Pitágoras fue (al parecer) quien usa por 
vez primera la palabra "filósofo" aplicada al amante 
y buscador del saber en general y no como sabio 
(sophós) o poseedor efectivo de información 
(erudito). Se definía como "aficionado y deseoso de 
saber". El "saber" como sentido de la vida... 
 3.  La personalidad de Sócrates está 
atravesada por la modestia. Para él, el filósofo no es 
el sabio, el poseedor efectivo de la plena y perfecta 



106 

 

inteligibilidad del saber. Es filósofo socrático es el 
que tiende y aspira permanentemente al saber y al 
conocimiento (reconociendo la precariedad y 
limitación del ser  finito). Hay una diferenciación 
entre "saber" y "conocimiento". "Sabio" solo lo es 
Dios: ya que solo él posee de forma total y acabada 
la sophía. [Para Aristóteles, Dios es "conocimiento 
del conocimiento"]. 

El "saber" propio del humano [la anthropía 
sophía de Aristóteles o la humana sapientia de 
Tomás de Aquino] es un  "saber consciente de su 
limitación y de su falta de solidez". 
 
 4. Esta es la "docta ignorancia" de Platón. 
Esta tensión e inestabilidad es propio del 
conocimiento humano. Esta situación está 
expresada en el mito platónico del nacimiento de 
Eros. El Amor (Eros) es hijo de Poros (la 
Abundancia) y Penía (la Escasez). Por eso, Eros no 
es sabio ni ignorante. Eros es Filósofo, consciente 
de su ignorancia y deseoso de saber. Aspira a 
conseguir la sophía. 
 5.  La pregunta por el saber, lleva (con 
Aristóteles) a tres tipos de "saberes":   
    1) el saber técnico (técne) o poiético (poiéo) 
(propio de los artesanos): destreza en un oficio. 
    2) el saber práctico (prákto) o moral (propio del 
ser moral, que organiza la vida en torno a cuatro 
valores: lo justo, lo valeroso, lo honorable y lo 
bueno. 



107 

 

    3)  el saber filosófico (que no es técnico ni 
moral): tiene un carácter marcadamente teórico y 
especulativo. Con él se pretende meramente 
conocer y contemplar, teorizar y emitir 
proposiciones sobre lo real con la finalidad 
explícita de alcanzar la verdad. Tiene una 
pretensión de integralidad (abarca todos los 
saberes) y de universalidad (se extiende a todas las 
culturas en el espacio y en el tiempo). 
 
 

3. Las  diversas Teorías del 
conocimiento  y de los saberes 

en su desarrollo histórico 
 
El segundo camino para indagar las 

relaciones entre la Filosofía y Conocimiento 
consiste en recorrer la historia de la Filosofía. Allí 
encontramos una práctica de la Filosofía muy 
diversa. Sin querer definir lo que entienden por 
"filosofía", la práctica de los filósofos muestra lo que 
se pretende. Así, podremos conocer el eidos 
filosófico, el "estilo", la esencia de lo que es la 
filosofía en relación a otros tipos de conocimiento. 

Llegaremos a la conclusión que la obsesión 
de todos ellos es el conocimiento racional del 
mundo, de la realidad. 
 



108 

 

1. La pregunta sobre la racionalidad del mundo: lo 
que suele denominarse como "filosofía" tiene su 
origen en las colonias jónicas de Asia Menor. El 
filósofo presocrático de asombra ante el mundo 
que le rodea.¿Qué podemos conocer? ¿Tiene el 
mundo "sentido"? ¿Puede ser conocido?  ¿Cuál es 
su elemento original (el arjé)? En definitiva: cuál es 
su Physis, su naturaleza, su esencia, su mismidad...? 
 Buscan el "algo" originario, donador de sentido y 
unidad. Eso es el llamado lógos por el filósofo 
presocrático. Es la condición de posibilidad del 
kósmos (orden) de las cosas. 
2.  La pregunta sobre el sentido de la vida 
humana: pero en los siglos V y IV aC. cambia la 
reflexión. Hay nuevas realidades (sobre todo la 
humana) que recaban la atención. Sale así la 
reflexión sobre el mundo ético y social. Es la 
reflexión de los sofistas, de Sócrates y de Platón. 
 
3. La  pregunta por  método que lleve a 
conocimientos verdaderos:  Aristóteles. Para él, la 
filosofía (al igual que la física o las matemáticas) es 
una ciencia teorética (es decir, especulativa). Se 
puede llegar al conocimiento del kosmos (orden) 
por el ejercicio racional. Lo que hay debajo de todo 
es el ser. La Física estudia el ser móvil; las 
matemáticas. el ser mensurable. Y la filosofía, el ser 
en general. El principio universal que los sostiene. 
Aristóteles está obsesionado por el conocimiento 
del Ser. 



109 

 

Por ello, la filosofía se presenta como 
Ontología o estudio del ser. Y la filosofía debe 
buscarlo en un ente ajeno trascendente, como 
principio de unidad. Así, la filosofía se convierte en 
Teología. 
 
4. La pregunta  por el sentido de la vida: la ética. 
"Conocer da la felicidad":  el Helenismo. En esta 
época, la filosofía pierde su carácter teórico 
especulativo y se hace indagación ética. Pretende 
ofrecer un modelo racional de vida. Es lo que 
subyace en las dos escuelas socráticas menores: 
Epicureísmo y  Estoicismo. 
 

a)  El Epicureismo  postula que el placer 
(hedoné) es el bien supremo del hombre. El placer 
lo entienden de forma estática (y no dinámica) 
como aponía (no sufrimiento corporal) y ataraxia 
(desapasionamiento que lleva a la tranquilidad 
espiritual). El epicureísmo es una ética normativa 
que muestra al hombre el modelo ideal de vida 
feliz. 



110 

 

b) Por su parte, el Estocismo postula un ideal 
de felicidad consistente  en la areté (vivir conforme 
a la razón, la cordura, la templanza, la mesura, el 
sentido común, el definitiva, la virtud). El 
estoicismo (de raiz galilea y fenicia) tuvo mucha 
influencia sobre el judaísmo, el cristianismo 
primitivo y algunos romanos como Séneca y 
Cicerón. 

 
 5. El conocimiento iluminado por la fe 
cristiana. La pregunta por la certeza.  
La filosofía cristiana medieval toma elementos de 
los clásicos (Platón y luegoAristóteles) y de los 
estoicos, leídos desde la experiencia de la propia fe. 
Las verdades reveladas por los textos bíblicos 
aportan el sustrato básico sobre el que el 
pensamiento cristiano construye su sistema 
filosófico. 

Además, el pensamiento cristiano se 
desenvuelve, a diferencia del griego, en un ámbito 
radical de certeza (de lo que se conoce) y 
seguridad (de lo que se espera). La Teología da una 
seguridad al basarse en la revelación de Dios. Los 
pensadores cristianos (Agustín de Hipona, 
Anselmo de Canterbury o Tomás de Aquino) 
parten siempre de la Revelación de Dios en su 
reflexión sobre los problemas eternos de la 
filosofía. Su propósito es mostrar la racionalidad de 
la Teología.  
 



111 

 

 
 

Las escuelas de investigación en 
Teoría del conocimiento 

La preocupación sistematizada por las 
posibilidades de la mente humana para conocer el 
mundo, conocerse a sí mismo, conocer a Dios y 
encontrar la razón y el sentido a la vida se inicia 
con la revolución científica (siglos XV-XVII). 

1.  Desde la aparición de la ciencia moderna, 
se suele usar la palabra epistemología. La ciencia 
moderna hunde sus raíces en Francis Bacon (1561-
1626) y Galileo (1564-1642). El Novum Organon 
(1620) intenta sustituir el viejo método aristotélico 
(apriorístico y deductivo) por una nueva 
racionalidad (el de la observación e inducción): 
"consultar a la Naturaleza" -clama Bacon. 

Galileo es el fundador del método 
experimental en sus Discorsi (1630): "el libro de la 
naturaleza está escrito en el lenguaje de las 
matemáticas". 

2. Desde ellos se han desarrollado dos vías 
de acceso científico al conocimiento de la realidad: 
el EMPIRISMO (cuyos representantes son John 
Locke y  David Hume que postulan que los sentidos 
son la única vía fiable), y el RACIONALISMO 
(capitaneado por Descartes) con fe ciega en la 
razón y desconfianza en los sentidos. 
   



112 

 

 
John Locke   (1632-1704). Nació en Wrington 
(cerca de Bristol). Se educó en Oxford y en 1660 fue 
nombrado allí "lector" (profesor)  de griego y filosofía.  
Sobre él influye mucho el físico Robert Boyle. En 1672 
fue nombrado secretario de Lord Ashley Cooper, 
canciller de Inglaterra. Ello le hizo mezclarse en 
política. Por ello en 1675 se traslada a Francia como 
exiliado. Pero en 1682 se exilia en Holanda. Fue 
durante su estancia en Holanda cuando completó su 
Essay Concerning Human Understanding (Ensayo 
sobre el entendimiento humano) (1690), en el que 
expone sus opiniones sobre las perspectivas y 
limitaciones del conocimiento científico.  
 
David Hume (1711-1776):  Comenzó a estudiar 
leyes en la Universidad de Edimburgo, pero la dejó sin 
graduarse. Hume pasó varios años en Reims y La 
Flèche, donde completó su obra Treatise of Human 
Nature (Tratado sobre la Naturaleza Humana) (1739-
1740). Hume se decepcionó mucho con la recepción 
dispensada a su libro, que "salió ya muerto de la 
imprenta". Sin desanimarse, revisó y popularizó el 
Tratado en Una investigación sobre el Conocimiento 
Humano  (1748). Hume publicó también un 
Investigación sobre los Principios de la Moral  (1751)  y 
una larga Historia de Inglaterra (1754-1762). 

 
3. El llegar el siglo XVIII (siglo de las luces) la 

Ilustración pretende asentarlo todo desde la razón 
liberándose de todas las concepciones no 
racionales del mundo (incluidas las religiosas). La 
Ilustración es más anticlerical que antirreligiosa. En 
Inmanuel Kant, a su vez, la filosofía se convierte en 
reflexión trascendental,  en investigación que 



113 

 

pretende fijar las condiciones de legitimidad (lo 
trascendental) del conocimiento propiamente 
dicho. 
 

 
Inmanuel Kant (1724-1804): pasó toda su vida en la 
inmediata vecindad de su Köningsberg natal. Era un 
hombre muy religioso. Estudió filosofía y teología en la 
Universidad de Köningsberg, y en 1770 se convirtió en 
profesor de lógica y metafísica de allí. Las opiniones de 
Kant sobre la importancia de los principios regulativos 
en la investigación científica están expuestos en la 
Crítica de la Razón Pura (1781) y en la Crítica del Juicio 
(1790). 

 
Es bien conocida la formulación de Kant: 

"Todos los intereses de mi razón (tanto los 
especulativos como los prácticos) se resumen en las 
tres cuestiones siguientes: )Qué puedo saber? 
)Qué me está permitido hacer?  )Qué puedo 
esperar?. 
 4.  Sobre las huellas de Kant, el concepto y la 
praxis de la "filosofía" experimenta una sensible 
transformación en el idealismo alemán (Fichte, 
Schelling y Hegel). La filosofía se convierte en mera 
especulación metafísica (metaempírica) que trata 
de determinar las condiciones subjetivas últimas 
que posibilitan la relación unitaria de los humanos 
con el mundo. Es una aventura, una "navegación" 
del sujeto que, intenta conocer el mundo para 
poder orientarse en él y transformarlo. Es la 
aventura del conocimiento humano, de las 



114 

 

condiciones de posibilidad del "conocer" la 
realidad. De establecer el puente cognitivo con una 
realidad que se supone por algunos externa al 
sujeto. 

5.  Augusto Comte 
 
AUGUSTO COMTE (Montpellier, 1798-1857). Sigue el 
empirismo de Hume. En 1818inicia sus cola-boraciones 
con Saint Simon. 1819. Trabaja en filosofía social. 1830-
1842: publicación de los 6 tomos de la Filosofía positiva. 
1844: Discurso sobre el espíritu positivo. 1852: 
Catecismo positivista.  

   
Para Comte, la filosofía no es ni especulación 

sobre condiciones subjetivas constituyentes, ni 
esfuerzo por unificar la dispersión del Ser en la 
integridad del Todo. Para Comte, la conciencia 
humana ha ido pasando por tres estados sucesivos: 
el estado teológico o ficticio (mítico), el estado 
metafísico o abstracto (filosófico) y el estado 
científico o positivo. Cada uno generó su propia 
filosofía: la Teología, la Metafísica y la Ciencia o 
Filosofía Positiva.  

La filosofía positiva es el estudio de 
generalidades científicas, la metaciencia, un saber 
de segundo grado que investiga hechos y 
regularidades comunes a toda ciencia positiva 
particular. En cierto modo, es filosofía de la ciencia. 
 
 
 



115 

 

5. Muy diferente es el carácter que adopta en 
Edmund Husserl.  
 

 
Edmund  HUSSERL (Moravia,1859-1938). Enseñó filosofía 
en Halle, Gottinga y Friburgo. Primero se interó por las 
matemáticas y luego por la filosofía. Creador del método 
fenomenológico. La fenomenología, ciencia de los 
fenómenos (no en sentido kantiano, sino entendiendo 
por éstos lo dado a la conciencia, sin presuponer nada 
tras el fenómeno). El objeto de la fenomenología es 
describir las esencias (eidos) dadas a la conciencia en la 
intuición eidética, rechazando toda explicación causal de 
los fenómenos. Lecciones para la fenomenología de la 
conciencia interna del tiempo (1928). 

 
El objeto de la filosofía es hacer de ella un 

conocimiento objetivo y riguroso, una ciencia 
estricta, que sistematice (como cualquier otro 
saber) sus problemas, sus teorías y sus métodos. 
Por ello, diferencia entre ciencias de hechos (como 
la física, las matemáticas y la historia, que se 
mueven en el terreno de lo existente, natural o 
espiritual) y ciencias de esencias (como la lógica 
pura o la teoría pura del tiempo,  que se refieren a 
lo eidético o esencial -universal y necesario). 

La filosofía es la ciencia de las esencias 
máximamente radical. Investiga sobre los primeros 
principios del ser. Para ello utiliza un método 
especial: la fenomenología, o descripción pura de 
las esencias que se captan por intuición o 
captación inmediata. 



116 

 

 
7. En la segunda mitad del siglo XX aparece 

una corriente que tiene gran fuerza: la 
corriente hermenéutica. Esta enlaza la 
tradición filosófica del vitalismo, 
historicismo y existencialismo con las 
investigaciones sobre las diversas 
categorías de símbolos como material en 
cuyo desciframiento puede alcanzarse 
una comprensión de la realidad humana. 
El símbolo es propuesto como clave para 
la comprensión de los fenómenos 
humanos. 

 
 
HERMENÉUTICA: significa "interpretación". Hoy se 
aplica a la interpretación de los símbolos (los elementos 
significativos mediante los que se expresa la vida 
humana). Hans Georg Gadamer (1900-2002) continúa 
el camino de la hermenéutica ontológica u ontológico-
histórica inaugurada por Heidegger. Pero insiste en el 
"acontecer lingüístico de la tradición". Hermenéutica es 
para él el examen de las condiciones en que tiene lugar 
la comprensión. En diálogo con Heidegger y Gadamer, 
Ricoeur ha desarrollado la "fenomenología orientada 
lingüísticamente". Pero los tres insisten en su dimensión 
ontológica. Sin embargo, E.Betti insiste en su dimensión 
metodológica. Luego, Karl-Otto Apel y Jürgen 
Habermas (escuela de Frankfurt) insisten en el carácter 
dialéctico de la hermenéutica, para elaborar una crítica 
de las ideologías que ocultan la realidad. 

 



117 

 

8. En el siglo XX ha dominado la llamada 
filosofía analítica (Russell, Wittgenstein, Moore, 
Austin, Searle, etc). Para ésta, la filosofía tiene 
como misión principal analizar las expresiones del 
lenguaje filosófico y ordinario y determinar 
claramente su uso y significado. 

La filosofía no es, pues, el planteamiento (y 
menos aún, la resolución) de grandes problemas 
metafísicos. No es una doctrina sino una actividad. 
Lo que interesa el desvelar el sentido del mundo 
desde los símbolos del lenguaje. Para ellos, la 
metafísica es un pseudoproblema sin sentido. 

La filosofía analítica deriva en el empirismo 
lógico (Neopositivismo) que se institucionaliza en 
el Círculo de Viena [Wiener Kreis  (1920-1940)]. 
 

1) Este empirismo insiste sobre todo en la 
vertiente lógica o epistemológica del empirismo en 
detrimento de la vertiente psicológica. Su máximo 
interés está en determinar el criterio objetivo de 
validación o justificación del conocimiento.  

2) Como representantes más destacados del 
Círculo mencionamos a su fundador, el físico y 
filósofo Moritz Schlick (1882-1936), al lógico y 
filósofo Rudolf Carnap (1891-1970). También a 
Friedrich Waismann, Otto Neurath, y a Hans 
Hahn. 

3) El núcleo central de este pensamiento lo 
constituye el llamado principio de verificabilidad, 
por el que se delimitan dos tipos de proposiciones: 



118 

 

las dotadas de sentido y las carentes por entero de 
sentido. 
 

9   Las diferentes tradiciones actuales de la 
concepción racional del conocimiento científico.  
En estos últimos años ha sido la Ciencia quien ha 
ocupado todo el espacio de reflexión sobre el 
conocimiento. Los filósofos de las ciencias y los 
científicos han ido descubiendo que la Ciencia 
(como institución) y las ciencias particulares son 
una actividad racional humana de carácter 
histórico.  
 
El "racionalismo critico" de Karl R. Popper.- 
(1902-1994)  

Popper no perteneció al Círculo de Viena ni 
fue neopositivista. Desde La lógica de la 
Investigación científica (1934) Popper ataca la 
postura de Wittgenstein y del Círculo de Viena en 
dos puntos:   a) decir que la metafísica es un 
"pseudoproblema sin sentido" es más un deseo que 
una demostración.   b) el principio de verificación  
cae en el cientismo que no tiene salida, ya que las 
bases de la ciencia no son verificables. 

Popper apuesta por lo que él denomina un 
RACIONALISMO CRITICO o criticismo racional. 
Popper se basa en "una fe en la razón" que implica 
una decisión moral. Es una actitud de 
razonabilidad con todo lo que implica de respeto 
por la libertad, la justicia, la igualdad, la paz y la 



119 

 

oposición a la violencia46. El conocimiento 
auténtico es el conocimiento científico. En el 
comienzo del saber científico sólo hay conjeturas, 
modelos, hipótesis, teorías siempre sometidas a 
revisión. Es la tesis central de Conjeturas y 
refutaciones (1962). Una idea es científica si puede 
ser "falsada". 
 
THOMAS Samuel KUHN  (1922-1996) 
 Aun que tratamos más extensamente 
después, para Kuhn, la Filosofía de la Ciencia es, 
básicamente, una reconstrucción lógica de las 
teorías científicas. El enfoque de la obra de Kuhn es 
histórico-sociológico. Kuhn analiza las ciencias de 
la naturaleza examinando su desarrollo histórico 
real y estudiando el comportamiento de los 
científicos: en concreto, cómo utilizan, aceptan o 
rechazan las teorías de la ciencia. Para Kuhn, los 
científicos han tenido dos "ritmos" de producción 
científica: la "ciencia normal" y la "ciencia 
extraordinaria" (en la cual se dan las revoluciones 
científicas). 

Para Kuhn, las teorías científicas 
decididamente nuevas no nacen por verificación 
(como decían los positivistas e inductivistas), ni por 
falsación (como dice Popper) sino por sustitución 
(sumamente penosa y compleja en cada caso, con 

                                                 
46 Para estos temas: M.   ARTIGAS (1998)  Lógica y 

ética en Karl Popper. EUNSA, Pamplona. 



120 

 

elementos psicológicos y sociológicos) del modelo 
explicativo (matriz disciplinar, paradigma) antes 
vigente por otro nuevo. 

A este proceso de las ciencias de la 
naturaleza, que no es simplemente irracional, pero 
tampoco totalmente racional, se llama "cambio de 
paradigma". 
 
 

4. Los problemas filosóficos más 
relevantes en Teoría del 
Conocimiento 

El problema -y los problemas- del 
conocimiento han sido tratados por casi todos los 
filósofos, pero la importancia que ha adquirido la 
teoría del conocimiento como "disciplina filosófica" 
especial es asunto relativamente reciente.  
  Es bien conocida la formulación de Kant: 
"Todos los intereses de mi razón (tanto los 
especulativos como los prácticos) se resumen en las 
tres cuestiones siguientes: ¿Qué puedo saber? 
¿Qué puedo hacer?  ¿Qué puedo esperar?"47. 

El problema del conocimiento en filosofía 
abarca, básicamente, tres cuestiones distintas. 
Estas fueron tratadas magistralmente por 

                                                 
47 Kant. Crítica de la Razón Pura. "Doctrina 

trascendental del método", cap.II, sec. II, A, 804-833. 
Traducc.españ. pág. 630. 



121 

 

Inmanuel Kant: 
 
 
1) La cuestión del origen del conocimiento: bien en 
la razón (racionalismo), bien en la experiencia 
(empirismo). En este sentido, la tesis de las ideas 
innatas que garantizan la objetividad del 
conocimiento (que es desarrollada en su forma 
inicial por Platón y su teoría de la reminiscencia) se 
contrapone a la tesis del total aprendizaje de los 
empiristas desde Hume. 
 
2) La cuestión de las formas distintas de 
conocimiento: conocimiento matemático, físico, 
filosófico, etc. Kant construye su teoría del 
conocimiento desde la creencia en que la física de 
Newton era el verdadero conocimiento, era la 
"ciencia". 
 
3) La cuestión de los límites del conocimiento 
humano, tratada también magistralmente por Kant. 
Es la cuestión de si somos o no capaces de alcanzar 
el en sí de las cosas (como sostiene la metafísica 
desde Platón a Hegel) o bien nuestro conocimiento 
es sólo de fenómenos (incapaz de definir la esencia 
de la materia o la naturaleza del alma o la existencia 
de Dios). 

 
 
Los problemas actuales de la Teoría del 

conocimiento provienen de varios frentes.    
1)  Por un lado, la importancia creciente que 

hoy se da a la experiencia (alejándose de los 



122 

 

intelectualismos y formas de racionalidad de otros 
tiempos).  

2)  Por otro lado, la filosofía moderna resalta 
la importancia de la deconstrucción (Derrida), que 
es deconstrucción del sujeto y por tanto del sujeto 
cognoscente. Se hace preciso incorporar  a la 
subjetividad cognoscitiva, la corporalidad, el 
contexto social y la dimensión lingüística. 

3)  Otro campo de complicaciones proviene 
del hecho de que hoy la explicación del 
conocimiento no pretende ser una búsqueda de 
certezas, ni siquiera (al menos in recto) de la 
verdad. Se admiten diversas formas de verdad, 
según las perspectivas en que el estudioso se sitúe. 
Por eso, más que de verdad del conocimiento, se 
habla de objetividad (entendida como la capacidad 
que tienen mis actos de conocimiento de revelarme 
algo de la realidad. 
 
 



123 

 

 
3 

LA FENOMENOLOGÍA DEL 
ACTO DE “SABER”  y 

"CONOCER".  
LA DESCRIPCIÓN DEL 

CONOCIMIENTO HUMANO  
 
 

El "saber" filosófico es un tipo de 
"conocimiento". Pero, ¿existe algo a lo que 
podamos llamar conocimiento humano?  

Sin perderse en mil definiciones de lo que es 
el "saber" y el "conocimiento", ¿qué es elsaber y el  
conocimiento humano? ¿Cómo se construyen los 
“saberes” y el conocimiento humano? ¿Cómo 
cambian los saberes y el conocimiento humano? 
¿cómo es posible el conocimiento? ¿cuáles son los 
rasgos de lo que se llama el "conocimiento"? ¿Cómo 
se organiza la relación entre el sujeto (que conoce) 
y el objeto (que es conocido)? ¿Cuáles son los 
límites del conocimiento humano?  



124 

 

Partimos de una hipótesis de trabajo: "el 
saber filosófico (y el teológico) es, ante todo, 
CONOCIMIENTO". En este tema se va a hacer un 
acercamiento al "acto de conocer" utilizando el 
método fenomenológico que instaura Husserl. 
 
 

1. "Sinopsis de la conciencia" 
(Husserl): los saberes como 
fenómenos físicos y fenómenos 
psíquicos 

Conviene "situar" el fenómeno del 
conocimiento en el contexto general de los 
fenómenos de la conciencia. Hace falta caracterizar 
el fenómeno del conocimiento con respecto al 
resto de fenómenos psíquicos (que son más 
amplios). Todo acto de conocimiento (desde la 
sensación más simple hasta el razonamiento más 
abstracto) es caracterizable en efecto como 
fenómeno psíquico o fenómeno de conciencia. 
Este fenómeno de conciencia puede definirse en 
sus rasgos esenciales por oposición al fenómeno 
físico. 

 
La palabra "sinopsis" tiene diversos 

significados en filosofía. Fue usada por Kant y por 
la fenomenología. Significa la acción de expresar 
conceptualmente un fenómeno. En este caso, se 



125 

 

trata de describir el fenómeno de conciencia. Se va 
a usar un método fenomenológico. 

Los fenómenos, para Kant y para Husserl, lo 
que aparece en la mente humana no es la realidad 
en cuanto tal sino su representación, su imagen. 
Por ello conviene sistematizar los diferentes tipos 
de fenómenos. Una primera subdivisión es la de 
Fenómenos psiquicos y Fenómenos físicos. 
 
Caracteres básicos que diferencian un fenómeno 
psíquico (o de conciencia) y un fenómeno físico:
 son cinco las caracteres básicos que los 
diferencia: 
 
Fenómenos psíquicos o 
de conciencia 

 
Fenómenos físicos 

 
1. Se nos presenta con una 
clara inmediatez, 
permeabilidad y 
autotransparencia 

 
1. como la caída de una 
hoja de un árbol, es un 
fenómeno externo a mi 
conciencia. 

 
2. El carácter de interioridad 
de los psíquico implica su 
temporalidad. Todo 
fenómeno psíquico se da o 
existe sólo en el tiempo. Lo 
espacial le es ajeno. 

 
2. Lo físico, dada su 
exterioridad, muestra 
también un carácter 
espacial. La mesa está 
en la habitación. Aparte 
de existir en el tiempo, 
tienen espacialidad. 

 
3. El carácter temporal del 
fenómeno psíquico hace de 
él ante todo algo cualitativo. 
Lo psíquico no es 
mensurable. 

 
3. El fenómeno físico, (al 
ser espacial y temporal), 
tiene un carácter 
mensurable. Es 
cuantitativo. 



126 

 

 
4. Dada su interioridad, es 
privado, íntimo, propio de 
cada cual. La compasión es 
mía. 

 
4. El fenómeno físico, 
dada su exterioridad, es 
siempre público, 
intersubjetivo. La mesa 
es um objeto público. 

 
5.  El modo de acceso 
cognoscitivo es la 
introspección, mediante 
autorreflexión del sujeto.  

 
5. El fenómeno físico es 
accesible 
cognoscitivamente 
mediante extrospección 
u observación externa. 

 
Supuesto que el conocimiento no es un 

mero fenómeno físico, ¿cuál es el "lugar" concreto 
del conocimiento en el contexto general de los 
fenómenos de la conciencia? 

Será necesario para ello, intentar una 
sistematización de los fenómenos psíquicos, para 
ver dónde situamos al conocimiento. 

 
Fenómenos psíquicos: se clasifican en 

función de la "intencionalidad": es decir, la relación 
consciente y significativa entre la vivencia psíquica 
y su objeto. Actúa la voluntad del sujeto. 
 

 
intencionales: 
apuntan a un 
objeto distinto 
del sujeto. Hay 
una relación 
consciente entre 
la vivencia y el 

 
actos cognitivos: son vivencias 
psíquicas intencionales que se 
construyen en la interacción 
entre sujeto y objeto. La 
conciencia de sentir, recordar, 
imaginar... Hay siempre 
intencionalidad. Se desea "algo" 



127 

 

objeto. Se 
"desea" algo, se 
"quiere" hacer 
algo, se "ama" a 
alguien 

concreto. 
respuestas psíquicas: basadas en 
actos cognitivos. Tras el 
conocimiento viene la acción: el 
odio como respuesta del sujeto 
ante una agresión exterior. 

 
no 
intencionales: 
no hay relación 
consciente: "me 
duele la cabeza". 
Soy sujeto 
pasivo. (El dolor 
no está fuera de 
mí) 

 
experiencias corporales: son las 
sensaciones corporales pasivas 
(el frio, el sueño) como las 
actividades corporales activas 
(conciencia de masticar, de 
caminar...) 
--------------------------------------------------------------
----------------------- 
sentimientos síquicos: 
sensaciones desvinculadas de 
una relación directa con el 
organismo corporal. Más 
subjetivo y espiritual: ansiedad, 
enfado, euforia...Son 
emocionales. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



128 

 

2. Rasgos esenciales de la 
construcción del saber y del 
conocimiento humano (como 
fenómeno psíquico intencional). 

Para DESCRIBIR el conocimiento se pueden 
seguir vías muy diferentes. Aquí se realiza un 
análisis fenomenológico (descripción de "lo dado" a 
la conciencia, a la que sigue una interpretación de 
esos datos para llegar a su esencia, eidos).  

El conocimiento, como fenómeno psíquico 
intencional (siempre es conocimiento de "algo") es 
un dato originario de la conciencia. El 
"conocimiento" es por esencia indefinible. Solo de 
forma analógica o figurada podemos hacer del 
acto cognitivo una caracterización válida y 
rigurosa. Hablando en términos fenomenológicos, 
ninguna definición conceptual lograría la 
luminosidad y evidencia propias de la 
autorrevelación intuitiva (lo que en fenomenología 
se llama intuición eidética). 

 
Fenomenología del conocimiento: rasgos del 
conocimiento 

Se pueden encontrar NUEVE rasgos 
comunes a cualquier fenómeno de conocimiento: 

1) En el fenómeno del conocimiento humano 
se hallan implicados, relacionados, 
interaccionados, confrontados y enfrentados dos 



129 

 

elementos: el sujeto y el objeto. Ej: en la 
percepción de la mesa: se da la conciencia en el 
sujeto de algo que identifico con "mesa". Y por otro 
lado, hay una conciencia que que hay algo fuera 
de mí a lo que llamo "mesa". Ambos elementos son 
imprescindibles en la percepción visual. La 
dualidad sujeto-objeto es esencial a todo acto de 
conocimiento. 

En esta dualidad hay tres paradigmas 
diferentes: el realista, el idealista y el 
interaccionista (constrcutivista). 

2)  Además, la relación dual que se da entre 
ambos elementos es al mismo tiempo correlativa: el 
sujeto, en cuanto sujeto, lo es siempre para un 
objeto; y el objeto, en cuanto tal, lo es siempre para 
un sujeto.  
 

3) Por otra parte, esta correlación entre 
sujeto y objeto es irreversible: ni el sujeto, en 
cuanto tal, puede realizar la función propia del 
objeto; ni el objeto, en cuanto objeto, puede 
realizar la del sujeto. La función del sujeto es 
conocer y la función del objeto es ser conocido. Yo 
no soy conocido por la mesa. 

4)  La irreversibilidad del contacto 
cognoscitivo entre sujeto y objeto implica su 
unilateralidad (mejor, unidireccionalidad):  *el 
objeto determina al sujeto en el conocimiento, el 
cual en virtud de tal determinación se ve alterado o 
modificado en su realidad de ser cognoscente. 



130 

 

 
5)  La imagen o forma intencional del objeto 

que se produce en el sujeto por virtud del contacto 
cognoscitivo entre ambos, es ciertamente el 
elemento esencial del fenómeno de conocimiento.
 La imagen es el elemento mediador entre la 
conciencia y el ser, el instrumento de que el sujeto 
se vale para conocer el objeto. La imagen es 
también la huella del objeto en el sujeto, el 
resultado de la determinación de éste por aquél. 
Según esto, hay tres elementos diferentes en todo 
fenómeno de conocimiento:  1) el sujeto que 
conoce,  2) el objeto- cosa que pretendemos 
conocer, y  3) la imagen de tal objeto que 
propiamente podemos denominar objeto 
conocido. 
 

6) Todo lo anterior pone claramente de 
relieve un carácter fundamental del fenómeno de 
conocimiento, a saber su receptividad. La imagen 
es recibida por el sujeto.  Cuando el sujeto conoce 
al objeto, no está produciéndolo, no está creándolo 
(al modo como el artista produce o crea un 
cuadro). El sujeto recibe y acoge (yo digo más, 
reelabora de forma activa). 

 
7) Esta receptividad del contacto 

cognoscitivo entre sujeto y objeto (aclara el autor) 
no implica absoluta pasividad del sujeto respecto al 
objeto. No es un espejo que refleja la imagen de la 



131 

 

realidad. [Nosotros decimos que hay una actividad 
creativa construccional]. 

Este carácter de actividad y espontaneidad 
subjetivas del conocimiento es quien plantea uno 
de los principales problemas de la teoría del 
conocimiento: el de la posibilidad misma del 
conocimiento, y en concreto, el del escepticismo 

 
8) Por otra parte, en este esclarecimiento 
fenomenológico del conocimiento, no podemos 
pasar por alto una propiedad esencial a todo 
conocimiento: el de su  pretensión de verdad . Esto 
lleva a un excurso sobre lo que es la verdad y lo 
que es lo falso. Un conocimiento que no sea 
verdadero, no es propiamente conocimiento 
humano, sino error o ilusión. 
 

9) Un concepto estrechamente relacionado 
con el de verdad, es el de certeza. Un conocimiento 
auténtico no solo debe ser "verdadero", sino que 
también el sujeto ha de tener un determinado 
grado de certeza o seguridad. La certeza mida el 
grado de verdad de un conocimiento. Este 
problema se plantea hoy en la Teoría del 
conocimiento: )cuál es el criterio de verdad?, 
dónde está la garantía de que el que conoce está 
en lo cierto, seguro de su verdad? 

 
En la certeza hemos de distinguir una 

dimensión objetiva o lógica y una dimensión 



132 

 

subjetiva o psicológica. La dimensión objetiva o 
lógica de la certeza es la evidencia. 

La dimensión subjetiva o psicológica de la 
certeza es la seguridad o convicción. 

Esto planteará muchos problemas a lo largo 
de la historia de la Filosofía del conocimiento, 
como es el del escepticismo y el del empirismo y 
racionalismo. 

 
TRES grandes problemas de la Teoría del 

Conocimiento: los LÍMITES del conocimiento 
humano, las FUENTES y el FUNDAMENTO del 
conocimiento humano y la TRASCENDENCIA del 
conocimiento humano 

LÍMITES: ¿qué es lo que la capacidad 
cognitiva humana puede hacer? ¿Pueden los 
humanos tener algún conocimiento 
válido?¿Podemos conocer aquello que supera los 
sentidos? En definitiva: ¿es posible la metafísica? 

FUENTES Y FUNDAMENTO: ¿de dónde brota 
el conocimiento humano? (aspectos psicológicos) y 
¿qué posibilidades tenemos de afirmar con 
pretensión de verdad? (aspectos lógicos o 
epistemológicos) 

TRASCENDENCIA: ¿qué certeza tenemos de 
que tenga existencia real “algo” (el objeto) que está 
fuera del sujeto que conoce? 

 
 MA III:   



133 

 

¿ES POSIBLE EL SABER 
VERDADERO Y EL 
CONOCIMIENTO HUMANO? -   
La posibilidad del conocimiento y la 

verdad: el problema crítico   
 
La problemática filosófica de la posibilidad del 
conocimiento: ¿Es posible un conocimiento 
humano cierto? ¿Es posible la verdad? ¿Qué 
capacidad tiene el ser humano para conocer? ¿no 
será una mera ilusión lo que llamo "conocer"? 
¿Podemos tener certezas? ¿Tiene límites el conocer 
humano? Nos planteamos aquí la disyuntiva entre 
el escepticismo y el dogmatismo, como posiciones 
extremas. 
 

LA VERDAD Y LA CERTEZA: 
PROBLEMÁTICA FILOSÓFICA 

La verdad en la filosofía: El vocablo "verdad" 
se usa en dos sentidos: para referirse a una 
proposición (una frase verdadera, con sentido) y 
para referirse a una realidad (oro verdadero). En el 
primer caso, se dice de una proposición que es 
"verdadera" a diferencia de la "falsa". En el segundo 
caso, se dice que una realidad es verdadera a 
diferencia de "aparente" (oro aparente), "ilusoria", 
"irreal", "inexistente", etc 



134 

 

La "certeza" o "certidumbre"se define como 
conocimiento seguro y claro de una cosa (según el 
DRAE). Los escolásticos hablaban de "un estado 
firme de la mente". La certeza subjetiva conlleva un 
asentimiento pero no el fundamento de ese 
asentimiento. La certeza objetiva conlleva el 
fundamente del asentimiento (el testimonio o una 
autoridad digna de creencia) 
 Modernamente, se define de modo más 
"evidencial": "certeza es un estado de la mente por 
el cual se reconoce sin reservas la verdad o 
falsedad de una afimación". Se afirma sin dudar, 
basado en la convicción personal, la autoridad que 
se sigue o la evidencia de los argumentos. 

Los filósofos griegos comenzaron por buscar 
"la verdad" (o lo verdadero) frente a la falsedad, la 
ilusión, la apariencia... La verdad era, en este caso, 
idéntica a la realidad. Y esta última era considerada 
como idéntica a la permanencia, a lo que "es" en el 
sentido de "ser siempre" -fuese una sustancia 
material, números, cualidades primarias, átomos, 
ideas, etc -  

Lo permanente era, pues, concebido como lo 
verdadero, frente a lo cambiante -que no era 
necesariamente falso, sino solo como 
"aparentemente" verdadero sin serlo "de verdad". 

Como la verdad de la realidad -que era a la 
vez realidad verdadera- era concebida a menudo 
como algo accesible únicamente al pensamiento y 
no a los sentidos, se tendió a hacer de la llamada 



135 

 

"visión inteligible" un elemento necesario para la 
verdad. 

El griego concibe la verdad como alezeia, o 
descubrimiento del ser, es decir, como la visión de 
la forma o perfil de lo que es verdaderamente, pero 
que se halla oculto por el velo de la apariencia (des-
velar). 

Para los hebreos, la verdad (`emunah) es 
primariamente seguridad, o mejor dicho, la 
confianza. La verdad de las cosas no es entonces su 
realidad frente a su apariencia, sino su fidelidad 
frente a la infidelidad. Verdadero es lo que es fiel, 
lo que cumple o cumplirá su promesa. Por eso Dios 
es el único verdadero, porque es el único que es 
fiel. 

 
Para los romanos, veritas es veracidad. Si hay 

adecuación entre lo que se piensa y se dice y la 
realidad de lo que es. 

 
Los escolásticos trataron de conjugar los 

diversos modos de entender la verdad.Lo 
verdadero (verum) es una propiedad trascendental 
del ente y es convertible con el ente. Distinguían 
entre verdad metafísica u ontológica (equivale a la 
verdad de la cosa o la realidad como verdad) 
verdad lógica (o semántica) (correspondencia o 
adecuación con la cosa o la realidad), verdad 
epistemológica (verdad en cuanto es concebida 
por un intelecto y formulada en un juicio por el 



136 

 

sujeto cognoscente), y verdad nominal: veritas 
sermonis (es la verdad como conformidad entre 
signos). 
 
 
Problemática en el siglo XX 

Hay tres raíces que nuestra tradición ha ido 
incorporando históricamente a la concepción de la 
verdad. Si examinamos nuestra experiencia 
respecto a lo que consideramos "verdadero", 
podemos encontrar: 

 
1) Llamamos "verdadero" a aquello que está 

realmente presente, al contraponerlo a lo 
imaginario o ilusorio. Surge aqui la raiz griega de la 
experiencia de la verdad (aletheia), como lo que 
está patente, des-velado. Es la dimensión que 
conecta lo verdadero con lo que es, con lo real. 

 
2) En segundo lugar, también consideramos 

algo como "verdadero" cuando es fiable, cuando se 
puede confiar en ello. Es la dimensión que la 
verdad tiene de autenticidad. La autenticidad se 
refiere a dos cosas: 



137 

 

 a) o como confianza en las cosas,  que 
enlaza con la expresión latina veritas, que expresa 
lo que es digno de crédito, lo que merece 
confianza, 

o b) como confianza en las personas.  La 
confianza tiene el matiz de fidelidad, autenticidad, 
seguridad, firmeza. Alguien en quien se puede 
confiar plenamente, es veraz. Es la dimensión de la 
verdad de la tradición hebrea (emunah). 
 

3)  Por último, se habla de verdad, cuando 
algo coincide con lo que las cosas son. Aquí, 
"verdadero" tiene un sentido de seguridad, firmeza, 
pero sugida metodológicamente del ajuste con la 
realidad de las cosas. Se trata de una 
representación adecuada. En este caso, se produce 
una "jurididicación" o "metodologización" de la 
comprensión de la verdad. He aqui una dimensión 
de la adecuación, la correcciòn, la correspondencia 
(orthotes, adaequatio) presente en la mayor parte 
de las concepciones de la verdad. 

 

Problemática filosófica: la 
posibilidad y los límites del 
conocimiento humano 

¿Es posible a la mente humana adquirir 
conocimientos verdaderos a los que pueda 
asentirse sin dudar, con certeza?  Históricamente se 



138 

 

han dado dos respuestas filosóficas antagónicas a 
esta cuestión: la pesimista (el escepticismo ) y una 
optimista (el dogmatismo). Luego se exponen dos 
posiciones de consenso (el criticismo y el 
perspectivismo). 
  
 

1. EL DOGMATISMO 
En griego, "dogma" significa "decreto". 

"Dogma" en filosofía es una "opinión no fundada 
en la razón o asumida a-críticamente, relativa a los 
primeros principios". Desde esta perspectiva, la 
corriente filosófica del DOGMATISMO defiende su 
fe racional absoluta en la capacidad y posibilidad 
de la mente humana para conocer la realidad y la 
verdad de la cosas. 

Para los "dogmáticos:    
a) Existe la verdad objetiva 

independientemente del sujeto que la conoce.    
b) Esa verdad objetiva es universal (en el 

espacio y en el tiempo). No cambia en sus 
contenidos ni en su formulación a lo largo del 
tiempo y las culturas. 



139 

 

c) El ser humano puede tener un 
conocimiento de la verdad. Esa verdad es absoluta 
(todo puede ser conocido), es universal (pueden 
conocerla todos los seres humanos) y es objetiva 
(independientemente del sujeto). 

 
Desde el punto de vista histórico y desde el 

punto de vista psicológico el dogmatismo es la 
primera posición sobre la posibilidad del 
conocimiento. Los que fueron llamados dogmatikoi 
philosophoi dedicaban su actividad a la afirmación 
evidente de las verdades.  Por contra, los skeptikoi 
philosophoi son filósofos "examinadores" o 
escépticos. 

Evidentemente, en la postura dogmática hay 
gradación en las afirmaciones.  
 
 
Historia del pensamiento dogmático: 
consideramos los aspectos históricos y psicológicos 
del dogmatismo: 
A) Desde el punto de vista histórico: el 
dogmatismo es la posición más antigua. Los 
objetos nos son datos directamente. Los 
presocráticos tenían una decidida confianza en la 
razón y los sentidos para conocer el ser, la 
naturaleza (physis).  

Sólo con los sofistas (Protágoras y Gorgias) 
el conocimento -entendido como la relación entre 
sujeto y objeto - comienza a ser ya un problema. 



140 

 

Estos creen negativa la posibilidad de un 
conocimiento absoluto y objetivo.  

Para Aristóteles existe la "verdad necesaria": 
puestos determinados supuestos lógicos, se 
obtienen proposiciones con verdad y certeza. 

En la Edad Media, la escolástica asume la 
posición ingenua y dogmática. La filosofía 
medieval, muy religiosa, la Fe es la Verdad. Y la Fe 
ilumina la mente del filósifo para llegar a la Verdad. 
Su actitud religiosa les facilita la asimilación de los 
dogmas religiosos y por ello de los filosóficos. La 
religión era el paradigma de referencia para el 
conocimiento y la intepretación del mundo. 

Con la Revolución científica se modifica esta 
actitud. El hombre se emancipa de todas aquellas 
ideas previas que le quitan libertad de 
pensamiento. Esta actitud se radicaliza con la 
Ilustración (siglo XVIII). 

En nuestro tiempo, continúa la actitud de 
"sospecha" hacia toda afirmación que se presenta 
con pretensiones de "verdad". La razón científica es 
el criterio de demarcación. Es la ciencia la que 
ocupa el lugar de la religión en su intento de 
búsqueda de verdades. 
B) Desde el punto de vista psicológico: el realismo 
ingenuo y el dogmatismo es el supuesto 
fundamental del sentido común: es la percepción 
sensible (los sentidos) lo que nos dan la "verdad" 
del mundo. El hombre de la calle cree que lo que 
"ve y toca" es el mundo. 



141 

 

 
1) En primer lugar, está convencido de que 

los sentidos le proporcionan conocimiento de la 
existencia del mundo que ve, toca, oye. No se 
cuestiona la objetividad de la percepción. 

2) Cree que las propiedades sensibles se 
hallan realmente en el objeto (el color marrón está 
en la mesa como cualidad). 

Hay una convicción in-cuestionable, i-
rreflexiva, a-crítica de que la percepción sensible es 
fuente de conocimiento veraz... Se puede 
considerar al dogmatismo como el estado normal 
de la inteligencia humana. Da "seguridad". Libera 
de la duda y de la incertidumbre. 

 

2. EL ESCEPTICISMO 
El escepticismo filosófico es la posición 

opuesta al dogmatismo. Skeptomai es un verbo 
griego que significa indagar, examinar, buscar, 
investigar... El escéptico parte de un hecho para él 
evidente: el hecho de lo incierto (la no verdad, la 
ignorancia invencible) e inseguro (la duda, la falta 
de certeza) de la esfera cognoscitiva.  

El escéptico es consciente de su ignorancia 
en muchos campos, (y además ignorancia 
invencible) y de su duda en otros.  El error, la duda, 
la incertidumbre en la esfera del conocimiento lleva 
a escéptico a mantener una actitud muy diferente.  
 



142 

 

 
 Leer y discutir este texto:  "He advertido hace ya algún 
tiempo que, desde mi más temprana edad, había admitido 
como verdaderas muchas opiniones falsas, y que lo edificado 
después sobre cimientos tan poco sólidos tenía que ser por 
fuerza muy dudoso e incierto; de suerte que me era preciso 
emprender seriamente una vez en la vida, la tarea de 
deshacerme de todas las opiniones a las que hasta entonces 
había dado crédito, y empezar todo de nuevo desde los 
fundamentos, si quería establecer algo firme y constante en 
las ciencias. Mas pareciéndome ardua dicha empresa, he 
aguardado hasta alcanzar una edad lo bastante madura como 
para no poder esperar que haya otra, tras ella, más apta para 
la ejecución de mi propósito; y por ello, lo he diferido tanto, 
que a partir de ahora me sentiría culpable si gastase en 
deliberaciones el tiempo que me queda para obrar".  
(R.Descartes, Meditaciones metafísicas con objeciones y 
respuestas, 1641). 
 
Razones para el escepticismo   El escéptico 
considerará que esta imposibilididad del 
conocimiento cierto obtenido por los sentidos se 
debe: 
 

a) respecto al objeto: existe una radical i-
rracionalidad de la realidad (esta es  un caos 
desordenado y por ello inaccesible al sujeto)    y a 
la radical in-cognoscibilidad en sí de la realidad  (o 
al menos de determinados aspectos o vertientes de 
la realidad) (que no permite que sea conocida), 

 
b) respecto al sujeto: existe escepticismo 

debido a la insuficiencia de la capacidad 



143 

 

cognoscitiva humana, y a la   de-formación 
subjetiva de la realidad provocada por las ideas 
previas del sujeto. 

Evidentemente, hay un escepticismo 
"moderado" (más sano) que, como veremos, tiene 
su lugar en la actitud crítica. 
 
 
A. Historia de las ideas sobre el 
planteamiento del escepticismo 

Las posturas escépticas sobre el 
conocimiento humano se hallan, sobre todo, en la 
filosofía antigua y han llegado hasta nosotros a 
través de grandes figuras, como Descartes, Hume, 
Comte... 

1. La escuela escéptica griega:   En esta 
escuela se diferencian tres épocas o períodos: 1) el 
escepticismo antiguo,   2)  el escepticismo medio  y  
 3) el escepticismo nuevo48.     

1)  Se suele considerar como fundador a 
Pirrón de Elis (360-270 aC) que pertenece al 
Escepticismo Antiguo o radical. Lo que sabemos de 
él nos lo transmitió su discípulo Timón de Flionte. 
Según éste, Pirrón  *parte de la discordia existente 
entre la pluralidad de tesis u opiniones sobre cada 
cosa. Esto hace que  1*la postura más sensata sea 

                                                 
48Es interesante el trabajo: SCHÄFER, Ch. (1999) Los 

orígenes del pensamiento escéptico antiguo. Revista de 
Filosofía, XI (22) 95-127. 



144 

 

la suspensión de juicio o epojé: abstenerse de toda 
adhesión cognoscitiva. 2*Esta suspensión traerá 
consigo la tranquilidad o imperturbabilidad de 
ánimo (la ataraxía), 3*que es la única forma de 
felicidad humana (eudaimonía). El escepticismo de 
Pirrón tiene una finalidad ética: conseguir la 
felicidad, la paz interior, el sosiego.  Entre los 
sofistas, comoGorgias (380 aC), también existe una 
concepción escéptica de la comprensión de la 
realidad. Presenta tres Tesis negativas sobre el Ser 
(en su obra Peri tou mé ontos é peri Physeos: sobre 
el No Ser o sobre la Naturaleza): 
 

 
1) Nada es o existe, pues si algo existiera debería 
proceder de algo o debería ser eterno. Pero no puede 
proceder de "algo", pues en ese caso debería proceder 
del Ser (realidad inmutable) o del No-Ser. Tampoco es 
eterno, pues debería ser infinito; mas lo infinito no está 
en parte alguna, pues no está en sí ni en ningún otro 
ser. 
 
2) Aunque hubiera un ser, sería desconocido, pues si 
hubiera conocimiento del ser, debería ser "pensado". 
Pero como  "lo pensado" es distinto de "lo que es", luego 
nunca lo podemos conocer tal como es 
 
3) Aunque hubiera conocimiento del ser, sería 
incomunicable,  debido a la diferencia entre lo que se 
"mienta" y "lo mentado" (lo que se cita, lo que se 
describe y define, lo que tiene un nombre..). No pueden 
penetrar por lo oídos (palabras) lo que corresponde a 
los ojos (imágenes). 

 
 



145 

 

2) El Escepticismo Medio (moderado o 
atenuado, también llamado Académico) tiene sus 
figuras en Arcesilao y Carnéades hacia los siglos III 
y II aC). Ambos  rechazan toda pretensión de un 
saber absolutamente cierto y seguro, debido a la 
limitación humana, pero mantienen la posibilidad 
de un conocimiento probable o aproximado. El 
concepto de probabilidad, verosimilitud, 
plausibilidad.. se erige en la característica esencial 
de este escepticismo medio. Esta escuela se 
prolonga a la época romana: Cicerón, Séneca. 
 

3) El Escepticismo Nuevo tiene en 
Enesidemo y Sexto Empírico sus más destacados 
protagonistas. Retornan al escepticismo pirrónico 
(radical, absoluto, general).  Enesidemo (hacia el 
70 aC) desarrolla en los llamados tropos sus 
objeciones destinadas a evidenciar la imposibilidad 
de conseguir un saber auténtico y verdadero a 
causa de la multiplicidad de condiciones que 
concurren siempre en el juicio. Los tropos son 
figuras que llevan a la necesidad de la epojé 
(suspensión de juicio). Esos tropos son diez. 

Sexto Empírico (que vivió hacia el 200 dC) es 
el verdadero compilador y divulgador de las ideas y 
argumentos de los escépticos griegos. Para él, el 
criterio último de "verdad" lo constituye la 
apariencia sensible. Es decir: la "dación" inmediata 
e inequívoca de un contenido sensorial, cualquiera 
que sea su índole. 



146 

 

 
2. El resurgir del escepticismo griego en el 

Renacimiento 
El período 1500- 1600 es una época en la 

que reaparece el pensamiento escéptico al 
"redescubrirse" los autores griegos antiguos. El 
pirronismo  y el academicismo  se ponen de moda. 
Los escritos de Sexto Empírico, Cicerón y Diógenes 
Laercio son fuentes muy usadas. 

Varios son los representantes renacentistas 
del pensamiento escéptico:  

 
2.1 Agrippa von Nettesheim (1486-1535). Es 

un protestante piadoso que cree que por el pecado 
original somos malos y con la mente oscurecida. 
Parte de la constancia de la radical finitud y 
limitación del hombre para alcanzar por sí mismo la 
verdad y los conocimientos. Por ello, rechaza toda 
pretensión racional para poder llegar a la verdad y 
a la ciencia (la "scientia", como conocimiento 
racional organizado).  

Además, la pretensión científica engendra el 
orgullo y el pecado. El hombre está manchado por 
el pecado original. No puede nada. Sólo la fe, la 
creencia en la revelación divina, es garantía de 
conocimiento y de salvación. Es un representante 
del fideismo protestante de esta época.... 
 



147 

 

2.2   Michel de Montaigne (1533-1592) es la 
figura más importante del resurgimiento del 
escepticismo antiguo en el Renacimiento. Las ideas 
de los académicos y de Pirrón (la duda radical) las 
aplica al terreno religioso. Dos ideas claves: la 
constatación de la imposibilidad del conocimiento 
genuinamente humano, y la convicción de que la 
ignorancia (y no la falsa ciencia) es terreno mejor 
abonado para la adquisición de la fe revelada. 
 

2.3  Pierre Charron (1541-1603) es sacerdote 
católico piadoso,  doctor en Derecho y en Teología. 
En 1601 publica La Sagesse (bajo la influencia 
directa de Montaigne). Aquí consta el carácter 
pirrónico de su escepticismo. Su principio 
fundamental es la duda escéptica radical de tipo 
pirrónico. Solo así está el alma preparada para la 
llegada de la verdad suprema revelada. Como en 
Agrippa, están presentes el escepticismo y el 
fideísmo... 
 

2.4  Francisco Sánchez "el escéptico" (1550-
1623). Doctor en Filosofía y Medicina. Publica en 
1581 su obra Quod nihil scitur (Que nada se sabe). 
Parte de la definición de "scientia" como "perfecto 
conocimiento de una cosa" (rei perfecta cognitio). 
Un conocimiento así es siempre para el hombre un 
ideal, siempre perseguido pero nunca alcanzado 
dadas las limitaciones de las facultades 
cognoscitivas. Pero Sánchez se manifiesta mitigado 



148 

 

o probabilista, cuando dice que es posible paliar en 
parte nuestra ignorancia. Para ello hay que acudir 
a las dos únicas vías de acceso a la realidad: la 
experiencia sensible y el juicio. El primero, los 
sentidos, es el que da al hombre todo su saber. 
Donde los sentidos no llegan todo queda oscuro. 
De todas formas, estos solo proporcionan un 
acceso a lo externo, a lo que aparece a los sentidos. 
Lo interno, el ser verdadero de una cosa, 
permanecen siempre ocultos.  Son el objeto 
cognoscitivo del Omnisciente, de la Divinidad. 
 
 

3. Escepticismos modernos:  

 Son diversos los tipos de escepticismo que 
surgen tras la revolución científica: -- (ver los 
textos del final de estos materiales y en las páginas 
correspondientes de Martínez Liébana). 

 
 

3.1  El escepticismo metódico de René 
Descartes (1596-1650). padre de la filosofía 
moderna. Máximo exponente del racionalismo. No 
profesa un escepticismo real o sistemático. Su duda 
es duda metódica. Es un artificio, un 
procedimiento para llegar a alguna verdad. 

1*Descartes no duda porque esté  realmente 
convencido de la imposibilidad de conocer cosa 
alguna con certeza. Está convencido de lo 



149 

 

contrario: de la posibilidad de tener un acceso a la 
verdad de las cosas. 

2*Descartes pretende derrotar al 
escepticismo con sus propias armas: con la duda 
misma. 

3*Para Descartes la duda le va a permitir 
llegar a la certeza. La duda cartesiana es ficticia, 
metódica, artificiosa. Para Descartes no hay 
términos medios de probabilismos: las cosas son o 
no son. Las cosas son evidentes o todo es falso 
(Discurso del Método, 1637) 

4*Descartes pretende en sus Meditaciones 
metafísicas (1641) una destrucción absoluta de 
conocimientos acríticamente asumidos. Para ello 
considera que hay que situar como "falsos" todos 
los conocimientos en los que detectamos el menor 
motivo posible de duda.  

5*Por ello, el escepticismo de Descartes no es 
auténtico y real. Es solo un método, un 
procedimiento metódico, para alcanzar al fin la 
verdad, la verdad absoluta e indubitable, en la que 
él, como buen racionalista, cree firmemente. - 
volveremos a Descartes en el Racionalismo. 
 



150 

 

3.2 La crisis de la metafísica en la Ilustración 
(siglo XVIII): el escepticismo metafísico. Hasta 
ahora hemos visto el escepticismo "general" hacia 
todo tipo de conocimiento. Ahora, nos referimos a 
un escepticismo "especial": rechaza la posibilidad 
de conocimiento de determinados ámbitos de 
realidad, como es el metafísico. El escepticismo 
metafísico niega la posibilidad del acceso 
cognoscitivo a lo suprasensible, a lo que está más 
allá de toda experiencia que se percibe por los 
sentidos. El escepticismo metafísico, en sus 
diferentes formas, es una posición filosófica que 
tiene en su base una teoría del conocimiento de 
carácter empirista  
 

El escepticismo metafísico empirista de 
David Hume (1711-1776).  

En su obra Una investigación sobre el 
Conocimiento Humano  (1748) desarrolla su 
doctrina escéptica. Muy resumidamente, su 
pensamiento se puede esquematizar en estos 6 
puntos: 

1.* Lo único que existe es la irresistible 
fuerza de la naturaleza. Por ello, hace falta una 
investigación sobre la naturaleza humana para 
saber qué podemos conocer. 

2. * Hume pretende conocer la naturaleza 
humana basado en el método experimental de 
Bacon. Creía ser un Galileo (o mejor, un Newton) 
de la naturaleza humana. Los sentidos son las 



151 

 

puertas de acceso a la realidad. Y esta nos "es 
dada". 

3. * ANTIINNATISMO: para Hume no existen 
ideas innatas. Todo lo que sabemos nos ha llegado 
de fuera (como Locke). 

4. * Para Hume, todos los contenidos de la 
mente no son más que percepciones. Estas son de 
dos clases: impresiones e ideas. Toda percepción es 
"sentida" (de modo vivo) como impresión; y es 
"pensada" (de modo más débil) para dar lugar a 
una idea. La impresión es la originaria. La idea es 
dependiente. Todas las ideas provienen de las 
impresiones. 

5. * De aqui deduce tres conclusiones:  
a) Niega la existencia de ideas universales 

(aceptadas por todos): "Las ideas universales no 
son más que ideas particulares unidas a una 
palabra". Negación de la metafísica.     

b)  La relación causa-efecto solo existe en 
nuestra mente. A partir de las percepciones no se 
puede inferir una relación causal. Lo único que 
podemos saber es que todas las piedras que se 
dejan libremente, caen. Negación de los principios 
de la lógica. 

c)  Para Hume, la ciencia posible es una 
generalización inductiva. Pero niega la posibilidad 
una verdad necesaria (que es típico de la ciencia 
newtoniana), porque esta implica relación causal 
entre fenómenos. Negación de la "ciencia" como 
conjunto de leyes universales. 



152 

 

6. CONCLUSIÓN: el escepticismo metafísico 
de Hume niega la posibilidad de la ciencia, como 
conocimiento que trasciende el puro dato empírico. 
Y en general, toda pretensión de trascender (ir más 
allá) habrá de ser recusada. Del mismo modo, Dios 
está fuera de la experiencia sensible. Luego solo la 
fe permite un acceso a Él. Es fideísta.   
Volveremos a Hume en el empirismo. 
 
 
El escepticismo metafísico de Immanuel Kant 
(1724-1804): 

En la Crítica de la Razón Pura (1781) 
pretende resolver algunos de los problemas 
planteados por Hume, para el cual la ciencia sería 
imposible al negar el principio de causalidad y la 
posibilidad de trascender del puro dato. Para Kant, 
el modelo del verdadero conocimiento es el 
conocimiento de las ciencias empíricas (y sobre 
todo las matemáticas, la física y la lógica). El 
escepticismo metafísico de Kant está en negar la 
posibilidad de la Metafísica clásica. 
 

1. Kant está de acuerdo con Hume en que 
todo conocimiento empírico "surge" de las 
impresiones (huellas de la realidad externa en la 
mente)a través de los sentidos. Pero disiente de él: 
el conocimiento no "viene dado" solamente por las 
impresiones. 

 



153 

 

2. Para Kant hay tres etapas en lo que él 
llama la organización cognoscitiva de la 
experiencia sensible: las sensaciones (sensus), las 
percepciones (ideas) y los Juicios de experiencia 
(que tienen un carácter empírico). 
 
 3. Kant y la ciencia: así como para Hume, la 
ciencia solo es posible como una "generalización 
inductiva", para Kant, la ciencia es un conocimiento 
racional, sistemáticamente organizado, que se 
construye en la mente humana y que tiene gran 
poder deductivo (de ella se deducen nuevas leyes 
naturales). 

4. Para Kant, la razón prescribe al 
entendimiento ciertas reglas para ordenar los 
juicios empíricos. Este ordenamiento da lugar a 
leyes empíricas. 

5. La confirmación de estas leyes se realiza 
mediante ejemplos. Estos deben estar de acuerdo 
con las consecuencias deductivas de las leyes. Hay 
dos tipos de ejemplos: los ejemplos predictivos (se 
pueden predecir eclipses), y los ejemplos 
contrastables (se pueden demostrar). 

6.  Para Kant, el modelo del verdadero 
conocimiento es el conocimiento de las ciencias 
empíricas (y sobre todo las matemáticas, la física y 
la lógica). Como la filosofía (y sobre todo la 
metafísica) no permite predicciones ni 
contrastaciones, luego el conocimiento metafísico 
es imposible. 



154 

 

7.  De ahí que un conocimiento (o presunto 
conocimiento) suprasensible, metafísico, ES DEL 
TODO IMPOSIBLE por adolecer de contenido real 
(sensible). Aun así, Kant sabe que el hombre se 
plantea problemas metafísicos: la existencia de 
Dios, la inmortalidad del alma, la libertad 
humana....  volveremos a Kant más adelante, en 
la síntesis empirismo-racionalismo. 
 
 

4 El escepticismo contemporáneo: El 
escepticismo metafísico positivista de Augusto 
Comte (1798-1857) 

1. Augusto Comte, heredero del empirismo 
británico y padre del positivismo moderno, 
considera que sólo hechos positivos (los hechos 
empíricamente observables y constatables) 
constituyen el fundamento propio y genuino del 
conocimiento humano y de la ciencia. 

2. Ni el método teológico ni el método 
metafísico (el primero por ficticio, el segundo por 
abstracto) pueden dar lugar al auténtico "saber". 

3. Sólo el método positivo (método de la 
edad adulta del espíritu que supera a los 
anteriores) puede proporcionar verdadero 
conocimiento. Y esto es así porque el método 
positivo se basa estrictamente en la observación 
atenta y minuciosa de lo dado. 

4.  De ahí que, como ya expresara Hume, 
todo contenido cognoscitivo auténticamente tal 



155 

 

debe ser reductible en última instancia, a datos de 
la experiencia.  Dado que las proposiciones 
metafísicas no son susceptibles de una reducción 
semejante, no podrán ser expresivas de un 
verdadero conocimiento. El escepticismo metafísico 
es también en Comte absolutamente claro. 
 
JUICIO FILOSÓFICO: ¿Qué decir de la postura del 
escepticismo? 

Es muy difícil rebatir las posturas escépticas 
porque parten de principios que van más allá de lo 
racional. De modo muy sintético se puede decir 
que ha habido cuatro modalidades principales de 
escepticismo: el escepticismo radical o absoluto 
(pirrónico), el escepticismo moderado o 
probabilista (académico), el escepticismo metódico 
(cartesiano) y el escepticismo metafísico (empirista 
y positivista). 

El escepticismo  radical (pirrónico): Niega la 
posibilidad de todo conocimiento, cualquiera que 
este sea.   REFUTACIÓN:   prueba 1:  Es una 
posición intrínsecamente imposible. Es más: 
autocontradictoria [afirmar que no puedo conocer 
nada es ya afirmar algo: que nada hay verdadero]. 
Al escéptico solo le quedan el silencio, la 
suspensión de juicio, la epojé. 



156 

 

prueba 2: se puede refutar de forma positiva: 
se puede mostrar que el conocimiento no solo es 
posible sino tambien real. En efecto: tanto los 
hechos de la conciencia como los primeros 
principios de la lógica, constatan inequívocamente 
que existe la realidad. El escéptico, cuando duda de 
la verdad de todo conocimiento, no puede dudar 
de que está dudando de la verdad de su propia 
duda 
 

El El escepticismo mitigado o probabilista es 
también autocontradictorio. Pretender rechazar el 
concepto de verdad para admitir tan solo el de 
probabilidad, es incongruente y por ello imposible. 
Algo es "probable" porque se aparta o se aleja de 
una realidad objetiva, un patrón de referencia. No 
se puede apelar a lo probable sin hacer alusión a lo 
verdadero. Lo verdadero preside nuestros juicios 
sobre lo probable. 
 

El  El escepticismo metodológico  (de corte 
cartesiano): no encierra en sí contradicción alguna. 
Más aún: puede ser considerado en toda 
investigación como procedimiento sumamente 
valioso en orden a establecer verdades 
críticamente fundadas. 
 

El El escepticismo metafísico tampoco es en 
sí autocontradictorio. Negar que el hombre por su 
peculiar constitución cognoscitiva pueda alcanzar 



157 

 

verdad y conocimiento sobre determinados 
ámbitos o parcelas de la realidad, puede ser falso o 
erróneo, pero no contradictorio.  

Hume, Kant y Comte pueden estar 
equivocados al formular sus tesis escépticas. Pero 
en ellas no hay contradicción. La única crítica 
posible debe hacerse a las posiciones empiricistas. 
 

FINAL: las doctrinas escépticas citadas tienen 
puntos débiles. Pero de todas formas, una sana 
actitud escéptica, que cuestiona muchas cosas, es 
laudable desde la filosofía. 
 
 

EL AGNOSTICISMO: no quedaría 
completa la visión anterior sin aludir brevemente al 
problema del agnosticismo. La expresión 
agnosticismo fue usada en sentido técnico por 
Thomas H. Huxley (1825-1895), el "bull dog de 
Darwin", hacia 1869. El sentido que le da es que a 
la mente humana le es imposible conseguir 
conocer el sentido y la razón última del universo. 
Huxley lo usa como alternativo al gnosticismo, la 
corriente que cree llegar a todas las verdades por 
una iluminación especial de Dios.  

El agnosticismo filosófico es una forma de 
escepticismo. El agnóstico no afirma ni niega, sino 
que simplemente duda o se abstiene de juzgar, 
manteniendo la suspensión de juicio (o epojé). 



158 

 

Por lo general, el agnosticismo se ha unido al 
materialismo y al pragmatismo. Pero hay que hacer 
notar que no todo agnosticismo es religioso. Por lo 
general, se diferencian dos tipos: 

a) agnosticismo ante seres (también llamado 
agnosticismo ontológico), y que consiste en  
practicar la suspensión de juicio ante la cuestión de 
la existencia de esos seres, sean Dios, las entidades 
teológicas (Trinidad...) o los extraterrestres. 

b) agnosticismo ante saberes (también 
llamado agnosticismo epistemológico) es la 
suspensión de juicio ante ciertos "saberes" o 
"valores", muchos de ellos de tipo religioso o 
dogmático y que no se derivan de la razón. 
 
 
 

3. EL RELATIVISMO como posición 
cercana al escepticismo [M.Liébana.144-151] 

 Esta posición es negativa respecto a la 
posibilidad del conocimiento. Pero el relativismo 
no niega sin más (categóricamente) que el 
conocimiento sea posible y que la Verdad exista. 
Va más lejos: sostiene simplemente que la verdad 
y el conocimiento, posibles y existentes de hecho, 
carecen de validez universal. La expresión clave es 
"validez universal". 

Para el relativista no hay verdades 
universales, absolutas, independientes del ser 



159 

 

humano, incondicionadas. Es decir, verdades 
absolutamente válidas. Toda verdad, todo 
conocimiento posee una validez limitada, 
restringida, relativa, condicionada por múltiples 
factores y circunstancias que hacen que lo es 
válido, verdadero en un determinado ámbito o 
contexto, no lo sea en otro.... 
 
Formas o modalidades de relativismo 

La índole del factor restrictivo o limitativo de 
la validez de la verdad, determina diversas formas o 
modalidades de relativismo. 
 
 
intrínseco: el factor 
que limita o 
restringe el ámbito 
de validez de la 
verdad es interno al 
sujeto que conoce: 

 
sujeto individual: el factor que 
limita depende de   la peculiar 
índole cognoscitiva de cada 
sujeto singular. 
sujeto específico: el factor que 
limita depende de la peculiar 
índole cognosicitiva de la 
especie humana. 

 
extrínseco: el factor 
que limita o 
restringe el ámbito 
de validez de la 
verdad es externo 
(histórico) al sujeto 
que conoce: 

 
contexto histórico-cultural: el 
factor extrínseco depende del 
círculo cultural, la época 
histórica...) 
utilidad del conocimiento: el 
factor extrínseco depende del 
fin práctico del mismo. 

 
Surgen así cuatro formas diferentes o 

modalidades principales del relativismo: el 



160 

 

relativismo individual, el relativismo específico, el 
relativismo cultural y el relativismo pragmatista.  
 

1  El relativismo individual: "Este pastel es 
dulce porque me parece dulce". Las verdad está 
limitada por el sujeto individual que conoce. Nada 
es absolutamente verdad, sino con referencia al 
sujeto. El puro parecer, el puro manifestarse ante el 
sujeto (individual) es lo que confiere a la realidad 
su peculiar índole. Sostiene simplemente que la 
verdad y el conocimiento posibles y existentes de 
hecho, carecen  de validez universal. 

Esta forma de relativismo (primaria, 
superficial) se halla en la filosofía antigua, en los 
sofistas.  

2  El relativismo específico: la especie 
humana (en este caso) es el factor de relativismo. 
Puede haber una verdad supraindividual, pero no 
la hay absoluta, sino en función de una especie. 
Esta forma de relativismo referida a la especie 
humana, se suele llamar psicologismo o 
antropologismo (antropocentrismo). Fue 
Protágoras quien formuló la tesis de este 
relativismo: "el hombre es la medida de todas las 
cosas". El hombre puede ser aquí cada hombre 
concreto. Esto fue enarbolado en el debate contra 
el objetivismo de Sócrates.... 
 

En la antigüedad, Enesidemo lo consideró el 
primero de sus diez tropos. Pero el antropologismo 



161 

 

(y más aún el antropocentrismo) son producto de 
la filosofía moderna u contemporánea. 

Fueron precisamente Edmund Husserl 
(1859-1938) y Gottlob Frege (1848-1925) quienes 
más destacan en la lucha contra las tendencias 
psicologistas de final del siglo XIX. Sus ataques van 
contra  el relativismo de los empiristas, como 
Alexander Bain o John Stuart Mill. Reducen la 
lógica y la teoría del conocimiento a conceptos de 
carácter psicológico. 
 

3  El relativismo cultural (o histórico) 
defiende que no hay un centro de referencia en los 
valores o la cultura. Estos están determinados por 
las circunstancias sociales y económicas. La verdad 
es relativa, tiene una vigencia limitada, y su 
vigencia se halla determinada por el círculo cultural 
de procedencia o por la época histórica. De ahí, 
que algo pueda ser verdad en una época y falso en 
otra. 

Es Oswald Spengler (1880-1936) quien 
formula un relativismo cultural más expreso y 
radical. Para él no hay una matemática 
universalmente válida, ni una física, ni una 
filosofía... Cada cultura, cada época tiene la suya. 
Toda verdad está atravesada de intereses. 

Spengler acusa al hombre de occidente, al 
pensador occidental, su etnocentrismo, la creencia 
de que su cultura, su arte, su filosofía, su ciencia, su 
moral. son las únicas posibles, las verdaderas. Por 



162 

 

tanto, esa es la única cultura, la única verdad. Las 
otras culturas (son subculturas, subdesarrolladas) 
deben evolucionar hacia el único lugar natural, el 
centro, Europa. 
   "No hay verdades eternas. Toda filosofía es expresión de su 
tiempo y sólo de él. No hay dos épocas que tengan las mismas 
intenciones filosóficas"  (Oswald Spengler,  La decadencia de 
Occidente) 
 
 3.4  El relativismo pragmatista es una forma 
de relativismo que limita la validez de la verdad y 
del conocimiento a la práctica y a la acción. 
"Verdadero" no es una propiedad intrínseca de un 
pensamiento o una afirmación. Solo es verdadero 
el pensamiento "útil", adecuado a un fin. 
Conocimiento verdadero es el conocimiento 
valioso. 

Es usual considerar al filósofo americano 
William James (1842-1910) como el verdadero 
fundador del "pragmatismo". Pero ya Friederich 
Nietzsche (1844-1900) había recogido lo más 
medular del pragmatismo. Por su parte, Hans 
Vaihinger (1852-1933) acentúa el carácter 
biologista del pragmatismo de Nietzsche. Para 
Aldoux Huxley, la moral se sustenta en el 
darwinismo: es bueno lo que sirve a la evolución... 
 Por lo que respecta al relativismo individual 
(subjetivismo) en su sentido radical o restrictivo, 
nadie después de Protágoras lo ha formulado 
seriamente en filosofía. Viola el principio de 
no.contradicción. 



163 

 

Tanto el relativismo específico como el 
cultural sí merecen una mayor atención. Han sido 
frecuentemente invocados por la filosofía moderna 
y contemporánea. Para el autor, son 
autocntradictorios por dos razones: 

a) Afirmar (como hace el relativismo) que la 
verdad es relativa, que no hay verdades 
universalmente válidas, es suponer de hecho, en la 
práctica, lo que en teoría se niega. Da a la tesis un 
valor absoluto, para afirmar la relatividad de todo. 

b) Por otra parte, el concepto fundamental 
del relativismo: el de verdad relativa es un 
contrasentido. Así como hablar de triángulo 
cuadrado. A la esencia de la verdad corresponde el 
ser universalmente válida. 

La verdad es una entidad ideal, cuyo sentido 
se halla definido cabal e inequívocamente por el 
principio lógico de no contradicción, que prescribe 
la incompatibilidad entre lo verdero y lo falso. Si la 
verdad fuera tan solo relativa, podría darse el caso 
de que en un determinado contexto fuese 
simultáneamente verdadero y falso, lo cual es 
absurdo, contradictorio e imposible. 

 
 
A pesar del error, del carácter contradictorio 

de la tesis principal del relativismo, hemps de 
reconocer un fondo de verdad en la actitud 
relativista.  El relativismo ha puesto de relieve el 
carácter limitado, precario, relativo de la 



164 

 

aprehensión cognoscitiva humana. No podemos 
conocer toda la verdad, ni el conocimiento es 
siempre puro, integral, aséptico. 
 

Por lo que respecta al relativismo 
pragmatista  este insiste con acierto en la relación 
entre la dimensión cognocitiva y la dimensión 
práctica. Sin embargo, falla al confundir lo 
verdadero y lo útil. La verdad es una propiedad 
intrínseca del pensamiento, del juicio, por el que 
ésta concuerda con el ser. 

La utilidad, en cambio, es la cualidad de una 
acción por la que ésta es congruente con un fin o 
propósito. 

 
4. POSICIONES TEÓRICAS DE 
CONSENSO:   Se diferencian dos posiciones 
teóricas de consenso entre las posiciones 
optimistas (dogmatismo) y las pesimistas 
(escepticismo y relativismo): son las del criticismo y 
las del perspectivismo. 

  
A) EL CRITICISMO 

El criticismo (en oposición al dogmatismo y 
al escepticismo) es la posición filosófica general 
que,   * considerando que el conocimiento es 
posible,   *trata de dar razones y de establecer 



165 

 

rigurosamente los fundamentos del mismo. Lo 
resumimos en 7 puntos: 
 

1. El criticismo afirma la posibilidad humana 
de tener ciertos conocimientos verdaderos del 
mundo (frente al escepticismo radical). 

2. En oposición al dogmatismo, el criticismo 
cree que la capacidad humana para conocer no es 
absoluta sino limitada. 

3. Para el criticismo, el conocimiento no es 
totalmente pasivo (la verdad no nos es dada) ni es 
evidente. Es la mente humana quien construye los 
conocimientos (hay interacción sujeto-objeto). 

4. En oposición al escepticismo metafísico 
(que solo acepta lo empírico) defiende la 
posibilidad de un conocimiento de realidades que 
trascienden (lo veremos en otro tema) lo empírico 
(contra Hume) y lo positivo (contra Comte). 

5. Pero el critismo no es un conocimiento 
ingenuo (contra el dogmatismo ingenuo) sino que 
debe dar razones (no solo intervienen los sentidos 
sino también la razón), y establecer las fuentes  
(fundamentos) del conocimiento. 

6. El criticismo pretende la superación de la 
DUDA y se propone un camino para alcanzar 
verdades y certezas (racionales y posibles). 

7. El criticismo es un escepticismo "sano". Es 
llevar a cabo el programa escéptico de "escrutar", 
indagar usando la mente, investigar. El criticismo 
es una teoría del conocimiento razonable que 



166 

 

permite el acceso al conocimiento metafísico y es 
propia del método teológico.  

Esta investigación o estudio crítico del 
conocimiento (de su origen, de su justificación, de 
su alcance, de sus límites) es una indagación previa 
a cualquier investigación filosófica. Es previa y 
absolutamente imprescindible, según Kant y Locke, 
los dos clásicos representantes del criticismo. 
 
 

a) El criticismo de John Locke 
(1632-1704) 

Locke es uno de los máximos exponentes de 
la filosofía crítica o del criticismo gnoseológico. Su 
figura se une a la fundación del empirismo crítico.  
Su preocupación es la precisa y completa 
determinación de la capacidad cognoscitiva 
humana, de su extensión y límites. 

Su obra más completa es el Ensayo sobre el 
entendimiento humano, cuya elaboración le llevó 
20 años y se publicó en 169049. En él se encuentran 
las bases del criticismo gnoseológico o filosofía 
crítica del conocimiento.  

Locke narra en estos términos el origen del 
Ensayo en la Epístola al lector que le sirve de 
introducción: 

"Si pretendiese aburrirte con la historia de 
                                                 

49  Téngase en cuenta que los Principia Mathemathica 
Philosophiae Naturalis de Isaac Newton son de 1687. 



167 

 

este Ensayo, podría contarte que cinco o seis 
amigos, reunidos en mi habitación, que discurrían 
acerca de una cuestión muy alejada de lo que aquí 
se expone, llegaron muy pronto a un punto 
muerto, debido a las dificultades que aparecían por 
todas partes. Después de habernos devanado los 
sesos durante un tiempo, sin lograr aproximarnos 
más a la solución de aquellas dudas que nos 
dejaban perplejos, se me ocurrió pensar que 
avanzábamos por un camino equivocado; y que 
antes de comenzar indagaciones de aquella 
naturaleza, era necesario examinar nuestras 
capacidades, para ver cuáles eran los objetos que 
nuestra inteligencia estaba o no en condiciones de 
tratar. Propuse tal cosa a mis compañeros, que 
enseguida lo aceptaron; convinimos que esa sería 
nuestra primera investigación" (Ensayo, 1690). 
 
El problema y el programa del "Ensayo sobre el 
entendimiento humano" (1690)  

El punto de partida es la idea de Bacon de 
que es una necesidad imprescindible introducir un 
uso mejor y más perfecto del entendimiento. Locke 
hace suyo este programa desarrollándolo y 
llevándolo hasta su madurez. 

Locke no se dedica a examinar el empleo del 
entendimiento (la filosofía), sino que estudia el 
entendimiento en sí mismo (la lógica), sus 
capacidades, sus funciones y sus límites. Por tanto 
no se trata de examinar los objetos sino al mismo 



168 

 

sujeto. Se delimita mejor el camino que llevará al 
criticismo kantiano. El objetivo de la investigación 
de Locke consiste en:    

*a)  establecer la génesis, la naturaleza y el 
valor del conocimiento humano (de la capacidad 
de comprender, las "entendederas").         

*b)  De un modo especial le interesan los 
límites de las capacidades para comprender. 

 
Así como Descartes parte en su reflexión 

filosófica sobre el conocimiento de la DUDA, desde 
una perspectiva racionalista,  Locke parte de la 
EXPERIENCIA SENSIBLE desde una perspectiva 
empirista. 
 
El criticismo gnoseológico de Locke: se puede 
resumir en 8 puntos: 

1. No innatismo:  Locke niega de entrada la 
existencia de IDEAS INNATAS en la mente humana 
(en lo que se opone a Descartes). 

2. Cualidades sensibles: Fuera de nosotros 
existen realidades que tienen cualidades sensibles, 
simples y compuestas (así, la bola de nieve implica 
"blancura", "frío", "redondez"). 

3. Experiencia sensible: Todas las ideas 
proceden de la EXPERIENCIA (no de la razón, como 
en Descartes).Esta experiencia es SENSIBLE (por los 
sentidos) e INTELIGIBLE (llega a la razón). 

4.  Toda idea procede de la experiencia: esta 
elabora IDEAS (esencia de las cosas, "imágenes", 



169 

 

nociones, especies...) lo que es objeto del pensar. 
5. Nadie inventa nada: Ningún 

entendimiento humano es capaz de IN-VENTAR 
(crear ideas) y no puede destruirlas. 

6. El entendimiento humano ORGANIZA y 
COMBINA las ideas y tiene capacidad de CRÍTICA 
(discernir, juzgar..). Esto hace posible la CIENCIA. 

7. El conocimiento humano tiene límites: no 
puede ser conocido todo aquello que no presenta 
cualidades sensibles. Así como el marino usa una 
sonda de una longitud suficiente para saber si el 
barco hará "fondo", del mismo modo, nuestra 
capacidad de conocer es suficiente para  satisfacer 
las necesidades. Por ello, una actitud escéptica no 
tiene sentido. Es propia de las mentes perezosas. 

8. Pero ¿y el conocimiento de Dios?  Locke es 
creyente. Pero cree en Dios solo por un acto de fe 
lo que Dios comunica por Revelación (cae en el 
fideísmo). Está convencido de que "la fe no puede 
convencernos de algo que contradiga a nuestro 
conocimiento" (Ensayo, capitulo XI). 

 
b) Inmanuel Kant y la crítica a la 
construcción vulgas de los 
saberes y del conocimiento  

Aquí retomamos algunas ideas de Kant. Su 
criticismo gnoseológico  está expuesto en la 
CRÍTICA DE LA RAZÓN PURA (1781), casi un siglo 



170 

 

después del Ensayo de Locke.   Kant, tras la huellas 
de Locke, intensifica la índole crítica de su 
pensamiento, hasta tal punto que la filosofía 
kantiana suele denominarse filosofía crítica.  

1) Para Kant, el modelo de conocimiento  es 
el "Conocimiento científico", el conocimiento de las 
Ciencias Naturales y en especial las Matemáticas, la 
Física y la lógica por cuanto están "formalizadas" 
(matematizadas).  

2)  Kant se pregunta por qué la metafísica (a 
la que se encomienda la investigación sobre los 
objetos que más interesan a la razón humana: Dios, 
libertad, inmortalidad del alma) no ha entrado en 
la senda segura de la ciencia. Por qué la 
matemática, la física y la lógica sí han alcanzado el 
estatuto de "ciencia" y sin embargo, la metafísica 
no.  

3) Kant concluye que la metafísica como 
ciencia es imposible. Y no lo es, por trascender sus 
objetos los límites de la aprehensión racional 
humana, no son susceptibles de someterse a las 
condiciones imprescindibles en toda captación 
cognoscitiva. Kant dedica la Crítica de la Razón 
Pura al examen de tales condiciones.   

4) Para Kant, la ciencia se construye en la 
interacción entre el sujeto que conoce y el objeto 
que es conocido. El objeto no lo conocemos "en sí", 
sino que sólo percibimos por los sentidos los 
caracteres sensibles del "fenómeno". Estas 
cualidades son captadas y organizadas por las 



171 

 

estructuras de la mente (de esto se habla en el 
Tema IV). Kant es optimista sobre el conocer. No 
podemos conocerlo todo, pero sí podemos 
discernir muchos elementos que son útiles como 
conocimiento humano. 
En resumen: 

 
"Sin los contenidos de la experiencia, la razón es 
vacía; y sin la razón, la experiencia es ciega". 

 
 

c) Nuestra actitud crítica 
El criticismo de Locke y sobre todo el de Kant 

tienen muchos elementos válidos hoy. La actitud 
crítica significa autoconocimiento de la razón. Si 
nos preguntamos si hay error en nuestros 
conocimientos, es necesario mantener esta actitud. 
No supone escepticismo y tampoco dogmatismo. 

1. Hay conocimientos bien asentados desde 
hace siglos: son los conocimientos comprobados 
(contrastados), como son muchos de los principios 
de las Ciencias de la Naturaleza. Estos se basan en 
la convicción de la regularidad de la naturaleza (la 
piedra siempre cae hacia abajo). Esta regularidad 
puede medirse y elaborar conclusiones que dan 
lugar a leyes (como las de la gravedad de Newton). 
 

2) Pero ¿y las grandes preguntas humanas: 
Dios, el sentido de la vida y de la muerte, la 
libertad...?. La Fides et Ratio da muchas pistas. "La 



172 

 

fe y la razón son las dos alas para llegar al 
conocimiento de la verdad". Se defiende la 
autonomía de la razón para buscar la verdad. Se 
defiende la no contradicción entre fe y razón. Se 
defiende que no hay un sistema filosófico propio 
de la Iglesia.. y se exhorta a mantener una actitud 
crítica. 
 

3) La actitud crítica implica tres funciones: 
Purificar (depurar): la actitud crítica debe 

depurar los propios conocimiento (como Descartes) 
y los que nos vienen impuestos por el contexto 
cultural, tradiciones, autoridad..(como Bacon). Hay 
que pasarlos críticamente por el filtro del análisis 
crítico (las propias convicciones, la propia 
racionalidad) (como Locke). 

Fundamentar: esforzarse por llegar al 
fundamento (raíz, cimientos) de las razones por las 
que se acepta (como Kant). Se trata de fomentar un 
pensamiento racional (Fides et Ratio) y defender la 
autonomía (como Kant). 

Delimitar: es necesario atender a los 
límites del conocimiento, a los límites de cada área 
de conocimiento (la Teología tiene una 
racionalidad y unos límites, como la tienen la física 
o las matemáticas) (como Locke). 

4) La Fe es un DON, que ilumina el camino 
(como Fides et Ratio). Pero no lo sustituye. La Fe es 
razonable pero no racional. 
 



173 

 

 

  B) EL PERSPECTIVISMO 
Además del "criticismo", el perspectivismo 

constituye una posición gnoseológica intermedia 
entre el dogmatismo y el escepticismo. Para el 
perspectivismo, el conocimiento es siempre y 
necesariamente perspectivista (se ofrecen 
perspectiva). Lo cual implica que cada sujeto que 
conoce aporta -respecto del objeto-cosa o mundo- 
un punto de vista único, indispensable y 
plenamente justificado. 

El perspectivismo así concebido se halla en 
autores tan distantes histórica y doctrinalmente 
como son Leibniz, Nietzsche,  Simmel, Sartre o 
Merleau-Ponty. En este apartado nos referiremos 
concretamente y de forma sumaria al 
perspectivismo de José Ortega y Gasset50. 
 
El perspectivismo de José Ortega y Gasset: lo 
resumimos en cinco puntos: 

1. Ortega parte en su teoría del 
conocimiento de la constatación de lo que él 
considera error del dogmatismo y error del 
                                                 

50 José Ortega y Gasset (1883-1955) fue característico 
de las generaciones krausistas e institucionalista, frente a los 
hombre del 98. Doctrinalmente, Ortega se independiza 
pronto del idealismo neokantiano de la escuela de Marburgo 
y se dirige hacia posiciones realistas (Hirschberger, II, 508-
512).  El krausismo se presenta como una superación de la 
filosofía de Kant. 



174 

 

escepticismo. A su juicio, ambas posiciones son 
falsas, dado que parten de un falso supuesto, a 
saber: el supuesto de que el punto de vista del 
individuo es falso. 

Tal supuesto, en el caso concreto del 
escepticismo, hace que el conocimiento, la verdad, 
sean imposibles. Esto se debe a que para el 
escéptico el único punto de vista es el individual.  

Lo mismo se puede decir del dogmatismo (o 
racionalismo), puesto que no se renuncia a la 
verdad (la verdad es posible y real) ha de apelarse 
necesariamente a un punto de vista 
suprainidivdual. 
 

2. Frente a ambas posturas antagónicas, 
para Ortega el único punto de vista verdadero, 
auténtico (incluso posible), es el individual. Sólo 
por y desde el individuo cabe un conocimiento real 
del objeto, del cosmos, del universo.



175 

 

3. Ello no quiere decir sin embargo (y este es el 
error del escepticismo) que el conocimiento, la 
verdad, al ser individual sea subjetivo, relativo, (en 
definitiva, falso). El conocimiento no es falso. La 
verdad que cada uno aprehende es, desde luego, 
limitada (no total), fragmentaria (no completa), 
parcial (no total). Pero en todo caso es real, por ser 
parte auténtica y genuina del mundo, del universo. 

El universo es plural y multiforme, se rompe 
en añicos en la percepción; cada trozo, cada parte 
de él, es igualmente real y en conjunto todos 
forman parte del universo entero. 
 

4. El sujeto selecciona y escoge de la realidad 
aquella parte que es asimilable por parte de su 
peculiar estructura psíquica cognoscitiva. )Significa 
esto que el conocimiento así obtenido es 
claramente subjetivo? Para Ortega, el 
perspectivismo no implica forzosamente 
subjetivismo. Y ello porque la perspectiva, el punto 
de vista de cada perceptor, es componente de lo 
real. La perspectiva forma parte de la realidad, es 
uno de sus elementos o ingredientes básicos. De 
ahí que el perspectivismo no es subjetivismo (en 
sentido peyorativo) sino propiamente objetivismo, 
realismo. 
 

5. Finalmente, el sentido ético de la teoría 
perspectivista de Ortega es manifiesto. Según esta 
teoría y como aquí ha quedado claramente de 



176 

 

relieve, la verdad es necesariamente plural. Cada 
sujeto cognoscente (cada sujeto, cada pueblo, cada 
época histórica) tiene la suya. Nadie puede 
disputar con nadie el privilegio de una posesión 
integral de la verdad y del conocimiento. Todos, en 
mayor o menor medida y desde la perspectiva que 
a cada cual le ha correspondido, intervienen en el 
conocimiento y son partícipes de la verdad. 

La conjunción de perspectivas se impone a 
fín de lograr una visión integral, absoluta, del 
universo y de la historia. 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



177 

 

4 
La ciencia como proyecto 
racional de integración de 

“saberes” 
y como construcción social 

 
 

"Si descubrimos una teoría completa, 
con el tiempo habrá de ser, en sus 
líneas maestras, comprensible para 
todos y no únicamente para unos 
pocos científicos. Entonces todos, 
filósofos, científicos y la gente 
corriente, seremos capaces de tomas 
parte en la discusión de por qué existe 
el universo y por qué existimos 
nosotros. Si encontrásemos una 
respuesta a esto, sería el triunfo 
definitivo de la razón humana, 
porque entonces conoceríamos la 
mente de Dios" Stephen Hawking.   
Historia del Tiempo. 1988. Traducción 
española. Editorial Crítica. Barcelona.  
pág. 223-224. 



178 

 

El perspectivismo, el criticismo, y la armonía 
entre razón y experiencia guían nuestro intento de 
saber. La investigación (y la tesis doctoral) va más 
allá. Sobre los hombros de los gigantes de la 
filosofía del conocimiento, intentamos caminar 
hacia el horizonte del saber científico. Un saber que 
va más allá de la propia experiencia inmediata. Un 
saber que se alcanza mediante un método 
riguroso, dentro de una comunidad humana de 
expertos. 

Hace ya unos cuantos años, cuando la 
Consejería de Educación y Ciencia de la Junta de 
Andalucía, se planteó más en serio la formación del 
profesorado para la Educación Secundaria tuve la 
oportunidad de participar en numerosos cursos de 
formación. En uno de ellos (del que no nombro la  
ciudad) inicié mi intervención preguntando a los 
asistentes sobre qué definición darían a lo que es la 
ciencia.  

Las aportaciones, si soy sincero, no fueron 
muy precisas. Parece que es algo obvio que no 
precisa definición. En algunos casos, se acudía a 
fórmulas leídas o aprendidas. Pero adolecían de 
una auténtica reflexión personal sobre lo que es el 
trabajo científico. 

No sé si muchos profesores de ciencias de la 
naturaleza se han preguntado muchas veces qué 
cosa es la ciencia. No sé si muchos han leído 
algunos libros básicos sobre aspectos filosóficos del 
conocimiento científico. 



179 

 

 
Leí en una ocasión algo que me llamó la 

atención. Sir Isaac Newton, tal vez el genio 
científico más grande de todos los tiempos a juicio 
de Isaac Asimov, dedica muchas páginas en sus 
Principios Matemáticos de Filosofía Natural 
(publicado en 1687) a exponer las justificaciones 
filosóficas sobre el conocimiento experimental, 
sobre lo qu hoy llamamos "ciencia". Sin embargo 
hoy los libros científicos no dedican ninguna línea 
a justificar filosóficamente qué definición de 
"ciencia" va a ser el fundamento de todo lo que 
exponen. Se considera algo obvio. Algo superfluo 
que no necesita explicación51. Sin embargo, en la 
situación presente, creo de interés (y no 
meramente curioso) que le dediquemos un tiempo 
a la reflexión sobre la naturaleza del conocimiento 
científico. 
 
 

                                                 
51   Para informarse y formarse sobre algunos aspectos 
generales de lo que es la ciencia, se recomienda la lectura de:  
M. ARTIGAS (1999) Filosofía de la Ciencia. EUNSA, Pamplona, 
sobre todo las páginas 119-150.   E. AGAZZI  (1978) Temas y 
problemas de la Filosofía de la Física. Herder, páginas 21-79.   
Y también: A. F. CHALMERS  (1982, hay una edición de 2000). 
)Qué es esa cosa llamada Ciencia?, 246 pág. Siglo XXI. C. U. 
MOULINES (1993) La ciencia: estructura y desarrollo. 
Ediciones Trotta, CSIC, Madrid, 234 pág.  J. M. MARDONES  
(1991) Filosofía de las ciencias humanas y sociales. 
Anthropos, Barcelona.   



180 

 

Los diferentes tipos de conocimiento humano  
Pero la primera pregunta que será necesario 

hacerse es: ¿es el conocimiento un atributo 
esencialmente humano? Los animales ¿son capaces 
de conocer? 

Los filósofos afirman que el conocimiento 
(tal como aqui lo entendemos) como una actividad 
psíquica intencional (que se dirige a conocer 
conscientemente "algo") es, sin duda, una actividad 
exclusivamente humana. Evidentemente, se puede 
hablar de "conocimiento" en un sentido amplio (el 
perro conoce a su amo, por ejemplo). Pero no es 
este el tipo de conocimiento al que aquí nos vamos 
a referir. 

El profesor Jordi Sabater Pi, prestigioso 
investigador fallecido en 2009 y que trabajó  en los 
Estados Unidos sobre el comportamiento de los 
chimpancés de Río Muni, ha dedicado muchos años 
a mostrar las capacidades cognitivas de los 
primates.  

En 1966 descubrió algo a lo que denominó 
como protoindustria, obra de los chimpacés en las 
montañas de Okorobikó (Guinea Ecuatorial). Este  
hallazgo fue considerado como una aportación 
básica en el campo de la etología y de la 
primatología.  

Los resultados de sus investigaciones52 

                                                 
52  J. SABATER PI (1984) El chimpancé y los orígenes de la 
cultura. (tercera edición). Anthropos, Barcelona, 142 pág.   



181 

 

intentan mostrar un comportamiento "inteligente" 
en los chimpancés y por ello, portadores de una 
"cultura". Las tesis de Sabater Pi, pese a su 
brillantez, han sido muy criticadas desde muchos 
puntos de vista. Para nuestro caso, los chimpancés 
(que son, tal vez, los vertebrados no humanos de 
mayor capacidad intelectual) muestran unos 
comportamientos singulares. Pero ninguno de ello 
puede considerarse asimilable al conocimiento 
humano en el que se manejan conceptos 
abstractos de modo complejo y se asumen las 
consecuencias de los propios actos. Y mucho 
menos se puede afirmar (al menos por lo que hoy 
se conoce del reino animal) que puedan existir 
conocimientos que podamos llamar "científicos" 
fuera del Homo sapiens sapiens. 

Frente a las posturas más positivistas que 
niegan el estatuto de "ciencia" a las ciencias 
sociales (lo que el filósofo Gadamer denomina 
ciencias hermenéuticas) aquí se amplía el espectro. 
Se consideran aquí como ciencias, siguiendo a la 
mayor parte de los modernos filósofos de las 
ciencias (como T.S. Kuhn, I. Lakatos, E. Toulmin, L. 
Laudan, etc)53, todos aquellos conocimientos 
organizados y socialmente aceptados que se 
fundamentan en la experiencia y en recto uso de la 
                                                 
53 Para una visión general del estado de la cuestión puede 
consultarse el excelente trabajo: J. M. MARDONES (1991)  
Filosofía de las Ciencias Humanas y Sociales. Anthropos, 
Barcelona, 415 páginas. 



182 

 

razón. Resumimos aquí nuestras posturas: los seres 
humanos han desarrollado evolutivamente unas 
estructuras mentales que les permite, no solo 
acumular información en la memoria, sino también 
reelaborar, procesar saberes, contruir 
conocimientos y tener una imagen del mundo cada 
vez más ajustada y crítica. Es lo que llamamos (tal 
vez demasiado pomposamente la ciencia.  

Por lo general, en el lenguaje cotidiano se 
entiende como "ciencia" las ciencias de la 
naturaleza. Incluso hay una cierta tendencia a 
menospreciar a las ciencias que no son de la 
naturaleza. Sin embargo, desde la opción 
epistemológica que defenderemos en este libro, la 
palabra ciencia  se entiende en un sentido amplio.  

Son muchas las definiciones que se han dado 
sobre lo que es la ciencia y el conocimiento 
científico. Desde la vieja episteme griega (el saber 
racional sobre el mundo) a las definiciones actuales 
la gama interpretativa es inmensa. A esta 
problemática se aludirá a lo largo de este libro. 
Para Sir Isaac Newton (autor de uno de los libros 
más importantes en el desarrollo del conocimiento, 
los Principia Mathematica Philosophiae Naturalis, 
de 1687) la ciencia es la búsqueda de las leyes 
puestas por Dios en en universo. Para el filósofo 
Karl Popper (1902-1994) es la búsqueda sin 
término y desinteresada de la verdad por 
conjeturas y refutaciones. 

 



183 

 

Para tener desde el comienzo una definición 
(siempre criticable y  mejorable) proponemos la 
siguiente: la ciencia como  una actividad humana 
(social) que pretende expresar y justificar una 
interpretación racional del mundo natural y social, 
con una metodología propia, que lleva a la 
producción de un conocimiento sistematizado 
aceptado por una comunidad científica, y que 
posee un lenguaje propio que permite la 
formulación rigurosa de los conceptos y la 
comunicación de los saberes. 

 
Posiblemente, he querido incorporar en esta 

definición tan larga un excesivo número de 
elementos. Muchos de ellos pueden ser discutibles 
desde otras epistemologías diferentes. No es ahora, 
todavía, el momento de justificar los elementos que 
la componen. Pero me parece conveniente insistir 
en algunos de los rasgos de la misma: 

 
1*Se insiste en que la ciencia es una 

actividad humana, y por tanto social. Es decir, tiene 
el valor de toda construcción humana (y por ello, 
siempre incompleta y mejorable). Las actividades 
humanas (sobre todo las que se refieren al 
conocimiento) tienen una pretensión de acercarse 
a la verdad del mundo.  

Pero ese acercamiento es siempre 
imperfecto. Los seres humanos (tal como se 
descubre en la historia del pensamiento científico), 



184 

 

movidos por la curiosidad, siempre han deseado 
alcanzar la verdad sobre el mundo y la sociedad. 
Pero la verdad escapa siempre a las limitadas 
capacidades humanas.  

No es una búsqueda inútil o errónea (de 
hecho, hay conocimientos aceptados por todos y 
que pertenecen al patrimonio común de la 
humanidad) y por ello, no caemos en el 
escepticismo. Pero tampoco es una posesión 
universal e intemporal de verdades eternas. La 
realidad natural y social siempre muestra facetas 
que escapan al conocimiento humano.  

Pero esta formulación tiene también otra 
interpretación (que se añade a la anterior y que en 
modo alguno la anula): la ciencia nunca es una 
actividad desinteresada, como pensaba Popper. La 
ciencia, como actividad humana, y en nuestro siglo 
con gran significatividad como instrumento 
científico técnico, está atravesada de múltiples 
intereses sociales, económicos, ideológicos, 
religiosos y políticos54. Estamos lejos de la figura 
del científico independiente.  

Toda producción humana es tributaria de las 
madejas de intereses que atraviesan cultural y 

                                                 
54 Recomendamos dos trabajos iluminadores, que son casi 
clásicos: P. THUILLER (1975) La manipulación de la ciencia. 
Editorial Fundamentos, Madrid, páginas 36-52; reproducido 
por J. M. MARDONES (1991) opus cit., pág. 205-218. También 
es indispensable: J. HABERMAS (1982) Conocimiento e 
interés. Taurus, Madrid, 348 pág. 



185 

 

axiológicamente la sociedad. Toda investigación 
científica, por muy independiente que esta quiera 
ser, no puede sustraerse a que se realiza desde un 
lugar epistemológico propio, desde unas 
concepciones del mundo, de la vida, del trabajo, de 
la realidad social que contaminan (cuando no 
determinan) los resultados del trabajo que se desea 
hacer.  

Es más: en la actualidad, la independencia 
del científico se ve condicionada por los intereses 
económicos y políticos de los que elaboran las 
prioridades del trabajo y subvencionan aquéllos 
proyectos que tienen interés económico, político o 
militar. Las reflexiones que hoy se hacen desde lo 
que se ha denominado Ciencia-Tecnología-
Sociedad van en esta dirección: la sociedad exige 
para su desarrollo unas herramientas tecnológicas 
y éstas se fundamentan en unos conocimientos 
racionales y organizados sobre la naturaleza. 
 
 

2*La ciencia (tal como la entendemos aquí) 
no pretende haber conseguido la verdad para 
siempre. Parte del principio (que por otra parte es 
indemostrable) de que la realidad natural y social 
presenta una regularidad en sus procesos. Esto 
indica que hay un sentido y una racionalidad en el 
mundo.  

La ciencia (el conocimiento científico) 
pretende ser una continua búsqueda de ese 



186 

 

sentido y racionalidad mediante una interpretación 
racional, organizada y sistematizada de esa 
realidad. En el conocimiento científico intervienen 
dos elementos básicos e insustituibles: la razón 
humana, como capacidad de organizar 
conceptualmente de forma lógica las imágenes que 
se elaboran en la mente; y por otra parte, 
interviene la observación empírica (experimental) 
de la realidad, la toma de datos, la sistematización 
de estos. Como fruto de este proceso, los humanos 
han formulado lo que se ha dado en llamar "leyes" 
de la naturaleza y de la sociedad, formulaciones 
conceptuales o matemáticas de esa regularidad y 
gracias a las cuales es posible hacer predicciones 
de los fenómenos. 

 Tal ocurre, por ejemplo, con la Astronomía: 
los datos de observación, unidos a las teorizaciones 
basadas en modelos matemáticos, permiten hacer 
predicciones de eclipses y posiciones de los astros 
en distintos momentos del tiempo. 
 

3* El conocimiento científico (sobre todo tal 
como se ha desarrollado en el último siglo) no es 
obra solitaria de un sabio. La ciencia es una 
construcción social en la que está implicada lo que 
se ha dado en llamar la comunidad científica55.  
                                                 
55  El concepto de "comunidad científica" y  su papel en la 
ciencia ha sido desarrollado por uno de los filósofos a quien 
más debemos:  Thomas S. KUHN, autor de La Estructura de las 
Revoluciones Científicas. Fue publicado por vez primera en 



187 

 

En el pasado más remoto de la historia de la 
ciencia no existían equipos de investigación. Los 
antiguos filósofos de la naturaleza solían trabajar 
en su casa o en un taller, sin estar ligados a ningún 
grupo o institución. En todo caso, discutía sus 
investigaciones con otros colegas, bien 
directamente o por escrito. La correspondencia 
científica fue siempre de una gran vivacidad. Hasta 
el siglo XVII la ciencia no comienza a 
institucionalizarse (sobre todo, las ciencias de la 
naturaleza).  

En 1660 se funda en Inglaterra la Royal 
Society, la primera gran institución científica que 
agrupa a los investigadores e impulsa programas 
de trabajo y en la que hay debates y discusiones. 
Desde esa época, por todo  el mundo occidental 
proliferaron instituciones dedicadas a la ciencia.  

En la actualidad, dados la complejidad y los 
elevados costes de cualquier investigación natural 
o social, no se concibe (porque no es posible) la 
figura del investigador solitario. Sí existen (y 
existirán) genios, sabios o "inventores" 
(buscadores, es su traducción exacta) que trabajan 
en el oscuro rincón de su laboratorio. Pero éstos 
(aunque pueden producir ideas y concepciones 
geniales) tienen poco sitio en un mundo en el que 

                                                                                               

1962 y de él se han hecho muchas ediciones. En español, está 
editado por Fondo de Cultura Económica de México. En 1999 
hay una última edición. 



188 

 

la ciencia se desarrolla con presupuestos 
multimillonarios, equipos costosos y programas a 
muy largo plazo. 

 
4* La producción del conocimiento científico 

organizado necesita el uso de una Metodología 
propia. La palabra metodología (ampliamente 
usada, pero muy ambigua en sus aplicaciones) 
alude a la búsqueda de un camino, de un 
procedimiento, de una orientación. El 
conocimiento que hemos denominado aquí como 
"científico" (a diferencia del conocimiento cotidiano 
o vulgar) no se adquiere de forma espontánea. 
Muchas veces no es evidente y no es de sentido 
común.  

Por ejemplo, la teoría atómica o la 
bioquímica o las dinámicas humanas no son un 
conocimiento espontáneo. Exigen, para una 
correcta sistematización, un lenguaje, una 
conceptualización precisa, unas formulaciones 
teóricas apropiadas de los problemas, unas 
hipótesis de trabajo, unos procedimientos de 
contrastación. No es este el momento de descirbie 
o describir los muchos procedimientos 
metodológicos de las ciencias, tanto naturales 
como sociales. Baste con decir que la producción 
de un conocimiento científico exige tiempo y 
método de trabajo.  

Tal vez, el más desarrollado por los 
científicos experimentales hoy sea el método 



189 

 

hipotético-deductivo, en el que se conjuga la 
observación con el uso de la racionalidad. Más 
adelante se desarrollará. Evidentemente, un 
positivista o un inductivista radical (que tiende 
siempre al reduccionismo) negarán la posibilidad 
de que las ciencias humanas o sociales tengan lo 
que se llama el status (la consideración real) de 
verdaderas ciencias. Pero en filosofía siempre es 
necesario tener en cuenta que hay opciones 
epistemológicas de base que es necesario respetar. 
 

5* El último de los elementos de la definición 
de ciencia que se ha aportado más arriba es que 
ésta posee un lenguaje propio que permite la 
formulación rigurosa de los conceptos y la 
comunicación de los saberes. Cuando vamos al 
médico, éste utiliza unas palabras para describir las 
dolencias que no es el lenguaje de la calle. En mi 
trabajo como paleontólogo durante años, soy 
consciente de haber utilizado unos lenguajes 
arcanos y crípticos incomprensibles para mucha 
gente56.  

Las ciencias exigen un lenguaje que, muchas 
veces, resulta incomprensible. Pero los expertos se 
mueven en él como en un campo conocido. 
Enseguida se establece la comunicación sin 
                                                 
56  Todavía recuerdo las sonrisas de mis amigos cuando les 
decía el tema de mi tesis doctoral: Paleobiogeografía del 
Calloviense y Oxfordiense en el Sector Central de las 
Cordilleras Béticas... Y no es para menos... 



190 

 

necesidad de acudir a "definir" cada palabra.  
El conjunto de palabras describen o 

connotan una realidad a la que se denomina 
"proposición". El discurso sobre el lenguaje 
científico ha llenado volúmenes enteros de las 
bibliotecas. En los años 20 del siglo XX, Ludwig 
Wittgenstein y los llamados Positivistas Lógicos (o 
Neopositivistas) desarrollaron extensamente toda 
una teorización del valor del lenguaje humano y 
las proposiciones humanas como vía de acceso al 
conocimiento científico.  

Sólo resaltaremos aquí el hecho de que la 
ciencia necesita siempre de un lenguaje, de unas 
conceptualizaciones, de unas formulaciones. Y más 
complejo es cuando este lenguaje es el lenguaje 
más formalizado de las matemáticas, lugar 
misterioso para los profanos. Las matemáticas han 
sido siempre (ya Galileo decía que "el Libro de la 
Naturaleza está escrito en el lenguaje de las 
Matemáticas")  un lenguaje preciso, ajustado. Tal 
vez por ese prurito pitagórico de que Dios es el 
gran matemático del cosmos. 

Estas descripciones someras de lo que aquí 
entenderemos como "ciencia" serán la guía de 
muchas de las cosas que siguen. Repito lo que en 
otros lugares he dicho: no pretendo con estas ideas 
dar por cerrado el debate sobre lo que es el 
conocimiento científico de la naturaleza.  

Este ha sido históricamente y será el el 
futuro un debate abierto. La mayor parte del 



191 

 

intento de este libro, que no es técnico sino 
práctico, va destinada a justificar desde la historia 
de la ciencia esta concepción del conocimiento 
científico de la naturaleza. Como ya se afirmó en el 
capítulo introductorio, mi intención es ayudar a los 
profesores y profesoras a reelaborar y reconstruir  
en su mente una imagen más ajustada de lo que es 
el conocimiento científico, sus límites, su 
metodología y su capacidad de cambio.  

Evidentemente es un propuesta. Una 
propuesta discutible y que parte de unos supuestos 
epistemológicos que creo comparten en la 
actualidad muchos de los filósofos de la ciencia. 
Más adelante, en los últimos capítulos de este libro, 
recogiendo las imágenes que de la realidad natural 
han sido elaboradas a lo largo de 2.500 años de 
pensamiento "científico", se presentan más 
sistematizadamente los elementos de la ciencia 
natural desde el punto de vista filosófico57. 
La ciencia ¿está atravesada de ideología?  
El debate sobre la sociología de la ciencia 

Uno de los aspectos más debatidos hoy entre 
los filósofos de la ciencia es el de las implicaciones 
ideológicas en la construcción del conocimiento 
científico58.  

                                                 
57   Para los interesados en páginas web hay un buen material 
en:     
http://omega.ilce.edu.mx:3000/sites/ciencia/volumen3/cienci
a3/161/htm/tic.htm        
58  Aunque es un tema muy complejo y que necesita un 



192 

 

Los sociólogos actuales del conocimiento 
remontan el origen del debate entre ciencias de la 
naturaleza y el contexto social a las tesis 
desarrolladas en 1934 por Reichenbach -uno de los 
grandes pensadores del neopositivismo lógico - 
entre el contexto en el que se produce el 
descubrimiento  y el contexto en el que luego se  
justifica59.  

 
Este autor, a partir de la historia de la 

ciencia, muestra cómo en muchas ocasiones un 
descubrimiento científico sigue patrones 
insospechados. Uno de sus ejemplos favoritos es el 
del astrónomo Joannes Kepler. En este caso, la 
analogía entre la Santísima Trinidad y el sistema 
solar le sirvió para desarrollar sus investigaciones. 
Pero la teoría final, empíricamente justificada, nada 
tenía que ver con especulaciones teológicas. 

 

                                                                                               

tratamiento más detenido, nos referiremos a unos cuantos 
manuales donde los interesados puedan formarse una 
opinión más completa. En España es ya clásica la cita de R. K. 
MERTON (1977) La sociología de la ciencia. Investigaciones 
teóricas y empíricas. Alianza Universidad, Madrid, dos 
volúmenes, 183 y 184,  717 páginas. Recientemente se ha 
publicado un excelente material en: E. LAMO DE ESPINOSA, 
J.M. GONZÁLEZ GARCÍA Y C. TORRES ALBERO (1994) La 
sociología del conocimiento y de la ciencia. Alianza 
Universidad, Textos, Madrid, n1 147, 632 páginas. 
59 Hans REICHENBACH (1934)  Experience and Prediction. 
University of Chicago Press. 



193 

 

  Sin embargo, esta distinción entre el 
contexto del descubrimiento  y el contexto de la 
justificación está presente en la filosofía de la 
ciencia desde mucho antes. Un siglo antes, el 
filósofo y científico John Hershel (1792-1871), hijo 
del astrónomo William Hershel, introduce estos 
conceptos. Es precisamente en su obra más 
conocida, Preliminary Discourse on Natural 
Philosophy (publicada en 1830) donde introduce 
ambos conceptos. Aunque Hershel respetaba las 
opiniones de Bacon sobre la investigación 
científica, es consciente de que muchos 
descubrimientos científicos no se ajustan al patrón 
baconiano. Reconocer que existen elementos 
sociológicos, económicos, religiosos, etc que 
intervienen en la mente del científico cuando 
organiza sus procesos de investigación. A esto le 
llamó el contexto del descubrimiento. Todo 
"descubrimiento" científico tiene un contexto social 
e histórico en el cual es posible. Sin embargo, el 
contexto de justificación se refiere al recto uso de 
la lógica interna del método científico mediante el 
cual se obtienen teorías científicas. 

Una de las tesis más fuertemente asentadas 
por el neopositivismo del Círculo de Viena es la de 
la absoluta racionalidad e independencia histórica 
y cultural de las teorías científicas. A partir de la 
dispersión del Círculo de Viena, el programa del 
empirismo lógico siguió desarrollándose 
principalmente en los países anglosajones, donde 



194 

 

fue tradición dominante hasta 195060.  
Una obra clave en la nueva filosofía de la 

ciencia, la Lógica de la Investigación científica de 
Karl R. Popper, que había sido publicada en 1934 
en alemán, tardó tiempo en verse traducida al 
inglés. Por ello, en el mundo de la filosofía de la 
ciencia los métodos del verificacionismo y del 
inductivismo se siguieron manteniendo frente al 
falsacionismo y al deductivismo popperianos. Por 
ello, los avances que se hicieron en filosofía de la 
ciencia hasta los años 50 tuvieron lugar en el 
marco del positivismo lógico.  

Bien es verdad, que ya no era el positivismo 
lógico dogmático de los primeros años. En él se 
incorporaron nuevos elementos procedentes de la 
filosofía analítica y del pragmatismo 
norteamericano. 

Pero, en el fondo, durante más de veinte 
años después del cambio de concepción 
popperiana, los filósofos de la ciencia continuaron 
manteniendo los postulados básicos sobre las 
teorías científicas neopostivistas a pesar de las 
críticas que ya se iniciaban. Putnam englobó en 
1962 bajo el apelativo de concepción heredada 
(received view) las propuestas que se seguían 
manteniendo a pesar de las resistencias. Las obras 
                                                 
60 Una buena síntesis puede encontrarse en J. ECHEVERRÍA 
(1989) Introducción a la Metodología de la Ciencia. La 
Filosofía de la Ciencia en el siglo XX. Barcanova, Barcelona, 
pág.23 y siguientes. 



195 

 

de Carnap, Hempel y Nagel61 son nombres claves 
en esta concepción heredada. 

A partir de los años 50 comienza a 
producirse una crítica más fuerte contra dicha 
concepción heredada. Todo este proceso de 
debilitamiento de sus postulados culmina con la 
publicación de la obra de Thomas S. Kuhn, La 
estructura de las revoluciones científicas (1962), en 
la que se atacan los postulados básicos de esa 
concepción, acusada de ahistórica y desligada de la 
ciencia real.  

 
El debate se prolongó hasta el famoso 

simposio de Urbana, del 26 al 29 de marzo de 
196962. En la convocatoria se reflejan muy bien las 
propuestas centrales de la concepción heredada y 
también de las críticas que se le hacen:  

"Tradicionalmente, los filósofos de la ciencia 
han construido teorías científicas como cálculos 
axiomáticos, en las cuales a los términos y 
enunciados teóricos se les da una interpretación 
parcial y observable por medio de reglas de 

                                                 
61 E. NAGEL (1968) La estructura de la ciencia. Paidós, Buenos 
Aires (traducción de la edición de 1961);  C. G. HEMPEL 
(1973) Filosofía de la Ciencia Natural. Alianza Editorial 
(traducción de la edición de 1966). 
62 El libro de actas de este simposio de Urbana fueron 
publicadas por F. SUPPE (1974) The Structure of Scientific 
Theories, y traducidas al español: La estructura de las teorías 
científicas (Editora Nacional, 1979). 



196 

 

correspondencia. Recientemente, la pertinencia de 
este análisis ha sido discutida por un buen número 
de filósofos, historiadores de la ciencia y científicos" 
(tomado de Echeverría, op.cit. pág. 24-25).  

Se coincide en aceptar que este simposio 
significó el acta de defunción de la llamada 
concepción heredada. Desde entonces, la lógica 
interna de la ciencia es cuestionada en muchos 
casos.  

La sociología del conocimiento indaga sobre 
todo en el contexto del descubrimiento, 
investigando a partir de la historia de la ciencia 
cómo se producen las innovaciones o factores 
sociales de la creatividad científica, tal como 
Merton propone en sus trabajos. Pero la sociología 
de la ciencia clásica  tiene muy poco que aportar al 
llamado contexto de justificación, es decir, a las 
leyes internas de la lógica de la ciencia, al método 
científico propiamente dicho. Algunos autores 
opinan que la sociología de la ciencia sólo llega a la 
"antecámara de la ciencia", pero no a la ciencia 
misma. 

Las críticas de la concepción heredada 
confieren mucha importancia al contexto de 
descubrimiento. Es más, algunos opinan que no 
hay lógica inductiva para la creación de teorías, 
sino que esto es el resultado de una "visión" o 
"intuición" cuya lógica sería impenetrable.  

En resumen, la construcción de teorías o 
modelos resulta ser un proceso altamente 



197 

 

imaginativo, casi místico o poético, en todo caso 
más allá de la lógica deductiva-experimental y, por 
lo tanto, susceptible de todo análisis no ya 
sociológico, sino incluso psicológico.  

Pero más allá estaba el contexto de la 
justificación sometido únicamente a la lógica 
deductiva y a la observación controlada63. 

Sin embargo, otros autores, como Kuhn, 
opinan que la "antecámara de la ciencia" (como 
todas las antecámaras) controla el acceso a la 
misma y por tanto tiene mucha mayor importancia 
de lo que la distinción entre descubrimiento e 
investigación hace sospechar.  

En el fondo, la pregunta crucial es: ¿hay una 
lógica perfecta en la contrastación de las hipótesis?  

Esto llevará al estudio de la sociología de las 
mismas comunidades científicas, su 
funcionamiento interno, sus intereses económicos, 
sus luchas por el poder... En fin. El estudio 
sociológico de todas aquellas variables que inciden 
en el proceso de institucionalización, organización 
y estructura de las comunidades científicas.  
 
Los rasgos del conocimiento científico (tal como 
aquí se presenta) 

Pero volvemos otra vez al conocimiento 
científico, supuesto que no es tan imparcial y puro 

                                                 
63   Ver E. LAMO DE ESPINOSA, J.M. GONZÁLEZ GARCÍA Y C. 
TORRES ALBERO (1994) op.cit., pág. 112.  



198 

 

como se creía ¿Existe, en realidad, un consenso 
social sobre lo que es el conocimiento científico?  

Evidentemente, no lo hay. Han sido muchos 
los filósofos (sobre todo desde hace cien años) que 
se han planteado la pregunta sobre la ciencia. De 
entrada, no somos partidarios aquí (y no son 
partidarios los autores de los currículos de ciencias 
de la naturaleza de los países más avanzados en 
cuestiones didácticas) de un planteamiento 
puramente empirista o inductivista del 
conocimiento científico.  

No pensamos que las ciencias nos den 
"verdades" generales, eternas y absolutas sobre el 
mundo. O que la ciencia sea la única fuente del 
conocimiento humano. En este sentido (no nos da 
rubor reconocerlo) nos alineamos en un amplio 
frente al que suele llamarse del racionalismo crítico 
y cuyos máximos exponentes son Karl Popper, 
Thomas S. Kuhn, Imre Lakatos, Stephen Toulmin, 
Larry Laudan.  

 
Tal vez, puestos a buscar una "espacio 

común" de una definición actual de lo que son las 
ciencias de la naturaleza, podemos encontrar los 
siguientes rasgos: 

 
1. Las ciencias de la naturaleza son un tipo 

de conocimiento del mundo natural,  que se realiza 
en una actividad social (realizada por humanos), 

 



199 

 

2. Pretenden presentar una imagen racional, 
coherente, compartida y organizada de la realidad 
natural (la no modificada por la cultura y la 
actividad humana). Las ciencias de la naturaleza no 
son la obra de un genio solitario, sino de una 
comunidad científica. 

3. Esta imagen se obtiene acudiendo al uso 
de un método estricto, que se llama método 
científico por el que se pretende tener una 
explicación e interpretación de los procesos 
naturales. 

4. En la actualidad, el método científico 
armoniza la tradición empirista y la tradición 
racionalista, que se especifica en el método 
hipotético-deductivo (desarrollado por Karl 
Popper). 

5. Las ciencias de la naturaleza parten del 
supuesto de la racionalidad y regularidad de los 
procesos naturales. Esta regularidad se detecta en 
las observaciones de los procesos. Pero todas las 
observaciones están cargadas de teorías previas 
(preconceptos, imágenes previas del mundo). 

6. A partir de este axioma general, las 
observaciones dan lugar a la propuesta de 
problemas científicos (o situaciones problemáticas), 
que no son necesariamente cuantitativas. 

7. Para buscar respuestas a estos problemas, 
los científicos elaboran hipótesis que puedan 
explicarlas. Esas hipótesis se elaboran dentro del 
paradigma de la ciencia normal imperante en un 



200 

 

momento64. 
8. Los científicos de la naturaleza establecen 

estrategias de contrastación de esas hipótesis, 
mediante diversos mecanismos: experiencias de 
laboratorio, nuevas observaciones, nuevas técnicas 
de recogidas de datos... Todos estos procesos 
deben someterse al tribunal de la comunidad 
científica. 

9. La contrastación de las hipótesis da lugar 
a las generalizaciones empíricas y a la emisión de 
teorías científicas. Esas teorías no son la verdad  
absoluta de la naturaleza. Sino un acercamiento 
explicativo a la misma. Las teorías científicas son 
aceptadas cuando tienen poder explicativo. Una 
teoría deja de tener vigencia cuando aparece una 
nueva teoría que tiene mayor poder explicativo. 

10. Las palabras "clave" hoy son: 
interpretación, explicación, imagen racional. Hay 
un debate muy fuerte entre los filósofos de la 
ciencia respecto a si realmente hay progreso 
científico. Sí existe en todas las ciencias un interés 
por que los resultados ayuden a la mejora 
tecnológica de la humanidad. Pero eso es un arma 
de doble filo65. 

                                                 
64   Se recomienda la lectura de:  T. S. KUHN (1975)   
Estructura de las Revoluciones Científicas. Fondo de Cultura 
Económica, México, 319 pp. (10 edic.,1962)   
65 Puede encontrarse má información en: C. U. MOULINES 
edit: (1993) La ciencia: estructura y desarrollo. Enciclopedia 
Iberoamericana de filosofía. Trotta, Madrid, vol. 4, 234 pág. 



201 

 

 
 
División de los conocimientos: nacimiento de las 
ciencias  

Las ciencias (en plural, tal como lo 
entendemos hay) son un invento relativamente 
reciente en la historia del pensamiento racional 
sobre la naturaleza. A partir de los grandes avances 
del conocimiento natural en los siglos XVIII y XIX se 
inicia una fragmentación de las ciencias naturales 
(o de la filosofía natural, que decía Newton) en 
áreas más especializadas.  

Así fueron desgajándose la Física y la 
Química y posteriormente, la Biología y la 
Geología. No son saberes separados. Son 
compartimentaciones artificiales debido al 
progresivo desarrollo de cada una de ellas que 
exige una mayor especialización. 
 Conviene también desde el principio tener 
una información, aunque sea somera, de las 
grandes construcciones racionales de lo que es la 
interpretación de la naturaleza. Ya se ha hablado 
en el capítulo anterior de que hay, dentro del 
ámbito de las ciencias, unas ciencias de la 
naturaleza y unas ciencias sociales o humanas. 
Ambas contienen conocimientos científicos. Pero 
desde el siglo XV hasta nosotros, el mayor 
desarrollo ha sido el de las ciencias de la 
naturaleza. Se puede decir que las Ciencias Sociales 
no se constituyen como tales hasta el siglo XVIII.  



202 

 

Históricamente, la taxonomía de "las 
ciencias" sólo se plantea en el siglo XVII cuando la 
ciencia se hace autónoma de la filosofía natural. La 
clasificación de las ciencias es análoga a la 
clasificación de los saberes. 
 
Clasificaciones antiguas 

Los primeros "científicos" (utilizando este 
neologismo en un sentido amplio) aparecen el la 
Grecia antigua. Tal ver sea Platón (428-347 aC.) 
quien presenta por ver primera una sistematización 
lógica del conocimiento humano. Desde sus 
principios filosóficos (en los que aquí no entramos 
por exigencias de espacio) y de los que todos 
tenemos una idea general, el platonismo defiende 
la existencia real del mundo de las ideas.  

El conocido "mito de la caverna"66 alude al 
problema del conocimiento humano. Desde 
nuestra propia realidad, sujeta a la imperfección, 
solo podemos acceder a un conocimiento de 
imágenes de la realidad que se aproximan al 
conocimiento real.  

 
Este conocimiento contingente es el 

conocido como la  opinión (la dóxa, en griego). 
Pero el esfuerzo racional del filósofo le hace 
superar la apariencia para acceder a la verdadera 

                                                 
66 Al que ha aludido en los primeros días del año 2000 el 
novelista José Saramago con su novela "La Caverna" 



203 

 

sabiduría, el saber (la epistéme, usando la palabra 
griega).  

Este el auténtico saber, la verdadera "ciencia" 
en el sentido griego de la palabra. 

Por otra parte, Aristóteles (383-322 aC.), 
discípulo de Platón, la  filosofía es el camino para la 
auténtica "ciencia" (la epistéme,  el conocimiento 
que no es vulgar sino adquirido de modo racional). 
La "ciencia" es un conocimiento cierto que se 
adquiere por un método de inducción-deducción. 
La "ciencia" es rigurosa en su método y busca 
conocimientos universales y necesarios. 
 Aristóteles clasifica los saberes en tres clases: 
teóricos, prácticos y poéticos (productivos). 

Para él, el objetivo del saber es: teórico: la 
verdad (la aletheia, el desvelamiento de lo oculto al 
humano) y también práctico: el conocimiento de la 
acción lleva al humano a conocer las causas que la 
han producido hasta llegar a la causa superior: la 
causa final, el por qué esa realidad es como es.  

Por último, el saber poético (del griego 
poiéo, acción) remite a. las repercusiones prácticas 
de ese saber. Todo conocimiento tiene un reflejo 
en la realidad, en la acción (es el saber de la tecne o 
la aplicación de los artesanos). 

Más tarde, los llamados filósofos estoicos 
consideran que la filosofía es el estudio de la 
sabiduría (con la palabra griega sophia). Entre los 
filósofos profesionales hay discusiones sobre las 
relaciones entre el saber (la epistéme) y la sabiduría 



204 

 

(la sofía). Pero estos debates caen fuera de los 
intentos de este libro. Para los estoicos, la sabiduría 
consta de tres partes: la lógica, que se refiere a la 
especificación y correcto uso de unas  normas de 
aplicación de las facultades mentales a la búsqueda 
de la verdad mediante una reglas estrictas de 
raciocinio; la física, como conocimiento de la phisis, 
el estudio de la realidad natural en todos sus 
aspectos; y  la ética, como conocimiento racional 
de las normas de comportamiento de las personas. 

La filosofía medieval apenas modificó este 
esquema antiguo. En todo caso, con el desarrollo 
de la Teología (desde los Santos Padres en 
adelante) obligó a reelaborar el llamado "árbol del 
conocimiento". Son muchas las imágenes del 
conocimiento medieval pero hemos elegido ésta 
que es más clásica. Desde Bacon y Commenio, los 
saberes ascienden hacia el conocimiento de Dios. 

Otras imágenes medievales acuden a la 
metáfona de la torre del saber. En la torre, cada 
piso es un escalón del conocimiento racional. En la 
parte baja están colocadas dos de las tres artes 
liberales, dialéctica y gramática, con la retórica 
formaban el trivium. El mundo medieval lo 
consideraba como la base del conocimiento que 
había de conducir a la Teología. Las ilustraciones 
medievales mostraban el conocimiento como una 
torre en la que cada piso iba graduando las artes 
liberales hasta la verdad divina. 

 



205 

 

Pero al llegar la época de la Revolución 
Científica renacentista, estos viejos esquemas 
entrarán en crisis frente al método experimental. 
 
 
Clasificaciones renacentistas y barrocas de la 
ciencia  y del conocimiento 

El árbol de lo que puede llamarse la "ciencia" 
hunde sus raíces, como veremos, en la tarea 
intelectual, teórica, de Francis Bacon (1561-1626) y 
en la obra experimental de Galileo Galilei (1564-
1642). Pero fue el teórico Bacon quien presenta un 
esquema renovador del conocimiento racional, 
tanto filosófico como experimental.  

Desde Francis Bacon se considera que "la 
ciencia tiene como objeto la mejora de la condición 
humana". Con esta visión claramente moderna de 
lo que es el conocimiento humano, Bacon clasifica 
las diferentes ciencias según otros criterios. Utiliza 
como criterio las facultades humanas que deben 
ponerse en funcionamiento para producir los 
conocimientos. Estas facultades humanas son la 
memoria, la razón y la fantasía. La memoria, que 
recuerda; la razón, que piensa y relaciona; y la 
fantasía, que es creadora y expresa sentimientos. 

Los conocimientos que Bacon asocia a la 
memoria se incluyen en el apígrafe de la historia. 
Diferencia tres áreas en la historia: la historia 
sagrada (referida al estudio de la Revelación de 
Dios y manifestada en la Biblia; la historia civil, que 



206 

 

es la historia de los pueblos y naciones; y la historia 
natural (denominación que llega hasta el siglo XX) 
y cuyo objetivo es el conocimiento racional y 
experimental de la realidad material, tanto mineral 
como animal y vegetal).  

Se trataba más bien de una descripción de 
las formas naturales, desde los ríos a los mamíferos. 

Pero existen otros conocimientos (según 
Bacon) asociados a la razón, a la capacidad 
humana de pensar, de raciocinar, de filosofar. Para 
nuestro autor, hay tres grupos de conocimientos 
asociados a la razón humana: la teología natural, 
las ciencias de la naturaleza y las ciencias del 
hombre.  

Estos epígrafes tienen connotaciones 
indudablemente modernas. Lo que él llama 
teología natural se refiere al reconocimiento de 
Dios que se adquiere por la razón. Las ciencias del 
hombre, es una reflexión filosófica sobre la 
condición humana (el alma humana, la libertad, los 
sentidos...).  

Incluye aquí la lógica (o saber 
(conocimiento) de la justificación de las normas 
para un justo razonamiento) y la ética (o saber (o 
conocimiento) de la justificación de las normas de 
conducta humana, tanto individual como social).  

Sin embargo, es de interés la consideración 
de las ciencias de la naturaleza (diferentes de la 
historia natural). Así como esta última pretende 
una descripción de las realidades naturales, las 



207 

 

"ciencias de la naturaleza" pretenden un estudio de 
las causas (en el sentido aristotélico) que 
fundamentan un conocimiento racional. Dentro de 
ellas incluye la Física, como estudio de las causas 
eficientes y materiales de la realidad exterior (por 
qué se mueven los objetos, de qué están hechos...). 
Por otra parte, la Metafísica de Bacon, lejos de 
ahogarse en las disquisiciones de los escolásticos, 
pretende el estudio de las causas formales y finales 
de la realidad sensible (por qué son así las cosas y 
para qué están hechas, cuál es su finalidad).  

En este sentido, Bacon es ya moderno, por 
cuanto separa el ámbito de la Teología de las 
ciencias llamémosles profanas. Ya veremos el gran 
interés que tuvo esta división que llevaría, con el 
tiempo, a la escisión de las ciencias naturales 
respecto a la filosofía. 

No dejamos aún la metáfora del árbol del 
conocimiento. El mismo Renato Descartes (1596-
1650) presenta (actualizado) el viejo esquema 
medieval. Toda la filosofía, como conocimiento 
global del mundo, para él, es como un árbol. En ese 
árbol del saber (filosófico) las raíces son la 
metafísica; el tronco, la  física; y las demás ramas las 
otras ciencias. De estas hay tres que son las 
principales: la medicina, la mecánica y  la moral. De 
algún modo, el conocimiento profano va 
diferenciándose muy poco a poco.  

El filósofo Christian Wolff (1674-1754) es 
más famoso por las críticas que de su sistema hace 



208 

 

Inmanuel Kant que por sus ideas propias. Uno de 
sus méritos es el haber intentado (sin éxito, según 
sus detractores) romper el esquema determinista 
aristotélico. A él se debe un completo esquema de 
diversificación del conocimiento racional 
(publicado hacia 1730).  

Bajo el epígrafe de ciencias especulativas 
reales, diferencia dos grupos: el grupo de la 
Metafísica y el grupo de la Ciencia.  

Para Wolff, la Metafísica es la ciencia que 
pretende conocer los aspectos del ente real por sus 
últimas causas. Mientras que la Ciencia es 
conocimiento del ente real por sus causas 
próximas. 

Wolff sitúa dentro del grupo de la Metafísica 
diversas disciplinas: la Metafísica General u 
Ontología, y tres metafísicas especiales: la 
Cosmología o Filosofía Natural, la Psicología 
Racional y la Teodicea o Teología Natural. La 
primera tiene por objeto del conocimiento a la 
realidad natural, la segunda se refiere al hombre y 
la tercera al conocimiento racional de Dios. Por 
otra parte, en el grupo de la Ciencia, incluye la 
Psicología empírica y todas las ciencias que hoy se 
llaman ciencias de la naturaleza: Física, Química y 
Ciencias Naturales. 

 
El intento sistematizador de Wolff tuvo 

mucha difusión entre los estudiosos de su tiempo, 
aunque mereció también rudas críticas. Pero en el 



209 

 

fondo, late en él el interés ilustrado por la 
sistematización de los saberes de acuerdo con unos 
criterios orgánicos. 
 
Las Ciencias en el XIX: 

Será necesario avanzar deprisa hasta nuestra 
época. Ya he apuntado más arriba que en los siglos 
XVIII y XIX tiene lugar la gran expansión del 
conocimiento científico con la consiguiente 
especialización y compartimentación de los 
saberes. Así, el físico André Marie Ampère  (1775-
1836) se dedicó, no solo al estudio de la 
electricidad, sino también a la filosofía de la 
ciencia. En un intento de clasificación de los 
saberes científicos, distingue nada menos que 32 
ciencias principales, 64 secundarias y 128 de tercer 
nivel. Para intentar cierta racionalidad, las agrupa 
en dos reinos: el reino de las Ciencias 
Cosmogónicas (del mundo) y el reino de las 
Ciencias Noológicas (del espíritu).   

Las llamadas Ciencias  Cosmológicas están, 
asimismo, divididas  en dos grupos: las ciencias en 
sentido estricto, como son las matemáticas y la 
física; y las ciencias fisiológicas, en las que sitúa a 
las ciencias naturales y a las ciencias médicas. 

Por otra parte, las llamadas Ciencias 
Noológicas, o ciencias del espíritu humano, las 
subdivide en dos grupos: las Ciencias Noológicas 
en sentido estricto, como son las ciencias  
filosóficas (entre las que sitúa la psicología, la 



210 

 

ontología y la ética); y las ciencias sociales.  
Estas las subdivide en ciencias  etnológicas 

(como la historia) y las ciencias  políticas (que se 
refieren a las ciencias del buen gobierno de los 
pueblos). Como puede verse, se trata de un intento 
laudable de sistematización del conocimiento, muy 
concorde con la época en que le tocó vivir, la época 
de la Enciclopedia. Eran tiempos en que 
preocupaba la sistematización del saber profano 
como un intento de sentir los pies seguros sobre 
unos saberes emancipados de los poderes 
eclesiásticos y metafísicos. 

Por su parte, el filósofo y sociólogo Augusto 
Comte (1798-1857) hace una división de tipo 
jerárquico según el grado de positividad. Se trata 
de articular los saberes humanos de acuerdo con 
su capacidad de objetivación y formalización. Para 
Comte, la cumbre del conocimiento científico 
positivo lo ocupan las disciplinas más formalizadas, 
como las matemáticas, siendo la Filosofía la que 
ocupa un escalón más bajo por su escaso poder de 
formalización empírica. La jerarquía general de las 
ciencias, tal como la establece Comte, es: 
Matemáticas> Astronomía> física> química> 
biología> sociología> filosofía. 

A mediados del siglo XIX, el filósofo belga 
Guillermo Tiberghien (1819-1904), entusiasta 
divulgador de las ideas de Krause67, llegó a ser 

                                                 
67 Las ideas de Tiberghien se introducen en España con las 



211 

 

Rector de la Universidad libre de Bruselas. La 
síntesis de su pensamiento sobre las ciencias y el 
conocimiento humano se contienen en el discurso 
rectoral de 7 de octubre de 1867. En él se propuso 
demostrar que el ateísmo, el materialismo y el 
positivismo son contrarios, no sólo a la ciencia, sino 
a la civilización. 

Para este pensador original, que tuvo mucho 
influjo en Europa,  las ciencias se clasifican según 
diversos criterios. Así, de acuerdo con el método 
pueden ser analíticas  o de observación y sintéticas 
o de deducción.  

De acuerdo con el objeto del pensamiento, 
también se puede realizar una sistematización. Así, 
si el objeto es el mismo Dios, tenemos la Teología 
(que se basa en la Revelación) y la  Teodicea (que 
se basa en la razón). Si es objeto de esa ciencia es el 
Espíritu, tenemos la Noología. Si el objeto de esa 
ciencia es la Naturaleza, se pueden diferenciar las 
Ciencias Físico-naturales y las Ciencias Físico-
matemáticas. Por último, si el objeto es el hombre, 
Tieberghien diferencia varios tipos de ciencias.  

Si es el hombre  individual, diferencia la  
Psicología, la Somatología y la Antropología. Si se 
trata del hombre social, tenemos ahí todo el grupo 
de las ciencias sociales, como son la Sociología, el 

                                                                                               

ideas krausistas y circularon incluso por los Institutos de 
Bachillerato. Hermenegildo Giner de los Ríos tradujo alguno 
de sus manuales y textos escolares. 



212 

 

Derecho y la Economía. 
Cabe aún, según nuestro autor, otra 

clasificación del saber humano cuando el criterio 
de división es el origen del conocimiento: cuando 
se trata de un conocimiento de origen 
indeterminado, tenemos la Metafísica. Si se trata de 
un conocimiento cuyo origen es sensible, se tiene 
la Historia. Si el origen es el conocimiento racional, 
tenemos la Filosofía, y si es origen es el 
conocimiento aplicado, ahí está la Filosofía de la 
historia. 

Evidentemente, existen otros muchos 
autores que intentaron una sistematización del 
conocimiento humano.  
 
 
Diversas posiciones filosóficas ante la ciencia68 

Ante todo hay que recordar que lo que 
nosotros hoy llamamos "ciencia" no tiene 
demasiado que ver con lo que a lo largo de la 
historia del pensamiento se ha asimilado a la 
palabra "ciencia". Para los antiguos es el conjunto 
de "saberes", de conocimientos racionales. La 
sophia griega (de la que deriva la palabra filosofía) 
se refería al conjunto de los saberes humanos 
racionales sobre el sentido de la vida humana. Fue 
necesario esperar hasta los filósofos de Atenas 

                                                 
68 M. ARTIGAS (1999)  Filosofía de la Ciencia. EUNSA, pág. 63-
69.    



213 

 

para clarificar el objeto y el método del 
conocimiento experimental. En un momento de su 
vida, Charles Robert Darwin, el genial autor de El 
Origen de las Especies (1859) escribió: "nadie como 
el viejo Aristóteles"... 
  Las ideas de Aristóteles sobre el 
conocimiento racional y experimental del mundo, 
ocuparon un lugar destacado hasta el siglo XVII. El 
Organon aristotélico fue el manual de método 
científico hasta la llegada de Galileo y sobre todo 
de Francis  Bacon y su Novum Organun (1620). 
Pero ¿qué es lo que 2.400 años enseñó y escribió el 
viejo Aristóteles?¿Tiene algo que enseñarnos 
todavía? 

Para Aristóteles (384-322 aC), la "ciencia" (la 
episteme, el conocimiento racional) es el 
conocimiento/cierto por medio de causas. La 
"ciencia" rigurosa busca conocimientos universales 
y necesarios (la "verdad necesaria"), que los 
conocemos cuando conocemos las causas propias. 
Aristóteles estaba persuadido de la regularidad, del 
orden y de la jerarquía de los procesos naturales. 
Esa era la phisis del mundo. Era el kosmos.  

Aristóteles señaló un requisito adicional para 
las intepretaciones científicas. De cualquier objeto 
"natural" era necesario encontrar las cuatro causas, 
los cuatro aspectos que deben ser tenidos en 
cuenta para conocerlo penamente: la causa 
material, la causa formal, la causa eficiencia y la 
causa final. De ellas, la causa final era la más 



214 

 

importante. Todo en ese orden natural tiene un 
sentido, una finalidad. Toda explicación científica 
debe dar cuenta de su finalidad o telos. Aristóteles 
exigía explicaciones teleológicas para todo: el 
fuego se eleva para ocupar su lugar natural. Una 
bellota se desarrolla para llevar a cabo su fin 
natural que es ser roble. El estado futuro tira de la 
realidad actual. 

Aristóteles concibe la investigación científica 
(la búsqueda del saber, del conocimiento racional) 
como "la búsqueda de la verdad sobre el kosmos" 
(el orden que rige los procesos de la naturaleza). 
Para ello, el método va de la inducción a la 
deducción. Mantiene que el filósofo (científico) 
debe inducir principios explicativos a partir de los 
fenómenos que se han de explicar, y después 
deducir enunciados acerca de los fenómenos a 
partir de premisas que incluyan esos principios. Es 
el método inductivo-deductivo de Aristóteles.  

 
 
Se puede sistematizar en este esquema: el 

humano es curioso por naturaleza. Parte de sus 
observaciones (1) sobre lo que le rodea. El 
conjunto de observaciones es organizado por la 
razón y la inteligencia, mediante el uso de los 
silogismos. Se llega así a unas generalizaciones 
aceptables ("todo humano es racional; Pedro es 
humano, luego Pedro es racional") que son 
"verdades" naturales aceptadas por todos. Se ha 



215 

 

empleado el método llamado de "inducción": a 
partir de casos particulares se asciende a 
afirmaciones generales. 

 
Pero para que esos principios se conviertan 

en verdadera episteme es necesario realizar aún 
otra operación intelectual: ahora interviene el 
método llamado de "deducción": esas afirmaciones 
generales, esos principios explicativos, se puede 
aplicar ahora a casos concretos.  

Si "todo animal es mortal", como principio 
explicativo, cuando veamos otro animal (por 
ejemplo, este caballo) se puede deducir: este 
caballo es animal, luego este caballo es mortal").  

Pese a su simplicidad, el método inductivo-
deductivo no tenía propuesta alternativa.  

Las propuestas metodológicas de Aristóteles 
constituyeron durante siglos el fundamento del 
proceso de los filósofos hacia el encuentro de la 
"verdad" del mundo.  

La filosofía árabe y medieval se desarrolló, en 
gran parte, a la sombra de la filosofía aristotélica. 
Era el "camino de la verdad". 
 
La ciencia en el racionalismo y en el empirismo 

Después de haber recorrido, aunque sea 
someramente, el amplio paisaje del conocimiento 
racional y después de describir los intentos de 
sistematización de los conocimientos científicos, es 
el momento de centrar la atención en el 



216 

 

nacimiento de lo que se ha dado en llamar la 
ciencia moderna.  

Los autores coinciden en sus apreciaciones: 
por lo que sabemos, la ciencia moderna hunde sus 
raíces en dos grandes genios del pensamiento que 
casi coinciden en el tiempo: se trata de  Francis 
Bacon (1561-1626) y Galileo Galilei (1564-1642)69.  

 
En la aparición de la "nueva ciencia" tuvo 

mucha importancia, como teórico (filósofo de la 
ciencia) Sir Francis Bacon (1561-1626).  Bacon 
propone un nuevo método (Novum Organum) 
basado en una metodología de observación más 
rigurosa que la Aristóteles. Esta recorría varios 
pasos sucesivos:   

 

                                                 
69 Para una visión general de la problemática de los orígenes 
de la ciencia moderna pueden consultarse: H. KEARNEY 
(1970)  Orígenes de la ciencia moderna, 1500-1700. 
Guadarrama, Biblioteca para el Hombre Actual, Madrid, 253 
página (este libro es casi un "clásico" aunque en algunos 
puntos ha sido superado). A. C. CROMBIE (1979)  Historia de 
la Ciencia: De San Agustín a Galileo. Alianza Universidad, 
núm. 76 y 77.  L. W. H. HULL (1984)  Historia y Filosofía de la 
Ciencia. Ariel, métodos, 399 páginas (es también un "clásico". 
La primera edición en inglés es de 1958. Aún se hacen 
ediciones en castellano). P. ROSSI (1998)  El nacimiento de la 
Ciencia Moderna en Europa. Ediciones Crítica, Barcelona, 276 
pág. En capítulos siguientes daremos más información 
bibliográfica. Por el momento, y para una ampliación de lo 
dicho, pueden consultarse éstos. 



217 

 

1)  la observación y anotación rigurosa de 
todos los datos de fenómenos naturales 
observados;    

2) estos, después de ordenados y tabulados 
(en tablas llamadas de ausencia-presencia)70 ya 
estaban preparados para estudiarlos;   

3) el tercer paso consistía en ascender a 
partir de inducciones graduales y progresivas,   

4) llegar hasta conclusiones generales. Estas 
podían considerarse como "leyes" del 
funcionamiento del mundo natural.  Estas 
conclusiones expresan la regularidad de la 
naturaleza y permitían establecer "leyes" y predecir 
fenómenos.  

El verdadero punto crucial del pensamiento 
de Bacon es la prioridad de la observación. El 
empirismo beberá de aquí sus grandes intuiciones. 

Aquí es donde David Hume, en el siglo XVIII, 
atacará esta metodología. ¿Cómo es posible pasar 
de afirmaciones generales a afirmaciones 
universales como son las de las ciencias? 

Este es el talón de Aquiles del método 
baconiano. 

Leamos con atención el siguiente texto de 
Bacon sobre las dos vías posibles de investigación: 
"Ni hay ni puede haber más que dos vías para la 

                                                 
70  Ausencia: correlación negativa entre dos fenómenos 
(ejemplo: color de un gato y presencia de ratones). Presencia: 
dado un fenómeno se da otro (ejemplo: existencia de gatos y 
existencia de ratones en la casa) 



218 

 

investigación y descubrimiento de la verdad: una que, 
partiendo de la experiencia y de los hechos, se remonta 
enseguida a los principios más generales, y en virtud de 
estos principios que adquieren una autoridad 
incontestable, juzga y establece las leyes secundarias 
(cuya vía es la que ahora se sigue), y otra, que de la 
experiencia y de los hechos deduce las leyes, elevándose 
progresivamente y sin sacudidas hasta los principios más 
generales que alcanza en último término. Esta es la 
verdadera vía: pero jamás se ha puesto en práctica”. 
(BACON, Novum Organum, I, 19) 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



219 

 

 

5 
Los “saberes” de la 

antigüedad: las imágenes  
míticas del mundo 

 
Las imágenes míticas del mundo no tenían 

como objetivo presentar una interpretación 
racional (científica ni pre-científica, diríamos 
nosotros) de la realidad natural. Era una 
cosmovisión religiosa, teocéntrica. 

Lo más llamativo de las concepciones 
mitológicas de la naturaleza es el deseo de 
propósito y orden. La palabra griega "kosmos" 
significa precisamente "orden". Se intenta salir de la 
angustia buscando racionalidad en la realidad que 
nos rodea.  

Así, los Sumerios suponían en el cosmo un 
orden creado y mantenido por un panteón de 
"seres vivientes de forma humana, pero 
sobrehumanos e inmortales", los cuales invisibles 
para el hombre gobiernan el cosmos según unas 
leyes71. Cada uno de estos seres sobrehumanos se 

                                                 
71  Se recomienda la lectura de los capítulos correspondientes 



220 

 

encargaba de un determinado componente del 
cosmos (el cielo, el mar, el sol, una estrella, etc).  

En esos mitos, los dioses hacen lo que hacen 
los hombres. En los mitos sumerios hay actividad, 
cambio, creatividad. Pero los humanos se sienten 
pequeños e inseguros. Así, en Persia, entre los 
siglos XI y XII antes de Cristo, el poeta, matemático 
y astrónomo Omar Khayyam, de Samarkanda, ya 
nos dice: "El mundo es un grano de polvo en el 
espacio: la ciencia de los hombres, palabras; los 
pueblos, los animales y las flores de los siete climas 
son sombras de la nada"72.   

Los egipcios, los babilonios y con ellos los 
judíos tuvieron imágenes "mitológicas" de la 
realidad. Eran imágenes en las que los elementos 
fantásticos pretendían explicar lo inexplicable. 

Puede decirse que los pueblos antiguos no 
pretendían "hacer ciencia" en el sentido en que hoy 
lo entendemos. No era un conocimiento ajustado a 
un proceso racional metódico. Se puede afirmar 
que hasta la época que llamamos griega (desde 

                                                                                               

de  GLACKEN, C.J. (1996)  Huellas en las playas de Rodas. 
Naturaleza y cultura en el pensamiento occidental desde la 
Antigüedad hasta finales del siglo XVIII. Ediciones del Serbal, 
Barcelona, 728 pág. (sobre todo, las páginas 41-182);   RIOJA, 
A. y  ORDÓÑEZ, J. (1999) Teorías del Universo. Vol.I: de los 
Pitagóricos a Galileo. Editorial Síntesis,  287. 
72  Citado por  PÉREZ MERCADER , J. (2000) )Qué sabemos del 
Universo? Del Big Bang al origen de la vida. Temas de Debate, 
Barcelona, página 26. 



221 

 

hace  unos 2.500 años) no hubo "imágenes" 
racionales del mundo natural basadas en 
observaciones reales y en el razonamiento.  

Estas imágenes (sobre todo las aristotélicas) 
pasan al pensamiento occidental, tanto cristiano 
como musulmán. En estas culturas enraizarán 
fuertemente de modo que el pensamiento clásico 
(sobre todo aristotélico) se ha mantenido y 
sustentado el conocimiento durante mil quinientos 
años.  

Los teólogos medievales recogen en sus 
tratados los conceptos de estas imágenes para 
expresar la fe cristiana o musulmana. 

Las primeras culturas que intentan adquirir 
una imagen real del mundo en el que viven son la 
babilónica y la egipcia. Son los primeros que 
dirigen sus ojos al cielo estrellado para intentar 
responder desde la observación a las preguntan 
sobre el sentido de lo que nos rodea. Pero su 
interés no era tanto astronómico sino astrológico. 
Les interesaba conocer las influencias que los 
astros ejercen sobre la Tierra para intentar dominar 
las fuerzas que escapan al control humano. 

En el mundo egipcio se elaboraron 
diferentes imágenes del mundo de acuerdo con los 
esquemas de valores e ideales sociales.  

Un viejo papiro egipcio, por ejemplo, 
representa al Dios de la Tierra, Geb, tendido en el 
suelo. Sobre él se sitúa e cuerpo arquedado de Nut, 
diosa del Cielo, recubierta de estrellas. 



222 

 

En otras culturas muy lejanas entre sí, como 
la Asvattha de la India y la del Yggdrasil 
escandinavo se utiliza el mismo simbolismo, la 
misma imagen: el árbol. Éste es signo de la vida, de 
la sabiduría y del mundo.  

En unos antiguos documentos se muestra al 
mundo como un árbol cuyas ramas tocan el cielo y 
con las raíces hundidas profundamente en el suelo. 
Junto a la raíz brota una fuente, origen de los ríos, 
mientras el mundo medio está rodeado de una 
serpiente. 

El primer intento serio de describir y precisar 
los fenómenos astronómicos y cosmológicos lo 
encontramos en Babilonia. Los babilonios se dieron 
cuenta de que el sol no hace siempre la misma ruta: 
en invierno es diferente a la del verano.  

Por ello, construyeron un aparato (llamado 
gnomon) por el que medían la desviación del sol 
según las estaciones. De este modo, llegaron a la 
conclusión de que el ciclo completo del sol dura 
360 día terrestres. De este modo, pudieron definir 
el año solar.  Como suponían que la órbita del Sol 
era circular, dividieron este círculo en 360 partes. 
Son los "grados" de la circunferencia. También 
distinguieron entre las estrellas "fijas" y las estrellas 
"errantes" (sin rumbo fijo, los planetas). Estos eran 
siete: el Sol, la Luna, Mercurio, Venus, Marte, 
Júpiter y Saturno.   

Dividieron el día en 24 horas, y éstas en 60 
minutos. También observaron que el Sol tarda cada 



223 

 

día cuatro minutos más que las estrellas en hacer 
su recorrido, de forma que al cabo del año pasa por 
doce constelaciones que así jalonan su ruta anual o 
Zodíaco. A esta división del Zodíaco corresponde 
nuestra división del año en doce meses. 

Pero los babilonios, buenos observadores y 
matemáticos, no lograron sistematizar los datos ni 
dar explicaciones "racionales" (científicas) de los 
fenómenos observados. Esta fue obra de los 
griegos. Según los datos que tenemos, fue 
Anaximandro (hacia el 610 hasta el 546 aC) el 
primero en afirmar que la Tierra no es plana. Los 
pitagóricos (siglo VI aC) acometieron los problemas 
astronómicos con espíritu meramente especulativo.  

Hasta Eudoxo de Cnido (408?-355 aC) no se 
presenta una imagen basada en observaciones del 
cielo sobre cómo es el mundo. Ideó un sistema 
geométrico complicado de 27 esferas concéntricas 
que giran en torno a la Tierra. Sin embargo, los 
avances de la filosofía natural griega no 
penetraron en la cultura medieval que continuó 
asentada en las tradiciones míticas de la Biblia73. 
 
 
 

                                                 
73  Para los que deseen ampliar más estas ideas puede ser 
provechosa la lectura de: A. PÉREZ JIMÉNEZ y G. CRUZ 
ANDREOTTI, edit. (1998) Los límites de la Tierra: el espacio 
geográfico en las culturas mediterráneas. Ediciones Clásicas, 
Madrid, 257 pág. 



224 

 

La imagen mítica del mundo en la Biblia 
La imagen ingenua, pre-científica, que los 

humanos tienen de la Tierra está perfectamente 
reflejada en distintos pasajes de las leyendas 
babilónicas, sumerias, egipcias y judaicas. La Biblia 
recoge sincréticamente muchas de estas imágenes 
míticas, no racionales, de la realidad que se opone 
y se confronta con los seres humanos. 

El libro del Génesis muestra la Tierra como 
un disco gigantesco74. Ese disco es plano pero no 
es perfectamente llano, ya que presenta las 
irregularidades naturales de los montes y los valles 
que arrugan su superficie.  

Ese disco es circular, está limitado por el 
horizonte y rodeado todo en torno por el océano 
tenebroso (Génesis 1, 9 ss [Dijo Dios: "acumúlense 
las aguas de debajo de los cielos en una sola masa 
y aparezca el suelo seco"...], Salmo 104, 6 [Del 
océano, cual vestido, la cubriste, sobre los montes 
persistían las aguas];  Proverbios 8, 29 [... cuando al 
mar ddio su precepto para que las aguas no 
rebasasen su orilla]).  

Este disco no flota en el aire. Está asentado 
sobre columnas, y estas se apoyan en las llamadas 
aguas inferiores, un océano misterioso que está en 
la base de todo (Génesis 7,11 [saltaron todas las 
                                                 
74 Algunas de estas ideas están tomadas de E. LÓPEZ DÓRIGA 
(1985) El universo de Newton y de Einstein. Introducción a la 
filosofía de la naturaleza. Herder, Barcelona, 277 pág. (sobre 
todo, 25 ss) 



225 

 

fuentes del gran abismo y las compuertas del cielo 
se abrieron]; 1 Samuel 2,8 [pues de Yahvé los 
pilares de la tierra y sobre ellos ha asentado el 
universo]; Salmo 136, 6 sobre las aguas tendió la 
tierra porque es eterno su amor]).  

Estas columnas las sacude Dios y da lugar a 
los terremotos (Job 9,6 [Él sacude la tierra de su 
sitio, de suerte que vacilan sus columnas]; Job 38,6 
[)Sobre qué se asentaron sus bases?]; Salmo 75,4 
[Se estremece la tierra con todos sus habitantes 
mas yo sostengo sus columnas]; Salmo 104,5 
[Sobre sus bases asentaste la tierra, inconmovible 
para siempre jamás]).  

Debajo del disco de la Tierra está el sheol, 
denominado por los griegos el hades, y por los 
occidentales el infierno, para indicar su posición 
inferior, subterránea. Esta es la mansión de las 
sombras, a la que descienden los muertos 
(Números 16,33 [Bajaron vivos al sheol con todo lo 
que tenían. Los tragó la tierra y desaparecieron de 
la asamblea]; Job 26,5 [las Sombras tiemblan bajo 
tierra, las aguas y sus habitantes se estremecen]; 
Salmo 6,6 [Porque en la muerte nadie de ti se 
acuerda; en el sheol, ¿quién te puede alabar?]; 
Isaías 14,9 [El sheol, allá abajo, se estremeció por tí 
saliéndote al encuentro]).  

Jerusalén es el centro de ese disco plano de 
la Tierra (Ezequiel 5,5 [Esta es Jerusalén, yo la 
había colocado en el centro de las naciones; otros 
países la rodeaban]; Ezequiel 38,12 [Ire a 



226 

 

saquear..un pueblo que habita el ombligo de la 
tierra]). 

Por encima de la Tierra, rodeándola y 
encerrándola, como si se tratase de una enorme 
cúpula, está la bóveda celeste, "sólida como un 
espejo de metal fundido" ((Job, 37,18 [¿puedes 
extender con él la bóveda del cielo sólida como 
espejo de metal fundido?]), en la que están las 
estrellas, presididas por las dos lumbreras mayores: 
el Sol para alumbrar el día y la luna para alumbrar 
la noche (Génesis 1,14-18 [Dijo Dios: haya 
lumbreras en el firmamento celeste para separar el 
día de la noche, y hagan señales para las 
solemnidades, para los días y para los años... Hizo 
Dios dos lumbreras mayores; la lumbrera grande 
para dominio del día, y la lumbrera pequeña para 
dominio de la noche]; Salmo 8,4 [Al ver tu cielo, 
obra de tus manos, la luna y las estrellas que has 
creado]; Salmo 74,16 [tuyo es el día, tuya es 
también la noche, tú a luna y el sol estableciste];  
136,7-9 [Hizo las grandes lumbreras porque es 
eterno su amor; el sol para dominar el día, porque 
es eterno su amor; la luna y las estrellas para 
dominar la noche, porque es eterno su amor]), con 
una alternancia misteriosa, que escapa al 
conocimiento humano (Job 38,19) 

 
¿Por dónde se va a la morada de la luz?, y las 

tinieblas, ¿dónde está su sitio?]; Job 38, 24 [¿Por 
qué caminos se reparte la luz cuando derrama 



227 

 

centellas por la tierra?]; Job 38, 33 ¿Conoces las 
leyes de los cielos?]). 

La bóveda celeste constituye una especie de 
gigantesca compuerta que impide que caigan 
sobre la Tierra las aguas superiores (Génesis 1,6-8 
[Dijo Dios: haya un firmamento en medio de las 
aguas que las esté separando unas de otras.... y 
llamó Dios al firmamento "cielos"] ; Salmo 148, 4 
[alabadle, cielos de los cielos, y aaguas que estáis 
encima de los cielos]; Daniel 3,60 [Aguas todas que 
estáis sobre los cielos, bendecir al Señor]).  

Cuando se abren esas compuertas, el agua se 
precipita impetuosa sobre la tierra y tiene lugar el 
diluvio (Génesis 7,11 [En ese día saltaron todas las 
fuentes del gran abismo y las compuertas del cielo 
se abrieron]). Finalmente, por encima de todo 
están los cielos de los cielos, donde se encuentra la 
morada o el trono de Dios (1 Re 8,27 [¿Es que 
verdaderamente habitará Dios con los hombres 
sobre la tierra?]; Salmo 148,4 [Alabadle, cielos de 
los cielos, y aguas que estáis encima de los cielos]; 
Isaías 66,1 [Así dice Yahvéh: los cielos son mi trono 
y la tierra el estrado de mis pies]).  

 
 
El cristianismo tradicional recogió esta 

imagen bíblica del mundo. Por ejemplo, Fray Luis 
de León recoge la cosmovisión hebrea en su oda a 
Felipe Ruiz "¿cuándo será que pueda....?". Este 
poema fue escrito después de 1543, año de la 



228 

 

publicación del de Revolutionibus de Copérnico. 
Pero arrastra la concepción heredada de la época 
medieval. 

 
¿Cuándo será que pueda 

libre desta prisión volar al cielo, 
Felipe, y en la rueda, 

que huye más que el suelo 
contemplar la verdad pura sin velo? 

Allí a mi vida junto 
en luz resplandeciente convertido 

veré distinto y junto 
lo que es y lo que ha sido 

y su principio propio y ascondido. 
Entonces veré cómo 

la soberana mano echó el cimiento 
do estable y firme asiento 

tan a nivel y plomo, 
posee el pesadísimo elemento. 

Veré las inmortales 
columnas do la tierra está fundada, 

las lindes y señales 
con que a la mar hinchada 

la Providencia tiene aprisionada. 
 
 
 
 
 
 
 
 



229 

 

 
 
 
 

6 
Los saberes especulativos: las 

imágenes del mundo  
en la Edad Media 

 
 
Los autores medievales estaban más 

interesados en los mapas de la Tierra que en los del 
cielo. Son muy interesantes las imágenes del 
mundo elaboradas por los antiguos navegantes y 
presentes en las cartografías primitivas75. Las dos 
síntesis que en la Edad Media permiten conciliar las 
nociones de Tierra plana y Tierra redonda están 
construidas a partir de Crates de Malos (hacia el 
160 aC) y de Aristóteles (384-322 aC). 

La síntesis bíblico-cratesiana era muy 
conocida en la Edad Media a través de las obras de 
                                                 
75 Se pueden encontrar en W. G. L. RANDLES (1980) De la 
tierra plana al globo terrestre. Una rápida mutación 
epistemológica, 1480-1520. Fondo de Cultura Económica, 
México, 190 páginas. 



230 

 

Martianus Capella (del siglo V) y de Macrobio 
(también del siglo V). Posteriormente fueron 
difundidas por Guillaume de Conches (en su obra 
De Philosophia Mundi, de mediados del siglo XII)76 
y por Guillermo de San Víctor (en su obra 
Microcosmus, de principios del siglo XIII).  

En estas imágenes, sobre una esfera cubierta 
por agua en su mayor parte, se representaban 
cuatro pequeñas "islas" (Macrobio, siguiendo a 
Cicerón habla de "manchas") diametralmente 
opuestas. La vasta extensión del océano impedía 
toda comunicación entre los habitantes de estas 
"islas".  

En virtud de la unicidad de la humanidad 
surgida de Adán y redimida por Cristo, principal 
fundamento de la doctrina cristiana, los Padres de 
la Iglesia y luego la mayor parte de los eclesiásticos 
medievales, entre los cuales está Juan de 
Sacrobosco (en su Tratado de la Esfera, de principio 
del siglo XIII), confinaron a los humanos en una de 
estas "islas" y negaron que las otras estuvieran 
habitadas porque su acceso parecía imposible.  

El padre Christophorus Clavius, a final del 
siglo XVI, dio mucha importancia a la obra de 
Sacrobosco.. De tal manera, el pequeño ecumene 
cristiano, perdido en la superficie de una inmensa 
esfera podía parecer plano, sin serlo en realidad. 

 

                                                 
76 Migne, Patrologia Latina, t. 172, col. 85-86. 



231 

 

La otra síntesis medieval del mundo es la 
llamada bíblico- aristotélica. Es una síntesis de 
inspiración aristotélica, pero no de Aristóteles. Se 
identifica con la teoría del mundo sublunar de los 
filósofos medievales, particularmente de Juan de 
Sacrobosco, que daba al cosmos la forma de cuatro 
esferas concéntricas constituidas por los cuatro 
elementos, que se ordenaban según sus 
respectivas gravedades.  

El Tratado sobre la Esfera de Sacrobosco 
sirvió de manual de ciencia física en numerosas 
universidades, como las de París, Bolonia, Viena, 
Oxford, Erfurt, Brujas y Praga. Prueba de su 
importancia es que tuvo 25 ediciones antes de 
1500 y cuarenta hasta 1647. 

Sacrobosco es uno de los pocos hombres de 
ciencia que en la Edad Media da una explicación 
física (natural, aristotélica y no bíblica) de la 
existencia de la tierra firme dejada al descubierto 
por las aguas. 

 
A las dos imágenes anteriores del mundo, 

conviene añadir un tercero, muy difundido en la 
Edad Media, que también limitaba las partes 
habitables de la esfera, pero con criterios 
diferentes. Esta imagen se denomina la de las cinco 
zonas, y se atribuye al filósofo griego Parménides 
(de la primera mitad del siglo V aC.).  

Dividía la esfera de la Tierra en cinco franjas 
horizontales: dos de ellas, heladas (las zonas 



232 

 

Frígidas) y por tanto inhabitables, cerca de los 
polos; rodeando al ecuador, estaba la zona Tórrida, 
donde el calor era insoportable y por ello era 
también inhospitalaria e infranqueable.  

A ambos lados de esta, limitando con la zona 
fría, se hallaban dos zonas paralelas, las Zonas 
Templadas, una en el hemisferio norte y otra en el 
hemisferio sur. Estas eran las únicas capaces de 
acoger a la población humana, pero estaban 
separadas por el calor y el desierto ecuatorial. 

Bajo la influencia de la teoría de las zonas, la 
imagen cratesiana (de Crates) sufrió una 
simplificación ampliamente difundida en la Edad 
Media: las cuatro "islas" se vieron reducidas a dos. 
Una de ellas, la habitada, se denominó ecumene y 
se situaba en la zona templada boreal.  

La otra "isla" se situó en las antípodas de la 
esfera y estaba en la zona templada austral. Si este 
último estaba o no habitado, el texto de 
Sacrobosco no lo decidía. Pero sus comentadores 
Miguel Scott (hacia 1230) y Roberto el Inglés (en 
1271), procediendo cautelosamente respecto a la 
teología cristiana, afirmaban que no estaba 
habitada. 

La imagen de un continente en las antípodas 
fue muy discutida durante la Edad Media. Incluso a 
final del siglo XV, se continúan las polémicas 
invocándose a dos padres de la Iglesia. Lactancio 
(hacia el 250 hasta 325) y a San Agustín (354-430). 
Por eso, Copérnico (en el Prefacio del de 



233 

 

Revolutionibus Orbium Coelestium, de 1543) 
todavía se siente obligado a refutar las ideas de 
Lactancio. 
 
La imagen medieval del mundo 

Desde el siglo XIII hasta finales del siglo XV,  
se invocaban simultáneamente las imágenes 
descritas anteriormente para explicar la Tierra. Los 
autores intentaban hacerlos pasar por uno solo: lo 
que se llama la imagen corológica (de los 
geógrafos) de una "Tierra-ecumene" plana y la 
imagen cosmográfica de una "Tierra de los 
astrónomos" redonda.  

La imagen de ecumene cristiano, plano, está 
representado en las cartas geográficas de la Edad 
Media de manera muy esquemática. Se presenta 
como un círculo cuya superficie está dividida en 
tres partes con la letra "T". De ahí el nombre de 
mapamundis "T y O". La parte ascendente de la "T" 
representa el Mediterráneo y separa a Europa de 
África; las dos mitades del travesaño son, una el 
Tánais (el rio Danubio), la otra, el rio Nilo. Ambos 
separan Asia del resto del mundo. En el punto de 
unión entre la parte ascendente y el travesaño de 
la "T" se sitúa Jerusalén, el centro del mundo.  

 
En la Edad Media, Asia es la India, fabuloso 

lugar lleno de maravillas y monstruos, y también el 
reino mítico y feliz del llamado Preste Juan. En los 
confines orientales de Asia se sitúa el Paraíso 



234 

 

terrenal bíblico, rodeado de un muro de fuego que 
impide el acceso a los humanos. 

Hasta el siglo XV no se supera el esquema 
medieval descrito. Será con la Revolución Científica 
y el comienzo de la ciencia como construcción 
social racional y experimental de la realidad 
cuando los humanos inicien un camino de 
conocimiento más seguro.Ya veremos que ese 
conocimiento de la ciencia no accede direntamente 
a la esencia de la realidad. Es siempre imagen. Pero 
una imagen que permite predecir fenómenos, 
modificar procesos, mejorar sistemas. Es la 
grandeza y la fragilidad del conocimiento de la 
naturaleza. Estamos empezando a repensar la 
naturaleza. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



235 

 

 

7 
Formalización de los 

“saberes”: la historia y  
la filosofía de las 

ciencias  
 
 
 
 El desarrollo histórico del conocimiento científico 
de la naturaleza 

En este proceso de Repensar la Naturaleza, 
se nos antoja esencial pasar revista a los grandes 
hitos de la historia del pensamiento científico. La 
historia de la ciencia es, en manos del profesor, una 
herramienta poderosa de transformación de la 
conciencia sobre lo que es la ciencia, cómo se 
construye, cómo se elabora, cómo cambia.  

Las páginas siguientes pretenden acercar al 
lector  a esa gran aventura del pensamiento 
humano y también ofrecer un esquema general de 
los hitos más esenciales. Evidentemente, todo 
intento de sistematización del pensamiento 



236 

 

filosófico o científico en los estrechos límites de un 
esquema, mutila de alguna manera la realidad. Soy 
consciente de ello. Pero creo que al lector, pese a la 
limitación que presenta el esquema, le resultará 
clarificador y provechoso.  

Estos grandes períodos son artificiales y no 
pretende establecer ninguna tesis previa. Tienen, 
como he dicho, la finalidad de facilitar y 
sistematizar muchos datos. 

Los grandes momentos de la historia del 
desarrollo del conocimiento de las ciencias de la 
naturaleza77 se han sistematizado en estos cuadros. 

                                                 
77   Es un "marco general" que puede servir a los alumnos 
ahora y el dia de mañana para enmarcar los diversos 
acontecimientos que han determinado la aparición de las 
diversas imágenes del mundo. Se recomienda la consulta  de 
algunas obras generales de historia de la ciencia: L. 
GEYMONAT (1985) Historia de la Filosofía y de la Ciencia. (3 
volúm.) Editorial Crítica, Barcelona;  S. F. MASON  (1986) 
Historia de las Ciencias. Alianza Edit.,Madrid, 4 vol.;  G. REALE 
y D. ANTISERI  (1988) Historia del pensamiento filosófico y 
científico. Herder, Barcelona, vol.i-iii.; SERRES,M. (1991) 
Historia de las Ciencias. Edit.Cátedra, Madrid, 650 pp.;  
TATON,R.edit. (1972)  Historia General de las Ciencias, 5 
vol.,Destino, Barcelona;  hay una edición más popular: 
TATON,R.edit. (1988) Historia General de las Ciencias. 
Edic.Orbis, 15 vol.;  HULL, L. W. H. (1984) Historia y Filosofía 
de la Ciencia. Ariel, Métodos, 399 pp.  ROSSI, P. (1998)  El 
nacimiento de la Ciencia Moderna en Europa. Crítica, 
Barcelona, 276 pp.    SPIELBERG, N y ANDERSON, B.D. (1990) 
Siete ideas que modificaron el mundo. edit.Pirámide, Ciencia 
Hoy, 341 pp.  



237 

 

En ellos, se han elegido cuatro elementos: el 
período histórico que se presenta, las actividades 
científicas que sobresalieron, algunos hitos de la 
historia y de la filosofía que enmarcan el contexto 
cultural y por último, las imágenes del mundo que 
parecen haber sido elaboradas. 
 
 
 
1) PRIMERA ETAPA: LA ETAPA DE LAS RAÍCES 
DEL CONOCIMIENTO DE LA NATURALEZA 

Aunque el pensamiento racional sobre la 
naturaleza se inicia en Grecia, será necesario 
retrotraerse a épocas anteriores para encontrar las 
raíces de ese gran árbol. No hay duda de que se 
debe a los babilonios y a los egipcios los esbozos de 
lo que posteriormente será el pensamiento racional 
sobre la realidad natural. En Egipto y Mesopotamia 
se elaboran las grandes imágenes "míticas" del 
mundo, como hemos visto más arriba. Sin embargo 
el intento de resolver sus problemas de control de 
la naturaleza (las cosechas, la navegación, la 
geografía...) les hizo avanzar en algunas disciplinas 
(matemáticas, geometría y astronomía, sobre todo). 
 
 
2)  SEGUNDA ETAPA: LA ETAPA DE LA CIENCIA 
GRIEGA Y ROMANA: El período que discurre entre 
los siglos VI antes de Cristo y los dos primeros 
siglos de la era cristiana, marca temporalmente uno 



238 

 

de los momentos más fecundos del pensamiento 
humano78.  
             El conocimiento racional humano elaborará 
unas imágenes cualitativas de la naturaleza que 
han sido básicas en el desarrollo posterior del 
pensamiento. La imagen del mundo de Aristóteles, 
las ideas pitagóricas sobre la armonía cósmica, y las 
aportaciones matemáticas y mecánicas de los 
alejandrinos serán básicas en la ciencia moderna. 
 
 
3)  TERCERA ETAPA: LA CIENCIA MEDIEVAL. Se 
suele minusvalorar el papel de las ciencias 
medievales en la historia del pensamiento. Aunque 
puede haber muchas opiniones al respecto, pienso 
que se debe a falta de perspectiva. Tal vez se deba 
a que, por lo general, los historiadores se han 
referido solamente a una parte del mundo 
medieval ignorando la aportación que los árabes y 
los judíos (sobre todo en la península ibérica) 
hicieron al pensamiento universal79.  

                                                 
78  Un texto clásico desde hace años es el de B. FARRINGTON 
(1979) La Ciencia Griega. Editorial Icaria, Barcelona. También 
contiene una síntesis elaborada: P. CASINI (1977) 
"Naturaleza". En: Temas de Filosofía. Editorial Labor, 
Barcelona. 
79  Hay datos muy interesantes en  J. VERNET (1975) Historia 
de la ciencia española. Instituto de España, Madrid, sobre 
todo páginas 56-87.  También: A. C. CROMBIE (1979)  Historia 
de la Ciencia: de San Agustín a Galileo. 2 vol., 293 y 354 pp. 



239 

 

          La España musulmana aportó un gran caudal 
de conocimientos al desarrollo posterior de la 
ciencia. Entre estas aportaciones están las 
traducciones arábigo-latinas realizadas en España 
durante los siglos XII y XIII. Estas fueron impresas 
reiteradas veces a lo largo de los siglos XV y XVI. A 
través de ellas, los humanistas y "científicos" 
(estudiosos de la naturaleza) europeos conocieron 
las aportaciones de muchos de los filósofos 
griegos.  
 
4)  CUARTA ETAPA: LA REVOLUCIÓN CIENTÍFICA 
-RENACENTISTA.  
 Aunque es difícil ponerle "límites" al proceso 
de la Revolución Científica80, se considera que ésta 
se inicia hacia 1452 con los estudios de Leonardo 
da Vinci sobre mecánica y óptica. En esta época se 
produce un rápido cambio cultural, histórico y 
filosófico que dará lugar a una manera diferente de 
contemplar la naturaleza. Se producirán nuevas 
imágenes de la realidad natural81.  
                                                 
80  Para una primera aproximación a esta etapa, puede 
consultarse: un libro clásico: T. S. KUHN (1957, en español, 
1978)  La Revolución Copernicana. Ariel, Barcelona. Para una 
visión histórica general: J.M. LÓPEZ PIÑERO, V NAVARRO Y E. 
PORTELA  (1989) La Revolución Científica.   Historia 16, 218 
pág.; para una visión general, P. ROSSI (1998) El nacimiento 
de la ciencia moderna en Europa. Crítica, Barcelona. 
81 Son de interés general estos trabajos: A. MAZUECOS (1992) 
Claves y encuadres de la ciencia moderna. Los siglos XVI y 
XVII.  Historia AKAL de la ciencia y de la técnica, n1 15, 55 



240 

 

 
 
5) QUINTA ETAPA: DE LA CIENCIA ILUSTRADA 
CLÁSICA HASTA EL SIGLO XIX.  
         Con el siglo XVIII se inicia una etapa diferente 
en el pensamiento científico. El impacto de la obra 
de Newton, Principia Mathematica Philosophiae 
Naturalis (1687) da lugar a una nueva imagen del 
mundo.  
          Este es un reloj perfectamente ajustado que 
se rige por sus propias leyes. Leyes puestas por 
Dios y que el filósofo natural se encarga de 
desentrañar Con Newton parece que se llega a la 
cumbre de la autonomía del pensamiento humano. 
La imagen mecánica del mundo, perfectamente 
regulada por leyes naturales, se extiende al mundo 
social: Locke elabora una teoría de las libertades 
humanas basada en la mecánica de Newton.  
        La imagen de Newton parece ser el paradigma 
del conocimiento humano, del natural biológico 
(Linneo), geológico (Buffon)82 y social (Voltaire). 
                                                                                               

pág.;  C. SOLIS (1991)  La revolución de la Física en el siglo 
XVII.  Historia AKAL de la ciencia y de la técnica, n1 18, 56 
pág. 
82 Es aconsejable la lectura de estos trabajos:  F. PELAYO 
(1991)  Las teorías geológicas y paleontológicas durante el 
siglo XIX.  Historia AKAL de la ciencia y de la técnica, n1 40, 
55 pág. ;  J. LÓPEZ PIÑERO (1992) La anatomía comparada 
antes y después del darwinismo. Historia AKAL de la ciencia y 
de la técnica, n1 41, 55 páginas. A. GOMIS (1991) La biología 
en el siglo XIX.  Historia AKAL de la ciencia y de la técnica, n1 



241 

 

Con el curso del siglo XVIII, la idea de progreso 
recrea las imagenes de la realidad83. 

Resumir en unas cuantas fechas y datos lo 
que supusieron los siglos XVIII y XIX es 
extremadamente difícil. Siempre quedan datos 
olvidados o marginados. Pero mucho más complejo 
es resumir un ciclo histórico mucho más denso y 
del aún tenemos poca perspectiva como ha sido el 
siglo XX. Pero habrá que intentarlo. 
 
 
6) SEXTA ETAPA: UN MUNDO REGIDO POR LA 
FISICA MODERNA.  
     En la actualidad viven más número de Físicos 
que todos los que han existido a lo largo de la 
historia de la ciencia. El siglo XX ha sido el siglo de 
la expansión, la hegemonía social y política de la 
ciencia como institución con capacidad de 
transformar y dominar la naturaleza y la sociedad.  
      Las ciencias lo invaden todo. El científico se 
convierte en un humano con poder social y 

                                                                                               

43, 54 páginas. 
83 Sobre las ideas de progreso son clásicos estos dos libros: 
John BURY (1920, en español: 1971) La idea del progreso. 
Alianza Editorial, 323,  325 pág. Robert NISBET (1981) 
Historia de la idea de progreso. Gedisa, Barcelona, 494 
páginas. En ellos encontrará el lector una amplia referencia a 
cómo, desde las imágenes del mundo de Newton, se van 
elaborando las bases de las ideas liberales y progresistas de 
los siglos XVIII y XIX. 



242 

 

político. La complejidad de las ciencias lleva a la 
fragmentación y especialización de los saberes, al 
desarrollo de costosas técnicas de investigación y 
al desarrollo de amplios equipos de expertos para 
realizar los programas de trabajo. Esto hace que la 
ciencia sea costosa económicamente y que 
dependa de los poderes públicos o de la empresa 
privada para su desarrollo. Ya no existe la figura 
del "sabio" solitario en su laboratorio. Para facilitar 
su estudio, se han distinguido tres períodos: antes 
de la gran depresión de 1929, entre la depresión y 
la guerra fría y la ciencia desde los años 50 hasta el 
201084. 
 
 
 
  
 La filosofía de la ciencia 

El siguiente aspecto que conviene 
desarrollar antes de terminar este capítulo es el del 
desarrollo de la llamada filosofía de la ciencia. 
Puede decirse que es una rama del saber que 
ocupa muchas páginas en el interés de los filósofos 
y también de los científicos85.  

                                                 
84 Algunos aspectos generales están bien desarrollados en: I. 
PRIGOGINE e I. STENGERS (1990)  La nueva alianza. 
Metamorfosis de la ciencia. Alianza Universidad, Madrid, 368, 
359 pág. 
85 Algunos de los libros "elementales" más leídos son (por 
orden alfabético): M. ARTIGAS  (1989) Filosofía de la Ciencia 



243 

 

Muchos científicos de notable éxito han 
derivado hacia la reflexión filosófica sobre la 
naturaleza de la ciencia, sus límites, sus 
posibilidades, sus construcciones, la verdad de sus 
afirmaciones. 

Dos son los grandes problemas 
epistemológicos que se han dado en la moderna 
filosofía de la ciencia86: 

  1) en primer lugar, el problema del valor del 
conocimiento científico (el problema de realismo 
frente al instrumentalismo  y al convencionalismo).
  

2) En segundo lugar, las repercusiones que 
el carácter social de la ciencia tiene sobre en el 
desarrollo humano, en la tecnología y en la cultura. 

                                                                                               

Experimental. EUNSA, 419 pp. ; A. F. CHALMERS. (1989)  Qué 
es esa cosa llamada Ciencia. Siglo XXI. 246 pp. ;  J. A. DÍEZ  Y  
C. U. MOULINES (1997)  Fundamentos de Filosofía de la 
Ciencia. Ariel, Filosofía, Barcelona, 501 pág.;  J. ECHEVERRIA 
(1989)  Introducción a la Metodología de la Ciencia. La 
Filosofía de la Ciencia en el siglo XX.. Barcanova, Barcelona, 
322 pp.; A. ESTANY (1990) Modelos de cambio científico. 
Edit.Crítica, Barcelona, 233 pp ;  G. FOUREZ  (1994)  La 
construcción del conocimiento científico. Narcea, Madrid, 206 
pág.; T. S. KUHN  (1964, 1975) La Estructura de las 
Revoluciones Científicas. Fondo de Cultura  Económica, 
México.; J. LOSEE  (1979) Introducción histórica a la filosofía 
de la ciencia. Alianza Univers.,233 pp.; C. U. MOULINES editor 
(1993)  La ciencia: estructura y desarrollo. Trotta, Madrid, 232 
pág.;  M. W. WARTOWSKY  (1981)  Introducción a la filosofía 
de la ciencia. Alianza Editorial, Textos, n130, 679  pág.  
86    M. ARTIGAS, op.cit., pág. 79-107. 



244 

 

La  filosofía de la ciencia se ha desarrollado 
siempre al ritmo del conocimiento natural del 
mundo. Siempre se hizo ciencia y filosofía de la 
ciencia. Esta de modo no sistematizado ni 
pretendido. Pero a partir de la década de 1920, ha 
sido cultivada de modo sistemático. Por ello, la  
filosofía de la ciencia se centra prácticamente en 
los autores del siglo XX. Pero también existió un 
pensamiento sobre el método y la naturaleza de la 
ciencia anterior al siglo XX87. 
 
La epistemología positivista 

Si se desea tener una perspectiva suficiente 
relativa a la filosofía de la ciencia actual, será 
necesario retroceder hasta el pasado. Pero como 
no se puede estar retrocediendo indefinidamente,  
pienso que será suficiente tomar "carrerilla" desde 
las ideas positivistas. El positivismo se suele asociar 
siempre a la figura de Augusto Comte (1798-1857).  
 

 
AUGUSTO COMTE: Nace en 1798 en 
Montpellier. Sigue el empirismo de Hume. En 
1818.inicia sus colaboraciones con Saint Simon. 
En 1819: trabaja en filosofía social. 1830-1842: 

                                                 
87 Es interesante la lectura de  J. LOSEE (1979) Introducción 
histórica a la filosofía de la ciencia. Alianza Universidad, 233 
pp.  También puede ser de interés: J.M. SÁNCHEZ RON (2000) 
El siglo de la Ciencia. Taurus, Madrid, 324.  



245 

 

publicación de los 6 tomos de la Filosofía 
positiva. 1844: Discurso sobre el espíritu 
positivo. 1852: Catecismo positivista. 1857: 
muere con 57 años. 

 
 
Para Comte, la filosofía no es ni especulación 

sobre condiciones subjetivas constituyentes, ni 
esfuerzo por unificar la dispersión del Ser en la 
integridad del Todo. Para Comte, la conciencia 
humana ha ido pasando por tres estados sucesivos: 
el estado teológico o ficticio (mítico), el estado 
metafísico o abstracto (filosófico) y el estado 
científico o positivo. Cada uno generó su propia 
filosofía: la Teología, la Metafísica y la Ciencia o 
Filosofía Positiva88.  

Esta es una filosofía en la que la ciencia se 
reduce a describir y relacionar fenómenos 
observables, renunciando al conocimiento de las 
causas. Comte se refiere no solo a fenómenos 
físicos sino también a fenómenos sociales. En este 
sentido, es el fundador de la sociología.  

Comte, heredero del empirismo británico y 
padre del positivismo moderno, considera que sólo 
hechos positivos (los hechos empíricamente 

                                                 
88 Una visión general de la problemática positivista puede 
encontrarse en: C. J. ALONSO (1999) La agonía del 
cientificismo. Una aproximación a la filosofía de la ciencia. 
EUNSA, Pamplona, páginas 107-114. 



246 

 

observables y constatables) constituyen el 
fundamento propio y genuino del conocimiento 
humano y de la ciencia.  

Para el padre del positivismo, ni el método 
teológico ni el método metafísico (el primero por 
ficticio, el segundo por abstracto) pueden dar lugar 
al auténtico "saber". Sólo el método positivo 
(método de la edad adulta del espíritu que supera a 
los anteriores) puede proporcionar verdadero 
conocimiento. Y esto es así porque el método 
positivo se basa estrictamente en la observación 
atenta y minuciosa de lo dado. 

De ahí que, como ya expresara Hume, todo 
contenido cognoscitivo auténticamente tal haya de 
ser reductible en última instancia, a datos de la 
experiencia.  

Dado que las proposiciones metafísicas no 
son susceptibles de una reducción semejante, no 
podrán ser expresivas de un verdadero 
conocimiento. El escepticismo metafísico es 
también en Comte absolutamente claro. 

En el Discurso sobre el espíritu positivo de 
Comte (1844) se resalta el concepto de ley natural. 
Para ello conviene distinguir entre leyes de la 
naturaleza, leyes naturales y leyes científicas.  

El concepto de leyes de la naturaleza se 
empieza a usar cuando cae en desuso una 
concepción aristotélica de una ciencia basada en 
principios (proposiciones lógicas a partir de las 
cuales se deducen leyes físicas: son "verdades 



247 

 

necesarias"). Para los newtonianos, han sido 
puestas por Dios.  Con Hume se pasa de la ley de la 
naturaleza a la ley natural. Estas no son 
establecidas por Dios, sino que reflejan las 
regularidades observadas en los procesos 
naturales. Son hipótesis físicas que nos permiten 
explicar y predecir fenómenos. 

 
Una ley científica es, para la mentalidad 

positivista,  la expresión verbal de esa ley natural. 
Es una construcción humana deducida de un 
método científico de investigación (la ley de Ohm, 
en la que se relaciona intensidad, diferencia de 
potencial y resistencia). 
 
 
 
El empirismo radical de Ernst Mach  

No se entiende suficientemente lo que es la 
filosofía de la ciencia actual si no nos remitimos 
también a uno de los grandes filósofos del siglo 
XIX: Ernst Mach. 

 
 
ERNST MACH (1838-1916). Ha sido llamado el 
"Hume del siglo XIX". Nació en Turas (Moravia), 
estudió física en Viena. De 1864 a 1867 fue 
profesor de física en Graz; de 1867 a 1895 lo fue 
en Praga; desde 1895 a 1901 profesor de filosofía 
inductiva en Viena. De la física pasó a la historia 



248 

 

de la ciencia y de ahí a la filosofía. Sus estudios lo 
llevaron a desarrollar una teoría del 
conocimiento que se ha calificado de distintas 
maneras: positivista, fenomenista, 
intrumentalista, empirista, neutralista... 1905: 
Conocimiento y error. Bosquejos para la 
psicologia de la investigación. Negativamente, se 
define como antimetafísica y antisustancialista. 
Sus ideas influyeron en el Círculo de Viena. 
 

 
No es sencillo sistematizar el pensamiento de 

Mach. Este sostiene una postura que ha sido 
denominada fenomenista: Mach, muy pragmático, 
afirma que la ciencia solo trata acerca de 
"fenómenos", es decir, de las apariencias tal y como 
se presentan a la experiencia sensible humana.  

Por ello, toda pretensión de la razón humana 
por alcanzar el conocimiento de una realidad que 
esté situada más allá de las apariencias, sería una 
pretensión "metafísica" imposible de ser realizada.  

Por eso, Mach, entre otras cosas, se opuso a 
la teoría atómica, pues le parecía que los "átomos" 
eran realidades metafísicas. Pero esto es solo una 
anécdota que en modo alguno hacen palidecer los 
innegables méritos de su pensamiento. 

Mach es también etiquetado como 
convencionalista, en el sentido en que para él las 
construcciones científicas son solamente 
convenciones útiles para el dominio de la 



249 

 

naturaleza, sin que pueda afirmarse que son 
verdaderas.  

La posición de Mach es también 
instrumentalista porque sostiene que la ciencia 
tiene como finalidad simplemente la economía del 
pensamiento (o sea, enunciar leyes y teorías que 
ahorrarían muchas experiencias pero de las cuales 
no se podría decir realmente que fueran 
verdaderas o falsas).  

Una teoría científica solo es verdadera si es 
útil. La ciencia, en esta perspectiva, no sería otra 
cosa que un instrumento útil para el dominio 
humano sobre el mundo. 

Mach criticó los conceptos newtonianos de 
espacio y tiempo como "metafísicos" no 
experimentables y que deberían ser desterrados de 
la ciencia. Hay en él lo que se ha dado en llamar un 
neutralismo inmanentista, por cuanto que se niega 
a pronunciarse sobre la naturaleza de la realidad. 
No hay sino "sensaciones" que llegan a nosotros a 
través de los fenómenos.  

 
Su influjo fue grande en su época, de modo 

que en el año 1895 fue creada en la Universidad de 
Viena una cátedra de "Filosofía de las ciencias 
inductivas" para ser ocupada por el mismo Ernst 
Mach, desde donde impartió sus clases y cursos 
hasta 1901.  

De este modo, se extendió por Europa entre 
los medios intelectuales y universitarios la 



250 

 

influencia de la filosofía empirista y antimetafísica, 
centrada en el estudio del conocimiento científico. 

El mismo Albert Einstein, en sus comienzos, 
era empirista. En la década de 1920, en el ámbito 
de la mecánica cuántica, Werner Heisenberg 
propuso una formulación en conceptos 
"observables".  Las revoluciones de la física 
relativista y de la mecánica cuántica abrieron las 
puertas a la reflexión filosófica sobre la naturaleza, 
el método y el valor de la ciencia. 
 
 
Nacimiento y desarrollo sistemático de la 
moderna filosofía de la ciencia 

Nadie duda de que lo que se ha denominado 
la moderna filosofía de la ciencia89 se ha 
constituido en estos años como una disciplina con 
su propio objeto  y tradición.  

Este hecho se debe al avance de las ciencias 
a principio del siglo XX y también al desarrollo de 
una filosofía menos dogmática, más abierta y más 
racional.  

Los comienzos de esta disciplina están 

                                                 
89 H. I.BROWN  (1973)  La nueva filosofía de la Ciencia. Tectos, 
235 pp.; A. F.  CHALMERS  (1989)  Qué es esa cosa llamada 
Ciencia. Siglo XXI. 246 pp.; J. ECHEVERRIA  (1989)  
Introducción a la Metodología de la Ciencia. La Filosofía de la 
Ciencia en el siglo XX.. Barcanova, Barcelona, 322 pp.; J.  
LOSEE  (1979) Introducción histórica a la filosofía de la 
ciencia. Alianza Universidad, Madrid, 233 pp.  



251 

 

condicionados por dos elementos de interés: por 
un lado, las revoluciones científicas del siglo XX 
(sobre todo con Albert Einstein) que dan lugar a 
una nueva perspectiva del conocimiento científico, 
y por otra parte,  por las ideas positivistas del 
Círculo de Viena90. 

Los antecedentes de este empirismo hay que 
buscarlos en  David Hume (1711-1776) y en 
Ludwig Wittgenstein (1889-1951).  

La reducción del conocimiento a los límites 
de las ciencias empíricas, por un lado, y de la lógica 
y las matemáticas, por otro, influirá decisivamente 
en el pensamiento del Círculo de Viena91. 

 
 
El Círculo de Viena, el neopositivismo y la 
herencia del positivismo lógico 

A pesar de sus incongruencias en muchos 
puntos, la influencia del racionalismo, del 
empirismo, del positivismo y del convencionalismo 
fue notable en la Europa de principios del siglo XX. 
En algunos casos, se crearon verdaderas "escuelas" 
de pensamiento.  

Así, en la década de 1920, el llamado Círculo 

                                                 
90  ARTIGAS, M. (1999)  Filosofía de la Ciencia. EUNSA, 
Pamplona, pág. 69-79. 

91Una visión general de la problemática neopositivista 
puede encontrarse en: C. J. ALONSO (1999) La agonía del 
cientificismo. Una aproximación a la filosofía de la ciencia. 
EUNSA, Pamplona, páginas 115-118. 



252 

 

de Viena promovió un fuerte desarrollo de la nueva 
filosofía de la ciencia. Sus miembros admitían los 
planteamientos empiristas y positivistas como 
fundamento epistemológico de la nueva filosofía 
del conocimiento, por lo que fueron denominados 
neopositivistas.  

El empirismo fue una de las tesis principales 
propuestas por el Círculo de Viena. 

El manifiesto programático de este grupo de 
filósofos y científicos (La concepción científica del 
mundo) fue escrito por tres de sus impulsores, 
Rudolf Carnap (1891-1970), Hans Hahn y Otto 
Neurath. El manifiesto fue publicado en 1929 con 
ocasión de una Conferencia de la Sociedad Ernst 
Mach de Viena y de la Sociedad para la Filosofía 
Empírica de Berlín, que tuvo lugar en Praga. 

La publicación del mismo señaló el 
nacimiento del Círculo de Viena, un grupo de 
filósofos y científicos congregados en torno a 
Moritz Schlick (1882-1936), quien había sido 
nombrado en 1922 para la cátedra creada para 
Ernst Mach, "Filosofía de las Ciencias Inductivas" de 
Viena.  

La inducción baconiana se suponía el mejor 
de los métodos científicos. Aparece así una 
corriente de pensamiento que impulsa el 
empirismo lógico, desarrollado en Austria en el 
periodo entre las guerras mundiales (1920-1940). 
Este empirismo insiste sobre todo en la vertiente 
lógica o epistemológica del empirismo en 



253 

 

detrimento de la vertiente psicológica. Su máximo 
interés está en determinar el criterio objetivo de 
validación, verificación o justificación del 
conocimiento92.   

Para los neopositivistas el lenguaje tiene 
mucha importancia. Es el lenguaje (las 
proposiciones verbales) las que determinan los 
contenidos del conocimiento. El núcleo central de 
este pensamiento lo constituye el llamado principio 
de verificabilidad, por el que se delimitan dos tipos 
de proposiciones: las proposiciones dotadas de 
sentido y las carentes por entero de sentido.  Solo 
tienen sentido las proposiciones que pueden ser 
verificadas empíricamente a través de hechos de 
experiencia. Todas aquellas que no pueden ser 
verificadas ahora ni lo serán nunca (como "Dios es 
creador del mundo", no tienen sentido). 

Dos conclusiones se deducen de estas 
premisas: para el empirismo lógico solo hay dos 
tipos de conocimiento: el que procede de la lógica 
y de las matemáticas (que son puramente formales, 
y no tienen relación con la realidad) y el 
conocimiento propio de las ciencia reales o 
empíricas.  

La segunda conclusión es esta: presuntos 
"saberes" (como la metafísica o la teología) no 

                                                 
92 Una breve y clarificadora síntesis puede encontrarse en: G. 
HOTTOIS (1999) Historia de la Filosofía. Del Renacimiento a la 
posmodenidad. Cátedra, Madrid, páginas 317-329. 



254 

 

tienen cabida dentro del discurso porque no se les 
puede aplicar el criterio de verificación empírica. 
Por ello, la filosofía debe limitarse al análisis lógico 
del lenguaje y al esclarecimiento del significado de 
símbolos y expresiones humanas. 

 
Sin embargo, el empirismo lógico del Círculo 

de Viena se encontró pronto en un callejón sin 
salida. Los intentos de reducir los enunciados y 
teorías de la ciencia a datos sensibles eran 
insuficientes. Por ello, los neopositivistas se 
sintieron obligados a cambiar sus ideas. Así, Rudolf 
Carnap se vio forzado a reformular  una nueva 
versión de sus ideas en 1936.   

Por otra parte, en la década de 1930, la 
llegada de Hitler al poder hace que muchos 
filósofos emigren a Estados Unidos. Allí influyeron 
mucho en la filosofía de la ciencia. Así, Herbert 
Feigl (Lecturas de filosofía de la ciencia, 1953), 
afirma que el empirismo lógico era flexible y capaz 
de evolucionar. Este pretendía ser solo una 
"cosmovisión científica" que continuaba en el siglo 
XX el espíritu de la Ilustración. El único elemento 
no negociable era su rechazo a la metafísica y de la 
teología como algo pre-científico. 

Karl Popper (1902-1994), siendo amigo de 
algunos de los miembros del Círculo y 
considerándose agnóstico, escribió en La lógica de 
la Investigación científica (1934) que "los 
positivistas, en sus ansias de aniquilar la metafísica, 



255 

 

aniquilan juntamente con ella la ciencia natural".  
El positivismo lógico tuvo un gran impacto 

en el pensamiento filosófico de los científicos de la 
primera mitad del siglo XX. Parafraseando unas 
palabras del filósofo Althusser, la "filosofía 
espontánea de los científicos" de nuestra época 
estuvo (y aún está) impregnada de un positivismo 
difuso. Este incide aún en el modo de entender la 
ciencia por parte de muchos profesores 
universitarios españoles cuyo influjo se refleja en el 
modo de organizar su enseñanza en las aulas. Y 
consecuentemente ha influido mucho en los 
jóvenes licenciados que van posteriormente a ser 
profesores de secundaria. Tal vez aquí podamos 
encontrar algunas de las raíces de las 
"representaciones" mentales sobre la ciencia que, 
consciente o inconscientemente, transmiten 
muchos docentes en sus aulas. 

Pero desde la época del auge del 
Neopositivismo hasta el momento, la filosofía de la 
ciencia ha ido elaborando muchos planteamientos 
que han llevado a la situación actual, mucho más 
tolerante y respetuosa para otras formas de 
pensamiento. 

 
 
 
 
 
 



256 

 

Los saberes y la filosofía frente  
a las revoluciones de la ciencia  

del siglo XX 
 
 
 
En los siglos XIX y XX, sobre todo gracias a 

los avances en la Física, se ha ido construyendo 
unas nuevas imágenes de la Naturaleza. Los 
científicos, gracias a los avances tecnológicos en 
instrumentos de observación, medida y 
tratamiento de datos, se aproximan a los objetos 
que pueden considerarse ilimitadamente grandes 
(como es la totalidad del Universo) para hacer 
Cosmología y a los que se consideran 
extremadamente pequeños (como son los átomos, 
las partículas u los objetos de la microfísica).  

Por otra parte, se aproximan a los nuevos 
paradigmas de la Biología (los que se incluyen en la 
biología molecular y en la ingeniería genética), de 
la Geología (la Tectónica de Placas y la 
Geoplanetología, por ejemplo), de la Electrónica 
(con sus repercusiones en la Informática), de la 
Química del Cosmos (la Cosmoquímica), de las 
Matemáticas (con el desarrollo de las teorías de los 
Fractales, los modelos de Catástrofes, etc).  

Los autores que reflexionan sobre la 
sociología de la ciencia hablan de una "crisis de 
fundamentos" en las ciencias de la naturaleza. Para 



257 

 

algunos, el sólido edificio de la física mecanicista 
del siglo XIX (heredada de Newton) se vio 
conmovido e incluso amenaza derrumbarse. La 
teoría de la relatividad y la física cuántica 
introdujeron perspectivas revolucionarias en la 
ciencia. Estos cambios se vieron acompañados por 
reflexiones filosóficas sobre los métodos y los 
conceptos de las ciencias. De ahí surge la filosofía 
de la ciencia, como saber propio. 

Newton había introducido los conceptos de 
espacio y tiempo absolutos, independientes de su 
contenido físico, lo que le permitía distinguir 
también un movimiento absoluto diferente del 
movimiento relativo.  

Pero estas ideas, junto con la noción de éter 
que se encontraba relacionada con ellas, entraron 
en crisis al ser analizadas más detenidamente. Se 
vinieron abajo cuando Michelson (1881) y Morley 
(1887) realizaron su famoso experimento93.  

A partir de aquí, la formulación de la teoría 
de la relatividad pareció dar la razón a los 
empiristas que exigían que sólo se admitieran en la 
ciencia conceptos que pudieran definirse 
rigurosamente a partir de la observación. 

Todo esto ha llevado en la segunda mitad 
del siglo XX a la consideración de una nueva 

                                                 
93  Se puede consultar  al artículo de Benito ARBAIZAR (2000) 
La crisis del paradigma newtoniano en la teoría de la 
relatividad. Paideia, 53, 349-370. 



258 

 

filosofía de la ciencia. La crisis del modelo 
epistemológico neopositivista trajo consigo una 
corriente más relativista e incluso escéptica sobre la 
ciencia94. A ella nos dedicamos ahora. 
 
 
El "racionalismo critico" de Karl R. Popper (1902-
1994)  

Dos son los grandes problemas 
epistemológicos que se han dado en la moderna 
filosofía de la ciencia95: en primer lugar, el 
problema del valor del conocimiento científico (el 
problema de realismo frente al instrumentalismo  y 
al convencionalismo); en segundo lugar, el 
problema de las repercusiones que el carácter 
social de la ciencia tiene sobre en el desarrollo 
humano, en la tecnología y en la cultura. Creo que, 
para cumplir los objetivos de Repensar la 
naturaleza, es imprescindible conocer a aquellos 
autores que, en estos años, más han colaborado a 
este duro proceso de "repensar", reelaborar los 
propios cimientos del edificio de la ciencia. 

El primero de los autores que merece un 
espacio considerable en la tarea de reconstrucción 

                                                 
94 En un breve artículo muy citado, (T. THEOCHARIS y M. 
PSIMOPOULOS (1987) Where Science has gone Wrong?  
Nature, 329, 15 octubre, 595-598) se cuestiona si existe la 
verdad científica y se aducen (incluyendo sus fotos) las figuras 
de Popper, Lakatos, Kuhn y Feyerabend). 
95  M. ARTIGAS, op.cit., pág. 79-107. 



259 

 

de la filosofía de la ciencia es Karl Raimund Popper, 
nacido en 1902 cerca de Viena (Austria). Estudió 
en su Universidad y en  la prestigiosa institución 
denominada Instituto Pedagógico de Viena. 
Defendió su tesis doctoral en 1928. El título de la 
Tesis era: "Para a cuestión del método en la 
psicología del pensar".   

Con la legada al poder del nazismo en 
Alemania se ve empujado a emigrar en 1935 a 
Inglaterra. Desde aquí, en el año 1937, se traslada 
a vivir y trabajar al otro extremo del globo, a Nueva 
Zelanda. Terminada la guerra mundial, en 1949, 
regresa otra vez a Inglaterra donde ejerce su 
magisterio hasta su jubilación en la London School 
of Economics and Political Science. Hasta el final de 
sus días no cesó de escribir. Aún ahora se siguen 
publicando sus trabajos inéditos. Falleció con 92 
años, en 199496. 

                                                 
96 Sobre Popper es abundante la bibliografía. Pueden 
consultarse: una breve síntesis de su pensamiento en:  G. 
HOTTOIS (1999) Historia de la Filosofía. Del Renacimiento a la 
posmodenidad. Cátedra, Madrid, páginas 387-396.  M. 
ARTIGAS (1979) Karl Popper: búsqueda sin término. 
Magisterio Español, Madrid, colecc. crítica filosófica.  J. 
ECHEVERRÍA (1989) I ntroducción a la Metodología de la 
Ciencia. La filosofía de la Ciencia en el siglo XX. Barcanova, 
Barcelona, páginas 75-102.  C. J. ALONSO (1999) La agonía 
del cientificismo. Una aproximación a la filosofía de la ciencia. 
EUNSA, Pamplona, 119-129. Con ocasión del fallecimiento de 
Popper en 1994, se publicaron en la prensa numerosos 
artículos. Destacamos: M. BOYER (1994) De la verdad y del 



260 

 

Popper, según cuentan sus biógrafos, no 
perteneció al Círculo de Viena ni fue neopositivista. 
Siempre se consideró un crítico del Círculo de 
Viena. Esto no fue obstáculo para que tuviese 
mucha relación con ellos. Incluso le animaron a 
publicar su primer libro, Lógica de la Investigación 
Científica y lo editaron en 1934 en una colección 
propia.  

Sus obras principales son: Lógica de la 
Investigación Científica  (publicada en el año 1934; 
1963 en español, Tecnos, Madrid).  La Sociedad 
Abierta y sus enemigos (1945; en 1957 en español, 
Paidós, Buenos Aires); La miseria del historicismo 
(1944-45; en 1961 en español, Taurus, Madrid; 
1973, Alianza Editorial, Madrid);  Conjeturas y 
refutaciones. El desarrollo del conocimiento 
científico (1962; en 1967 en español, Paidós, 
Barcelona);  Conocimiento objetivo: un enfoque 
evolucionista  (publicada en 1972; en 1974 en 
español, Tecnos, Madrid); Búsqueda sin término: 
Autobiografía.(1976; en 1977 en español, Edit. 
Tecnos, Madrid); En busca de un mundo mejor. 

                                                                                               

error. EL PAÍS, 19 marzo, Libros, p.9-10;  L. MEANA (1994) El 
prefecto del emperador. EL PAÍS, 24 septiembre, Babelia, pág. 
5. Una de las muchas notas necrológicas: J. RABAGO (1994) 
Muere a los 92 años el filósofo Karl Popper, uno de los 
grandes teóricos de la democracia. CÓRDOBA, 18 de 
septiembre, pág. 43.  Unos años antes se había publicado: D. 
ERIBON (1984) Karl Popper: "En efecto, (somos libres!. EL 
PAÍS, 30 de septiembre, Libros, pág. 43. 



261 

 

Paidós, Barcelona, 1994;  El porvenir está abierto. 
(1992, Tusquets, Barcelona, en español); El cuerpo 
y la mente. Paidós, Barcelona, 1997; Los dos 
problemas fundamentales de la epistemología 
(1930-1933). Tecnos, Madrid, 1998. 
 
 
La ciencia, su naturaleza y su método, según 
Popper 

Pero ¿cuáles son las ideas de Popper que 
tanto han influido en la moderna filosofía de la 
ciencia?97 

Desde su primer libro filosófico,  La lógica de 
la Investigación científica (1934) Popper critica la 
postura de Wittgenstein y del Círculo de Viena en 
dos puntos esenciales: el primero de ellos es el del 
criterio positivista de verificación. Este es el criterio 
de demarcación entre el verdadero conocimiento 
(la ciencia) y otros conocimientos que son 
pseudocientíficos.  

                                                 
97  Un buen resumen de las ideas de Popper puede 
encontrarse en:  J. FERRATER MORA (1981) Diccionario de 
Filosofía. Voz "Popper", tomo 3, pág. 2628-2630. De la 
abundante bibliografía sobre Popper, destacamos: M.   
ARTIGAS (1998)  Lógica y ética en Karl Popper. EUNSA, 
Pamplona; P. CASAÑ (1988) Corrientes actuales de la filosofía 
de la ciencia: el falsacionismo. Nau Llibres, Valencia, 153 pág.; 
A. JIMÉNEZ  PERONA (1990) El racionalismo crítico como 
filosofía social y política. Tesis Doctoral, UCM, 343 pág. VVAA 
(1984) Simposio Internacional sobre la filosofía de K. Popper. 
Teorema, Valencia, tomo 14, 1-2. 



262 

 

Para Popper, el principio de verificación  cae 
en el cientificismo, que no tiene salida, ya que las 
bases de la ciencia no son verificables. Como 
alternativa, como veremos, propone la falsación, 
como criterio de demarcación El segundo de los 
puntos que son objeto de la crítica por parte de 
Popper es la conexión neopositivista entre 
verificación y significado. Según el Círculo de 
Viena, una proposición tiene sentido solo si puede 
ser verificada. Por ello, consideran la metafísica es 
un "pseudoproblema sin sentido". Para Popper, este 
es más un deseo que una demostración. El que una 
teoría sea compatible con los hechos conocidos no 
muestra que la teoría sea verdadera: muestra más 
bien que no es una teoría científica. 

Popper apuesta por lo que él denomina un 
Racionalismo crítico o criticismo racional. ¿Qué 
entiende por esta postura? 

Popper se basa en "una fe en la razón" que 
implica una decisión moral. Es una actitud de 
razonabilidad con todo lo que implica de respeto 
por la libertad, la justicia, la igualdad, la paz y la 
oposición a la violencia. 

Contrariamente a las posiciones positivistas, 
Popper es crítico con la idea de verdad. La verdad 
no se posee nunca en exclusividad. La verdad es un 
horizonte hacia el que se camina. Por ello, la 
ciencia no es un conjunto de "verdades" sobre la 
realidad natural y social. "El antiguo ideal de la 
ciencia como saber absolutamente seguro (la 



263 

 

episteme) ha resultado un ídolo", escribe (1934). En 
el comienzo del saber científico sólo hay 
conjeturas, modelos, hipótesis, teorías siempre 
sometidas a revisión. Es la tesis central de 
Conjeturas y refutaciones (1962). 

 
Detallar el sistema filosófico de Popper no es 

fácil. Apuntamos aquí, con el objeto de que el 
lector sitúe las ideas popperianas en su dimensión 
y tenga criterios para "evaluar" lo que es la ciencia, 
algunas generalizaciones de nuestro autor. 

 
Para Popper, la Teorías científicas  no se 

infieren de la experiencia por una simple inducción 
(crítica al inductivismo vulgar). Popper ataca, tanto 
el racionalismo de Descartes como el Empirismo de 
Hume. Como apuntamos más arriba, las teorías 
científicas son siempre hipótesis (conjeturas) que 
necesitan posterior comprobación. Para ello hace 
falta un método crítico: el método de ensayo y 
error. Estas ideas se desarrollan más ampliamente  
en Conocimiento objetivo (1972). 

A Popper le preocupa el hecho de que en su 
tiempo (hacia los años 40) no estaba delimitada la 
frontera entre el conocimiento científico y otros 
tipos de conocimiento. Para los neopositivistas, la 
verdadera y única ciencia posible es la matemática 
y las ciencias experimentales. Nada más. Pero en 
los años 40, con el desarrollo de las Ciencias 
Económicas, la Psicología, la Sociología y otros 



264 

 

cuerpos de conocimiento organizado, parece ser 
que se expandía la plataforma sobre la que las 
ciencias se sitúan. ¿Cómo diferenciar la ciencia de 
la pseudociencia o conocimientos no científicos? 
¿Dónde está el criterio de demarcación? 

Para los neopositivistas era un trabajo 
sencillo: el criterio es la verificación empírica. Pero 
Popper cree que este no sirve. La verificación 
neopositivista muestra un "tufillo" inductivista que 
no es del agrado de Popper. En la verificación 
experimental inductiva nunca sabemos si el 
próximo dato va a cumplir con las reglas de la 
inducción. La afirmación "todos los cisnes son 
blancos" no puede verificarse experimentalmente. 
Nunca sabemos si el próximo cisne que 
encontremos será negro. Siempre está abierta la 
posibilidad. 

Por tanto, es necesario buscar otro criterio 
de demarcación entre la ciencia y la pseudociencia. 
Este criterio para el método científico es, para 
Popper, el de la falsación de Teorías.  

La palabra falsación (mal traducida con 
frecuencia como "falsificación") es un neologismo 
que alude a los intentos de hacer falsa una 
proposición propuesta como científica. En la 
ciencia, el investigador observa e identifica 
situaciones problemáticas. Elabora hipótesis y 
propone estrategias de contrastación para las 
mismas. Una hipótesis se considera probada (no 
habla de verdadera) cuando resiste los intentos de 



265 

 

falsación. No se trata de probar que es verdad, sino 
solo de resistir a los esfuerzos de falsarla (mostrar 
que es falsa, sin sentido o irracional). 

La falsación es un criterio objetivo. Gracias a 
ella puede darse un progreso en el conocimiento y 
en la ciencia. Esta progresa, no por comprobación 
de teorías, sino por refutación; no por verificación 
sino por falsación. El método hipotético deductivo 
es fuente de  conocimiento y progreso científico. 

Es más: en algunas ocasiones, los científicos 
han propuesto experimentos cruciales que 
discriminan la aceptación o rechazo de hipótesis, 
que falsan las teorías. 

Popper, por tanto, no acepta el criterio de 
verificación sino el de falsación para demarcar la 
ciencia y la no ciencia. Desde este punto de vista, y 
de acuerdo con estos criterios, la metafísica, la 
filosofía,  y la pseudociencia no pueden ser falsadas 
y no se consideran "ciencias"98. Sin embargo, otros 
cuerpos organizados de conocimientos (algunos de 
las ciencias sociales) son consideradas por Popper 
como "ciencias". En este sentido, con Popper se 
amplía el concepto de "ciencia" que ya no es 

                                                 
98 Como anécdota, citamos el hecho de que, allá por los años 
1980, Popper escribió que la evolución biológica y la 
paleontología, en cuanto no pueden someterse a falsación en 
sus afirmaciones, no deberían ser consideradas como 
"ciencia". Posteriormente, el mismo Popper, con una honradez 
intelectual que siempre le honró, reconoció su error y rectificó 
públicamente. 



266 

 

atributo solo de las ciencias de la naturaleza sino 
también de las sociales.  

Popper tiene razón en señalar la importancia 
del método hipotético-deductivo. Ante una 
situación problemática (que puede ser analizada 
por la razón), el científico propone hipótesis 
explicativas. Estas deben ser falsadas mediante el 
uso de estrategias de contrastación. De aquí se 
infieren conclusiones que pueden tener el rango 
de teorías. Un conjunto de ellas permite inferir las 
leyes que explican y predicen los fenómenos.  

Dice Popper: "Las teorías son redes que 
lanzamos para apresar aquello que llamamos "el 
mundo": para racionalizarlo, explicarlo y 
dominarlo. Y tratamos de que la malla sea cada vez 
más fina" (K. Popper, La lógica de la investigación 
científica, 1934; edición de 1985, pág. 57). 

Desde este punto de vista, no existe en el 
conocimiento racional (ciencia, filosofía o teología) 
un conocimiento que pueda ser considerado 
indiscutible. Las hipótesis observacionales también 
nos llevan a un proceso de contrastaciones sin fín, 
puesto que éstas no pueden ser consideradas 
verdaderas de modo absoluto. 

El texto siguiente expresa muy bien el 
pensamiento de Popper sobre el valor del 
conocimiento científico: "La base empírica de la 
ciencia, pues, no tiene nada de "absoluta"; la 
ciencia no está cimentada sobre roca: por el 
contrario, podríamos decir que la atrevida 



267 

 

estructura de sus teorías se eleva sobre un terreno 
pantanoso, es como un edificio levantado sobre 
pilotes.  

Estos se introducen desde arriba en la 
ciénaga, pero en modo alguno hasta alcanzar 
ningún basamento natural o "dado". Cuando 
interrumpimos nuestros intentos de introducirlos 
en un estrato más profundo, ello no se debe a que 
hayamos topado con terreno firme: paramos 
simplemente porque nos basta que tengan firmeza 
suficiente para soportar la estructura, al menos por 
el momento"  (La Lógica de la Investigación 
científica, 1934, edic. 1985, p. 106). 
 
El objetivo de la ciencia 

Y ¿cuál es, por tanto, para Popper, el objetivo 
de la ciencia?  El objetivo no es llegar a una verdad 
universal y absoluta. El objetivo no es otro que la 
propuesta de teorías científicas falsables que 
permitan una mejor comprensión del  mundo.  

Con sus mismas palabras, descifrar "el 
problema  de la comprensión del mundo, de 
nosotros mismos, de nuestro propio saber" (La 
Lógica de la Investigación Científica, 1934). Una 
teoría es más aceptable cuanto más capacidad 
explicativa muestre para los fenómenos complejos 
de la naturaleza o la sociedad. Cuando una teoría 
pierda capacidad explicativa para algunos 
fenómenos, será necesario proponer una teoría 
alternativa que resista la falsación. 



268 

 

 El concepto popperiano de la ciencia está 
muy lejos del positivismo lógico. Escribe él mismo: 
"nuestra ciencia no es la episteme (el saber 
absoluto): no se puede alcanzar ni verdad ni 
probabilidad".  

Y reconoce: "Nosotros no sabemos, sólo 
conjeturamos". Popper, por tanto, es crítico 
respecto a las certezas del conocimiento.  

 
En la 30 edición de Lógica de la 

Investigación Científica (1970) defiende -contra el 
optimismo gnoseológico de los positivistas- "el 
saber seguro nos está negado. Nuestro saber es 
una conjetura crítica, un retículo de hipótesis, una 
trama de suposiciones". 

Entonces ¿qué es lo que hace el científico? 
Escribe: lo que hace al científico no es la posesión 
del saber de unas verdades incontestables, sino la 
incesante búsqueda crítica, sin concesiones, de la 
verdad" (Lógica de la Investigación científica, 1934, 
y posteriormente en Búsqueda sin término, 
1976)99.  

Para poder cumplir este programa, el 
científico debe gozar de una situación personal de 
libertad creativa dentro de un contexto social 

                                                 
99 El tema de la verdad es uno de los más fecundos y 
complejos en el sistema de Karl Popper. Recientemente se ha 
publicado una síntesis muy clarificadora: Cristina BOSSO 
(2000) La verdad de la ciencia desde el pensamiento de Karl 
Popper. Studium. Filosofía y Teología. Buenos Aires. 



269 

 

apropiado como es el ámbito democrático. En 
definitiva, Popper aboga por el desarrollo de la 
sociedad liberal políticamente, en la que el Estado 
se empequeñece y deja que fluya la iniciativa 
privada. La situación ideal es la la Estados Unidos, 
ejemplo de lo que debe ser una "sociedad abierta" 
(La sociedad abierta y sus enemigos, 1945).   

 
Estas ideas, evidentemente, le atrajeron 

acervas críticas por parte de los sectores 
progresistas y de izquierdas que critican que el 
sistema liberal sea el ambiente adecuado para 
hacer “verdadera ciencia independiente" y  
postulan una mayor intervención de los poderes 
públicos en el control económico e ideológico de la 
investigación.  

 
Esto nos llevará en otro lugar de este libro a 

reflexionar más ampliamente sobre la función 
social de la ciencia y su instrumentalización por 
parte de los poderes políticos, económicos y 
militares. Es más: los que aquí llamamos "hijos 
rebeldes de Popper" (tachados algunos incluso de 
"comunistas") han postulado que la ciencia no es el 
absoluto una tarea intelectual desinteresada, sino 
que está determinada (o al menos influida) por una 
gran cantidad de elementos no científicos 
(ideológicos, económicos, religiosos, políticos, etc). 

Baste, por el momento, con la exposición 
somera de las ideas más elementales de Popper 



270 

 

sobre la naturaleza, el valor y los métodos de la 
ciencia. Su largo magisterio y la intensidad de su 
trabajo ha dado lugar a una larga serie de 
discípulos y también de detractores. Ante Popper 
es difícil permanecer indiferente.  

Veremos ahora a  "los hijos rebeldes de 
Popper". Una selección de filósofos de la ciencia 
que, partiendo muchos de ellos de las ideas 
popperianas, han desarrollado desde la adhesión, 
la crítica o la discrepancia un amplio espectro de 
planteamientos sobre la problemática filosófica de 
la ciencia.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



271 

 

8 
 La nueva filosofía de 

la ciencia  
 
 

 
La figura de Popper es, en filosofía de la 

ciencia, una de las más eminentes del siglo XX.  
Posiblemente la más eminente.  

Y esto no es una opinión personal, sino la 
postura de la mayor parte de los filósofos de la 
ciencia actuales. Pero no es el momento de entrar 
en polémicas. Baste aquí con aceptar que, repensar 
la naturaleza (que es el objeto de este libro) 
necesita necesariamente acudir a muchas de las 
herramientas conceptuales de Karl R. Popper.  

 
Pero también necesita y exige incluir algunas 

de las correcciones, matizaciones, propuestas y 
puntos de vista de algunos de los que aquí 
denomino (más con afán periodístico que 
científico) los "hijos rebeldes de Popper".  

 
Precisamente, hace ya treinta años tuve la 

"osadía" de escribir, publicar y defender una 



272 

 

opinión crítica hacia Popper y favorable a uno de 
sus "hijos rebeldes"100.  

¿Dónde radica la discrepancia entre Popper y 
los filósofos de la ciencia posteriores? Tal vez, el 
núcleo básico de discrepancia se encuentre en la 
importancia que cada autor le confiere a los 
elementos extra-científicos (filosóficos, sociales, 
económicos, religiosos, ideológicos) en la 
construcción de las teorías científicas. Popper fue 
siempre un intelectual puro, un racionalista cabal 
que creía en la independencia del pensamiento 
sobre otras dimensiones humanas.  

Como buen liberal, confiaba en la capacidad 
del individuo para elaborar de forma autónoma su 
propiaa opinión y su propio pensamiento. Muchos 
de sus seguidores, desconfían de la libertad y 
autonomía humanas y perciben que la cultura 
dominante influye (e incluso determina) el propio 
pensamiento. Nos estamos acercando a la 
problemática de las relaciones entre filosofía e 
historia. Nos acercamos de nuevo a la sociología de 
la ciencia. Una de las tesis más fuertemente 

                                                 
100 Esta publicación se refiere a una comunicación en el 
Primer Simposio sobre enseñanza de la Geología (Madrid, 
1980). Es esta: L. SEQUEIROS (1981) El método de los 
paradigmas de Kuhn interpela a las Ciencias Geológicas: 
notas para una geología sin dogmas. Actas I Simposio 
Nacional de Enseñanza de la Geología. Madrid, octubre 1980. 
Publicaciones de la Universidad Complutense, páginas 437-
444. 



273 

 

asentadas por el neopositivismo del Círculo de 
Viena es la de la absoluta racionalidad e 
independencia histórica y cultural de las teorías 
científicas. Estas ideas pasan al mundo anglosajón 
principalmente.  

Pero una obra clave en la nueva filosofía de 
la ciencia, la Lógica de la Investigación científica de 
Karl R. Popper, que había sido publicada en 1934 
en alemán, tardó tiempo en verse traducida al 
inglés. Por ello, en el mundo de la filosofía de la 
ciencia los métodos del verificacionismo y del 
inductivismo se siguieron manteniendo frente al 
falsacionismo y al deductivismo popperianos.  

Durante más de veinte años después del 
cambio de concepción popperiana, los filósofos de 
la ciencia continuaron manteniendo los postulados 
básicos sobre las teorías científicas neopostivistas a 
pesar de las críticas que ya se iniciaban. A partir de 
los años 50 comienza a producirse una crítica más 
fuerte contra dicha concepción heredada. Todo 
este proceso de debilitamiento de sus postulados 
culmina con la publicación de la obra de Thomas S. 
Kuhn, La estructura de las revoluciones científicas 
(1962). A este proceso de desmantelamiento de las 
concepciones heredadas colaboran unas figuras 
que merecen ahora nuestra atención. 
 
¿Es la ciencia un proceso racional puro? ¿tiene 
adherencias no científicas? 

Hay una serie de filósofos de la ciencia 



274 

 

contemporáneos de Popper, aunque más jóvenes 
que él, que, desde la aceptación de racionalismo 
crítico (no dogmático, no cientista)  han hecho 
evolucionar su pensamiento. En particular, algunos 
de ellos van a mantener posiciones mucha más 
radicales sobre el papel del llamado contexto social 
e ideológico de descubrimiento. Tenerlos en 
cuenta es esencial hoy si se quiere proceder 
correctamente a este proceso, a veces indigesto, de 
repensar la naturaleza. 

Todos estos filósofos posteriores a Popper 
insisten en sus libros, conferencias, cursos y 
artículos en revistas en el carácter histórico del 
conocimiento científico. Difieren del maestro 
Popper (más esencialista que ellos) en  señalar con 
más insistencia la importancia de los aspectos 
externalistas de la ciencia.  

En la construcción social del conocimiento 
científico, más que en un racionalismo que resalta 
los aspectos llamados internalistas o de la lógica 
interna de la construcción de la ciencia, consideran 
las implicaciones psicológicas, religiosas, 
ideológicas y culturales de la ciencia. En definitiva, 
se alinean más cerca del bando de la sociología de 
la ciencia.  

 
Dentro de estos autores, a quienes 

denominamos los "hijos rebeldes de Popper", se 
pueden diferenciar dos grupos diferentes en 
función de sus propuestas sobre los ritmo del 



275 

 

cambio de las ideas científicas. Por un lado, están  
los que postulan un cambio científico histórico en 
la ciencia de carácter brusco, no gradual, rupturista 
con lo anterior. En definitiva, un cambio científico 
revolucionario (Kuhn, Feyerabend); y por otro lado, 
los que proponen un cambio científico histórico 
realizado de modo gradual y constante, bien 
inspirado en la lógica darwiniana (Stephen 
Toulmin) o en los programas de investigación 
(Lakatos) o la resolución de problemas (Larry 
Laudan).  

Sin ocultar en este trabajo la personal 
simpatía hacia las posturas de Thomas Samuel 
Kuhn, respetables por otra parte, no  se puede 
obviar en modo alguno el papel de otros autores 
de la misma generación, entre los cuales hubo en 
algunas ocasiones los comprensibles roces e 
intercambios tumultuosos de puntos de vista 
encontrados (o al menos complementarios). 
 
Thomas S. Kuhn  (1922-1996) 

Uno de los filósofos de la ciencia con ideas y 
propuestas más sugerentes y polémicas es Thomas 
Samuel Kuhn101. Nació en el año 1922 en la ciudad 
de Cinccinnati (USA). Primero estudió Ciencias 

                                                 
101 http://www.tendencias21.net/Las-propuestas-de-
Thomas-S-Kuhn-siguen-vivas-despues-de-medio-
siglo_a10016.html; 
http://www.raco.cat/index.php/ect/article/viewFile/88755
/132923 



276 

 

Física en la prestigiosa Universidad de Harvard.  En 
el año 1947 defiende su tesis de doctorado en 
Física. En esa época, queda fascinado por la 
historia de la astronomía y decide abandonar la 
investigación empírica para dedicarse a la historia y 
filosofía de la ciencia. Casi toda su vida 
universitaria la realiza como profesor en  Princeton. 
Con 57, en 1979, obtiene una plaza de profesor de 
Filosofía en el Instituto Tecnológico de 
Massachusset.  En el año 1991 se realiza su 
jubilación académica. Fumador empedernido, y 
aquejado de cáncer, fallece el 17 junio 1996 en su 
casa de Cambridge (Massachusset)102. 

El concepto que siempre defendió de lo que 
es la filosofía de la ciencia fue polémico en una 
época en que las ideas de Popper eran 
incuestionables. Para Kuhn, esta disciplina es, 
básicamente,  la reflexión filosófica de la 
construcción, reelaboración, sustitución y 
reconstrucción  de las teorías científicas. Proceso 
que -en su opinión -no siempre sigue el camino 
ortodoxo de la lógica.  

El enfoque de toda la obra escrita de Thomas 
S. Kuhn es histórico-sociológico. Kuhn analiza 
desde las ciencias de la naturaleza  el desarrollo 

                                                 
102 Con ocasión de su fallecimiento, la prensa se hizo eco de 
ese acontecimiento. Ver, por ejemplo, J. MOSTERÍN (1996) Las 
revoluciones científicas. EL PAÍS, septiembre de 1996; L. 
SEQUEIROS (1996) La última lección de Thomas S. Kuhn. 
Enseñanza de las Ciencias de la Tierra, AEPECT, 4(1), 79-80. 



277 

 

histórico real de las grandes concepciones del 
mundo. Para ello, confiere gran importancia al 
comportamiento de los científicos.  

Le interesa desentrañar el carácter humano 
(y por ello, perfectible) de cualquier elaboración de 
la ciencia. En concreto, a  Kuhn le interesa mostrar 
cómo los científicos (o mejor, las comunidades 
científicas) elaboran, difunden, utilizan,  aplican, 
aceptan o rechazan las diversas teorías de las 
ciencias.  

No son muchas las obras de Kuhn. De ellas 
destacamos, por orden cronológico: publicada en 
1957: The Copernican Revolution. Planetary 
Astronomy in Development of Western Thought  
(en español, sin embargo, se simplificó el título: 
1978, La revolución copernicana, Ariel, Barcelona). 
Esta es su primera incursión crítica en la historia de 
las ciencias a partir del desarrollo de las imágenes 
del universo, desde las concepciones míticas hasta 
las modernas. El interés se central en los factores 
que confluyen en el cambio de concepción del 
mundo obrada por Copérnico.  

Su trabajo más conocido, traducido a 
muchas lenguas y del que se han hecho mulchas 
ediciones es La Estructura de las Revoluciones 
científicas. Publicado en 1962, es un ensayo breve 
sin notas a pie de página. Como una reflexión 
personal provocadora. Posteriormente, en 1970, 
salió a la luz la 20 edición a la que añadió un  
postscriptum, referente a la clarificación de algunos 



278 

 

de sus conceptos dada la polémica suscitada.  La 
primera edición en español es de 1972 (Fondo de 
Cultura Económica, México) y aún se hacen 
reediciones. 

Un trabajo menos conocido pero muy 
sugerente es La Historia de la Ciencia (publicado en 
1968, como un capítulo de la International 
Encyclopedia of the Social Sciences, vol. 14. En 
español, esta Enciclopedia de las Ciencias Sociales 
está  traducida en 1979103. 

Una publicación de la que hablaremos más 
adelante y que clarifica muchas de sus ideas es: 
Lógica del descubrimiento o psicología de la 
investigación. [En: I. Lakatos y A. Musgrave, edit. 
(1970). La crítica y el desarrollo del conocimiento. 
(1975 en español, Grijalbo, Barcelona)]. 

También es clarificaidor su ensayo  Segundos 
pensamientos sobre paradigmas. [En Suppe 
edit.1974 (en español, 1979). La Estructura de las 
Teorías científicas. UNED, Madrid; 1977 (en 
español, 1982)]. Una recopilación de artículos de 
Kuhn se encuentra en: La Tensión esencial (1977). 
En español, se publicó en 1982 (Fondo de Cultura 
Económica, México). 
 
El pensamiento de Kuhn sobre la ciencia y el 
método científico 

Kuhn expuso su modelo sobre la ciencia y el 

                                                 
103   El capítulo de Kuhn está en el  vol. 2, pág. 313-320. 



279 

 

método científico en su obra más emblemática, La 
Estructura de las Revoluciones Científicas. Pero es 
necesario reconocer que ha habido, al menos, dos 
etapas en su vida:antes y después de la famosa 
Postdata: 1969 (incluida al final de la edición 
española del libro citado)104. Algunos de los críticos 
de Kuhn afirman que éste abandonó muchas de 
sus tesis principales a partir del seminario de 
Bedford College (1965) tal como se expresa en la 
citada Postdata: 1969. Tras ella, vendrían sus 
Segundos pensamientos sobre los paradigmas 
(1974) y The Essential Tension (1977). 

Sistematizar en unas cuantas frases el 
pensamiento de un filósofo que ha invertido 
muchos años a perfilar, retocar y justificar sus 
planteamientos, es una tarea imposible. Aún así, 
intentaremos en este apartado diseñar los 
andamiajes esenciales de su pensamiento. Repito 
en este lugar, que mi planteamiento personal no es 
aséptico. No oculto mi interés por las ideas 
kuhnianas que, desde mi punto de vista, poseen un 
mayor poder explicativo de muchos procesos de 
desarrollo científico que las de los otros autores. 
Aún así, dejo a la libertad de cada cual poder 
asumir la postura que crea más conveniente105.   

                                                 
104   La Estructura de las Revoluciones científicas. Publicado en 
1962. Posteriormente, en 1970, salió a la luz la 20 edición a la 
que añadió una Postdata: 1969, referente a la clarificación de 
algunos de sus conceptos dada la polémica suscitada. 
105 A este respecto, es muy interesante el esfuerzo realizado 



280 

 

Para el primer Kuhn, el de La Estructura de 
las Revoluciones Científicas, los investigadores y 
científicos han tenido dos "ritmos" de innovación y 
de producción científica: el ritmo que él mismo 
denomina de "ciencia normal" y el de la "ciencia 
extraordinaria" (en la cual se dan las revoluciones 
científicas)106. Los conceptos de estadio de ciencia 

                                                                                               

por la profesora Anna Estany  por acercarse 
metodológicamente a las diversas estrategias del cambio 
científico. En el caso concreto de la "invención" (encuentro) 
del Oxígeno por Lavoisier y el cambio de concepción 
científica del proceso de combustión, ¿qué propuesta 
metodológica se acerca más? ¿La de Popper? ¿La de Kuhn? 
¿La de Lakatos? (A. ESTANY (1990) Modelos de cambio 
científico. Editorial Crítica, Barcelona,  233 páginas)  Al final, 
la autora muestra que ninguna de la propuestas 
metodológicas al uso se acomoda exactamente a los 
complejos procesos de construcción de la idea del cambio 
científico a propósito de la combustión. 
106  Una síntesis del pensamiento kuhniano puede 
encontrarse en:   G. HOTTOIS (1999) Historia de la Filosofía. 
Del Renacimiento a la posmodenidad. Cátedra, Madrid, 
páginas  396-407. También:  A. ESTANY (1990) opus.cit 
.páginas 65-92;     Un interesante conjunto de trabajos sobre 
Kuhn puede encontrarse en: Carlos SOLÍS, compilador (1998) 
Alta Tensión: filosofía, sociología e historia de la ciencia. 
Paidós, Barcelona,397 pág. (con trabajos de R.K.Merton, 
J.Muguerza, L.Olivé, entre otros). Y también:  PERAL, D., 
ESTÉVEZ, P., PULGARÍN, P. (1997)  Presencia del pensamiento 
de Kuhn en la literatura científica. Llull, 20, 623-636;  E.  
MOYA (2000) Alan D. Sokal, Thomas S. Kuhn y la 
epistemología postmoderna. Revista de Filosofía, XIII (23), 
169-194. 



281 

 

normal, de  ciencia extraordinaria y de revolución 
científica, pese a su carácter discutible, han pasado 
ya al patrimonio común de los filósofos de las 
ciencias y también de los científicos. 
 
El modelo kuhniano 

Si se desea un breve resumen, el modelo 
epistemológico kuhniano (el más genuino) se 
puede sistematizar en siete puntos: 

1. El primer punto se refiera a la introducción 
de un concepto polémico: el concepto de ciencia 
normal como contrapuesto al del de ciencia 
extraordinaria. Contrariamente a lo que se piensa, 
Kuhn dedica muchas páginas a justificar lo que es 
la ciencia normal; y es precisamente este concepto 
por el que fue más criticado por Popper y los 
popperianos. Para Kuhn, en los laboratorios, 
universidades y demás centros científicos (tanto de 
ciencias de la naturaleza como de ciencias sociales) 
se hace lo que él denomina como ciencia normal. 
Pero ¿qué es la ciencia normal?   

 
 
El siguiente texto, situado al inicio de su 

obra más conocida, La Estructura de las 
Revoluciones Científicas expresa bien su 
pensamiento: "En este ensayo, "ciencia normal" 
significa investigación basada firmemente en una   
o más realizaciones científicas pasadas, 
realizaciones que alguna comunidad científica 



282 

 

particular reconoce, durante cierto tiempo, como 
fundamento para su práctica posterior" (capítulo II, 
pág. 33). 

Y más adelante: "La ciencia normal, (...) es 
una empresa altamente acumulativa que ha tenido 
un éxito eminente en su objetivo, la extensión 
continua del alcance y la precisión de los 
conocimientos científicos"  (La Estructura de las 
Revoluciones Científicas, cap. VI, pág. 92).  

Un elemento esencial de la ciencia normal es 
que ésta es compartida por un grupo respetable de 
investigadores que asumen esos conceptos, reglas 
y métodos. Este grupo, recibe el nombre de 
comunidad científica y es la protagonista del 
quehacer de la ciencia. 

El concepto de "ciencia normal" fue criticado 
duramente por otros filósofos de la ciencia. Y a esta 
polémica aludiremos más adelante. Baste con saber 
que, para Kuhn, durante los períodos "largos" de la 
historia de la ciencia, los investigadores se han 
apoyado en los contenidos, principios y reglas 
metodológicas compartidas. Por lo general, el 
trabajo que realizan los científicos se reduce a 
resolver algunos de los problemas (o enigmas) que 
suele presentar la ciencia normal. Pero los 
científicos no pueden ni quieren en absoluto 
destronar el estado actual de la ciencia. 

2. El segundo punto, muy relacionado con el 
concepto de ciencia normal, se refiere al concepto 
kuhniano más conocido, discutido y a la par más 



283 

 

fecundo: el concepto de paradigma. Se han 
encontrado muchas definiciones de paradigma en 
la obra kuhniana (a ello se ha aludido más arriba). 
Para Kuhn, los científicos de todos los tiempos, al 
hacer ciencia normal, lo han hecho dentro de 
grandes construcciones científicas que dan pie a 
determinadas tradiciones compactas de 
investigación científica sirven de "modelo" o 
"patrón" para la práctica científica cotidiana: esta 
construcciones hacen las veces de "paradigma", de 
patrón, de molde en el que se incluye el trabajo de 
la ciencia normal. 

Estas realizaciones son asumidas en 
momentos históricos por la comunidad científica y 
se expresan en tratados científicos clásicos: así, la 
Física de Aristóteles, el de Revolutionibus de 
Copérnico, los Principia de Newton, la Chemie de 
Lavoisier, los Principles of Geology de Lyell, el 
Origen de las especies de Darwin. Estos textos 
expresan y sistematizan el saber en un momento 
determinado y son reconocidos por los científicos 
como depositarios de un saber nuevo. Pero, a la 
par, estas construcciones científicas eran bastante 
incompletas. Tenían problemas no resueltos. No 
son un armazón sólido e indestructible. No son 
perdurables ni tienen pretensión de eternidad y de 
verdad absoluta sobre el mundo. Este texto 
expresa bien su pensamiento:  

"Voy a llamar, de ahora en adelante, a las 
realizaciones que comparten esas dos 



284 

 

características, "paradigmas", término que se 
relaciona estrechamente con "ciencia normal" (La 
Estructura de las Revoluciones Científicas, cap. II, 
página 34).  

Pero, como he dicho antes, el concepto de 
paradigma queda siempre impreciso y abierto. 
Veamos otras definiciones (que son más bien 
descripciones): "el paradigma representa el trabajo 
 que ha sido realizado de una vez por todos"  (La 
Estructura de las Revoluciones Científicas, cap. III, 
página 51).  

Y más adelante: "En su uso establecido, un 
paradigma es un modelo o patrón aceptado y este 
aspecto de su significado me ha permitido 
apropiarme de la palabra "paradigma" a falta de 
otro término mejor" (La Estructura de las 
Revoluciones Científicas, cap. III, pág. 51). "Para los 
científicos, al menos, los resultados obtenidos 
mediante la investigación normal son importantes, 
debido a que constribuyen a aumentar el alcance y 
la precisión con la que puede aplicarse un 
paradigma"  (La Estructura de las Revoluciones 
Científicas, cap. IV, pág. 69).  

Y otras más: "Una investigación histórica 
profunda de una especialidad dada, en un 
momento dado, revela un conjunto de 
ilustraciones recurrentes y casi normalizadas de 
diversas teorías en sus aplicaciones conceptuales, 
instrumentales y de observación. Esos son los 
paradigmas de la comunidad revelados en sus 



285 

 

libros de texto, sus conferencias y sus ejercicios de 
laboratorio"  (La Estructura de las Revoluciones 
Científicas, cap. V, pág. 80).  

El concepto de paradigma se relaciona con el 
conocimiento impartido en las aulas de ciencias: "El 
estudio de los paradigmas (..) es lo que prepara 
principalmente al estudiante para entrar a formar 
parte como miembro de la comunidad científica 
particular con la que trabajará más tarde. 

Como el concepto de paradigma no parecía 
bien delimitado, Kuhn se ve en la necesidad de 
precisarlo en la famosa Posdata: 1969.  Escribe: "Un 
paradigma es lo que los miembros de una 
comunidad científica comparten y, recíprocamente, 
una comunidad científica consiste en hombres que 
comparten un paradigma". (La Estructura de las 
Revoluciones Científicas,  Posdata: 1969, pág. 271).  

Y lo que comparten los miembros de una 
comunidad científica no es solamente unas teorías 
racionales sino otros muchos elementos no 
estrictamente procedentes del campo de las 
ciencias. Dentro de estos paradigmas hay 
costelaciones de elementos como son las visiones 
del mundo, atravesadas de valores, ideologías, y 
métodos no estrictamente científicos.  

Como buen historiador de las ciencias 
investiga los mecanismos ocultos que dan lugar a 
las nuevas teorías. Muchas veces, el proceso de 
creación científica es ocasional o plagada de otros 
contenidos ajenos al pensamiento científico 



286 

 

(filosofías, ideología, aspectos psicológicos y 
religiosos...). 
 

3. El punto tercero, dentro de esta 
apresurada síntesis del pensamiento kuhniano, se 
refiere  a una cuestión de gran importancia: ¿cómo 
cambian las ideas científicas? Y en el lenguaje de 
Kuhn: ¿cómo llega a admitirse un nuevo 
paradigma?  

Tanto los positivistas como Popper tienen 
una respuesta: por argumentos lógicos. Para Kuhn, 
la respuesta es diferente: la tarea normal de los 
científicos es resolver enigmas dentro del 
paradigma imperante. Pero cuando en un cuerpo 
científico se descubren anomalías (fenómenos 
nuevos, inesperados, no previstos) lo primero que 
hacen los científicos es integrarlos, asimilarlos, 
incluirlos en el paradigma vigente, modificándolo. 
Con frecuencia, todo presunto científico que se las 
de de "innovador" se le mira con ojos de sospecha 
cuando no se da un paso más y es tachado de 
hereje o perturbador.  

La comunidad científica es siempre 
psicológicamente conservadora, resistente al 
cambio. Y es normal. A ningún grupo humano le 
satisface que le remuevan bajo los pies las 
cimientos sobre los que edifica sus conocimientos. 

La palabra enigma (acertijo, problema, 
pensamiento lateral) es ampliamente utilizada por 
Kuhn. Veamos unos textos: "Los términos "enigma" 



287 

 

y "solucionador de enigmas" realzan varios de los 
temas que han ido sobresaliendo cada vez más en 
las páginas precedentes. Los enigmas son, en el 
sentido absolutamente ordinario que empleamos 
aquí, aquella categoría especial de problemas que 
pueden servir para poner a prueba el ingenio o la 
habilidad para resolverlos"  (La Estructura de las 
Revoluciones Científicas, cap. IV, pág. 70). 

Y más adelante: "La ciencia normal no tiende 
hacia novedades fácticas o teóricas y, cuando tiene 
éxito, no descubre ninguna. Sin embargo, la 
investigación científica descubre repetidamente 
fenómenos nuevos e inesperados y los científicos 
han inventado, de manera continua, teorías 
radicalmente nuevas"  (La Estructura de las 
Revoluciones Científicas, cap. VI, pág. 92).  
 

4. La tarea de la comunidad científica, que 
investiga dentro de un paradigma, es resolver las 
preguntas problemáticas, los enigmas que se van 
presentando. De este modo, un paradigma va 
siendo progresivamente  precisado y ampliado, 
corregido y matizado. Esto lleva -irónicamente- no 
a su consolidación sino hacia su paulatino 
debilitamiento. Así ocurrió con la astronomía 
ptolemaica. Esta es cada vez más compleja con el 
objeto de poder "salvar los fenómenos", explicar de 
modo racional e hipotético los enigmas que 
presenta la realidad natural.  

 



288 

 

Esta intuición kuhniana nace de su 
conocimiento de la historia de la ciencia. Veamos 
unos textos:"Cuanto más exacto y comprensivo es 
un paradigma, tanto más sensible se vuelve como 
indicador de anomalías, dando así ocasión a un 
cambio de paradigma"  (La Estructura de las 
Revoluciones Científicas, cap. VI, pág. 111). 

 "Para ser aceptada como paradigma, una 
teoría debe parecer mejor que sus competidoras; 
pero no necesita explicar y, en efecto, nunca lo 
hace, todos los hechos que se puedan confrontar 
con ella"  ( La Estructura de las Revoluciones 
Científicas, cap. II, pág. 44).  

Y otros textos más: "Estas transformaciones 
de los paradigmas de la óptica física son las 
revoluciones científicas y la transición sucesiva de 
un paradigma a otro por medio de una revolución 
es el patrón usual de desarrollo de una ciencia 
madura" ( La Estructura de las Revoluciones 
Científicas, cap. II, pág. 36). 

 "Una de las cosas que adquiere una 
comunidad científica con un paradigma, es un 
criterio para seleccionar problemas que, mientras 
se dé por sentado el paradigma, puede suponerse 
que tiene soluciones"  (La Estructura de las 
Revoluciones Científicas, cap. IV, pág. 71).  

Desde el punto de vista de la sociología y de 
la psicología de la ciencia, la crisis es de ordinario la 
condición previa para la sustitución del modelo 
explicativo antes vigente.  



289 

 

 
5.  Pero ¿como se produce el 

reemplazamiento de un paradighma por otro?  
Kuhn tiene muy claras las ideas: "Una vez que una 
teoría científica ha alcanzado el status de 
paradigma, no será declarada inválida mientras no 
haga acto de presencia otro candidato que pueda 
ocupar su lugar". (La Estructura de las Revoluciones 
Científicas, cap. VIII, pág. 128). Por tanto, un 
paradigma no cae para que otro emerja.  

 
La condición necesaria es que aparezcan 

interpretaciones alternativas a la tradicional que 
expliquen de modo más simple y complexivo el 
enigma que se propuso.  

Veamos otro texto: "El rechazar un 
paradigma sin reemplazarlo por otro, es rechazar la 
ciencia misma. Ese acto no se refleja en el 
paradigma sino en el hombre. De manera 
inevitable, será considerado por sus colegas como 
"el carpintero que culpa a sus herramientas" ( La 
Estructura de las Revoluciones Científicas, cap. VIII, 
pág. 131). 

La decisión de rechazar un paradigma 
siempre lleva consigo la decisión de adoptar otro 
nuevo y el juicio que condice a tal decisión implica 
la comparción de ambos paradigmas con la 
naturaleza y entre sí. 

6.  Ya hemos visto que el proceso es el de  
sustitución. Pero ¿qué ritmo tiene esa sustitución? 



290 

 

Kuhn es muy claro en este punto: la sustitución  de 
un paradigma por otro no es un proceso gradual, 
lento, poco a poco. Es una sustitución llamémosla 
sin ambages  "revolucionaria"; esto es, violenta, 
súbita, radical.  

"Los episodios extraordinarios en que tienen 
lugar esos cambios de comportamientos 
profesionales son los que se denominan en este 
ensayo revoluciones científicas (...) Parece como si 
toda la comunidad de expertos se trasladase de 
repente a otro planeta, en el que los objetos 
conocidos se presentan bajo una nueva luz y otros 
desconocidos se asocian a ellos" (La Estructura de 
las Revoluciones Científicas, capítulo I, pág.27). 

Y más adelante:  "La transición de un 
paradigma en crisis a otro nuevo del que pueda 
surgir una nueva tradición de ciencia normal, está 
lejos de ser un proceso de acumulación, al que se 
llegue por medio de una articulación o una 
ampliación del antiguo paradigma. Es más bien 
una reconstrucción del campo, a partir de nuevos 
fundamentos, reconstucción que cambia algunas 
de las generalizaciones teóricas más elementales 
del campo, así como también muchos de los 
métodos y aplicaciones del paradigma" ( La 
Estructura de las Revoluciones Científicas, cap. VIII, 
pág. 139) 

Aquí podría encontrarse el núcleo esencial 
del pensamiento de Kuhn: el desarrollo científico 
no se debe solo ni exclusivamente a la aplicación 



291 

 

sobre los problemas de la naturaleza unas reglas 
metodológicas de investigación. Existen  enigmas 
en la naturaleza que se han abordado desde otras 
perspectivas.  

Por tanto, las teorías científicas 
decididamente nuevas no nacen por verificación 
(como decían los positivistas e inductivistas), ni por 
falsación (como dice Popper) sino por sustitución 
(sumamente penosa y compleja en cada caso, con 
elementos psicológicos y sociológicos) del modelo 
explicativo (matriz disciplinar, paradigma) antes 
vigente por otro nuevo. A este proceso de las 
ciencias de la naturaleza, que no es simplemente 
irracional, pero tampoco totalmente racional, se 
llama "cambio de paradigma". 

 . 
7. El séptimo punto de esta síntesis se refiere 

a otro punto controvertido en la filosofía de la 
ciencia. Para Kuhn, cuando un paradigma sustituye 
revolucionariamente a otro, no hay posibilidad de 
mostrar cuál es mejor. "En principio, las teorías 
anticuadas no dejan de ser científicas por el hecho 
de que hayan sido descartadas" (La Estructura de 
las Revoluciones Científicas, cap. I, pág. 22).  

La teoría antigua y la teoría nueva, el 
paradigma antiguo y el paradigma emergente no 
pueden compararse de acuerdo con un baremo. 
Kuhn discute si existe una inconmensurabilidad de 
los paradigmas: ¿es imposible para un filósofo 
"medir" o "comparar" unos paradigmas con otros 



292 

 

para emitir un juicio sobre su bondad? Un 
paradigma es siempre una concepción del mundo y 
por ello no hay datos neutrales para comparar las 
consecuencias de ambos paradigmas.  

Veamos estos textos: "Puesto que el 
vocabulario con el que se discuten dichas 
situaciones se componen mayormente de los 
mismos términos, de cualquier modo, deben 
vincularlos a la naturaleza de manera diferente y su 
comunicación es, de modo inevitable, meramente 
parcial. Como resultado, la superioridad de una 
teoría respecto a otra, es algo que no puede 
probarse a través del debate" (La Estructura de las 
Revoluciones Científicas, Posdata: 1969. pág. 303).  

"El rechazar un paradigma sin reemplazarlo 
por otro, es rechazar la ciencia misma. Ese acto no 
se refleja en el paradigma sino en el hombre. De 
manera inevitable, será considerado por sus 
colegas como "el carpintero que culpa a sus 
herramientas" (La Estructura de las Revoluciones 
Científicas, cap. VIII, pág. 131). 
 
Thomas Kuhn y sus discrepancias con Popper 

Tal vez, el aspecto más relevante del 
temperamento de Kuhn estriba en haber opuesto 
al pensamiento excesivamente racionalista del 
maestro Popper. Una frase kuhniana que expresa 
muy bien el sentido de su discrepancia es esta, 
tomada de La Estructura de las revoluciones 
científicas: "ningún proceso histórico descubierto 



293 

 

hasta ahora por el estudio del desarrollo científico 
se parece en nada al estereotipo metodológico de 
la demostración de la falsedad por medio de la 
comparación directa con la naturaleza. Por el 
contrario, es precisamente lo incompleto y lo 
imperfecto del ajuste entre la teoría y los datos lo 
que define muchos de los enigmas que 
caracterizan a la ciencia normal. Si todos y cada 
uno de los fracasos en el ajuste sirvieran de base 
para rechazar las teorías, todas las teorías deberían 
ser rechazadas en todo momento" (La Estructura 
de las Revoluciones Científicas, cap. VIII, pág. 128). 

La publicación del polémico ensayo de 
Thomas S. Kuhn desató en el mundo de la filosofía 
de la ciencia una viva polémica. Se puede decir, que 
la década de 1960 marca una época de un antes y 
un después de la filosofía de la ciencia. Hay 
acontecimiento posterior a la publicación de   La 
Estructura de las Revoluciones Científicas que va a 
marcar lo que será la epistemología hasta fin de 
siglo. En 1965 se celebró en Bedford College 
(Princeton) un Seminario Internacional de Filosofía 
de la Ciencia.   

La honestidad del debate fue de gran interés 
para aclarar posturas, perfilar problemas y diseñar 
intentos de comprensión y de síntesis. El 
pensamiento de Kuhn brilló a gran altura y, 
aunque su postura era minoritaria, le obligó a 
reformular muchas de sus intuiciones. En las Actas 
de las sesiones del mismo se contienen las 



294 

 

aportaciones de los participantes: el propio Karl 
Popper, Thomas Kuhn (al principio y al final), Imre 
Lakatos y otros expertos en filosofía de la ciencia. 
Conocer algunos de los puntos del debate puede 
ser de gran interés por cuanto ayudan  a repensar 
la naturaleza. De este debate trataremos al final de 
este capítulo. 
 
 
La filosofía de la ciencia postpopperiana (Imre 
Lakatos, Paul Feyerabend, Larry Laudan). 

Los años sesenta fueron años de gran 
pujanza creativa en filosofía de la ciencia. La 
herencia de Karl Popper fue diversa y extendida 
por el mundo. Recorrer algunos de estos 
epistemólogos enriquecerá, sin duda, la 
perspectiva de nuestro proceso que, no lo 
olvidemos, pretende repensar la naturaleza. Un 
repensar que no va solamente a la autoformación, 
sino que va también -si los lectores son profesores - 
a construir en los alumnos una adecuada visión de 
lo que es la ciencia, cómo se construye, cómo 
cambia, cuál es su "verdad", qué método se ha 
usado, etc. 

La relación de filósofos a cuyas ideas 
pasamos revista no es, por supuesto, exhaustiva. 
Posiblemente algunos notarán que faltan figuras o 
que se da excesiva importancia a algunos. Y es 
normal. Al ser autores que, en muchos casos, aún 
viven no permite tener la suficiente perspectiva 



295 

 

histórica para enjuiciarlos correctamente y valorar 
la novedad, fecundidad y relevancia de sus ideas. 
Pero, por lo general, son los más citados en los 
manuales de filosofía de la ciencia. 
 
 
Imre Lakatos  (1922-1974)  

Este es el primero de los autores a los que 
vamos a prestar atención. Es húngaro de 
nacimiento. De joven se distinguió por su oposición 
al nazismo en Hungría, siendo miembro activo del 
partido comunista. Sin embargo, fue detenido en 
1950 por sus ideas tachadas de "revisionistas" , fue 
juzgado y estuvo encarcelado durante tres años. 
Tras la revuelta húngara en 1956, se exilió en 
Viena y luego marchó al Reino Unido donde 
trabajó en Cambridge en su tesis doctoral. Después 
desarrolló una fecunda labor como profesor  en la 
London School of Economics and Political Science 
(donde Karl Popper ejercía su magisterio y del que 
fue alumno y amigo) hasta su temprana muerte en 
1974.  
 

Partiendo de las teorías sobre la falsación 
popperiana, Lakatos inicia un acercamiento a las 
posturas de Kuhn, sin llegar a aceptar sus 
postulados. La mayor parte de sus libros107 

                                                 
107  Una buena bibliografía puede encontrarse en: I. LAKATOS 
(1993) La metodología de los programas de investigación. 



296 

 

contienen recopilaciones de sus propios trabajos 
que fueron editadas por sus alumnos después de 
su fallecimiento cuando contaba solamente 52 
años.  

De entre estos libros (sobre todo los 
traducidos al español)  destacamos los siguientes: 
Pruebas y refutaciones (1963-64) (Traducción de 
1978, Alianza Universidad); Historia de la Ciencia y 
sus reconstrucciones racionales.(1971) (en español, 
Tecnos, Madrid, 1974); La metodología de los 
programas de investigación (recopilación de 
trabajos, desde 1970 a 21976; en español, 1983, 
Grijalbo, Barcelona);   Metodologías rivales de la 
ciencia: las construcciones racionales como guía de 
la historia”. 1971. Traducción en Teorema, (en 
español, 1974);  Matemáticas, Ciencia y 
Epistemología. (1978) (Traducción de 1981, 
Alianza Universidad).   

Fue editor, junto a Alan Musgrave, de las 
actas del famoso seminario de Bedford College, de 
1965. El tomo IV de estas actas lleva como título: 
LAKATOS, I. Y MUSGRAVE, A. edit.  (1970)  
Criticism and the growth of knowlewdge. 
Cambridge university Press. (En español, 1975: La 
Crítica y el desarrollo del Conocimiento. Grijalbo, 
Barcelona). 

Algunos autores han querido ver dos 
Lakatos diferentes: el Lakatos de Pruebas y 

                                                                                               

Alianza Universidad, Madrid, páginas  300-302. 



297 

 

refutaciones (1963-64) y el Lakatos de Los 
programas de Investigación científica (1970).  

Cuando Lakatos escribió este trabajo108, 
Kuhn ya había publicado La Estructura de las 
Revoluciones Científicas. A Lakatos le preocupa 
encontrar el "modelo de cambio científico", cómo 
se modifican, se sustituyen y desaparecen las 
teorías109.  

Está convencido (como Kuhn) que el único 
modo de contrastarlo es acudiendo a la historia de 
las ciencias. 
 
 
 
 

                                                 
108 I. LAKATOS (1978, en español, 1982, 1993) La falsación y 
la metodología de los programas de investigación científica. 
En: La metodología de los programas de investigación 
científica. Alianza Universidad, Madrid, 349, 17-133. Este 
artículo (incluido en este libro recopilatorio) se escribió entre 
1968 y 1969 y fue publicado por vez primera en LAKATOS, I y 
MUSGRAVE, A. edit. (1970, español, 1975).  En este volumen 
(las actas del seminario de Bedford College, 1965,  Lakatos se 
refería a este artículo como una "versión mejorada" del 
primero. Pero también alude a que es una "versión 
imperfecta" de la que iba a ser su próxima obra, The Changing 
Logic of Scientific Discovery. Un libro que nunca llegó a 
publicar debido a su temprano fallecimiento. 
109 Una versión actualizada de la problemática se puede 
encontrar en: A. R. PÉREZ RANSANZ (1993) Modelos de 
cambio científico. En: C. U. MOULINES edit. La ciencia: 
estructura y desarrollo. Trotta, Madrid, páginas181-202. 



298 

 

Un nuevo modo de interpretar la historia de las 
ciencias 

Lakatos se inicia, como Kuhn, en las tareas 
de bucear en la historia de la ciencia110. Pretendía 
encontrar en la historia la "intrahistoria", el hilo 
conductor que le llevase a conocer cómo surgen y 
cambian las ideas científicas. Para él,  la historia de 
la ciencia debe ser una historia de programas de 
investigación competitivos (o si se quiere de 
paradigmas). Pero difiere de Kuhn en que esta 
historia no ha sido una sucesión de períodos de 
ciencia normal. Cuanto antes se inicie la 
competitividad, tanto mejor para el progreso 
científico. 

Pero, ¿cómo un programa de investigación 
sustituye a otro? ¿Existen las revoluciones 
científicas?  Para Lakatos debe haber una razón de 
más peso que la anticuada "refutación" o "las "crisis" 
kuhnianas. Lakatos responde que debe existir una 
explicación lógica. La razón objetiva de esta 
naturaleza está proporcionada por un programa de 
investigación rival que explica y supera el éxito de 
la anterior y lo suplanta por una demostración 
adicional de mayor fuerza heurística. 

                                                 
110  En una de sus primeros escritos, (I. LAKATOS (1971, en 
español, 1974) Historia de la Ciencia y sus reconstrucciones 
racionales. Tecnos, Madrid, pág. 91) escribe parafraseando a 
Kant: "La filosofía de la ciencia sin historia de la ciencia es 
vacía; la historia de la ciencia sin filosof´ía de la ciencia es 
ciega". 



299 

 

La ciencia madura consiste en programas de 
investigación en los que se anticipan, no solo los 
hechos nuevos, sino también -en un sentido 
importante- las nuevas teorías auxiliares. La ciencia 
madura -a diferencia del ensayo-error- tiene "fuerza 
heurística". 

Desde este punto de vista, debe contraponer 
dos programas de investigación, antagónicos en 
muchos puntos: el programa de investigación 
popperiano y el programa de investigación 
kuhniano. Y en este punto se inclina de parte de su 
amigo y maestro Popper. Para Lakatos, la ciencia es 
el producto del desarrollo de un gran programa de 
investigación con una amplia base racional.  

Es verdad que Kuhn acierta al hacer 
objeciones al falsacionismo ingenuo y cuando 
acentúa la continuidad del crecimiento científico y 
la tenacidad en permanecer de algunas teorías 
científicas.   

Pero Kuhn se equivoca al pensar que todas 
las clases de falsacionismo son rechazables. Kuhn 
pone objeciones a todo el programa popperiano y 
excluye cualquier posiblidad de reconstrucción 
racional de crecimiento de la ciencia. 

Para Lakatos, la "crisis" kuhniana es un 
concepto psicológico. Emerge de un "nuevo 
paradigma" inconmensurable con su predecesor. 
No existen, por tanto, patrones racionales para su 
comparación. La revolución científica kuhniana es 
irracional, una cuestión psicológica de masas. Hay 



300 

 

una reducción de la filosofía de la ciencia a la 
psicología de la ciencia. 

Muchas de estas ideas serán sistematizadas y 
reelaboradas en el seminario de Bedford College 
del que hablaremos más adelante. Pero hay que 
reconocer que, en algunos aspectos, el concepto 
dinámico de la ciencia como un gran programa de 
investigación que se desarrolla y crece 
gradualmente a lo largo de la historia del 
pensamiento científico es, cuanto menos seductor. 
 
 
Lakatos y la metodología de la investigación 

Algunos han querido ver otro Lakatos 
diferente desde el seminario de Bedford College 
(1965). Ahora se pregunta: ¿Cuál es  la 
metodología de investigación? ¿Cómo se 
desarrolla, crece, se transmite y cambia la 
ciencia?111  

En definitiva, ¿qué lugar epistemológico 
ocupan los programas de investigación? La 
expresión clásica de Lakatos es que la ciencia no es 
otra cosa que un inmenso programa de 
investigación.  

Este programa tiene unas reglas 
metodológicas. Unas reglas nos indican qué 

                                                 
111 Una buena síntesis del pensamiento de Lakatos puede 
encontrarse en: A. ESTANY (1990) Modelos de cambio 
científico. Editorial Crítica, Barcelona,  páginas 93-108. 



301 

 

caminos hay que evitar (heurística negativa), y 
otros que caminos a recorrer (heurística positiva). 
En este sentido, Lakatos habla de la  heurística 
negativa de un programa de investigación: es 
decir, el andamiaje intocable de la ciencia, las cosas 
que no se pueden tocar, los fundamentos 
epistemológicos, los logros incuestionables, 
aquella base que no se puede rechazar ni 
modificar. Ese es el llamado  núcleo central  (o 
también el centro firme) del programa de 
investigación. Los elementos intocables, ya 
asentados para siempre. Se defiende así del 
relativismo con el que se acusa a Kuhn.   

Pero este núcleo central necesita protección. 
Para ello está lo que Lakatos denomina el cinturón 
protector. Este está constituido por lo que se 
denominan las hipótesis auxiliares que son reglas 
metodológicas: los procedimientos del trabajo 
científico que llevan a las formulaciones científicas. 
Así, la teoría de Newton tiene la ley de la 
Gravitación como núcleo y las hipótesis auxiliares 
son mudables con el tiempo. 

Por otra parte, en todo programa de 
investigación existe lo que denomina la heurística 
positiva: es decir, el conjunto de las líneas maestras 
que desarrollan el programa de investigación. La 
heurística positiva persigue  la construcción de un 
"cinturón protector" de hipótesis que rodean el 
núcleo, y la relativa autonomía de la ciencia 
teórica. La heurística positiva es la política o plan 



302 

 

de investigación a largo plazo. Es el camino a 
recorrer.  

La heurística especifica el "núcleo" del plan 
(que es irrefutable por decisión metodológica de 
sus protagonistas).  La heurística positiva consiste 
en un conjunto parcialmente articulado de 
sugerencias sobre cómo cambiar y desarrollar las 
"variables refutables" del programa de 
investigación, y sobre cómo modificar y completar 
el cinturón protector. Así, la metafísica cartesiana 
era como un inmenso reloj y funcionó como 
principio heurístico. Descartaba la acción a 
distancia (heurística negativa) y estimula las otras 
hipótesis auxiliares, como las de las elipses de 
Kepler (heurística positiva). 

Lakatos se pregunta si existe progreso en la 
ciencia y cómo se produce el progreso. En este 
sentido, es optimista en sus planteamientos. Para 
Lakatos, el crecimiento científico se puede medir en 
términos de transferencias progresivas y 
degenerativas de problemas en series de teorías 
científicas.  La ciencia progresa expansionando o 
modificando el cinturón protector, añadiendo 
nuevas hipótesis. "Solo de una serie de teorías - o 
un programa de investigación - y no de una teoría 
aislada, puede decirse que sea científica o 
acientífica".  

Por otra parte, un programa de investigación 
puede ser progresivo (expansionarse o ampliarse 
más) o puede ser  regresivo (puede ir perdiendo 



303 

 

fuerza explicativa hasta desaparecer o degenerar). 
Un programa que degenera dará lugar a otro rival 
más progresionista, del mismo modo a que la 
astronomía ptolemaica dió lugar a la copernicana. 
En los debates de los años sesenta, el filósofo 
anarquista Paul Feyerabend acusó  a Inre Lakatos 
de ornamento verbal, de presentarse con mera 
palabrería, pero sin contenido conceptual. 

Aún así, Lakatos fue siempre un profesor 
polémico. En su intervención en el famoso 
Simposio de 1965 (del que hablaremos más 
adelante), ataca a Kuhn acusándolo de 
irracionalidad y de dar demasiada importancia a 
elementos extracientíficos. Lakatos está 
convencido de que existen criterios objetivos que 
permiten hacer una opción racional entre teorías 
alternativas. Rechaza el falsacionismo ingenuo y 
también lo que el mismo Lakatos describe  como "el 
marxismo vulgar" de Kuhn. De igual modo, apoya 
el llamamiento de Popper a la honestidad 
intelectual, ya que la ciencia es una empresa 
racional. Cree que la ética debe ser un atributo 
esencial en el trabajo del científico. Estas ideas las 
volveremos a recoger más adelante. Pero será 
necesario ahora presentar a otros filósofos de las 
ciencias, uno más de los que hemos denominado 
provocativamente "los hijos rebeldes" de Popper. 
 
 
 



304 

 

Stephen Toulmin (1922- 2009) 
Otro de los grandes epistemólogos, también 

actuante y polemizador en el tantas veces citado 
seminario de Bedford College (1965) es Stephen 
Edelson Toulmin. Nacido en Londres en 1922,  

Toulmin estudió en la prestigiosa 
Universidad de Cambridge. Desempeñó la función 
de Fellow en el King's College de Cambridge (1947-
1951), donde realizó la Tesis Doctoral (1948). 
Posteriormente, fue Lector en la Universidad de 
Oxford (1949-55) y a continuación profesor y 
director del Departamento de filosofía en Leeds 
(1955-1959). Director de la Nuffield Foundation 
(1960-1964). Trasladado a EEUU, enseñó en la 
Universidad de Brandeis (1965-1969), en la 
Universidad del Estado de Michigan (1969-1972),  
en la Universidad de California, Santa Cruz (1972-
1973), en la Universidad de Chicago (1973-1986) y 
en Evanston (Illinois). Hemos trillado las 
informaciones de Internet, pero no hemos podido 
conocer cuál es la ocupación actual del anciano 
Stephen Toulmin.  

No son muchas los trabajos escritos de 
Toulmin traducidos al castellano. El primero de sus 
estudios conocidos es La filosofía de la Ciencia. 
Publicado en inglés en 1953 (y con traducción 
española de 1954) es un ensayo convencional 
sobre temas epistemológicos.  Entre 1961 y 1965 
publica una trilogía: The Ancestry of Science. Del 
volumen I: The Fabrics of rhe Heavens (1961), 



305 

 

existe la que hay traducción española: La trama de 
los cielos (1963). El volumen II se titula: The 
Architecture of Matter (1962) y el volumen II: The 
Discovery of Time (1965), del cual también existe 
una traducción española, El descubrimiento del 
tiempo (1975). La obra de Toulmin más conocida 
en España es de 1972 (con traducción de 1977): La 
comprensión humana.  tomo I:  El uso colectivo de 
la evolución de los conceptos. Alianza, Madrid.  

 
Muchos teóricos de la educación científica 

han recogido de Toulmin muchas de sus ideas 
sobre el cambio gradual y no traumático de las 
ideas sobre la naturaleza en la mente de los 
estudiantes112. 

A Toulmin se le conoce como filósofo de la 
ciencia y educador en relación con la historia de las 
ideas, y ha hecho investigaciones en el campo de la 
ética y el lenguaje. A lo largo más de 20 años de 
investigación, desde sus  primeros trabajos (al 
principio de los años cincuenta) hasta los últimos 
han ido madurando mucho sus ideas.  

En sus primeros tiempos manifestó simpatías 
por la filosofía analítica del "ultimo Wittgenstein". A 
partir de La filosofía de la Ciencia (1953) ha 
cambiado su pensamiento. Poco a poco, abandona 
el neopositivismo para internarse en ideas cercanas 

                                                 
112 Así, por ejemplo, R. PORLÁN (1993) Constructivismo y 
Escuela. Díada Editoras, Sevilla, 43-51. 



306 

 

a las de Popper y de Lakatos. En La comprensión 
humana  (1972) el giro es grande. La hipótesis 
epistemológica de Toulmin es el paralelismo entre 
la producción del conocimiento científico y el 
darwinismo. La ciencia es el campo de las grandes 
teorías científicas. De éstas, unas mantienen gran 
poder explicativo, y otras teorías científicas 
admiten lo que él llama innovaciones conceptuales. 
Estas innovaciones van haciendo que las teorías se 
modifiquen, evolucionen siguiendo una dinámica 
cercana a la selección natural darwinista. 

 
Toulmin es también historiador de las 

ciencias y tiene el mérito de indagar en la historia 
de la ciencia los patrones (si existen) del cambio 
científico. Este esfuerzo clarificador, siguiendo el 
hilo de la historia del pensamiento científico lo 
realiza con anterioridad a Thomas Kuhn. Desde sus 
investigaciones sobre cómo cambian las ideas 
científicas y las teorías, Toulmin opta por 
interpretar el desarrollo de la ciencia y los cambios 
de teorías aplicando la lógica darwinista de la 
Selección Natural a las poblaciones de Teorías. En 
palabras de Toulmin: "la teoría populacional 
darwinista de la variación y selección natural es un 
ejemplo de una forma más general de 
explicaciones históricas". 

Se puede decir que, para Toulmin, 
paralelamente a la zoología evolucionista hay una 
gnoseología evolucionista. La especie zoológica 



307 

 

corresponde a disciplina, y el de poblaciones de 
organismos a poblaciones de conceptos. Dentro de 
una disciplina científica (por ejemplo, la química) 
las diversas teorías para explicar la estructura de la 
materia luchan por la supervivencia dentro del 
amplio mercado de las construcciones científicas. 
Aquellas que demuestre mayor poder para 
sobrevivir, para explicar de forma más completa 
algunos de los procesos naturales, son las que se 
perpetúan, las que hacen evolucionar el 
pensamiento científico.  

Con este modelo, Toulmin intenta dar 
respuesta a dos dilemas de la ciencia moderna: por 
un lado, el dilema entre logicismo absolutista (tal 
como lo entedían los grandes racionalistas como 
Leibniz y Frege, para los cuales la verdad sobre el 
mundo brota espontáneamente del recto uso de 
las proposiciones légicas) y el llamado historicismo 
relativista (como el defendido, entre otros, por 
Collingwood para el cual el conocimiento científico 
es siempre coyuntural, histórico y contingente113).  
                                                 
113 La figura de Robin G. Collingwood (1889-1943), profesor 
en Oxford, es de gran interés. Su intento fue completar un 
"Nuevo Tratado de la Naturaleza Humana". El autor rechaza 
las hipótesis en las que se construye el realismo 
epistemológico. Solo la "experiencia cognoscitiva" es capaz de 
completar el "mapa del conocimiento". La ciencia es solo uno 
de los campos de la experiencia cognoscitiva que nos da 
información de una parcela de la realidad. Participa del 
relativismo historicista tan boga en Oxford hacia los años 
1920. Una de sus obras más interesantes para nuestro intento 



308 

 

 
Toulmin rompe este aparente dilema entre 

realismo racionalista e idealismo historicista 
ampliando el concepto de racionalidad: esta no se 
refiere sólo a la parcela racionalista sino que tiene 
un sentido de racionalidad dinámica fruto de la 
actividad humana. 

Por otra parte, en el seminario de Bedford 
College  tercia en el dilema epistemológico entre 
teorías gradualistas (más cercanas a Popper) y las 
teorías catastrofistas o rupturistas (más propias de 
Kuhn) en la producción del cambio científico.  

Toulmin pretende romper ese dilema 
distinguiendo en cada disciplina científica tres 
niveles: el más externo de las hipótesis o teorías 
específicas, el más hondo de las 
conceptualizaciones y representaciones científicas, 
y el profundo de los ideales explicativos y 
ambiciones intelectuales características de cada 
disciplina.  

Para Toulmin puede haber discontinuidad a 
nivel de teorías y aún a nivel de 
conceptualizaciones. Pero la estrategia misma de la 
disciplina (las llamadas explicaciones históricas) si 
cambia, lo hará muy gradualmente. 
 

                                                                                               

es: La Idea de la Naturaleza, publicada después de su muerte, 
en 1945 y traducidaal español en 1950. 
 



309 

 

 
 
Tesis epistemológicas de Stephen Toulmin 
  Se pueden sistematizar en cuatro sus  tesis 
sobre lo que se ha dado en llamar su darwinismo 
epistemológico. 
            La primera tesis dice que, así como la teoría 
darwinista explica tanto la persistencia como la 
transformación, la gnoseología evolucionista 
explica la continuidad de las disciplinas científicas y 
sus cambios históricos. 

La segunda tesis dice que, tanto la 
continuidad como el cambio de las especies se 
explican por un mismo proceso dual de variación y 
perpetuación selectiva. Es un proceso continuo de 
emergencia de innovaciones intelectuales.  

Esta está muy relacionada con la tercera 
tesis: los grandes cambios conceptuales requieren 
tres condiciones: abundancia de innovaciones o 
variables conceptuales transmisibles, presión crítica 
que contraste las ventajas y un foro de 
competencia adecuado en el que puedan 
sobrevivir las innovaciones ventajosas. Es una 
reinterpretación darwinista de las "conjeturas y 
refutaciones" de Popper. 

La última de las tesis de Toulmin puede 
considerarse casi como una conclusión de las 
anteriores: la selección disciplinar elige las 
innovaciones que mejor corresponden a las 
"exigencias" del medio intelectual local. La 



310 

 

competencia real entre teorías hace sobrevivir las 
más explicativas. 

En definitiva, y citando palabras del mismo 
Toulmin, se puede mostrar el gradualismo en la 
sustitución de las ideas científicas en el sentido de 
que "cualquier transformación sea lenta o rápida, 
siempre es parcial y está sometida a la selección 
crítica de la comunidad intelectual". Como 
podemos ver, difiere muy sustancialmente del 
rupturismo kuhniano. 
 
 
 
Paul K. Feyerabend  (1924-1993) 

Feyerabend es un filósofo de la ciencia muy 
peculiar114. Se le conoce como "el Dalí de la 
Epistemología" por sus excentricidades geniales. 
Nacido en Viena, empezó a trabajar en 1946 en esa 
universidad. Al principio se interesó por la física y 
por el teatro.  

Desde el punto de vista filosófico, primero se 
consideró un seguidor de Wittgenstein (al que  
luego lo considera "nocivo"), por lo que 
posteriormente se interesa por el empirismo. Más 
tarde, asistió a un seminario con Popper y desde 
1952 a 1953 trabajó con este en la London School 
                                                 
114 Una buena introducción a Feyerabend puede encontrarse 
en: J. ECHEVERRÍA (1989) Introducción a la metodología de 
la Ciencia. La filosofía de la Ciencia en el siglo XX. Barcanova, 
Barcelona, 209-224. 



311 

 

of Economics. Era muy amigo de Lakatos con el 
que discutía con frecuencia. Desde 1958, 
Feyerabend fue  profesor de filosofía en Berkeley, 
USA115. Allí conoció las ideas de Kuhn. Más 
adelante está en el Instituto Federal de Tecnología 
de Zurich. En su época de popperiano, propone 
una epistemología carente de base metafísica que 
solo propone una normas para la ciencia. En los 
años 70 cambia su posición. Se  considera 
postpopperiano, anarquista epistemológico: "el 
proceso es más importante que la estructura". Su 
epistemología tiene una sola regla: "todo vale". 
Falleció en 1993. 
 

Sus obras principales son: Como ser un buen 
empirista. 1963 (en español, 1976): Cuadernos Teorema, 
Valencia;  Contra el método. Esquema de una teoría 
anarquista del  conocimiento. 1970 (en español, 1975): Ariel, 
Barcelona;   La ciencia en una sociedad libre. 1978 (en 
español, Siglo XXI, Madrid, 1982): Siglo XXI;   Adios a la razón. 
(Autobiográfico). 1984 Tecnos, Madrid, 196 pág.; en 1985 
publicó el ensayo. Por qué no Platón (traducido al español en 
1985. Tecnos, Madrid, 192 pág).  

                                                 
115 Cfr. M. ARTIGAS. Crítica de la racionalidad científica: Paul 
K. Feyerabend. En: El desafío de la racionalidad. EUNSA, 
1999, pág. 107-124. También: M. CRUZ (1985) Feyerabend, 
lúcido y provocador. EL PAÍS, 15 sept., Libros, p.5.;    J. 
HORGAN, (1993) Paul K. Feyerabend, el peor enemigo de la 
ciencia. Investigación y Ciencia, 201 (junio). Un buen resumen 
del pensamiento de Feyerabend: J. ECHEVERRIA (1989) 
Introducción a la Metodología de la Ciencia. Barcanova, 
páginas 212-224. 



312 

 

En colaboración tiene: P. FEYERABEND y A. NAESS 
(1979) El mito de la ciencia y su papel en la sociedad. y ¿Por 
qué no ciencia también para anarquistas?. (Teorema, 
Valencia). También es interesante otro libro con dos autores 
de mentalidad opuesta: P. FEYERABEND,  G. RADNITZKY y 
otros (1984)  Estructura y desarrollo de la ciencia. Alianza, 
Madrid, 304 páginas. Un último libro póstumo: I. LAKATOS y 
P. FEYERABEND. For and Against Method. The University of 
Chicago Press, 1999. 
 

 
Las ideas básicas de Feyerabend son difíciles 

de sistematizar, dado su anarquismo y la de veces 
que ha cambiado de pensamiento. Aunque toda 
sistematización es simplificación, se agrupan sus 
ideas en torno a estos polos: 

 
1. La Crítica del método científico: Para 

Feyerabend, no se puede hablar de "un único 
método" científico. Las reglas metodológicas de 
referencia son violadas por los propios científicos 
en oposición a las tesis empiristas oficiales. Para 
Feyerabend, la línea divisoria entre ciencia y no 
ciencia (mito, metafísica, imaginación, 
sentimientos...) se desvanece. La insistencia 
popperiana en la demarcación disminuye el 
contenido empírico de la ciencia y la hace más 
dogmática. Los mitos tienen un contenido 
cognoscitivo. Cuando mito y ciencia están en 
conflicto, el mito es más verdadero. 
 



313 

 

2. En método científico, "todo vale".  Frente a 
la sacralización de reglas metodológicas, el 
pluralismo conduce a la tesis del "todo vale". Es 
necesario un método que abarque ciencia, mitos, 
metafísica y arte. Feyerabend reivindica para él el 
título de "dadaísta". 
 
 Como consecuencia, para Feyerabend es 
básica la propuesta de la inconmensurabilidad: hay 
teorías científicas rivales que son in-
conmensurables (no se pueden medir por 
comparación a unos mismos criterios, son in-
medibles) había sido anticipada por Hanson y 
recogida por Kuhn. Si bien no  niega que la ciencia 
tiene componentes racionales, no acepta que la 
ciencia se agote en la razón. No existe una 
racionalidad científica abstracta respecto a la cual 
se miden las teorías. No pueden interrelacionarse 
mediante las relaciones lógicas usuales. La teoría 
de Newton no se puede comparar con la mecánica 
cuántica. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



314 

 

La revolución de los “saberes”: la 
filosofía de la ciencia desde los años 

sesenta: el seminario de Bedford 
College (1964) 

 
 
Ya he insistido una y otra vez que la filosofía 

de la ciencia se hace diferente a partir de 1965. De 
alguna manera, en la reunión del ya citado 
seminario de Bedford College se produce un salto 
cualitativo.  

Allí se enfrentan dos modelos 
epistemológicos diferentes: por un lado, el modelo 
estrictamente racionalista,  asentado e 
incuestionable hasta entonces de Karl R. Popper; 
por otra parte, el modelo historicista, psicológico y 
sociológico, defendido y propuesto como 
innovador por el filósofo Thomas Samuel Kuhn.  

Este acontecimiento ha sido reconocido 
posteriormente y se le reconoce como una de las 
reuniones de filosofía de la ciencia más 
importantes de la segunda mitad del siglo XX116.  

Tuvo la virtualidad de hacer madurar, 

                                                 
116  Ya hemos citado el tomo 4 de las Actas del mismo es: 
LAKATOS,I. Y MUSGRAVE,A.edit. (1970)  Criticism and the 
growth of knowlewdge. Cambridge university Press. En 
español: La Crítica y el desarrollo del Conocimiento. Grijalbo, 
Barcelona.  



315 

 

modificar, matizar y rectificar muchas de las 
posturas que se habían defendido en solitario 
durante treinta años. Una reunión nunca es una 
pérdida de tiempo. Sobre todo, si hay espacio para 
debatir, explicar y defender.  

Después de este Seminario, Kuhn publicó la 
20 edición de La Estructura de las Revoluciones 
Científicas, con una Posdata  de 1970. Por su parte, 
como consecuencia de los debates del Seminario, el 
filósofo y educador Stephen Toulmin publica el 
tomo I de Human Understanding (1972) 
(trad.española: La Comprensión Humana, Alianza 
Universidad, 1977). También Paul Feyerabend 
publica en 1974, Agains Method (edic.española, 
Contra el Método, 1987) y el húngaro Imre Lakatos 
publica Historia de la Ciencia y sus 
reconstrucciones racionales (1971) y la  Respuesta 
a los Críticos (1970).   
 

La intervención de Thomas Kuhn era 
esperada con espectación. Su intervención inicial 
("¿Lógica del Descubrimiento o psicología de la 
investigación?") suponía un reto: es una respuesta 
al título de la obra fundacional de Karl Popper ("La 
Lógica de la Investigación Científica").  

 
Como Popper había criticado a Kuhn por su 

concepción de la ciencia de tipo historicista/ 
sicológico,  Kuhn se defiende atacando y afirma 
que no ha sido entendido. Se defiende de la 



316 

 

acusación de psicologista (reducir el 
descubrimiento científico a un mero mecanismo 
psicológico)  y afirma estar más cerca de Popper de 
lo que muchos creen. 
 
 
¿Hay un "segundo" Thomas S. Kuhn? 

Como se dijo más arriba, hay autores que 
han querido ver "otro" Kuhn diferente a partir del 
enfrentamiento con Popper en 1965, con ocasión 
del Seminario de Bedford College. Esto, según 
aquéllos, llevó a Kuhn no solo a clarificar su 
postura sino incluso a modificar su posición117. 
Desde entonces, Kuhn es más cauto en el uso de la 
palabra mágica (paradigma) que es sustituida por 
la de matriz disciplinar.  

Esa matriz disciplinar está formada por tres 
elementos: las llamadas "generalizaciones 
simbólicas", que se refieren a los componentes 
formales de la matriz disciplinar; los "modelos", que 
son guías para la investigación; y los "ejemplares" o 
problemas concretos y los "valores compartidos" 
por los científicos. 

En esta ponencia, reproducida después en La 
Tensión Esencial (1977), Kuhn hace una distinción 
interesante entre "descubrimientos predichos por 
la teoría" y "descubrimientos predichos fuera de la 
teoría". Los primeros petenecen a las unidades del 

                                                 
117 A. ESTANY (1990) opus.cit.páginas 66-92. 



317 

 

modelo y los segundos a los llamados "enlaces" o 
"puentes" que se establecen entre dos matrices 
disciplinares sucesivas. Kuhn intenta especificar 
cuáles son los factores objetivos que pueden servir 
de criterio para discernir entre una buena teoría y 
una teoría científica rechazable. Las cinco 
características propuesta por Kuhn son las 
siguientes118:  

"Primero, una teoría debe ser rigurosa dentro 
de su dominio, es decir, las consecuencias 
deducibles de la teoría deben estar en demostrado 
acuerdo con los resultados de los experiementos y 
observaciones existentes.    

Segundo, una teoría debe ser consistente, no 
solamente internamente o consigo misma, sino 
también con otras teorías aceptadas actualmente y 
aplicables a aspectos de la naturaleza relacionadas 
con dicha teoría. 

   Tercero, debe tener un amplio campo de 
aplicación: en primer lugar, está designada para 
explicar observaciones particulares, leyes o 
subteorías.   

Cuarto, y estrechamente relacionado, debe 
ser simple, introduciendo orden a los fenómenos 
que en su ausencia estarían aislados 
individualmente y, en conjunto, confusos.   

 

                                                 
118 T. S. KUHN (1977, español, 1982) La Tensión esencial. 
Fondo de Cultura Económica, México. 



318 

 

Quinto, un punto algo menos convencional, 
pero de especial importancia para las decisiones 
científicas efectivas, una teoría debe ser fructífera 
respecto a nuevos descubrimientos de 
investigación, esto es, debe revelar nuevos 
fenómenos o relaciones anteriores no señaladas 
entre aquellas ya conocidas".  

Existe, como se ve, un significativo 
acercamiento a muchas de las grandes tesis de 
Popper. Por su parte, en su ponencia ("La Ciencia 
normal y sus peligros") Karl  R. Popper acepta el 
concepto general de lo que Kuhn describe como 
"ciencia normal". Pero en sus palabras se desliza el 
miedo a las consecuencias que este concepto 
kuhniano pueda tener.  

Popper  precisa que  la ciencia es un edificio; 
pero apunta que  el científico lo mejora sin 
destruirlo. Como buen conservador, Popper no 
cree en "revoluciones", en cambios violentos. Llega 
a decir que el científico "normal" descrito por Kuhn 
es una persona a quien hay que tener pena. 
Ningún científico honesto considera que hace 
"ciencia normal".  

También critica Popper el concepto de 
"enigma" kuhniano. Lo que para Kuhn es un 
"enigma", debe considerarse como  un "problema" 
científico que se puede resolver con una adecuada 
metodología. Popper  acusa a Kuhn de haber leído 
su libro "Lógica de la Investigación Científica" con 
ideas preconcebidas, con prejuicios. La tarea del 



319 

 

científico es la de resolver (tratar racionalmente) 
los problemas que la naturaleza nos propone.  
Popper insiste que un paradigma es más bien un 
programa de investigación (y aquí recoge este 
término de Lakatos) que una teoría dominante, y 
que la lógica de Kuhn es la lógica del Relativismo 
Histórico. 
 
 
La intervención de Margaret Marterman 

En otra de las intervenciones del seminario 
de Bedford College, la profesora Margaret 
Marterman119 se refiere al concepto kuhniano de 
paradigma (su ponencia se titula "La naturaleza del 
Paradigma").  

Analiza este concepto en Kuhn y para ello 
parte de 4 puntos: el primero de ellos es reconocer 
la dificultad del mismo Kuhn para definir lo que es 
un Paradigma. Una lectura atenta de sus obras 
lleva a la conclusión de que existen hasta 21 
definiciones diferentes de lo que es un paradigma. 
Por tanto, este concepto es problemático en la 
misma epistemología kuhniana.  

En segundo lugar, la originalidad de Kuhn 
estriba en que la descripción que este hace de lo 
que es un paradigma es más sociológica que 
filosófica. Es un concepto funcional que, en su 
opinión, tiene una operatividad multiusos. Es más: 

                                                 
119 http://en.wikipedia.org/wiki/Margaret_Masterman 



320 

 

Mastermann opina que no tiene contenidos.  
Puede funcionar aunque no haya teoría filosófica 
que lo sostenga. 

El tercer punto de la ponencia de la 
profesora Margaret Martermann se refiere a la 
centralidad del papel de la ciencia normal. ¿Es esta 
central o es accesoria en todo el edificio 
epistemológico de Kuhn? El mismo Popper había 
reconocido en esta el concepto más importante y 
problemático. ¿Es este el punto débil del edificio 
kuhniano? 

El cuarto punto problemático es e carácter 
ontológico de los paradigmas. ¿Son éstos imágenes 
metafísicas, ideales, irreales, teóricas del mundo? 
¿Tienen los paradigmas base real? ¿Representan 
una imagen concreta, palpable, experimentable, 
positiva de la naturaleza? Este punto es de gran 
relevancia, por cuanto está muy relacionado con la 
construcción social de las imágenes racionales del 
mundo, que es el objeto de la ciencia.  

Evidentemente, he aquí un problema abierto 
para el cual, con frecuencia, es muy difícil 
decantarse racionalmente por una postura. En 
nuestro caso, apostamos por la tesis de que la 
ciencia es una construcción social y paradigmática 
de la naturaleza que propone imágenes racionales 
del mundo. Al menos es la postura que 
proponemos modestamente en este libro sin 
descalificar las demás opciones epistemológicas 
que son también coherentes. 



321 

 

 
 

La postura de Stephen Toulmin y Pearce Williams 
Por su parte, el filósofo y educador Stephen 

Toulmin se pregunta: "¿Es adecuada una distinción 
entre ciencia normal y ciencia revolucionaria?".  

Toulmin, coherente con su epistemología 
"darwinista", pone en cuestión muchos de los 
conceptos básicos kuhnianos. En esta posición se 
ha de reconocer que es consecuente con sus 
concepciones darwinistas de la generación de 
conocimiento científico, de las que diremos 
algunas ideas enseguida. Afirma Toulmin  que el 
concepto de paradigma de Kuhn no tiene nada de 
novedoso.  

Es equivale al concepto de "presuposiciones 
absolutas" de Collingwood. Por ello, cree que las 
llamadas pretenciosamente revoluciones 
kuhnianas no son realidades históricas y absolutas, 
sino puramente  "nombres" (etiquetas) dados a 
cambios de ritmo en los procesos de la ciencia y 
que, en el fondo, son procesos más rápidos pero no 
por ello discontinuos sino continuos. 

 
El profesor de la Universidad de Cornell, L. 

Pearce Williams dio su opinión en su ponencia 
"Ciencia Normal, Revoluciones Científicas e Historia 
de la Ciencia".  

Para él, el concepto kuhniano más 
justamente criticado no es el de revolución 



322 

 

científica sino el de ciencia normal. Con la historia 
de la ciencia en la mano: )se puede decir que ha 
existido ciencia normal? ¿tiene alguna base 
histórica la aceptación de largos períodos de 
ciencia normal en el desarrollo del pensamiento 
científico?  Tal vez, en su opinión, esta es la 
divergencia fundamental entre Popper y Kuhn.  

Para Popper, la ciencia siempre está en un 
estado de revolución, de cambio, de innovación. 
Para Kuhn, sin embargo, la revolución científica es 
un hecho aislado, puntual, localizado 
históricamente,  separado del siguiente por largas 
etapas de ciencia normal.  

Ambos hechos se proponen por Kuhn como 
hipótesis sin contrastar por la realidad de la 
historia de la ciencia.  

 
Por ello, Williams aboga por iniciar un 

proceso de investigación histórica a fondo para 
procurar acotar qué cosa es una revolución 
científica. 
 
Lakatos: falibilismo frente a falsacionismo 

La intervención, muy larga, beligerante y 
combativa a favor de Popper del filósofo de origen 
húngaro Imre Lakatos (el título de su ponencia fue 
"Falsación y metodología de los Programas de 
Investigación Científica") partió de la afirmación de 
que la ciencia moderna ha desmoronado el edificio 
sólido de las certezas.  



323 

 

Para unos, el conocimiento científico es 
"verdad probable" (tal como propusieron Carnap y 
el Círculo de Viena);  y para otros, el conocimiento 
científico es "verdad por consenso (mudable)" (en 
esta expresión puede desvelarse una clara alusión 
a las ideas tachadas de relativistas de Thomas 
Kuhn). Para Lakatos, el método de Popper haber 
abordado las cuestiones claves de la epistemología. 
Por un lado, en haber comprendido  la audacia en 
las conjeturas por un lado, y la austeridad en las 
refutaciones por otro. Esto hace que Popper sitúe a 
la ciencia en un estado revolución permanente. 

Popperiano hasta el final, Lakatos no duda 
en criticar abiertamente a Kuhn cuando afirma 
claramente que: "La revolución en la ciencia es 
excepcional, y la verdad -extracientífica - y la crítica 
-en épocas normales - una maldición". Para Lakatos, 
Kuhn propone una "mudanza religiosa" de las 
teorías científicas, algo así como la caída de Pablo 
de Tarso del caballo cuando iba de viaje camino de 
Damasco, tal como relatan los Hechos de los 
Apóstoles. 

 
Especialmente clarificadoras para los 

filósofos de la ciencia, para los científicos y -cómo 
no -para los profesores y profesoras de ciencia son 
sus reflexiones sobre el falsacionismo y sobre las 
ideas kuhnianas. Tuvo la osadía y la habilidad para 
sistematizar muy bien su pensamiento 
desmarcándose del de Kuhn en varios puntos: 



324 

 

Pero Lakatos intenta poner distancias entre 
Kuhn y Popper. Entre el falibilismo kuhniano (para 
el cual las teorías científicas, con el tiempo, se 
debilitan hasta ser sustitudas) y el falsacionismo 
popperiano (que postula que las teorías deben ser 
falsadas para ser deshechadas)  ¿por quién se debe 
inclinar el filósofo de la ciencia? 

Lakatos acepta que el justificacionismo (la 
necesidad neopositivista de verificar las 
afirmaciones científicas) ya se ha perdido. Para esta 
corriente epistemológica el conocimiento científico 
consistía en proposiciones demostrables.Frente a 
ellos, Popper propone el falsacionismo.  

 
 
Pero aquí la aportación de Lakatos es 

clarificadora: es necesario diferenciar tres niveles 
de falsacionismo: 

 
a) El Falsacionismo dogmatico (o naturista): 

según este nivel,  todas las teorías científicas son 
suceptibles de ser falsadas. No existe ninguna 
teoría cierta para siempre. A los científicos sólo les 
cabe refutar, falsar. Lakatos dice que este nivel 
corresponde al Popper-cero, una etapa muy 
incipiente del pensamiento popperiano. 

 
b) El nivel del Falsacionismo metodológico es 

más maduro y elaborado. Es una especie de 
convencionalismo, por el cual los científicos 



325 

 

acuerdan lo que es científico y lo que no lo es. 
Popper quería encontrar un criterio de 
demarcación entre ciencia y no ciencia que fuese, 
al mismo tiempo, más objetivo y más agresivo. Lo 
encuentra en el concepto de "falsación": una teoría 
es científica si puede ser falsada.  

El falsacionismo metodológico es 
convencionalista y falsacionista al mismo tiempo. 
Pero difiere de los convencionalistas por sustentar 
que los enunciados decididos por consenso no son 
universales, sino singulares; difiere de los 
falsacionistas dogmáticos por sustentar que el 
valor de la verdad de las afirmaciones científicas no 
puede ser probado con hechos siempre, sino que a 
veces se deciden por consenso. Hay un tipo 
ingenuo, el de Kuhn, por el que intenta probar los 
cambios de paradigma en términos de psicología 
social. (Para Lakatos, este es el falsacionismo 
defendido por Popper en los años veinte, y lo 
denomina  el Popper-uno). 

 
c) El tercero de los niveles de comprensión 

del falsacionismo es el del Falsacionismo 
metodológico sofisticado: difiere del ingenuo tanto 
en las reglas de aceptación (criterio de 
demarcación) como en las reglas de falsación o 
eliminación.   (Es el falsacionismo del Popper-dos 
de los años 50). Para el falsacionismo ingenuo, 
cualquier teoría que se pueda interpretar como 
experimentalmente falsable es aceptable o 



326 

 

científica. Para el falsacionismo sofisticado, una 
teoría será aceptable o científica si tiene un exceso 
corroborado de contenido empírico en relación a 
su predecesora (o rival), es decir, si lleva al 
descubrimiento de nuevos hechos. 

Para Lakatos, el Falsacionismo metodológico 
sofisticado ofrece nuevos patrones para la 
honestidad intelectual. De los empiristas heredó la 
determinación de aprender principalmente con la 
experiencia; de los kantianos, el enfoque activista 
de la teoría del conocimiento; de los 
convencionalistas, la importancia de las decisiones 
en metodología.  

El falsacionismo metodológico sofisticado 
sustituye el concepto de Teoría (como concepto de 
descubrimiento) por el de serie de teorías. Esta 
continuidad avala la ciencia y es un verdadero 
programa de investigación. 
 
La intervención de Paul Feyerabend 

Otro de los filósofos de la ciencia invitados al 
Seminario de Bedford College de 1965, es el 
polémico anarquista Paul Feyerabend. Su ponencia 
se tituló "Consolando al especialista".  

En ella critica a Kuhn por su supuesta 
ambigüedad. Critica la función de la llamada 
ciencia normal como "presupuesto necesario" para 
las revoluciones científicas. Para Feyerabend,  no se 
sabe si Kuhn descubre la realidad o da unas 
orientaciones metodológicas. ¿Tienen realidad 



327 

 

ontológica los paradigmas? ¿Son simplemente 
artificios metodológicos para explicar la realidad?  
Feyerabend no ve con claridad que las 
revoluciones sean deseables.  

Es claro que hay cambios científicos que 
ocasionan un cambio de paradigma. Pero las 
revoluciones no se dan en la realidad, sino que son 
simplemente una "transferencia de Gestalt", una 
reestructuración cognitiva que no tiene 
correspondencia directa con la realidad.  

La postura de Feyerabend sobre el llamado 
progreso de la ciencia es claro.  No se puede decir 
que un cambio en las concepciones científicas, en 
los paradigmas,  sea un cambio "a mejor". Es decir, 
que en la ciencia haya una línea de progreso. Para 
este autor, los paradigmas emergentes antes y 
después de una revolución científica tienen una 
característica esencial: son inconmensurables (es 
decir, no se pueden comparar entre sí porque son 
cambios cualitativos y no cuantitativos).  

Feyerabend añade al modelo kuhniano otro 
modelo de inconmensurabilidad: el de sentidos: 
para él, los mundos de dos observadores son en 
definitiva distintos, por cuanto cada cual atribuye a 
la realidad significados diferentes.  

 
También difiere de Kuhn en que éste 

enfatiza los rasgos dogmáticos, autoritarios y 
tacaños de la Ciencia Normal, de modo que 
conduce a un "cerramiento mental" temporal. 



328 

 

Feyerabend va a más: para él no existe como 
realidad la ciencia normal. 
 
 
"Reflexiones sobre mis críticos" 

La última de las intervenciones en el 
Seminario de Bedford College correspondió de 
nuevo a Thomas S. Kuhn con una ponencia 
denominada "Reflexiones sobre mis críticos". En un 
estilo desenfadado e irónico, manifestó su 
ignorancia sobre ese personaje que se llamaba 
igual que él pero con cuyas ideas no se 
identificaba. En síntesis, cree que hay 5 puntos de 
su verdadero modo de pensar que han sido 
atacados y mal comprendidos y necesitan 
clarificación: 

 
1. Kuhn manifestó que había sido mal 

entendido en su opinión sobre la  metodología de 
la ciencia.  

Evidentemente se desmarca del racionalismo 
dogmático pero resaltó que hay que destacar el 
papel que tienen la historia y  la sociología de la 
ciencia en la comprensión de los cambios 
científicos. Son falsas las acusaciones de 
historicista, relativista o sociologista. La ciencia 
tiene una metdología, pero no se pueden olvidar 
las influencias extracientíficas en la construcción 
de las teorías. 

 



329 

 

2. El segundo punto sobre el que Kuhn 
pensó que no había sido bien interpretado era 
sobre su concepto de Ciencia Normal, de su 
naturaleza y de sus funciones. Todos los que 
intervinieron en el Seminario (salvo Toulmin) creen 
en cambios bruscos en la aparición de las 
construcciones científicas, en lo que había llamado 
las revoluciones científicas.  

Popper habla de revoluciones permanentes 
en la ciencia, y que  por ello lo que no tiene objeto 
es la ciencia normal. Kuhn insistió en la distinción 
entre ambas, y en su papel creativo dentro de la 
historia de la ciencia.  A la acusación de Popper de 
que la ciencia normal "es un peligro para la ciencia 
y aun para nuestra civilización", Kuhn responde 
que se limita a describir la naturaleza de la 
actividad científica sin emitir juicios (que se limita a 
los datos de la sociología y de la psicología de la 
ciencia). 

 
3. El tercer punto es la clarificación kuhniana 

sobre los modelos de cambio científico en la 
historia de la ciencia. )Se puede demostrar, a partir 
de la historia de la ciencia, que ha existido en 
alguna ocasión Ciencia Normal? Kuhn cree en la 
existencia real de una ciencia normal. Si hay 
revoluciones es que hay ciencia normal. Y esta 
ciencia normal es cualitativamente diferente de la 
ciencia revolucionaria. Kuhn reconoce en muchas 
ocasiones es difícil discriminar si hay ciencia normal 



330 

 

o revolucionaria. Habría que preguntarse: ¿para 
quién?  

Así, la astronomía copernicana fue 
revolución para todos. El oxígeno de Lavoisier, 
para los químicos. Es necesario en este punto dar 
más importancia a la comunidad científica como 
unidad productora de conocimiento científico. Es 
necesario acudir siempre a la historia social y 
cultural de la Ciencia.  

 
4. El cuarto punto clarificador se refiere a la 

idea kuhniana de la irracionalidad y la elección de 
teorías. Kuhn se siente atacado de relativista, 
irracional o de populista (la verdad es la verdad de 
la mayoría, la del consenso).  

A las acusaciones de Lakatos de que esta 
defendiendo la irracionalidad, Kuhn contesta que 
la etiqueta de irracionalidad es una palabra hueca. 
Por otra parte, ataca a Feyerabend en su terreno: la 
defensa de la irracionalidad por parte de 
Feyerabend le parece a Kuhn "absurda y obscena".  

Niega que los paradigmas triunfen por una 
estética mística. Hay razones como la exactitud, 
amplitud, simplicidad, productividad y otras. La 
elección de una teoría es- como dice Lakatos- la 
elección de un programa de investigación. Son los 
especialistas los que aplican los valores científicos.  

Pero Kuhn es cauteloso para usar la palabra 
verdad. La palabra verdad tiene demasiado peso, 
demasiada tradición, demasiada filosofía tras ella. 



331 

 

Hay que ser muy cauto a la hora de etiquetar una 
teoría como verdadera. 

 
 
5. El quinto y último punto que necesita 

clarificación se refiere a la inconmensurabilidad de 
los paradigmas: si decimos que avanza la ciencia es 
porque comparamos el paradigma anterior y el 
nuevo y deducimos que ha habido progreso 
científico. Pero Feyerabend arguye: ¿es que los 
paradigmas son comparables? Cree que son in-
conmensurables (no son medibles y por ello no hay 
criterios de comparación entre ellos).    

Kuhn diferencia dos grados de 
inconmensurabilidad: la de modelos y la de 
observaciones. En la primera de ellas, reconoce que 
las matrices disciplinares (paradigmas) determinan 
lo que es significativo como problema y por ello 
también como solución. Dos modelos no son 
fácilmente comparables.  

Hay también inconmensurabilidad de 
observaciones por cuanto los científicos trabajan 
con paradigmas opuestos. Desde estos, "ven" 
(organizan en su mente) las cosas de diferente 
manera. En esto coincide con la psicología 
cognitiva y el modelo gestáltico (global y sistémico) 
de acercarse a la realidad de la naturaleza. Cada ser 
humano repiensa la naturaleza desde posturas 
previas y desde concepciones del mundo que 
escapan a lo puramente racional y empírico. 



332 

 

En resumen, Kuhn se defiende diciendo que 
no ha sido comprendido, que  Popper, Lakatos y 
sus críticos tienen una interpretación sesgada de su 
pensamiento. Como puede verse, el debate 
clarificador sigue abierto. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



333 

 

 
 

9 
“Saberes” y sociedad: las 

críticas al cientificismo y a 
la tecnocracia en las 
filosofías del siglo XX 
 
 
 
El movimiento social de Mayo de 1968, 

profundamente crítico, alcanzó también a la 
ciencia y a su epistemología (naturaleza, 
metodología, ideología, cosmovisiones, C/T/S)120.  

Muchos científicos se preguntan por las 
implicaciones sociales, políticas e ideológicas de las 
ciencias. Durante muchos años, los filósofos y los 
científicos han coincidido en una pretensión: llegar 
a conocer la verdad del mundo.  

[Subyacía aquí una epistemología 
excesivamente realista y positivista, según la cual 
existe un objeto fijo externo y verdadero, que 

                                                 
120 M. ARTIGAS (1999) pág. 107-118. 



334 

 

podía ser conocido, descrito y comunicado y del 
que se podía predecir el comportamiento] 

El enorme progreso de la ciencia y de sus 
aplicaciones tecnológicas condujo, en el siglo XX, al 
auge del llamado cientificismo121.   

Su forma típica fue el positivismo, pero 
también se expresó en otros ámbitos: por ejemplo, 
el marxismo se presentó como "socialismo 
científico".  

El cientificismo como ideología justificadora, 
es hoy una en muchos ambientes una especie de 
religión secular. Los tecnólogos, los tecnócratas y 
los expertos son los sacerdotes de esta nueva 
religión. Organizada jerárquicamente  esta Iglesia 
universal está profundamente relacionada con el 
poder político, militar y económico. Puestos a 
enunciar su "credo" se puede esquematizar en estas 
afirmaciones: 

 
 

 
1. "Sólo el conocimiento científico es un 
conocimiento verdadero y real;  es decir, sólo lo 
que puede ser expresado cuantitativamente o 
ser formalizado, o ser repetido a voluntad bajo 

                                                 
121Recientemente ha sido publicado un libro de interés: 
CARLOS JAVIER ALONSO. La agonía del cientificismo. Una 
aproximación a la filosofía de la Ciencia. EUNSA, 1999, 225 
páginas.  



335 

 

condiciones de laboratorio, puede ser el 
contenido de un conocimiento verdadero". De 
acuerdo con esto, "el conocimiento científico es 
universal, válido en todo momento, en todo 
lugar y para todos, más allá de las sociedades y 
las formas culturales particulares" 
 
2. "Todo lo que puede ser expresado en forma 
coherente en términos cuantitativos, o puede 
ser repetido en condiciones de laboratorio, es 
objeto de conocimiento científico, y por lo 
mismo, válido y aceptable. En otras palabras: la 
verdad es idéntica al conocimiento, es decir, 
idéntica al conocimiento científico" 
 
3. (Concepción mecanicista, formalista y 
analítica de la naturaleza; reduccionismo 
naturalista): "Atomos, moléculas y sus 
combinaciones pueden ser enteramente 
descritos según las leyes matemáticas de las 
partículas elementales; la vida de la célula en 
términos de moléculas; los organismos 
pluricelulares en términos de poblaciones 
celulares; el pensamiento y el espíritu 
(incluyendo toda clase de experiencia psíquica) 
en términos de circuitos de neuronas, las 
sociedades animales y humanas, las culturas 
humanas, en términos de individuos que las 
componen" 
 



336 

 

4. (El papel del experto): "El conocimiento, tanto 
para su desarrollo como para su transmisión a 
través de la enseñanza, debe ser dividido en 
numerosas ramas y especialidades (...). Para 
cualquier cuestión perteneciente a un 
determinado campo,  sólo corresponde la 
opinión de los expertos en ese campo 
particular" 
 
5. "La ciencia, y la tecnología surgida de la 
ciencia, y sólo ellas, pueden resolver los 
problemas del hombre" [algo así como que 
"Fuera de la ciencia no hay salvación"]... 
 
6. "Solo los expertos están cualificados para 
participar en las decisiones, porque sólo los 
"expertos" saben". 

 
En el mismo siglo XIX, el cientificismo fue 

seriamente criticado por los diversos movimientos 
románticos y por el idealismo. En este contexto, 
Soren Kierkegaard (1813-1855) y Friedrich 
Nietzsche (1844-1900) plantaron una semilla (el 
existencialismo y la fenomenología) que se 
enfrentaron a la ciencia y a a la tecnología. 
 
El realismo científico 

El problema del realismo ha ocupado en el 
pasado y ocupa hoy un lugar central en la filosofía 
de la ciencia. El realismo afirma la existencia real de 



337 

 

las entidades, las propiedades y los procesos tal 
como son afimados por las teorías científicas. Si no 
hubiera "realidad" no sería posible la predicción.  

En una posición epistemológica que puede 
definirse realista sobre el conocimiento científico 
está Ronald N. Giere122. Pero no es groseramente 
realista. Este ha argumentado a favor de un 
realismo constructivo que pretende ser un realismo 
coherente, que no es ni trivialmente verdadero ni 
obviamente falso.  

Las ciencias modernas (como la bioquímica, 
la moderna geología y la biología evolutiva) 
estudian fenómenos naturales que solo nos 
proporcionan algunos datos particulares. Para 
Giere, la ciencia debe ser estudiada como cualquier 
otro fenómeno empírico (o "natural", si 
entendemos este término muy a "grosso modo"), es 
decir, utilizando lo métodos de las ciencias 
empíricas. Y con ellos se construyen teorías 
bastante abstractas. Giere defiende este realismo 
constructivo frente al empirismo pragmático de 
Van Fraseen, al que veremos a continuación. 
 

                                                 
122 Las ideas de Giere han sido muy utilizadas en la moderna 
didáctica de las Ciencias, sobre todo a partir de su obra 
Explaning Science: a cognitive approach. Univers.of Chicago, 
1988. Una visión general de la problemática filosófica puede 
encontrarse en: J. ZAMORA (2000) El naturalismo científico 
de Ronald Giere y Philip Kitcher. Un ensayo de comparación 
crítica. Revista de Filosofía, UCM, XIII (24), 169-190. 



338 

 

Por otra parte, los anti-realistas subrayan que 
las entidades científicas son construcciones 
humanas, y que nunca se puede demostrar que 
una teoría es verdadera. Basta con aceptar una 
adecuación entre teorías y datos experimentales. 

Uno de los autores más opuestos al realismo 
es Bas C. van Fraassen123. Para éste, las realidades 
de la física están tan lejos de las posibilidades de 
observación que sólo podemos elaborar 
aproximaciones.  

Da mucha importancia a los "datos" 
observados, por lo que está más cerca de las 
posturas empiristas.  De hecho, el empirismo de 
Van Fraassen es muy diferente del propuesto por 
los neopositivistas: no intenta derivar las 
construcciones científicas a partir de los datos de 
los sentidos.  

 
Solamente afirma que todo lo que se 

requiere de las teorías científicas es que se adecúen 
a los datos empíricos, no que sean verdaderas. Su 
mentalidad es totalmente pragmática. Ha 
desarrollado más estas ideas Larry Laudan. 
 
 
 

                                                 
123 B.C.van FRAASSEN (1980) The Scientific Image. Oxford 
University Press. En la biblioteca está: (1978) Introducción a la 
filosofía del tiempo y del espacio. Labor, Barcelona. 



339 

 

Larry Laudan (Austin, Texas, 1941) y "la ilusión del 
realismo" 

Inicialmente, Larry Laudan fue uno de los 
más fieles seguidores de Imre Lakatos124. Sin 
embargo, después de un tiempo él mismo propuso 
un modelo de crecimiento científico.  

Este nuevo modelo conserva aún el matiz y 
algunas de las características propuestas por 
Lakatos, razón por la cual su originalidad ha sido 
puesta en duda varias veces. Ha sido también 
alumno o colega de muchos de los filósofos de la 
ciencia más conocidos: Hempel, Kuhn, Feyerabend, 
Popper.  

En la actualidad es profesor en el Centro 
para el estudio de la Ciencia en la Sociedad, en la 
Universidad Politécnica de Virginia (USA)125. En su 
filosofía opta por un pragmatismo epistemológico. 
Laudan, siendo opuesto al realismo no cae en el 
mundo del relativimo126. Una de sus expresiones 

                                                 
124 No hay muchos datos sobre este filósofo. Puede 
encontrarse una buena introducción en: A. ESTANY (1990) 
Modelos de cambio científico. Editorial Crítica, Barcelona,  
páginas 109-136. 
125 Más datos en  

http://omega.ilce.edu.mx:3000/sites/hemero/itam/est
udio/estudio02/sec_15.html 
126 Sobre Larry Laudan se ha defendido una Tesis Doctoral en 
España:  S. GARCÍA NATERA (1995) Metodología y Meta-
Metodología en la filosofía de la ciencia de Larry Laudan. 
Excerpta e Dissertationibus in Philosophia. Pamplona, V, 366-
453. 



340 

 

típicas es: "La pretensión del realismo es una 
ilusión". 

Obras más importantes: El progreso y sus 
problemas. Hacia una teoría del crecimiento 
científico (1977; con traducción española de 1986). 
 Science and Hypothesis (1982). Science and Values 
(1984). Science and Relativism. Some key 
controversies in the Philosophy of Science (1990) 
(traducc. española, 1993, La ciencia y el 
relativismo. Controversias básicas en filosofía de la 
Ciencia. Alianza Universidad, 762, 205 pág.)  

Las ideas filosóficas de Laudan es necesario 
desarrollarlas de forma comparativa con Lakatos. 
En primer lugar, Laudan (1977) habla de 
"tradiciones de investigación", en lugar de 
"programas de investigación". Una tradición de 
investigación es un conjunto de presupuestos 
generales acerca de las entidades y procesos en un 
área de estudio y acerca de los métodos o técnicas 
apropiadas para realizar investigaciones y construir 
teorías en esa misma área. 

Un elemento que aquí asumimos de Laudan 
(y que también está en Lakatos) es la consideración 
de que las "tradiciones de investigación" (al igual 
que los "programas" lakatosianos) son un conjunto 
de teorías en evolución que no pueden ser 
evaluadas desde fuera de su contexto histórico. 

El pragmatismo de Laudan está presente en 
su concepción de los objetivos de la ciencia. Para 
este filósofo, la ciencia es una construcción social 



341 

 

no progresiva en la que su núcleo lo constituyen 
las diferentes tradiciones de investigación.  

Laudan es un perfecto pragmático: el 
objetivo de la ciencia no es la consecución de una 
"verdad" sino  el planteamiento y tratamiento de 
problemas.  

Para Laudan la ciencia es una cierta manera 
de plantearse problemas (lo que siempre se hace 
perteneciendo a tradiciones de investigación o 
iniciando otras nuevas) con ánimo de resolverlos. 
Por tanto, la ciencia crece, pero no progresa. Lo 
que hace es avanzar en la  resolución de 
problemas, lo cual no significa acercarse a la 
verdad, ni siquiera a la verosimilitud. 
 
 
¿Hacia dónde irá la filosofía de la Ciencia en el 
siglo XXI? 

En una reunión de gestión del Congreso 
Americano de Filosofía (diciembre de 1988), se  
presentó una resolución solicitando una comisión 
de trabajo sobre el tema "La situación actual del 
relativismo epistémico, con especial énfasis sobre el 
conocimiento científico". Se nombró esta comisión 
con cuatro miembros: Quincy Rortabender 
(relativista), Percy Lauwey (pragmatista), Rudy 
Reichfeigl (positivista) y Karl Selnam (realista). Se 
reunieron durante tres días en el verano de 1989. 
No llegaron a ningún acuerdo. El último libro de 
Laudan (La ciencia y el relativismo, Alianza 



342 

 

Universidad, 1993) es una transcripción parcial de 
estas reuniones. 

En estos últimos años renace una 
concepción historicista, según la cual la ciencia es 
una construcción socialmente organizada de 
conceptos y teorías que explican el 
comportamiento de los fenómenos y predicen su 
comportamiento futuro. En este sentido, la Ciencia 
es una herramienta de control social, interpretativa 
de la realidad y cargada de valores e ideologías. 

En estos años ha surgido el interés por la 
sociología de la Ciencia: la ciencia como hecho 
social127. La sociología de la Ciencia es una rama de 
la Sociología del Conocimiento que se ocupa de la 
naturaleza de las ideas científicas y de sus 
relaciones, tanto con otras clases de ideas (como 
filosóficas, sociales, culturales, religiosas, 
políticas...) como con distintos factores de 
personalidad e institucionales. 

Al servicio del poder (económico, político, 
ideológico) la ciencia cumple un papel alienante en 
la sociedad actual. Su proyecto de liberar a la 
humanidad de la dependencia respecto a la 
naturaleza ha resultado fallido al hacerlos 
depender de otras formas de alienación. La ciencia 
depende de las subvenciones y estas de las 
                                                 
127 ROSA APARICIO  (1984) Lagunas de la Ciencia o lagunas 
de Ciencia. La fragmentariedad y lagunas de la ciencia vistas 
desde la Sociología. En: A.DOU edit. Fragmentariedad de las 
Ciencias. ASINJA.Bibl.Fomento Social, 29-59.  



343 

 

exigencias del poder político (en las 
socialdemocracias) o del poder financiero (en las 
sociedades liberales, como USA). 

Un ejemplo interesante de la falsedad de 
muchas posturas actuales posmodernas sobre la 
filosofía de la ciencia se puede encontrar en la 
experiencia realizada por Sokal128. Envió un 
artículo con errores y provocaciones y se lo 
publicaron. Según Sokal, todo un elenco de 
filósofos de la ciencia de estos años (como 
Aronowitz, Harding, Latour129, Lyotard130, 
Woolgar131 son autores de una basura filosófica. 
 

Estas páginas han resultado más extensas de 
lo que al principio se tenía pensado. Pero, desde mi 
opinión, el profesorado de ciencias de la naturaleza 
(y, en general, todos aquellos que se interesan por 
repensar la naturaleza) debe hacer un esfuerzo por 
introducirse en un debate actualmente vigente 
sobre el significado, la naturaleza, el método y los 
modelos de cambio en las teorías científicas. 

Pero será necesario dar un paso más: el 

                                                 
128 Eugenio MOYA (2000) Alan D.Sokal, Thomas S. Kunn y la 
epistemología posmoderna. Revista de Filosofía (UCM). XIII 
(23) 169-194. 
129 B. LATOUR. (1992) Ciencia en acción. Labor, Barcelona. 
130 F.-F. LYOTARD  (1987) La condición postmoderna. Cátedra, 
Madrid. 
131  S. WOOLGAR. (1991) Abriendo la caja negra. Anthropos, 
Barcelona. 



344 

 

proceso iniciado para repensar la naturaleza (si 
somos fieles a la línea recorrida por Kuhn, Lakatos 
y Toulmin, sobre todo) debe tener en cuenta las 
imágenes del mundo que han sido propuestas 
como construcciones  racionales durante los 2.500 
años de  pensamiento filosófico. Este camino, lento 
y farragoso a veces, con avances y retrocesos, nos 
irán indicando cuál ha sido la imagen de la 
naturaleza y cómo estas imágenes se han ido 
fraguando en conocimiento científico. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  



345 

 

10 
La unificación de los 
“saberes” en crisis:  

el nuevo ateísmo científico 
 
 

 Alguno ha dicho que el ateísmo vuelve a 
estar de moda. Siempre hubo ateos pero ahora la 
postura llega al público a través de las redes 
sociales y de revistas y libros de amplia difusión 
popular.  
            Los resultados del Publiscopio anual132 sobre 
creencias en España realizado  en 2010 indican 
que 26,2% de los jóvenes españoles (entre 18 y 29 
años) se declaran no creyentes. De este porcentaje 
se declaran ateos casi la mitad, el 13% del total. 
Para el conjunto de la población española, 9,9% se 
declaran ateos y 10,4% no creyentes, es decir, un 
total de 20,3%;  y un 25% de los españoles no creen 
que exista Dios.  

En los últimos diez años la difusión de las 
ideas ateas se difunde en libros y en Internet. Hay 

                                                 
132 http://www.publico.es/espana/353237/uno-de-cada-
cinco-espanoles-es-ateo-o-no-creyente 



346 

 

una explosión mediática de publicaciones y 
páginas web de marcado carácter ateo. Las redes 
sociales hablan de las ideas que defienden el 
ateismo. A los más beligerantes, Dawkins, Dennett, 
Hitchens y Harris,  algunos les llaman “los cuatro 
jinetes del ateísmo” (The four horsemen of 
atheism)133. 

La Revista Internacional de Teología, 
Concilium ha dedicado un monográfico 
(septiembre de 2010) al tema “¿Ateos de qué 
Dios?” en el que creyentes y ateos manifiestan sus 
convicciones. La revista descubre que, aunque 
todavía hay prejuicios y malentendidos, hay más 
puntos de contacto de lo que se creía134.  

Han sido editores del mismo Solange 
Lefebvre (directora del Centro de Estudios de las 
Religiones de la Universidad de Montreal), Andrés 
Torres Queiruga (profesor de Filosofía de la 
Religión de la Universidad de Santiago) y María 
Clara Bingemer (profesora de la Pontificia 
Universidad Católica de Río de Janeiro).  

Si el siglo XX centró su propaganda atea en 
torno al bloque soviético, defensor del 
materialismo dialéctico que excluía a Dios, el siglo 
XXI cuenta con las redes sociales.  En el terreno 
editorial, se habla de “los cuatro jinetes del 
                                                 

133 http://www.tendencias21.net/Los-cuatro-jinetes-del-
ateismo-muestran-sus-dudas-y-razones_a6288.html 
134 http://www.tendencias21.net/Teologos-y-filosofos-
reflexionan-sobre-el-nuevo-ateismo_a5682.html 

http://lacomunidad.elpais.com/aracnido-en-tu-pelo/2010/1/22/los-cuatro-jinetes-del-ateismo-9-


347 

 

ateísmo”: Richard Dawkins, Sam Harris, Daniel 
Dennett y Christopher Hitchens. Se puede decir, 
que la crítica atea a las religiones se ha convertido 
en un gran negocio que mueve millones en todo el 
mundo135.  
 
 
Siempre han existido hombres y mujeres que 
dicen ser ateos 
 El fenómeno del ateísmo no es nuevo. Desde 
el inicio del desarrollo del pensamiento racional, en 
oriente y occidente, han existido filósofos que han 
defendido que no existe ningún Dios.  Pero si antes 
era un problema filosófico, hoy día ha pasado a la 
vida cotidiana. 

Probablemente el ateísmo haya existido 
desde el origen de las creencias teístas, ya que es 
difícil que la totalidad de los miembros de una 
sociedad compartan su pensamiento religioso.  

A lo largo de la historia, las opiniones teístas 
unidas a la religión han tenido un lugar dominante 
en la cultura de las sociedades. Los oponentes de 
estas posturas no han tenido siempre la 
oportunidad de expresar sus puntos de vista en 
público debido a fenómenos de "caza de brujas" o 
la terrible Inquisición en la Europa cristiana. Por 
eso en distintos momentos históricos, es raro 

                                                 

135 http://www.tendencias21.net/La-critica-de-la-religion-se-
convierte-en-un-gran-negocio_a1700.html 

http://www.tendencias21.net/El-espejismo-de-Dawkins_a1526.html
http://www.tendencias21.net/La-ciencia-puede-ser-una-guia-de-los-valores-morales-segun-Sam-Harris_a4982.html
http://www.tendencias21.net/La-religion-no-puede-reducirse-a-una-replica-memetica_a1084.html
http://www.tendencias21.net/La-religion-no-puede-reducirse-a-una-replica-memetica_a1084.html
http://www.tendencias21.net/La-critica-de-la-religion-se-convierte-en-un-gran-negocio_a1700.html


348 

 

encontrar puntos de vista ateístas en manuscritos u 
otros referentes históricos. 

El ateísmo es, en un sentido amplio, la 
postura de hombres y mujeres que manifiestan no 
creer en la existencia de deidades u otros seres 
sobrenaturales. La letra “a” es privativa, y “Zeós” es 
Dios en lengua griega.  Algunos la definen como 
una doctrina o posición que rechaza el teísmo, que 
en su forma más general es la creencia en la 
existencia de, al menos, una deidad. 

En un sentido amplio podría incluirse dentro 
de la definición de ateísmo, tanto las personas 
ateas (las que explicitan las razones para la 
creencia en la no existencia de dioses), como 
aquellas que, sin creer en su existencia, no tienen 
evidencia ni convicción para su refutación. En un 
sentido estricto se excluyen a estos últimos, 
denominados agnósticos, de la definición de ateos. 
Los agnósticos rechazan reconocerse como ateos o 
ateístas ya que consideran inaccesible al 
entendimiento humano todo conocimiento de lo 
divino y de lo que trasciende la experiencia o 
simplemente irrelevante.  
 
 
El ateísmo en el mundo 

Desde la sociología de las religiones, se 
muestra que, en términos mundiales, existen ateos 
y agnósticos en todos los países del mundo. Pero su 
número es más reducido en los países pobres y 



349 

 

menos desarrollados que en los países ricos e 
industrializados.  Los estudios de James H. Leuba 
desde 1914136, muestran que el 58% de una 
muestra de mil científicos estadounidenses 
reconocidos expresaron «escepticismo o duda en la 
existencia del dios judeo-cristiano». El estudio se 
repitió en 1996, y produjo un porcentaje similar de 
61 %. En cambio entre los científicos de la 
Academia Nacional de Ciencias de Estados Unidos 
ese número es de 93 % (según la revista Nature, n.º 
386, pág. 435-436). ¿Existe una relación directa 
lineal entre ciencia y ateísmo? 

Según The Britannica Book of Year, en 1994 
en el mundo había 1.154 millones de ateos y 
agnósticos. La World Christian Encyclopedia 
anunció que en el año 2000 había 262 millones de 
ateos y 1.071 millones de agnósticos. Según la obra 
de J. Baubérot (dir.) [2004. Religion et laïcité dans 
l'Europe (‘Religión y laicismo en Europa’)]137 la 
cuarta parte de la población europea (cien 
millones) sería «no religiosa». Y de ellos, el 5% de 
los europeos serían ateos convencidos. 

La edición del Eurobarómetro de febrero de 
2005 revela que para el conjunto de la Unión 
Europea (incluidos países en trámite de 
incorporación) un 18% de la población elige la 
opción «no creo que exista ningún espíritu, Dios o 

                                                 

136 http://www.stephenjaygould.org/ctrl/news/file002.html 
137 http://www.iesr.ephe.sorbonne.fr/index532.html 



350 

 

fuerza vital», frente al 52% que cree que existe un 
dios, y 27% que cree que existe «alguna clase de 
espíritu o fuerza vital».  
 
El ateísmo en la historia 

En el siglo VI antes de Cristo, la escuela 
Chárvaka (una escuela surgida en la India en torno 
al siglo VI aC.), defendía una interpretación 
filosóficamente atea y materialista del mundo. 
Enfrentada con posturas religiosas fuertemente 
organizadas, sus escritos fueron destruidos de 
manera sistemática y solo han sobrevivido 
fragmentos (especialmente del Barjaspatiá sutra) 
enmarcados en textos hostiles. 

En la antigua Grecia vivieron filósofos 
supuestamente ateos o, más bien, agnósticos, que 
no aprobaban la religión que dominaba su 
sociedad. La mayoría tenía una postura 
materialista, según la cual todas las cosas son 
esencialmente materiales; incluso los fenómenos 
«espirituales» tendrían una base material, por lo 
que no sería necesario ningún dios. En el 
siglo V aC., el término «ateo» adquirió un 
significado adicional, expresando una falta total de 
relación con los dioses; esto es, ‘negador de los 
dioses, incrédulo, irreligioso, antirreligioso, 
sacrílego’, con una connotación más parecida a 
nuestro término actual ‘impío’. Un término menos 
peyorativo en esa época era asebēs. 



351 

 

Los primeros filósofos en negar la existencia 
de los dioses tradicionales fueron algunos sofistas 
griegos, siendo el primero Protágoras (480-
410 aC.), quien fue exiliado de Atenas por ateo, 
aunque en realidad su posición era escéptica o 
agnóstica respecto al tema religioso; también los 
“físicos” materialistas Demócrito (460-370 aC.), 
Epicuro (341-270 aC.) y su seguidor romano 
Lucrecio (98-55 aC.). 

Como sustantivo abstracto, existía también 
atheotēs (‘ateísmo’). El escritor y político romano 
Cicerón (106-43 aC.) transcribió atheós al latín 
atheus, palabra que tomó un significado 
ambivalente en el Imperio romano, en las 
discusiones entre cristianos y «paganos» (desde el 
siglo II de nuestra era); cada grupo atribuía el 
término athéoi al otro.  El término ateo tuvo su 
primer uso en la Roma antigua, para designar a 
todo aquel que no creyera en los dioses del 
panteón romano, en particular a los cristianos. 

Las palabras ateo y ateísmo empezaron a 
emplearse en francés a partir del siglo  XVI, pero se 
hablaba entonces sobre todo de increencia. 
Durante la era de la Ilustración, en el siglo XVIII, el 
ateísmo tuvo una promoción importante (1688-
1789), con el barón Paul d’Holbach y Julien Offray 
de La Mettrie. La situación empezó a liberalizarse 
hacia 1700. Entre otros, el filósofo y enciclopedista 
Denis Diderot afirmó que el mundo se podía 
explicar sin ninguna hipótesis divina. Los 



352 

 

desarrollos de la física y la matemática condujeron 
también a abrir un debate acerca del 
determinismo, postura que en su momento fue 
considerada proateo, como la del matemático 
Laplace (1749-1827). 

El ateísmo aumentó sustancialmente en el 
siglo XIX, paralelamente al conocimiento del 
mundo natural y a la filosofía positivista. En este 
sentido cobró importancia la teoría de la evolución 
por selección natural de Charles Darwin, quien era 
un agnóstico, en cuanto a que ofreció una 
explicación del orden en la Naturaleza basada en 
un mecanismo natural e iba dejando menos 
parcela a la creencia.  

 
 
Un nuevo ateísmo científico cabalga de nuevo 
 
Entre los siglos XX y XXI se ha ido configurando un 
nuevo ateísmo fundamentado en las ciencias y que 
consideran “dañinas” a la religión. Personas como 
Mario Bunge (físico), Richard Dawkins (biólogo), 
Daniel Dennett (psicólogo), Peter Atkins (químico), 
Sam Harris (escritor), Christopher Hitchens 
(escritor), Piergiorgio Odifreddi (matemático), 
Michel Onfray (filósofo), Pat Condell (escritor), 
Gustavo Bueno (filósofo) y Fernando Savater 
(filósofo),  entre muchos otros, difunden de modo 
popular sus ideas ateas fundamentadas en las 
ciencias. Proponen un humanismo vitalista sin 



353 

 

Dios, frente a la intervención e influencia de las 
distintas iglesias y en defensa de los derechos de 
los ateos que consideran menoscabados. El nuevo 
fenómeno es que sus ideas se difunden en las redes 
sociales y en publicaciones populares. El ateísmo 
científico parece estar de moda. 
            “Desde una perspectiva más concreta de los 
hechos – leemos en el Editorial del número de 
Concilium de septiembre de 2010– algunos ateos 
en Inglaterra manifestaron no sin humor su 
rechazo a una serie de propagandas cristianas 
evangélicas realizadas en autobuses que prometían 
el infierno a los no creyentes: “There´s probably no 
God. Now stop worrying and enjoy your life” 
[Probablemente Dios no existe. Deja ya de 
preocuparte y disfruta de la vida]”. 
 
Ateísmo científico en las redes sociales: el impacto 
de Mario Bunge 
         Las ideas ateas activas se difunden en las 
redes sociales. El blog “Ateismo para cristianos”, 
por ejemplo, no pretende convencer sino presentar 
los argumentos ateos para que los creyentes los 
conozcan. Y lo mismo se puede decir de los grupos 
“escépticos” y racionalistas que impulsan 
activamente lo que llaman el pensamiento racional 
frente a la pseudociencia siguiendo al filósofo 
argentino Mario Bunge138.       

                                                 

138 http://www.tendencias21.net/El-diseno-del-universo-no-

http://ateismoparacristianos.blogspot.com/feeds/posts/default
http://www.escepticos.es/?q=blog/10/feed


354 

 

        Bunge cumple 93 años en 2012139. Nació en 
Buenos Aires en 1919. Su formación es de Físico, 
desplazándose después a la filosofía de la ciencia y 
a la lucha abierta contra las pseudociencias. Los 
grupos de alternativa racional a la pseudociencia, 
muy combativos, lo tienen como uno de sus 
“gurús”. Bunge es un ferviente defensor de lo que 
se llama el “realismo científico”, y lleva años de 
batalla contra el psicoanálisis, la homeopatía y la 
microeconomía ortodoxa entre otras disciplinas. 
        Bunge ha sido profesor de Física y Filosofía de 
las Ciencias en la Universidad de Buenos Aires 
desde 1956 hasta 1963. En 1966 se instaló en 
Montreal (Canadá), donde enseñó en la 
Universidad McGill, ocupando la cátedra 
Frothingam de Lógica y Metafísica. Es ahora 
profesor emérito de dicha universidad, en las áreas 
de la Metafísica, Semántica, Filosofía de la Ciencia y 
Epistemología. 

Mario Bunge ha sido honrado con dieciséis 
doctorados honoris causa otorgados por 
instituciones como la Universidad de Salamanca en 
2003, la Universidad Nacional de La Plata en 
Argentina y la Universidad de Buenos Aires en 
2008. También recibió el Premio Príncipe de 
Asturias en 1982. 

 

                                                                                               

es-tan-inteligente-como-algunos-creen_a4234.html 
139 http://es.wikipedia.org/wiki/Mario_Bunge 



355 

 

Bunge siempre ha sido polémico. Tiene 
grandes defensores y poderosos detractores. Y 
forma parte de la base de las críticas a las religiones 
del llamado nuevo ateísmo científico. 

Interesado principalmente por la lógica de la 
ciencia y los problemas del conocimiento científico, 
ha tratado de construir una filosofía científica (más 
precisamente, una metafísica) que tuviera en 
cuenta tanto el conocimiento elaborado por la 
ciencia como el método utilizado por quienes la 
practican, entendiendo que este último es un 
proceso que no está exclusivamente supeditado ni 
a la experiencia ni a la teoría. 

Aunque la concepción de la ciencia 
elaborada por Bunge concede importancia al 
desarrollo de la investigación científica en la 
historia, su orientación está principalmente dirigida 
al análisis formal de dicho desarrollo, y se aparta de 
la insistencia en los aspectos históricos, 
psicológicos y sociales propia de enfoques como 
los de  Thomas S. Kuhn y Paul Feyerabend. 

Los intereses intelectuales de Bunge abarcan 
la Filosofía general (semántica, ontología, 
gnoseología, metodología de la investigación, 
praxiología y ética) así como aplicada (física, 
biología, psicología y ciencias sociales), sin eludir 
consideraciones sobre la filosofía de la Lógica y las 
Matemáticas como fundamento no solo del 
quehacer científico sino también filosófico. 

 



356 

 

Sin duda, la obra por la cual Bunge se ha 
distinguido especialmente en el ámbito de la 
filosofía profesional es el extenso Treatise on Basic 
Philosophy (Tratado de Filosofía). Se trata de un 
esfuerzo por construir un sistema que abarque 
todos los campos de la filosofía contemporánea, 
enfocados especialmente en los problemas que 
suscita el conocimiento científico. 

Pero si se desea obtener una perspectiva 
profunda de su concepción filosófica sin pasar por 
el extenso Treatise, posiblemente la opción más 
recomendable sea su manual La investigación 
científica, publicado por primera vez en inglés en 
1967, cuya traducción ha sido reimpresa con 
correcciones por Siglo XXI Editores (México, 2000). 

Su hincapié en el rigor metodológico—
buscado con el uso de herramientas formales 
(lógico-matemáticas) y de conocimiento fundado 
científicamente--, su amplitud temática, su 
originalidad y su mencionado carácter sistémico 
hacen del Treatise uno de los emprendimientos 
filosóficos más ambiciosos de los últimos siglos. 
 
 
 
 
El enfoque filosófico ateo de Mario Bunge 

La concepción filosófica de Bunge puede 
describirse, tal como él mismo lo ha hecho en 
varias ocasiones, recurriendo a una conjunción de 



357 

 

varios "ismos", de los cuales los principales son el 
realismo, el cientificismo, el materialismo y el 
sistemismo. 

El realismo de Bunge abarca los aspectos 
ontológicos (las cosas tienen existencia 
independientemente de que un sujeto las 
conozca), gnoseológicos (la realidad es inteligible) 
y éticos (hay hechos morales y verdades morales 
objetivas) de su pensamiento. El cientificismo es la 
concepción que afirma que el mejor conocimiento 
sobre la realidad es el que se obtiene a través de la 
aplicación del método de investigación científica. 
El materialismo sostiene que todo lo que existe es 
material, o sea materia y energía. El sistemismo, 
finalmente, es la perspectiva de que todo lo que 
existe es un sistema o parte de un sistema. 

A este cuarteto hay que añadir dos ismos 
más. El emergentismo (en una versión monista y 
materialista), que está asociado al sistemismo, y se 
caracteriza por la tesis de que los sistemas poseen 
propiedades globales, sistémicas o emergentes que 
sus partes componentes no poseen y son, por 
tanto, irreducibles a propiedades de niveles de 
organización inferiores. Y el otro ismo es el 
agatonismo, la concepción de Bunge de la ética, 
que se guía por la máxima «Disfruta de la vida y 
ayuda a otros a vivir una digna de ser disfrutada» y 
supone que a cada derecho le corresponde una 
obligación y viceversa.  
 



358 

 

El Dios cristiano, ¿es el Dios negado por los ateos?  
              La posición atea se extiende por nuestro 
mundo. Pero, ¿es el Dios cristiano quien que es 
objeto de negación por parte de los ateos? ¿De qué 
Dios reniegan los ateos? Esta es la cuestión de 
fondo en el “Foro teológico”140 de este número de 
Concilium, con intervenciones de Jean Grondin, 
Klaus Müller, Christopher Higgins, Joaquín Perea y 
Jon Sobrino.  

Se incluyen aquí dos lecturas acerca de la 
cuestión de Dios en el pensamiento 
contemporáneo. Jean Grondin, profesor de 
filosofía en Ottawa, nos ofrece una visión de 
conjunto de lo que él llama el espectacular regreso 
de Dios a la filosofía. Pero ¿es ese el Dios cristiano? 
¿Es ése el que niegan los ateos?; por su parte, Klaus 
Müller, ofrece una reflexión sobre naturalismo y 
Dios en los debates contemporáneos.  

“A partir de los años ochenta, Dios comenzó 
a retornar tímidamente entre ciertos filósofos, 
sobre todo en los escritos del pensador judío 
Emmanuel Lévinas”, -apunta Grondin. “Esta mejora 
se limitó inicialmente a ciertos filósofos marginales 
(Jean Luc Marion, Michel Henry, Rémi Brague), que 
fueron adquiriendo cada vez más notoriedad con 
el paso de los años. La mejora se amplió a lo largo 

                                                 

140 La revista Concilium suele incluir lo que llama “Foro 
teológico”, una serie de artículos breves en el que se expresan 
posturas a veces contrapuestas. 

http://www.philosophy.uottawa.ca/faculty/grondin.html
http://www.tendencias21.net/biofilosofia/xml/atom.xml


359 

 

de los años noventa, inmediatamente después del 
derrumbamiento del marxismo y de su “metafísica 
de la secularización”, antes de conocer una 
verdadera explosión a partir del año 2000, con el 
revuelo provocado el 11 de septiembre”.  

“Desde entonces – continúa -, todos los 
filósofos importantes se han puesto de nuevo a 
hablar de Dios, incluso los que desde hace mucho 
tiempo están cercanos al marxismo, como Jürgen 
Habermas, Jacques Derrida y Gianni Vattimo”.  

Diagnóstico similar fue ya apuntado por José 
Maria Mardones en su trabajo “Síntomas de un 
retorno”, donde en el año 2000, poco antes de su 
fallecimiento, presentaba un diagnóstico optimista. 
Para Grondin, la carencia de sentido en las 
sociedades occidentales, relativamente prósperas y 
pacíficas, y que contribuyen a reducir las 
desigualdades sociales (las sociedades de la cultura 
del bienestar), no responden a la pregunta radical: 
sobre el sentido de la existencia humana: ¿por qué 
se vive? Ciertas reflexiones de autores que se 
manifiestan ateos, como Luc Ferry y André Comte-
Sponville, intentan remediar el problema 
desarrollando formas de espiritualidad humanistas 
y ateas.  

 
Con el título “Salvar el espíritu”, Comte-

Sponville, que se define a sí mismo como “filósofo 
materialista, racionalista y humanista y ateo no 
dogmático y fiel”, autor de L´esprit de l´athéisme 

http://fr.wikipedia.org/wiki/Olivier_Boulnois
http://fr.wikipedia.org/wiki/Olivier_Boulnois
http://www.tendencias21.net/Habermas-abre-el-camino-a-la-moderna-razon-religiosa_a2229.html
http://www.tendencias21.net/Habermas-abre-el-camino-a-la-moderna-razon-religiosa_a2229.html
http://www.tendencias21.net/La-religiosidad-humana-hunde-sus-raices-en-nuestras-habilidades-cognitivas_a3817.html
http://digitacora.blogspot.com/2009/09/gianni-vattimo-sobre-el-papel-de-la.html
http://www.scielo.cl/scielo.php?pid=S0049-34492000000300014&script=sci_arttext
http://www.scielo.cl/scielo.php?pid=S0049-34492000000300014&script=sci_arttext
http://www.amazon.fr/Lesprit-lath%C3%83%C2%A9isme-Introduction-spiritualit%C3%83%C2%A9-sans/dp/2226172734


360 

 

(2006) aboga por un humanismo de la vigilancia. 
“¿Creer en el hombre? Es inútil. ¿Adorarlo? 
Imposible. Más vale comprenderlo, tanto como se 
pueda, respetar a aquellos con quienes nos 
encontramos, desconfiar cuando los desconocemos 
(…), perdonarlos siempre, y ayudarlos a veces, 
amarlos cuando se pueda.. Es el espíritu de los 
Evangelios. Es el espíritu de Montaigne y de 
Spinoza. Según mi opinión, este es el espíritu 
auténtico. El humanismo de la vigilancia (“Sé 
cauto”, decía Spinoza: “no te fíes”) y de la 
misericordia (“tan sabio como quiera, escribe 
Montaigne, pero, en última instancia, es un 
hombre: ¿qué hay de más caduco, más miserable y 
más nulo?”). El humanismo no es nuestra religión, 
es nuestra moral. El hombre no es nuestro Dios: es 
nuestro prójimo. En suma: no busquemos 
sustitutos de Dios: no sacrifiquemos a los ídolos, 
sean humanos o humanistas”.  

En algunos medios se ha calificado a Comte-
Sponville de “ateo cristiano”. La ambivalencia de la 
expresión le confiere cierto halo de misterio 
seductor. “Lo importante no es creer o no en Dios. 
Lo importante es no traicionar este poder que 
tenemos de pensar, juzgar y amar: lo importante es 
el espíritu, que es gracia y misericordia (…) Lo 
importante no es que el espíritu sea inmortal o no 
(no confundamos eternidad con perpetuidad). Lo 
importante es que sigo vivo mientras vivimos, 
mientras viven nuestros hijos y los hijos de sus 



361 

 

hijos. Sólo esto depende de nosotros y exige todo 
nuestro cuidado”.  

 
La imagen del Dios cristiano  
De modo más amplio, y desde la perspectiva 
cristiana, Andrés Torres Queiruga desarrolla el 
tema “Ateísmo e imagen cristiana de Dios”. Citando 
al Papa Pablo VI, reconoce que el ateísmo es “el 
mayor problema de nuestro tiempo”. El ateísmo es 
un síntoma de un cambio cultural tan grande y 
variado que no caben explicaciones simples: no 
hay una sola causa. “Donde antes, en terremotos o 
sequías, en problemas sociales o ambigüedades 
morales, pensábamos espontáneamente en Dios, 
hoy pensamos en leyes físicas o trabajos 
interdisciplinares (…) Para muchas personas el etsi 
Deus non daretur [como si Dios no existiera] se ha 
convertido en asunción evidente, en la “posición 
por defecto”. Lo mismo sucedió con la cultura. El 
mundo físico, el social, el psicológico, incluso el 
moral descubren la legalidad autónoma y, en su 
comprensión científica, prescinden de Dios, 
repitiendo la respuesta de Laplace a Napoleón: 
Sire, no necesito esa hipótesis”.  

Para Torres Queiruga, “los lugares donde 
descubrir la presencia de Dios han experimentado 
un desplazamiento radical. Si la religión no cambia 
la mirada y sigue empeñada en buscarlo dónde y 
cómo ya no puede encontrarse, el ateísmo será la 
respuesta. El Concilio lo comprendió promoviendo 



362 

 

el aggiornamento, es decir, una reconfiguración 
global, un cambio de paradigma en la comprensión 
de la fe”. Este cambio de paradigma implica una 
reelaboración de toda la teología, insistiendo en 
cuatro ejes: el eje de la creación-salvación, el eje de 
la revelación y el eje de la espiritualidad.  

Y concluye: “Si lográsemos aunar todo esto 
en una figura que, siendo fiel a la experiencia 
originaria, responda a las justas exigencias de la 
cultura actual, la idea de Dios brillaría con una luz 
más comprensible. No convencería a todos (nunca 
lo ha hecho), pero ofrecería la posibilidad de un 
nuevo encuentro. (…) El desencuentro moderno ha 
sido en muchos aspectos brutal. Sin embargo, no es 
una fatalidad inmutable. Como la “noche oscura” 
en la experiencia individual, también los eclipses de 
Dios en el desarrollo histórico pueden ser promesa 
de un nuevo amanecer. (…) Tal vez entonces, al 
revés de lo que sucedió con Sartre, algunos 
contemporáneos tengan la oportunidad de 
reconocer a “Aquel que –tal vez innominado – 
ansía su alma”.  
 
 
 
Ateos en el Foro de la revista Concilium 

En el Foro de este número de la revista 
Concilium interviene Christopher Higgins (doctor 
en botánica y rector de la Universidad de Durham 
desde 2007) que ha aceptado amablemente 



363 

 

escribir unas palabras sobre su propia opción a 
favor de un ateísmo abierto a la discusión con los 
creyentes.  

Con el título “la fe en Dios: una emoción 
humana conveniente”, concluye: “La única 
esperanza para la supervivencia de nuestra 
civilización en algo semejante a la forma en que se 
encuentra actualmente es que una comprensión 
científica fiable nos desarrolle soluciones para 
controlar la población, la seguridad alimentaria, la 
difusión de las enfermedades, la escasez de energía 
y el cambio climático. Estas soluciones no vendrán 
por cierto de “Dios” y se verán impedidas si la “fe” 
revoca la razón y la racionalidad. La “fe” debe 
seguir siendo una emoción privada, si es 
conveniente. La racionalidad y la comprensión 
científica son una fuerza esencial para el bien en la 
sociedad y hoy en día nos ofrecen nuestra única 
esperanza de que nuestras comunidades y 
civilizaciones humanas, basadas o no en la “fe en 
Dios”, tengan un futuro positivo hacia el cual 
mirar”.  

 
Dios, la fe en Dios, las ciencias y la religión  

Cuando hablamos de Dios ¿nos estamos 
refiriendo a lo mismo? Esta es la cuestión que 
aborda Thierry-Marie Couran, Solange Lefevbre y 
María Clara Lucchetti Bingemer.  

Thierry-Marie Couran, [religioso dominico, 
ingeniero y doctor en Teología (Estrasburgo)] 



364 

 

concluye que “poco importa que sea europeo, 
cristiano, ateo, chino, budista; el que pregunta 
[sobre Dios] tiene la respuesta a su cuestión entre 
sus manos. Es él quien construye la pareja 
pregunta-respuesta. Si busca lo universal, lo 
encontrará. Si busca a Dios, lo encontrará. Si busca 
la cuestión de Dios la encontrará. Y viceversa. 
Ahora bien, lo que encontrará ¿será lo que busca? 
Pues su pregunta procede de un lugar más íntimo 
de lo que cree.(…) Renunciamos a dar una 
respuesta. Reconocemos que en lugar de dejar de 
creer en una posible satisfacción de la 
interrogación que suscitan, los dos, lo universal y la 
cuestión de Dios, se mantienen separadamente y 
conjuntamente como operadores de que evitan 
saturarse a una humanidad que quisiera hacer 
uniforme y homogéneo su mundo y, así, la 
“mantienen en búsqueda”.  

 
Solange Lefebvre aborda la cuestión del 

sentimiento de hostilidad contra las posiciones 
religiosas institucionales que algunas posturas 
ateas muestran. Se trata de la militancia contra la 
presencia de expresiones religiosas en la vida 
pública. En su opinión, “Los ateos y los creyentes 
pueden entenderse en cuanto a la necesidad de 
distinguir claramente entre la esfera pública y la 
religión”. Para ello, esboza los elementos para una 
teología pública de la diversidad. “Especialmente, 
el teólogo escocés David Fergusson aboga a favor 



365 

 

de una desinstitucionalización de las Iglesias 
oficiales. Apela al desarrollo del pluralismo. La 
eficiencia pública y el respeto a las libertades 
exigen el distanciamiento entre la Iglesia y el 
Estado. En un contexto pluralista, los ciudadanos 
desean elegir su identidad política, moral y 
espiritual en lugar de que se la impongan”.  

Y concluye: “El ateísmo, como la fe religiosa, 
es igualmente una apuesta de la razón. Existe, por 
tanto, una voz atea que debe integrarse en el 
concierto pluralista de las convicciones, sin 
reducirla al espacio común del más pequeño 
denominador”.  

Por su parte, María Clara Luchetti Bingemer, - 
de la que ya hemos hablado – reflexiona sobre la 
cuestión de si el cristianismo es una religión. Parte 
del hecho social de que “según los nuevos ateos, se 
debería erradicar de la conciencia humana la 
creencia religiosa, con el fin de salvar a toda una 
civilización de normas e instituciones que 
fomentan una fuerte intolerancia, prejuicios y 
guerras”.  

 
 
En este artículo, la teóloga cree que la crítica 

de ese grupo de ateos se dirige hacia una 
institución. Y justifica teológicamente que el 
cristianismo debe ser entendido más como fe y 
menos como religión, y que es urgente recuperar 
sus fuentes y su núcleo vivo de fe, con el fin de 



366 

 

responder no sólo a la crítica atea, sino también a 
los deseos y expectativas del hombre y de la mujer 
contemporáneos.  

Y concluye proponiendo “un cristianismo 
que debe redescubrir su narrativa”. “Frente a una 
religión que muchas veces es idolátrica, una fe 
purificada y coherente basada en una experiencia 
que dé sentido a la vida se revela como camino y 
posibilidad de futuro. Del mismo modo que un 
cristianismo que ante la acusación de consentir la 
violencia y la exclusión desea reencontrar la pureza 
de sus fuentes, redescubrir la narrativa de Jesús, es 
fundamental”.  

“Hoy en día es necesario narrar a Dios más 
que buscar expresarlo en el marco de ritos que ya 
no tengan significado o en formulaciones 
dogmáticas que no suenen positivas para un oído 
contemporáneo. Y sólo es posible hacerlo 
retomando la narrativa de Jesús de Nazaret, 
compuesta de parábolas e historias cuyos 
personajes son visibles y están al alcance de los 
sentidos. Y cuyos gestos inclusivos y amorosos son 
la confirmación viva y palpable de la narrativa 
emprendida”.  

 
Conclusión  

Un recorrido somero por el nuevo ateísmo 
científico puede y debe ser objeto de reflexión para 
los cristianos en la Iglesia. Esta mentalidad está 
más extendida de lo que parece. No se trata de 



367 

 

empuñar las armas de la ortodoxia en una nueva 
cruzada. 

Hoy, más que nunca, es necesario tender 
puentes y encontrar lenguajes y plataformas de 
diálogo entre los creyentes en cualquier religión y 
los hombres y mujeres que se consideran ateos. 
Hoy, los creyentes y los ateos manifiestan sus 
convicciones íntimas, abren su corazón y caminan 
juntos. Todavía hay prejuicios y malentendidos. 
Pero hay más puntos de contacto de lo que se 
creía. Sorprende encontrar a hombres que se 
manifiestan ateos y materialistas haciendo una 
apología del espíritu y de la espiritualidad. Tal vez 
los humanos tengamos mucho que avanzar para 
delimitar en qué Dios creemos, qué relación 
tenemos con ese Dios y qué es en definitiva lo que 
llamamos “religión”.  
 
Algunos de los libros sobre ateísmo científico 

 1819 - Barón Holbach A.L. (trad.) La sana 
razón; ó, el buen sentido: Ideas naturales, 
opuestas a ideas sobrenaturales 1819, 
Biblioteca Pública de Nueva York.  Holbach 
es uno de los representantes ilustrados del 
nuevo ateísmo científico en los últimos años 
del siglo XVIII.  

 http://es.wikipedia.org/wiki/Paul_Henri_Thi
ry_d'Holbach 

 1845 - Pedro Ribera y Gaya. La religión 
vindicada de los ultrajes del ateísmo: Obra 



368 

 

en que impugnan y desvanecen 
filosóficamente las proposiciones del libro 
titulado el 'buen sentido', y se prueba con 
sus propias razones la existencia de Dios y 
ficción del ateísmo. Imprenta Andrés 
Granell, 1845, Biblioteca de Catalunya.  
Esta obra es un claro ejemplo de la 
apologética del siglo XIX contra todas las 
posturas ateas.  
http://books.google.es/books?id=4HcPqqew
KAUC&source=gbs_similarbooks_s&cad=1 

 1867 - Mijaíl Bakunin. Dios y el Estado. 
Utopía libertaria, ISBN 987-20874-0-7    Dios 
y el estado  Bakunin es un ardoroso defensor 
del ateísmo y luchador contra la función 
alienadora de las religiones. Texto completo 
en http://Quijotelibros.com.ar 

 1871 - Mijaíl Bakunin. Dios y el Estado en 
wikisource. Manuscrito entorno al año 1871. 
Publicado post mortem. Traducción al 
español por Ricardo Mella en 1894. 

 1996 - Gonzalo Puente Ojea. Elogio del 
ateísmo: Los espejos de una ilusión, Siglo 
XXI, ISBN 978-84-323-0876-5. Un ensayo del 
conocido filósofo y escritor que ha tenido 
muchos lectores entre jóvenes universitarios 
inquietos. 

 1997 - Raimundo Panikkar El silencio del 
buddha: Una introducción al ateísmo 
religioso, Siruela,  ISBN 84-7844-321-5. ¿Es el 



369 

 

budismo una religión atea? ¿Puede decirse 
que el ateísmo moderno sea una nueva 
religión? ¿Es el monoteísmo esencial al 
cristianismo? ¿Podemos hoy día seguir 
sordos por más tiempo a las voces de otros 
pueblos y culturas? El autor pretende 
romper los muros entre ateos y creyentes.  
http://www.casadellibro.com/libro-el-
silencio-del-buddha-introduccion-al-ateismo-
religioso/9788478443215/541734 

 1999 - José Gómez Caffarena, José María 
Mardones. Ateísmo moderno: Increencia o 
indiferencia religiosa, Colección Fe-Cultura 
8, Universidad Iberoamericana,  ISBN 978-
968-859-358-5. Una reflexión serena y lúcida 
sobre el fenómeno del ateísmo y sus raíces.  
http://www.icergua.org/latam/pdf/09-
primersemestre/09-4-8-fr4/doc04.pdf 

 2007 - Gustavo Bueno. La fe del ateo. Las 
verdaderas razones del enfrentamiento de la 
Iglesia con el Gobierno socialista (español). 
Temas de Hoy, Madrid, ISBN 978-84-8460-
673-4  “¿Se puede ser ateo y tener fe? 
¿Estamos asistiendo a un crecimiento del 
ateísmo y a una persecución de los creyentes 
en la actualidad? ¿Qué objetivos persigue el 
Gobierno con la nueva asignatura de 
Educación para la Ciudadanía?”  
http://www.fgbueno.es/gbm/gb2007fa.htm 



370 

 

 2007 - Fernando Savater,  La vida eterna, 
Ariel, ISBN 978-84-344-5309-8 

“De eso tratan estas páginas: de cómo refundar 
la vida individual del sí mismo en un espacio 
hospitalario, legal, democrático y laico sin 
guarecerse en el colectivismo, en las creencias 
que nos permiten abdicar a cada uno de 
nosotros, de lo que somos y de lo que nos 
espera: la muerte sin esperanza”. 
http://www.ojosdepapel.com/Index.aspx?articl
e=2556 

 

 
 

Los conflictos entre “saberes” y 
racionalidades, 

 entre  
las ciencias y la religión 

 
 
La ciencia es un tipo de conocimiento, un 

tipo de saber que va más allá de la experiencia 
ordinaria. Por lo general, los estudiosos de la 
filosofía de la ciencia suelen referirse a la filosofía 
de las ciencias de la naturaleza.  Al preguntarnos 
por la naturaleza de la ciencia, nos referimos a su 
esencia, a su condición, a su estructura, a su 
metodología.... (no se quiere decir que existe la 
"naturaleza pura de la ciencia" a modo platónico). 



371 

 

En estos temas nos interesa tener presente que se 
considera que la Teología pretende ser un 
conocimiento socialmente organizado cuyo objeto 
es Dios. Los filósofos de la ciencia se preguntan 
muchas cosas. Las más significativas son: 

1. ¿Cómo delimitar la ciencia de lo que no lo 
es?  

2.¿Existe "la ciencia" o es mejor hablar de "las 
ciencias"?  

3: ¿Cuál es el método (o los métodos) de la 
ciencia?  

5) ¿Qué verdad y objetividad nos da la 
ciencia?  

6) ¿progresa la ciencia?  
7) ¿cómo cambian las ideas científicas? 

 
 
 

Ciencia y religión 
 
Introducción 
 Centrar el tema: qué queremos decir? Qué es 
el ciencia? Qué es religión? Qué es conflicto? 
 Al hablar aquí de religión nos referimos a 
algo muy complejo desde el punto de vista 
teológico y sociológico De modo general, vamos a 
entender por ello aquí la religión como el 
fenómeno social vivido por aquéllos que siguen la 
fe-religiosa-cristiana-católica. 



372 

 

 Tampoco es fácil delimitar lo que 
entendemos por ciencia y por ciencias. Por lo 
general (herederos de la tradición de "ciencias y 
letras" de raíz positivista) la palabra ciencias suele 
aplicarse en sentido estricto a las ciencias de la 
naturaleza, "el conocimiento organizado -escribe 
Udías- y de alguna manera verificable que se 
articula en observaciones, experimentos, leyes y 
teorías sobre el mundo natural".  
 De alguna manera, las ciencias de la 
naturaleza pretenden elaborar unas imágenes 
racionales del mundo que permiten explicar el 
funcionamiento de la realidad natural y predecir 
fenómenos141. Sin embargo hoy, el concepto de 
"ciencia" se ha modificado y bajo ella se incluyen 
todos aquéllos conocimientos organizados, 
públicos y objetivos del mundo natural y social 
(también la historia, el derecho, la psicología, la 
sociología...).  
 La relación entre fe y ciencia ha sido 
estudiada desde muchos puntos de vista y 
partiendo de posturas muy diversas. Los puntos de 
partida determinan muchas veces la solución que 
finalmente se de a un problema. 
 Es una idea muy extendida que la fe religiosa 
no es más que un enmascaramiento de nuestra 

                                                 
141 Una discusión actual sobre las características y el sentido 
de la ciencia se puede encontrar en J. Ziman (1978). La 
credibilidad de la ciencia. Alianza, Madrid. 



373 

 

ignorancia de los fenómenos naturales. En esta 
concepción, Dios aparece como un "tapa-agujeros", 
un recurso ante la  incapacidad de encontrar 
respuesta racional a un problema concreto. El 
avance de la Ciencia hace que la hipótesis Dios sea 
cada vez más inútil. La ciencia tiene la pretensión 
de haber encontrado la respuesta a todos los 
problemas humanos. 
 
 
 La posición de los "científicos" frente al 
problema religioso es muy variada. El premio Nobel 
de biología, François Jacob, afirma que dentro de 
la ciencia no hace falta plantearse el problema de 
Dios. Por otra parte, otro Nobel, este de Física, 
Nevill Mott, ha escrito un libro (1991, no traducido) 
con el testimonio positivo de 15 científicos ante 
Dios. 
 Posiblemente hoy, debido a la creciente ola 
de cientificismo que se entiende a través de los 
Medios de Comunicación, la convicción de que la 
ciencia lo explica todo y tiene soluciones para todo, 
así como la cultura del consumismo y del 
individualismo y de la superficialidad, hace que la 
religión pase sociológicamente a un segundo 
plano. 
 
 
 
 



374 

 

Algunas lecturas recomendadas 
a) Para empezar (de menor a mayor dificultad):  
Agustín Udías (1993) Conflictos y diálogo entre ciencia y 
religión. Cuadernos Aquí y Ahora, Sal Terrae, nº 25, 39 pág.    
Agustín Udías (2001) El universo, la ciencia y Dios. PPC, 
Colección Cruce, 5, 129 pág.        Claude Allègre (1997) Dios 
frente a la ciencia. Península, 191 pág. 
John Polkinghorne (2000) Ciencia y Teología. Una 
introducción. Presencia Teológica, Sal Terrae, 198 pág. 
Ian G. Barbour (2004) Ciencia y Religión. Trotta, Madrid. 
b) Libros "clásicos" sobre esta problemática: 
John W. Draper (1885, reed.1987) Historia de los conflictos 
entre la religión y la ciencia. Alta Fulla-Mundo Científico, [1-
39] Pesentación de Diego Núñez.  I-LXXXV, prólogo del autor, 
1- 385 facsímil. 
William Cecil Dampier (1986, la primera edición es de 1912). 
Historia de las ciencias y sus relaciones con la filosofía y la 
religión. Tecnos, 570 pág. 
Stephen Jay Gould (1999; español, 2000) Ciencia versus 
religión. Un falso conflicto. Crítica, colecc. Drakontos, 230 
pág. 
 

Conceptos 
 Hay que diferenciar entre: 

ATEISMO como negación explícita de Dios y 
todo ámbito religioso. Es la afirmación de 
mundanidad plena del hombre y la no necesidad 
de trascendencia. 

DESCREENCIA es la pérdida total o parcial 
de la fe cristiana. Se vive como si Dios no existiera. 
Se ha perdido el sentido religioso como inútil y 
nocivo. Hay una cierta actitud contra. 

 



375 

 

INCREENCIA es pérdida, despegue afectivo 
de los aspectos religiosos del hombre. No hay 
actitud de oposición racional sino distanciamiento. 
Dios no es necesario. Baja en el tono religioso. 
Olvido de Dios. Dios deja de ser cercano, cálido y 
necesario. Es desconfianza en la plausibilidad de 
las creencias como donadoras de sentido al 
hombre. 

AGNOSTICISMO es la posición de 
distanciamiento intelectual, de perplejidad, de no 
saber. Mantener suspenso el juicio sobre Dios. Se 
respeta pero no se comparte, Es una actitud fría de 
despegue, de mantenerse en la ambigüedad. 
Tierno Galván y Wittgenstein. 

EL ATEÍSMO CIENTÍFICO. Para el ateísmo 
científico, Dios es una hipótesis inútil ("Hipótesis 
non fingo" decía Laplace). La naturaleza obedece a 
sus propias leyes (para Newton, las leyes naturales 
han sido puestas por Dios y la tarea de la ciencia es 
descubrir esas leyes). 

Si alguien habló de la necesidad del relojero 
(Newton) hay que decir que es un relojero ciego 
(Dawkins) porque el mundo funciona al azar. No es 
necesaria la providencia. 

La teología habla del jardinero misterioso y 
del no jardinero:  

De la afirmación de que Dios no es necesario 
se pasa al negar su existencia. Dios es inútil en la 
práctica científica y por ello no existe (no necesito 
esa hipótesis). Un mundo autónomo, evolutivo, 



376 

 

abierto, autocomprensible, inacabado, no necesita 
la hipótesis Dios para funcionar. 

Jacques Monod (El azar y la Necesidad) 
rechaza ese Dios de la Naturaleza. 

Darwin y los Darwinistas tienen en la 
Selección Natural el motor del cambio. No hace 
falta un designio divino. Un ejemplo: la evolución 
del teísmo de Charles Darwin.. 
 
 LA RELACIÓN FE-CIENCIA 
 El 22 de junio de 1633, Galileo Galilei, es 
sometido por la Inquisición al segundo proceso por 
el que es obligado a abjurar de sus ideas sobre el 
Universo por ser contrarias a las de la Sagrada 
Escritura.  
 El llamado "caso Galileo" es uno de los más 
conocidos y dio lugar a la obra Galileo Galilei de 
Bertold Brech y luego a la película Galileo de 
Liliana Cavani. Siempre se ha esgrimido como uno 
de los casos de enfrentamiento y de incomprensión 
entre la Ciencia y la Religión.  
 Pero no es el único caso. Quién no recuerda 
el caso de Charles Darwin en la segunda mitad del 
siglo XIX o el del paleontólogo Pierre Teilhard de 
Chardin en los años 40-50 del siglo XX.  
 
 Muchos de estos casos son expuestos de 
forma polémica por uno de los autores que más ha 
dado que hablar desde hace más de un siglo. Me 
refiero al libro de John William Draper Historia de 



377 

 

los conflictos entre la Ciencia y la Religión, 
publicado en 1874.  
 En España tuvo una amplia difusión como 
una herramienta de transmisión de las ideas 
materialistas. La primera edición española es de 
1885, con un prólogo del almeriense de Alhama, 
Nicolás Salmerón, filósofo y político 
"revolucionario". Draper no solo se refiere a los 
casos de la Iglesia católica sino también a casos del 
Islam e incluso del antiguo Egipto para mostrar 
cómo las ideas religiosas han estado en contra del 
progreso y del bienestar de la humanidad y han 
sido usadas para el control ideológico y político del 
pueblo. 
 
 
 La relación entre fe y ciencia ha sido 
estudiada desde muchos puntos de vista y 
partiendo de posturas muy diversas. Los puntos de 
partida determinan muchas veces la solución que 
finalmente se de a un problema. 
 Es una idea muy extendida que la fe religiosa 
no es más que un enmascaramiento de nuestra 
ignorancia de los fenómenos naturales. En esta 
concepción, Dios aparece como un "tapa-agujeros", 
un recurso ante la incapacidad de encontrar 
respuesta racional a un problema concreto.  
 
 
 



378 

 

El avance de la Ciencia hace que la hipótesis Dios 
sea cada vez más inútil. La ciencia tiene la 
pretensión de haber encontrado la respuesta a 
todos los problemas humanos. 
 La posición de los "científicos" frente al 
problema religioso es muy variada. Sabemos que 
muchos de los grandes filósofos y científicos eran 
hombres profundamente creyentes (como Francis 
Bacon, Galileo, Descartes, Newton, Pascal y 
Leibniz). El mismo Darwin nunca aceptó el 
calificativo de "ateo" y en todo caso se manifestaba 
como agnóstico.  
 En 1997, la revista Nature realizó una 
encuesta entre científicos de todo el mundo. De 
ellos, el 39,3% decían creer en un Dios personal; un 
38% creía en la inmortalidad, aunque solo el 9.9% 
"desea que exista otra vida". 
 Por tanto, no se puede identificar "ateismo" 
con "científico" 
 El premio Nobel de biología, François Jacob, 
afirma que dentro de la ciencia no hace falta 
plantearse el problema de Dios. Por otra parte, otro 
Nobel, éste de Física, Nevill Mott, ha escrito un libro 
(1991, no traducido) con el testimonio positivo de 
15 científicos ante Dios. 
 
 Pero la situación española es peculiar. Por un 
lado, en España hay lo que se ha dado en llamar 
"cientificismo resistente" muy extendido en medios 
universitarios y en los medios de comunicación, 



379 

 

como herencia del positivismo grosero que permea 
la cultura española. Posiblemente hoy, debido a la 
creciente ola de cientificismo que se entiende a 
través de los Medios de Comunicación, la 
convicción de que la ciencia lo explica todo y tiene 
soluciones para todo, así como la cultura del 
consumismo y del individualismo y de la 
superficialidad, hace que la religión pase 
sociológicamente a un segundo plano. 
 Por otra parte (y aquí hay que insistir) el 
Concilio Vaticano II en la constitución Gaudium et 
Spes (sobre la Iglesia y el mundo) en el número 36, 
insiste en que la ciencia es plenamente autónoma y 
que el conocimiento humano goza de la 
autonomía de la razón. 
 Es más: en un texto de Juan Pablo II con 
ocasión del centenario de la publicación de los 
Principia de Newton (1687) escribe: "la ciencia 
puede purificar a la religión del error y de la 
superstición; la religión puede purificar a la ciencia 
de idolatría y falsos absolutos. Cada una puede 
atraer a la otra hacia un mundo más amplio, en el 
que ambas puedan florecer". 
 
 
Religión-Ciencia-Conflicto 
 Centrar el tema: qué queremos decir? ¿Qué 
es el ciencia? Qué es religión? ¿Qué es conflicto? 
 Al hablar aquí de religión nos referimos a 
algo muy complejo desde el punto de vista 



380 

 

teológico y sociológico De modo general, vamos a 
entender por ello aquí la religión como el 
fenómeno social vivido por aquéllos que siguen la 
fe-religiosa-cristiana-católica. 
 Tampoco es fácil delimitar lo que 
entendemos por ciencia y por ciencias. Por lo 
general (herederos de la tradición de "ciencias y 
letras" de raíz positivista) la palabra ciencias suele 
aplicarse en sentido estricto a las ciencias de la 
naturaleza, "el conocimiento organizado -escribe 
Udías- y de alguna manera verificable  que se 
articula en observaciones, experimentos, leyes y 
teorías sobre el mundo natural".  
 De alguna manera, las ciencias de la 
naturaleza pretenden elaborar unas imágenes 
racionales del mundo que permiten explicar el 
funcionamiento de la realidad natural y predecir 
fenómenos142. Sin embargo hoy, el concepto de 
"ciencia" se ha modificado y bajo ella se incluyen 
todos aquéllos conocimientos organizados, 
públicos y objetivos del mundo natural y social 
(también la historia, el derecho, la psicología, la 
sociología...).  
 La relación entre fe y ciencia ha sido 
estudiada desde muchos puntos de vista y 
partiendo de posturas muy diversas. Los puntos de 

                                                 
142 Una discusión actual sobre las características y el sentido 
de la ciencia se puede encontrar en J. Ziman (1978). La 
credibilidad de la ciencia. Alianza, Madrid. 



381 

 

partida determinan muchas veces la solución que 
finalmente se de a un problema. 
 Es una idea muy extendida que la fe religiosa 
no es más que un enmascaramiento de nuestra 
ignorancia de los fenómenos naturales. En esta 
concepción, Dios aparece como un "tapa-agujeros", 
un recurso ante la  incapacidad de encontrar 
respuesta racional a un problema concreto. El 
avance de la Ciencia hace que la hipótesis Dios sea 
cada vez más inútil. La ciencia tiene la pretensión 
de haber encontrado la respuesta a todos los 
problemas humanos. 
 La posición de los "científicos" frente al 
problema religioso es muy variada. El premio Nobel 
de biología, François Jacob, afirma que dentro de 
la ciencia no hace falta plantearse el problema de 
Dios. Por otra parte, otro Nobel, este de Física, 
Nevill Mott, ha escrito un libro (1991, no traducido) 
con el testimonio positivo de 15 científicos ante 
Dios. 
 Posiblemente hoy, debido a la creciente ola 
de cientificismo que se entiende a través de los 
Medios de Comunicación, la convicción de que la 
ciencia lo explica todo y tiene soluciones para todo, 
así como la cultura del consumismo y del 
individualismo y de la superficialidad, hace que la 
religión pase sociológicamente a un segundo 
plano. 
 
 



382 

 

 
 
Un largo debate en la historia de las ideas 
 Siempre existió este debate. Pero fue con la 
revolución científica, a partir del siglo XVI, cuando 
se plantea la aparente oposición entre los avances 
del conocimiento científico y las convicciones 
teológicas de las religiones.   
 El 22 de junio de 1633, el filósofo natural 
Galileo Galilei, fue sometido por la Inquisición al 
segundo proceso por el que fue obligado a abjurar 
de sus ideas sobre el Universo por ser contrarias a 
las de la Sagrada Escritura. El llamado "caso 
Galileo" es uno de los más conocidos y dio lugar a 
la obra Galileo Galilei de Bertold Brech y luego a la 
película Galileo de Liliana Cavani.  
 Siempre se ha esgrimido como uno de los 
casos de enfrentamiento y de incomprensión entre 
la Ciencia y la Religión. Pero no es el único caso.  
  
 
 Quién no recuerda el caso de Charles Darwin 
en la segunda mitad del siglo XIX o el del 
paleontólogo Pierre Teilhard de Chardin en los 
años 40-50 del siglo XX.  
 El bicentenario del nacimiento en 1809 del 
controvertido naturalista británico Charles Darwin, 
y la celebración de los 150 años de la publicación 
de su obra El Origen de las Especies por la 
Selección Natural, así como la publicación en 



383 

 

septiembre de 2010 del libro El Gran Diseño de 
Stephen Hawking,  han hecho renacer en el mundo 
el interés por las relaciones entre Ciencia y 
Religión, entre el conocimiento racional del mundo 
basado en la observación y la experimentación, y la 
legitimidad social y racional de otros tipos de 
conocimiento del mundo asentados sobre 
convicciones religiosas no verificables. 
 
 La existencia de Dios, qué queremos decir 
por Dios, las pruebas de la falsedad de las 
religiones, el mundo del espíritu, el ateismo, el 
materialismo, el diseño inteligente, el alma… son 
temas de moda. 
 Los llamados “cuatro jinetes del ateismo” son 
figuras públicas que debaten en las televisiones. 
 
 
En el siglo XIX 
 En los últimos años del siglo XIX, John 
William Draper (1811-1882) [autor de la famosa 
History of the Conflict Between Religion and 
Science. New York: D. Appleton, 1874] y Andrew 
Dickson White (1832-1918) [autor de A History of 
the Warfare of Science with Theology in 
Christendom, 2 vols. (1896)] defendieron la tesis 
del conflicto irresoluble entre la ciencia y la 
religión, entre el pensamiento racional sobre el 
mundo natural y el pensamiento teológico de las 
religiones.  

http://www.filosofia.org/ave/001/a029.htm
http://www.filosofia.org/ave/001/a029.htm
http://www.gutenberg.org/etext/1185
http://www.gutenberg.org/etext/1185
http://www.britannica.com/EBchecked/topic/642012/Andrew-Dickson-White
http://www.britannica.com/EBchecked/topic/642012/Andrew-Dickson-White
http://scholar.google.es/scholar?hl=es&q=author:%22White%22+intitle:%22A+History+of+the+Warfare+of+Science+with+Theology+in+...%22+&um=1&ie=UTF-8&oi=scholarr
http://scholar.google.es/scholar?hl=es&q=author:%22White%22+intitle:%22A+History+of+the+Warfare+of+Science+with+Theology+in+...%22+&um=1&ie=UTF-8&oi=scholarr
http://scholar.google.es/scholar?hl=es&q=author:%22White%22+intitle:%22A+History+of+the+Warfare+of+Science+with+Theology+in+...%22+&um=1&ie=UTF-8&oi=scholarr


384 

 

La revista de Difusión de la Investigación de 
la Universidad de Valencia, Mètode143, ha 
publicado en su Anuario-2008 diversas 
aportaciones a los aparentes conflictos entre las 
ciencias y las religiones. Por lo general, los 
enfrentamientos han girado históricamente 
alrededor de cuatro grandes problemas: el origen 
del universo, el origen y la historia del planeta 
Tierra, el origen y evolución de los seres vivos, y la 
emergencia y evolución de la condición humana144. 
 En esta primera década del siglo XXI, el 
debate entre la ciencia y la religión se recrudece. Si 
hace 30 años, el llamado creacionismo científico 
parecía dominar en este panorama intentando 
demostrar que la Creación era un dato científico, 
en el siglo XXI ha surgido el llamado diseño 
inteligente (ID) como supuesta alternativa al 
evolucionismo materialista145.  

                                                 

143  Mètode. Revista de difusión científica. Universidad de 
Valencia, Anuario, 2008. Monográfico “La mirada de la 
ciencia”  con un amplio capítulo (“La Especie Mística”) 
dedicado a las relaciones entre las ciencias y las religiones 
(páginas 103-150). Ha sido coordinado por el profesor 
Francisco Pelayo, Científico titular del Consejo Superior de 
Investigaciones Científicas, Madrid.   
144 Sequeiros, L., La especie mística abierta al enigma final. 
Tendencias21. Diciembre 2008.  
http://www.tendencias21.net/La-especie-mistica,-abierta-al-
enigma-final_a2829.html 
145 Sequeiros, L., La marea del creacionismo científico llega a 
España. Razón y Fe., Madrid, 1320 (2008), octubre, 209-218 

http://www.uv.es/~webuv
http://www.universia.es/html_estatico/portada/actualidad/noticia_actualidad/param/noticia/jfbag.html
http://elguanche.net/Ficheros/cienciayreligionjja.htm
http://elguanche.net/Ficheros/cienciayreligionjja.htm
http://www.antesdelfin.com/favicon.ico
http://www.actionbioscience.org/esp/evolucion/nhmag.html
http://www.actionbioscience.org/esp/evolucion/nhmag.html
http://www.ferratermora.org/favicon.ico
http://dialnet.unirioja.es/servlet/extaut?codigo=60664
http://www.csic.es/index.do
http://www.csic.es/index.do


385 

 

 
Para los profesores Johnson, Behe y 

Dembski, defensores a ultranza de la necesidad 
científica de un Diseñador de la “complejidad 
irreductible” del universo, la mayor parte de la 
comunidad científica apuesta por una 
interpretación no religiosa de los procesos 
naturales. Dios queda, en frase de Dawkins, cada 
vez más arrinconado en el campo de las ciencias. Y 
un Dios innecesario es un no-Dios.  
 
 
Cuatro modelos de relaciones entre la ciencia y la 
religión 
 La posición de los "científicos" frente al 
problema religioso es muy variada. Sabemos que 
muchos de los grandes filósofos y científicos eran 
hombres profundamente creyentes (como Francis 
Bacon, Galileo, Descartes, Newton, Pascal y 
Leibniz).  
 El mismo Darwin nunca aceptó el calificativo 
de "ateo" y en todo caso se manifestaba como 
agnóstico. En 1997, la revista Nature realizó una 
encuesta entre científicos de todo el mundo. De 
ellos, el 39,3% decían creer en un Dios personal; un 
38% creía en la inmortalidad, aunque solo el 9.9% 
"desea que exista otra vida".  
 Por tanto, no se puede identificar el 
sustantivo  "ateismo" con el adjetivo "científico". El 
premio Nobel de biología, François Jacob, afirma 



386 

 

que dentro de la ciencia no hace falta plantearse el 
problema de Dios. Por otra parte, otro Nobel, éste 
de Física, Nevill Mott, ha escrito un libro (1991, no 
traducido) con el testimonio positivo de 15 
científicos ante Dios. 
 En estos últimos años se ha generado, sobre 
todo en ambientes protestantes liberales 
norteamericanos, un intento serio de acercamiento 
entre conocimiento científico y experiencias 
religiosas. Dentro de estos ambientes, uno de los 
autores más clarificadores es Ian G. Barbour146, 
profesor emérito de física y religión en el Charleton 
Collage (Northfield, Minnesota). Barbour 
sistematiza en cuatro grupos las posturas históricas 
que han relacionado la ciencia y la religión: 

1. Conflicto: esta postura defiende la total 
incompatibilidad e incluso hostilidad 
entre el pensamiento científico y las 
religiones. Esta postura se dio ya desde la 
revolución científica (Copérnico, Galileo, 
Giordano Bruno, Miguel Servet..) y 
mantiene la imposibilidad de un diálogo 
entre ambos. Su época más beligerante 
coincide con el siglo XIX y sus 
planteamientos, en términos de lucha, de 

                                                 

146  Ian G. Barbour, El encuentro entre ciencia y religión: 
¿rivales, desconocidas o compañeras de viaje?  Sal Terrae, 
Santander, (2004), 263. Estos temas los trata más 
ampliamente en: I. G. Barbour, Religión y Ciencia. Editorial 
Trotta, Madrid, (2004) 566 pág. 



387 

 

batalla, de guerra abierta, se contienen 
en la obra de Draper, ya citada, Historia 
de los conflictos entre la Religión y la 
Ciencia. Esta actitud, se alimentó, por un 
lado, de una postura de grosero 
materialismo científico, y por otro lado, 
de un literalismo bíblico fundamentalista 
en los ambientes cristianos que hacía 
imposible cualquier tipo de acercamiento. 
En la actualidad, la postura de Richard 
Dawkins, entre otros, ha resucitado el 
imaginario del antagonismo excluyente 
entre ambos. 

2. Independencia: la segunda postura 
defiende que entre las religiones y la 
ciencia existe una total independencia, 
tal como ha defendido modernamente 
Stephen Jay Gould147. Para los defensores 
de este imaginario, la Ciencia y la 
Religión son dos “magisterios” diferentes, 
con metodologías diferentes y objetivos 
diferentes y por ello nunca se pueden 
encontrar. Como las vías del ferrocarril. 
Muchos científicos musulmanes, 
hinduistas y cristianos evangélicos, así 
como algunos cristianos conservadores 

                                                 

147 Stephen J. Gould Ciencia versus religión. Un falso 
conflicto. Crítica, colección Drakontos, Barcelona (1999; 
español, 2000) 230 pág. 



388 

 

propugnan esta postura. Ciencia y 
Religión no se encuentran ni tienen 
ningún punto de contacto. Pertenecen a 
dimensiones diferentes de la persona. 

3. Diálogo: la tercera postura, la del diálogo 
supone un acercamiento y unas 
relaciones constructivas entre los ámbitos 
de las Ciencias y de las Religiones, que 
deben superar los conflictos o la 
independencia. El diálogo presupone la 
aceptación por ambas partes de los 
límites del conocimiento científico y del 
conocimiento teológico. Ninguna de las 
dos partes posee el monopolio de toda la 
verdad y hay una actitud sincera de 
tender puentes. El diálogo explora las 
semejanzas entre los métodos de las 
ciencias y de las religiones y analiza los 
conceptos puente que permiten unas 
relaciones transdiciplinares. Los 
Congresos anuales, por ejemplo, de 
Metanexus convocan a científicos, 
pensadores y creyentes de diversas 
religiones para oir y dejarse criticar por 
otras posturas. En este sentido, fue 
modélica la Conferencia Internacional 
sobre “Evolucionismo y racionalismo” que 
tuvo lugar en Zaragoza en 1997148 con 

                                                 

148 E. Molina, A. Carreras y J. Puertas (editores), 



389 

 

asistencia de científicos y filósofos ateos, 
agnósticos, cristianos, budistas y de otras 
creencias. La Conferencia no concluyó 
ninguna conclusión salvo la expresa 
afirmación de la necesidad del diálogo. 

4. Integración: la cuarta postura, muy difícil, 
constituye la cima de este proceso de 
acercamiento. Incluye la emergencia y 
construcción asumida de formulaciones 
nuevas que constituyen lo que se 
denomina interdisciplinariedad. Ésta se 
entiende como un intento de 
reelaboración conceptual y metodológico 
que permite aceptar la 
complementariedad de saberes dentro de 
un universo de límites difusos pero que 
acepta la legítima autonomía de cada 
disciplina. No se trata solamente de 
tender puentes, sino de intento de 
construcción tolerante y plural de 
interpretaciones del mundo siempre 
provisionales y éticamente elaboradas. 
En el pasado, fue la llamada Teología 
Natural la que estableció construcciones 
teológicas asentadas desde los datos de 
las ciencias empíricas. En el siglo XX no 

                                                                                               

Evolucionismo y racionalismo. Institución Fernando el 
Católico (Exma. Diputación de Zaragoza) – Universidad de 
Zaragoza, 1998, 410 pág. 



390 

 

faltan científicos que intentan una 
síntesis entre ciencia y religión, como von 
Weizsaecker149. Más modernamente está 
el intento denominado Teología de la 
Ciencia, según la cual los conceptos 
científicos, filosóficos y teológicos se 
reelaboran dentro de los 
macroparadigmas elaborados por la 
racionalidad humana, de modo que sean 
comprensibles a los humanos de nuestra 
época150. Qué duda cabe, que el Vaticano 
II en la Gaudium et Spes hizo notables 
esfuerzos de relectura teológica de la 
realidad social y natural. Y desde el 
campo secular e interreligioso, la 
Fundación Templeton ha invertido una 
gran cantidad de recursos para el 
encuentro entre científicos, filósofos y 
religiones. 

 
 
 
 
 
 
 
                                                 

149 http://www.tendencias21.net/C-F-Von-Weizsaecker,-una-
moderna-sintesis-de-ciencia-y-religion_a967.html 
150 Sequeiros, L.,  La Teología de la Ciencia: un concepto 
emergente. Proyección, 222, julio-septiembre 2006, 57-72. 



391 

 

 
 
 
 
 

11 
“Saberes” y creencias:  

el conflicto de 
racionalidades 

 
 
La tesis del conflicto entre racionalidad 

científica y religiosa151 es la visión más extendida 
entre los historiadores  y los científicos del siglo 
XIX. Así lo defendieron John William Draper y 
Andrew Dickson White, ya citados. Draper, 
profesor de química en la Universidad de Nueva 
York, fue autor del estudio publicado en 1874 a la 
que siguieron diversas ediciones. La versión 
española de 1885, Historia de los conflictos entre la 
religión y la ciencia, corresponde a la traducción de 
la segunda edición (1876).  

                                                 

151 Lydia Feito, editora. El conflicto de racionalidades. 34 
Reunión de ASINJA. Universidad Comillas, Madrid, Estudios 
interdisciplinares, XXXIV, (2008), 232 pág. 

http://famousamericans.net/johnwilliamdraper
http://www.cornell.edu/president/history_bio_white.cfm
http://www.filosofia.org/aut/dra/index.htm
http://www.filosofia.org/aut/dra/index.htm


392 

 

Por su parte, White, diplomático 
norteamericano, fue profesor de historia y de 
literatura en la Universidad de Michigan y 
cofundador de la Universidad de Cornell (Ithaca, 
Nueva York). Su obra Una historia de la guerra de 
la ciencia con la teología en el Cristianismo, 
publicada en inglés en 1896, no ha sido traducida 
al castellano.  
 Los partidarios de la tesis de la 
independencia de las relaciones entre Ciencia y 
Religión reflejan su postura en libros como God 
and Nature. Historical Essays on the Encounter 
between Christianity and Science, publicado en 
1986, editado por David C. Lindberg y Ronald L. 
Numbers, profesores de Historia de la Ciencia y de 
la Medicina de la Universidad de Wisconsin, que 
rechazan las tesis extremistas de Draper y White.  

Pero también son críticos con la obra de 
Reijer Hooykaas (1906-1994), Natural Law and 
Divine Miracle. The Principle of Uniformity in 
Geology, Biology and Theology (1959), donde 
defiende la compatibilidad del concepto bíblico de 
la naturaleza con la biología y la geología del siglo 
XIX. De alguna manera, la comunidad científica se 
encuentra comprometida en un proyecto 
apasionante: explorar las posibilidades de 
acercamiento entre Ciencia y Religión, como 
visiones del mundo que aparentaban 
incompatibilidad. 
 

http://home.comcast.net/~erozycki/White.html
http://www.upcomillas.es/webcorporativo/Centros/catedras/ctr/Documentos/textcr3cat.pdf
http://www.upcomillas.es/webcorporativo/Centros/catedras/ctr/Documentos/textcr3cat.pdf
http://scholar.google.es/scholar?q=%22God+and+Nature.+Historical+Essays+on+the+Encounter+between+Christianity+and+Science%22&hl=es&um=1&ie=UTF-8&oi=scholart
http://scholar.google.es/scholar?q=%22God+and+Nature.+Historical+Essays+on+the+Encounter+between+Christianity+and+Science%22&hl=es&um=1&ie=UTF-8&oi=scholart
http://scholar.google.es/scholar?q=%22God+and+Nature.+Historical+Essays+on+the+Encounter+between+Christianity+and+Science%22&hl=es&um=1&ie=UTF-8&oi=scholart
http://histsci.wisc.edu/people/faculty/lindberg.shtml
http://histsci.wisc.edu/people/faculty/numbers.shtml
http://histsci.wisc.edu/people/faculty/numbers.shtml
http://www.giffordlectures.org/Author.asp?AuthorID=83
http://www.google.es/search?hl=es&q=%22Natural+Law+and+Divine+Miracle.+The+Principle+of+Uniformity+in+Geology,+Biology+and+Theology%22+Reijer+Hooykaas+&btnG=Buscar+con+Google&meta=
http://www.google.es/search?hl=es&q=%22Natural+Law+and+Divine+Miracle.+The+Principle+of+Uniformity+in+Geology,+Biology+and+Theology%22+Reijer+Hooykaas+&btnG=Buscar+con+Google&meta=
http://www.google.es/search?hl=es&q=%22Natural+Law+and+Divine+Miracle.+The+Principle+of+Uniformity+in+Geology,+Biology+and+Theology%22+Reijer+Hooykaas+&btnG=Buscar+con+Google&meta=


393 

 

Richard Dawkins: la lucha entre Ciencia y Religión 
Tal vez, el caso más paradigmático en la 

actualidad está representado por Richard Dawkins 
(nacido en 1941)152. Éste se ha convertido en un 
fenómeno mediático, como lo fue Carl Sagan en los 
años ochenta del siglo XX. Su beligerancia 
antirreligiosa le hace, con frecuencia, no poder ver 
la realidad. Pero las reacciones ante sus ideas han 
desencadenado toda una serie de reflexiones entre 
los científicos, los filósofos y los teólogos. 

Su aportación fundamental a las ciencias de 
la vida ha consistido en contribuir a interpretar 
teóricamente el papel de los genes en la selección 
evolutiva, procediendo a una lectura, digamos, 
“genética” del darwinismo tradicional. Estas ideas 
pueden seguirse a través de dos libros de 
referencia: The Selfish Gene (1976) [El gen egoísta] 
y The Extended Phenotype (1982)[El fenotipo 
extendido]153.  

Para Dawkins, el mecanismo genético-
evolutivo es interactivo con el medio, ya que el 
mismo medio son “genes” (éstos son respuestas 
biológicas a las constricciones del medio). Entre 
otras cosas introdujo por primera vez el concepto 
de “meme” y, por tanto, lo que hoy se entiende por 
“memética”, el estudio de los patrones de conducta 

                                                 

152 http://es.wikipedia.org/wiki/Clinton_Richard_Dawkins 
153 http://www.lecturalia.com/libro/12920/el-fenotipo-
extendido 



394 

 

enraizados en la información genética. Aparte de 
sus contribuciones a la biología teórica, Dawkins 
ha alcanzado sobre todo notoriedad por su trabajo 
como divulgador científico del darwinismo y, 
todavía más, como crítico de la religión154. Aunque 
su crítica a lo religioso está omnipresente, podemos 
destacar obras divulgativas como El relojero ciego, 
Escalando el monte improbable, Destejiendo el 
arco iris y El capellán del Diablo.  

 
Y en estos últimos años su postura se ha 

radicalizado. La polémica surgió tras haber sido 
publicada ya en español (a comienzos de 2007)155, 
un año después de su aparición en inglés (The God 
Delusion, 2006), la última versión de la crítica a la 
religión de Richard Dawkins. Con el título El 
espejismo de Dios, Dawkins argumenta que la 
probabilidad del ateísmo es casi absoluta desde la 
objetividad y la evidencia científica. Sugiere que 
desde un punto de vista científico la probabilidad 
de que Dios exista es menor del 5%. Y por ello, los 
que dicen creer se están engañando. Incluso, se ha 
dicho, que no fue Dios quien creó al hombre, sino 
el hombre quien ha creado a Dios. Y Nietzsche 
pudo gritar: "Dio ha muerto".   

                                                 

154 E.Font, Dios no existe (P< 0.05). Reflexiones en torno al 
libro “El espejismo de Dios” de Richard Dawkins. Anuario 
2008 MÈTHODE, 135-139. 
155 Dawkins, Richard, El espejismo de Dios. (Espasa, Pozuelo 
de Alarcón, 2007), 450 pág, 24-18 cm 



395 

 

 
 
El espejismo de Dawkins 

Los ecos a las opiniones de Dawkins han sido 
clamorosos. El profesor Javier Monserrat, en un 
interesante trabajo156, ha sistematizado y situado 
en su contexto el ensayo de Dawkins, El espejismo 
de Dios. 

Para Dawkins, el teísmo apenas tiene 
probabilidad de ser cierto. La ingenuidad de 
Dawkins es considerable al fundarse en sus propios 
análisis para convertirse en tribunal de apelación y 
sentenciar dogmáticamente a favor del ateísmo.  

Richard Dawkins, en su ensayo El espejismo 
de Dios, funda su crítica de lo religioso en la 
consideración de que el darwinismo elimina toda 
racionalidad de la creencia en Dios. Como 
declaraba recientemente a el diario El Mundo157, 
“después de Darwin, ha dejado de sostenerse que 
un ser superior haya diseñado el mundo”. 

Dawkins pretende hacer “ciencia”, pero sólo 
hace en realidad “filosofía” mezclada con todo un 
muestrario de valoraciones sociales subjetivas y un 
anecdotario pintoresco. El conocimiento que 
Dawkins tiene de las religiones, y del cristianismo 

                                                 

156 http://www.tendencias21.net/El-espejismo-de-
Dawkins_a1526.html 
157 “El mundo que viene: Richard Dawkins”. El Mundo, 7 
febrero 2009, pág. 18. 



396 

 

en particular, parece excesivamente sesgado. Es 
verdad que podemos hablar, por tanto, de un 
“cristianismo antiguo” cuyos razonamientos 
mantienen todavía hoy grupos conservadores.  

Pero, junto a éste, hay hoy un “cristianismo 
crítico” que está formado por pensadores católicos, 
evangélicos, anglicanos, etc., que tratan de 
replantearse con seriedad el sentido de las 
creencias religiosas desde la imagen del universo, 
de la vida y del hombre en la ciencia. Pues bien, 
Dawkins sólo se refiere a ese “cristianismo 
antiguo”, e incluso presenta una caricatura de sus 
enfoques.  

En otras palabras, - como escribe el profesor 
Monserrat- ignora completamente (no expone, no 
pondera, no discute) los argumentos de ese 
“cristianismo crítico” al que debería referirse si 
realmente intenta discutir la religiosidad desde la 
actualidad. Aunque cita algunos autores de ese 
“cristianismo crítico”, de forma más bien “retórica” 
(quizá para que no se diga que no se citan), la 
impresión que produce es que ignora casi 
enteramente su mundo de argumentos y 
reflexiones.  

Para los autores de ese cristianismo crítico es 
hoy común admitir que el universo es, en último 
término, un enigma que no ha sido descifrado 
todavía de forma final y segura. No se niega que 
una respuesta pueda ser el ateísmo. Se respetan sus 
argumentos, su honestidad personal y, 



397 

 

obviamente, su derecho a exponer sus opiniones e 
intentar convencer a otros en el marco del diálogo 
abierto en una sociedad libre. El ateísmo es una 
opción libre racionalmente posible; esto no se 
discute.  

Pero el cristianismo crítico piensa que ese 
universo enigmático podría también entenderse 
por referencia a la hipótesis de una Divinidad, 
fundamento del ser y creadora. Y para ello 
presenta sus argumentos, consciente de que son 
“filosofía” y de que deben ser entendidos en el 
marco de restricciones de la epistemología 
moderna, popperiana y postpperiana. Lo que el 
cristianismo crítico pide al ateísmo es tan simple 
como esto: que el ateísmo respete la valoración 
racional libre del teísmo (ante un universo 
enigmático) de la misma manera que el teísmo 
respeta racional y moralmente al ateísmo (y por 
ende al agnosticismo).  
 
 
Probablemente no existe Dios 

El capítulo cuarto de El espejismo de Dios se 
titula: “Por qué es casi seguro que no hay Dios”. El 
primer argumento que ofrece Dawkins parte de la 
biología. El supuesto de Dawkins es éste: los teístas 
consideran que su “gran argumento” a favor de 
Dios es la complejidad del mundo biológico. Esta 
complejidad no se puede explicar sin un diseñador 
creador. El símil que usa es el Boeing 747: su 



398 

 

enorme complejidad hace imposible explicarlo al 
azar y de ahí que el teísta postule un diseñador 
constructor. 

Frente a esto, Dawkins expone cómo el 
darwinismo ha propuesto una teoría que explica 
perfectamente cómo ha podido surgir la 
complejidad: un gran número de eventos, 
pequeños cambios, o mutaciones genéticas, avance 
y nuevos pequeños pasos. El monte de la 
complejidad se sube poco a poco, de una forma 
progresiva y plausible. Por tanto, si la complejidad 
se explica por el darwinismo, entonces no es 
necesario recurrir a Dios. Dios no existe, es una 
hipótesis explicativa innecesaria. El mundo 
biológico está ahí y se explica por sí mismo.  

Este argumento se lee con perplejidad por el 
teísmo crítico moderno, ya que éste asume 
enteramente el darwinismo y la autonomía 
funcional del proceso evolutivo. Dawkins, en 
cambio, ignorándolo, sólo parece pensar en lo que 
le interesa: crear un enemigo ficticio (el “Dios-tapa-
agujeros”, el cristianismo antiguo, el creacionismo 
fundamentalista, quizá Behe y Dembski) y 
dedicarse a combatirlo. La perplejidad surge de la 
seguridad, aplomo y triunfalismo con que Dawkins 
es capaz de exponer esta argumentación tan 
ignorante del cristianismo crítico actual.  

 
 

 



399 

 

Darwinismo cosmológico  
Dawkins advierte, evidentemente, que para 

“demostrar” que no hay Dios no basta con la 
biología (Dawkins conoce los argumentos de los 
defensores del “principio antrópico”). Hay que 
fundar la biología en el universo, cuya evolución y 
propiedades deben explicarse también de forma 
natural sin Dios. Para ello, amplía su pensamiento 
hacia un, digamos, darwinismo cosmológico.  

De la misma manera que hay multitud de 
eventos biológicos, también hay multitud de 
planetas e infinitos universos: por azar estamos 
dentro del planeta y del universo que nos ha hecho 
posibles. Así, Dawkins se refiere a billones de 
planetas dentro de nuestro universo y a “infinitos” 
multiuniversos, apoyándose en las ideas de Martin 
Rees y el modelo darwiniano de multiuniversos de 
Lee Smolin. No menciona, sin embargo, en todo el 
libro, la teoría de cuerdas que le podría haber 
ayudado en su intento de hacer verosímiles los 
multiversos.  

La consecuencia es evidente para Dawkins: 
también el darwinismo cosmológico hace 
innecesaria la hipótesis de Dios, por tanto no hay 
Dios. Sin embargo, Dawkins pasa por alto el hecho 
decisivo de que la teoría de multiversos, y la misma 
teoría de cuerdas, son una pura especulación 
teórica, sin ninguna evidencia empírica o 
experimental a su favor.  

 



400 

 

La idea del universo fundada en los hechos 
empíricos es lo que se conoce hoy como “modelo 
cosmológico estándar” (MCE) que describe un 
universo nacido en un Big bang singular que 
probablemente acabará muriendo térmicamente 
en un lejano futuro de expansión indefinida (el 
MCE es admitido por la casi totalidad de los 
científicos, pero es discutido por minorías que 
siguen el universo estacionario de Hoyle, los 
quasars de Arp, o el universo de plasma). 

Además, autores relevantes del teísmo crítico 
cristiano, como George Ellis158 y William Stoeger, 
defienden la teoría de los multiversos (lo mismo 
que otros muchos defienden la teoría de cuerdas). 
Para ellos, que Dios hubiera querido crear a través 
de los multiversos formaría parte del diseño 
creador de un cosmos “co-creador” de sí mismo, de 
un proceso autónomo orientado al ocultamiento 
de Dios y a la libertad. Todo esto también lo ignora 
Richard Dawkins.  
 
 

 

 

 

 

 

                                                 

158 http://www.tendencias21.net/George-Ellis,-en-la-
frontera-de-cosmologia-y-metafisica_a2841.html 



401 

 

Final con esperanza:  
la posibilidad de un reencuentro entre 

saberes, racionalidades, las  ciencias, las 
culturas, las filosofías y las religiones 

 
 

Desde el ámbito español, es destacable el 
intento del profesor Antonio Fernández-Rañada 
por ese diálogo y encuentro constructivo de 
Ciencia y Religión. Recientemente (en 2008), acaba 
reedita  su obra Los científicos y Dios, aportando 
claves para una reflexión filosófica desde la 
ciencia159.  

Rañada ha escrito varias obras de temas 
humanistas: Los muchos rostros de la Ciencia 
(1995); De la agresión a la guerra nuclear (1996), 
con J. Martín Martínez; ha escrito además libros y 
artículos de investigación en su especialidad 
universitaria. Ha recibido Premios a su labor 
investigadora como el Premio de Investigación de 
la Real Academia de Ciencias (1977), la Medalla de 
la Real Sociedad Española de Física (1985). Ha sido 
también premiada su labor divulgadora: Premio 
Internacional de Ensayo Jovellanos (1995) y 

                                                 

159 Fernández Rañada, A., Los científicos y Dios. Trotta, 
Madrid, 2008, 285 pág., ver un amplio comentario:  
http://www.tendencias21.net/La-ciencia-y-muchas-formas-de-
la-religion-son-perfectamente-compatibles_a2425.html 



402 

 

Medalla de Plata del Principado de Asturias (1999). 
Actualmente es Presidente de la Real Sociedad 
Española de Física. 

Los dos primeros capítulos del libro están 
destinados a presentar dos mundos que se 
comparan entre si. Por una parte, el mundo de la 
ciencia cuyos defensores se aferran más a su 
método experimental y al éxito de las predicciones. 
En cambio, en el mundo de la religión, "las 
afirmaciones religiosas pertenecen más al ámbito 
personal que no está basado en ningún tipo de 
experimento reproducible" (página 22). ¿Cuáles 
son los contenidos de la ciencia y de la religión? A 
la primera podemos atribuirle los modelos del 
Universo que se han ido desvelando a lo largo de 
los siglos y que describen las ciencias particulares. 
A la segunda corresponde dibujar con detalle los 
modelos de Dios que han dado lugar a los diversos 
tipos de hombres religiosos –teísta, politeísta, 
panteísta, fideísta, deísta, agnóstico y ateo– y a las 
diversas clases de religiones, como son las 
orientales (budismo, hinduismo) y las occidentales 
(judaísmo, cristianismo, islamismo).  

Estas presentan a un Dios creador del mundo 
y del hombre que se revela a través de Abraham, 
Jesús o Mahoma. Una razón muy importante para 
atender a estos dos mundos, ciencia y religión, es el 
influjo que han tenido sus defensores en el curso 
de la historia. Según el sociólogo norteamericano 



403 

 

M. Hart160, que ha estudiado las cien 
personalidades que más han contribuido a la 
humanidad, entre los 80 primeros personajes que 
más han influido en la historia, 36 son científicos y 
13 religiosos (página 31).  

 
Un nivel de conocimiento más profundo. La 
reflexión filosófica  

El profesor Fernández-Rañada nos hace caer 
 en la cuenta de que en el diálogo ciencia-religión 
no se limitan los participantes a la mera exposición 
de datos, sino que aparecen argumentos de 
carácter filosófico. Por ejemplo, en el apartado 
“Explicación materialista de las religiones” (paginas 
24-30) se refiere a quienes interpretan la religión 
como un producto de la evolución de las especies, 
según la opinión de Eric Fromm, Jacques Monod, 
Michael Ruse y Richard Dawkins. El punto de vista 
de estos autores es reduccionista, es decir, solo 
admiten el conocimiento que proviene de la 
experiencia sensible y reducen todos los 
fenómenos a las leyes físico-químicas.  

Aquí ha habido una irrupción de la filosofía 
positivista en el campo de la religión, de la misma 
manera que el positivismo irrumpió en la ciencia, 
reduciéndola a datos observables y leyes 
numéricas. Pero también encontramos en el libro 

                                                 

160 Hart, M., The hundred. Simon and Schuster, Londres, 
1993. 



404 

 

de Rañada un párrafo que sorprende por su visión 
profundamente teísta: “Filosofía griega, teología 
medieval y revolución científica” (página 61). Aquí 
se insiste en la influencia de la filosofía griega y la 
teología medieval en el nacimiento de la ciencia 
moderna.  

La filosofía griega había insistido en la 
armonía del mundo, y la teología medieval en la 
existencia de un Dios creador y racional. Estas 
interpretaciones de la ciencia están iluminadas por 
una filosofía que admite la existencia de Dios y el 
hecho de la creación por un ser inteligente que 
impone leyes universales a sus creaturas. Estas 
formas de utilizar una determinada filosofía para 
criticar la ciencia o la religión nos lleva a plantear el 
problema epistemológico fundamental para el 
diálogo ciencia-religión.  

 
Sabemos que la ciencia se apoya en la 

experiencia sensible y en modelos matemáticos 
para representar el Universo; pero este método no 
se puede aplicar al hecho religioso, porque éste no 
es objeto de una experiencia sensible. Las 
realidades que presenta la religión son objeto de 
una experiencia interna que no es repetible 
(aunque es comunicable a otro sujeto por medio 
del lenguaje).  

También se ha indicado que la ciencia hace 
preguntas sobre el cómo y la religión sobre el 
porqué y para qué. Luego aparentemente los dos 



405 

 

mundos son inconmensurables, en el sentido de 
que no se pueden comparar ni en el método ni en 
el objetivo. 

Pero la ciencia admite una interpretación y 
una justificación filosófica que ha dado lugar a una 
filosofía de la ciencia. De la misma manera, la 
religión ha sido sometida a un análisis crítico y a 
una fundamentación filosófica que ha dado lugar a 
la filosofía teísta y a la teología. Entonces, la 
filosofía es el puente común que acerca los mundos 
de la ciencia y de la religión, porque puede 
responder a preguntas sobre qué es la realidad 
subyacente a ambos mundos, sobre si existe una 
relación de causa-efecto entre el Dios de la teología 
y el mundo de las cosas creadas, y sobre si se puede 
afirmar que el Creador haya impuesto una 
finalidad en los seres vivientes. Evidentemente al 
responder a estas preguntas entra en juego la 
postura filosófica de cada interlocutor.  

 
Temas para seguir dialogando  

En el último capítulo, Fernández-Rañada 
presenta varios temas que están actualmente en 
discusión y que son susceptibles de un análisis 
tanto científico como teológico utilizando la 
plataforma filosófica común a ambos, pero cuyos 
resultados son todavía prematuros dada la 
magnitud de los temas.  

 
 



406 

 

Resumamos algunos de ellos:  
a) El cientificismo. Exagera el papel de la 

ciencia porque todo lo quiere supeditar a ella: 
conocimiento, sensibilidad, ética. Según Weinberg 
"los científicos deben estar orgullosos de sus logros 
transnacionales y transculturales". Y Monod y 
Wilson reducen todo lo referente al hombre a la 
conjunción de su patrimonio genético y a su 
entorno. Como consecuencia, el concepto de 
persona no tiene ningún significado. Si queremos 
analizar las posturas de estos científicos nos 
encontraríamos que éstos profesan una filosofía 
reduccionista (materialista).  

b) El hechizo de una sabiduría total. Ya en la 
antigüedad los griegos intentaron explicar toda la 
naturaleza a partir de los cuatro elementos. En la 
edad moderna, Newton y después Laplace 
creyeron que todos los movimientos del sistema 
solar se podían predecir a partir de las ecuaciones 
de Newton. Algunos científicos creen que algún 
día se llegará a explicar todos los fenómenos del 
Universo con una sola ecuación. Los defensores de 
la teoría de supercuerdas la denominan "la teoría 
del todo" porque confían que logrará explicar 
todos los fenómenos de la naturaleza. ¿Quién se 
atreverá a dialogar con estos científicos si no 
admiten que la ciencia puede tener lagunas?  

c) ¿Es posible explicarlo todo? A algunos les 
parecerá que se puede responder afirmativamente, 
pues basta profundizar en los principios para 



407 

 

encontrar uno del que se deriva lógicamente la 
respuesta. Para otros esto no es posible, porque se 
encuentran preguntas que no tienen respuesta 
como la pregunta de Leibniz "¿porqué existe algo y 
más bien la nada?" 

d) El teorema de Gödel, según el cual todo 
sistema formal de axiomas y reglas de inferencia 
incluye necesariamente afirmaciones que no se 
pueden probar ni refutar dentro del sistema. Si se 
admite que las matemáticas y la física teórica se 
sustentan en el mismo corpus philosophicum que 
la teología, este teorema viene a corroborar la idea 
de un Dios creador que supera nuestros 
mecanismos de conocimiento finitos.  

e) ¿Llegarán a pensar las máquinas? Cada 
nuevo avance de la informática pone al rojo vivo la 
discusión, pero como en otros casos todo depende 
de la filosofía subyacente, Una filosofía 
reduccionista intentará probar que el cerebro actúa 
como una máquina. Otra postura vitalista 
defenderá que los actos de la libertad y de la 
adaptación a una situación determinada y 
oscilante nunca podrán ser realizados por una 
máquina.  
 

Después de tan largo camino, la amistad 
necesaria parece la mejor solución en la que todas 
las partes saldrán beneficiadas: las ciencias, la 
filosofía y las religiones. 

 



408 

 

 
 ¿Cuáles son los grandes temas de conflicto 
hoy entre Ciencia y Religión?  Este asunto es objeto 
de un proyecto actual que llevan a cabo el 
Observatorio Vaticano y el Center for Theology 
and Natural Sciences (CTNS) de Berkeley. En 1987 
tuvieron un Congreso Internacional con ocasión de 
los Principia de Newton. El proyecto que llevan a 
cabo ha dado lugar a cinco volúmenes de 400 
páginas cada uno: Cosmología cuántica y leyes de 
la naturaleza (1993), Caos y complejidad (1995), 
Biología evolutiva y molecular (1995), 
Neurociencia y la persona (1999), Mecánica 
cuántica (2001). 
 Estos temas tienen implicaciones muy 
radicales para el creyente. Pero mi opinión es que 
la fragilidad de la creencia no suele llegar hoy por 
estas cuestiones intelectuales sino por dos 
caminos: a) el impacto de unas determinadas 
pautas culturales (emanadas de la cultura 
dominante del consumo y del bienestar 
individualista) y  b) las repercusiones éticas de 
muchas intervenciones del magisterio de la Iglesia 
(la píldora, el aborto, la homosexualidad, las 
relaciones sexuales, el divorcio,... ) Precisamente, 
en los primeros días de abril de 2003, una comisión 
Vaticana ha publicado un grueso diccionario en el 
que se contienen estos tópicos en un lenguaje 
poco dialogante. 
 



409 

 

Cientificismo y teísmo: dos 
visiones del mundo 
 
[Leandro Sequeiros] En FronterasCTR hemos 
publicado muchos artículos en torno a un 
problema de frontera muy propio de nuestro 
tiempo: el del aparente conflicto entre la ciencia y 
la religión, entre la razón y la fe, entre las 
construcciones racionales y las experiencias 
espirituales. Algunos autores defienden que el 
problema de fondo que subyace a estos conflictos 
es el de la colisión (para algunos irremediable e 
irresoluble) entre dos visiones del mundo, dos 
cosmovisiones aparentemente excluyentes, dos 
paradigmas (Kuhn), dos programas de 
investigación (Lakatos): el del cientificismo y el del 
teísmo. ¿Son incompatibles? ¿Son posibles los 
puentes entre ellos? ¿Es posible el encuentro o al 
menos el diálogo? 
 
 La mayor parte de los artículos y de las 
reflexiones que aparecen en los medios de 
comunicación sobre ciencia y religión se centran en 
estos dos conceptos de un modo general como dos 
visiones del mundo. Con el título Ciencia y Religión, 

https://revista-anales.icai.es/web/n_3/pdf/seccion_11.pdf
https://revista-anales.icai.es/web/n_3/pdf/seccion_11.pdf
https://revista-anales.icai.es/web/n_3/pdf/seccion_11.pdf
http://www.diazdesantos.es/libros/udias-vallinas-agustin-ciencia-y-religiondos-visiones-del-mundo-L0000628600141.html


410 

 

Dos Visiones del Mundo, Agustín Udías Vallina, 
jesuita y catedrático de geofísica en la Universidad 
Complutense de Madrid, publicó hace ya una 
década un libro (Santander: Sal Terrae, 2010) sobre 
las relaciones entre ciencia y religión.  

Este es hoy en día un problema candente 
que tiene una gran tradición en la cultura 
anglosajona y está despertando un gran interés en 
nuestro país. Muchas preguntas están en el 
ambiente a las que no siempre se dan la respuestas 
correctas ¿Son ciencia y religión incompatibles y 
opuestas? ¿Ha perseguido la Iglesia a los 
científicos? ¿Murió Galileo en la hoguera 
condenado por la Inquisición? ¿Han condenado los 
papas la teoría de la evolución? ¿Son la mayoría de 
los científicos materialistas y ateos?  
 
El difícil encuentro entre ciencia y religión 

Muchas afirmaciones negativas sobre la 
relación entre ciencia y religión se siguen 
repitiendo hoy, a veces, con enconada virulencia y 
algunos ven en la religión un virus maligno que se 
opone al progreso de la ciencia. El tema necesita de 
una reflexión seria y serena que examine la 
relación entre ciencia y religión como formas de 
conocimiento y fenómenos sociales, y cómo ha sido 

http://www.diazdesantos.es/libros/udias-vallinas-agustin-ciencia-y-religiondos-visiones-del-mundo-L0000628600141.html


411 

 

esta relación a lo largo de la historia, en especial, 
en relación con el cristianismo. Este es el enfoque 
de este nuevo libro.  

Nadie puede hoy dudar que la ciencia y la 
religión son, sin lugar a dudas, las dos grandes 
visiones sobre el mundo. Aunque hay otras 
visiones, como la artística, estas dos tienen una 
extensión y fuerza que las sitúan como las dos más 
importantes maneras de mirar al mundo. En 
general, podemos decir que la ciencia trata de 
comprender la naturaleza del mundo material que 
nos rodea, cómo ha llegado a ser, cómo lo 
conocemos y qué leyes lo rigen. La religión, por 
otro lado, trata de lo que transciende el mundo 
material y pone al hombre en contacto con lo que 
está más allá, lo numinoso, lo misterioso, en una 
palabra con el misterio de Dios y su relación con el 
hombre y el universo. Este es el enfoque que toma 
el autor y trata de analizar ambas visiones y 
establecer cuáles pueden ser las relaciones que hay 
entre ellas. 

Pero el problema de fondo es este: qué es lo 
que entendemos por ciencia como visión del 
mundo y qué es lo que entendemos por religión 
como visión del mundo. En función de las 
respuestas a estas cuestiones, se puede inferir si 

https://www.tendencias21.net/Ciencia-y-religion-un-debate-que-sigue-vivo_a42595.html
https://www.tendencias21.net/Ciencia-y-religion-un-debate-que-sigue-vivo_a42595.html


412 

 

entre ellas hay conflicto, desacuerdo, diálogo, 
encuentro y si es posible la integración 
interdisciplinar en un sistema común. Pero ambos 
conceptos son ambiguos y por ello es necesario 
matizar qué es lo que queremos decir con ciencia y 
religión.  
 
¿De qué ciencia estamos hablando? 
 La literatura sobre las relaciones entre 
ciencia y religión muestra que los llamados “nuevos 
ateos” mantienen una visión del mundo científica y 
religiosa muy peculiar. Por ello, en este artículo 
postulamos que tal vez para que los términos sean 
más claros la interacción entre la visión del mundo 
de la ciencia y la visión del mundo de la religión 
hoy, se puede clarificar más si suponemos que el 
posible conflicto se establece entre la visión del 
mundo de cientificismo y la visión del mundo de 
teísmo. 
 No se trata, por tanto, de un conflicto entre 
dos instituciones (la científica y la de las tradiciones 
religiosas) sino entre dos modos de entender la 
realidad, dos posturas fuertemente impregnadas 
de ideologías aparentemente contrapuestas: la de 
los que creen que solo podemos conocer lo que es 
accesible al método científico y la de los que creen 

https://www.tendencias21.net/Ciencia-y-religion-un-debate-que-sigue-vivo_a42595.html
https://www.tendencias21.net/Ciencia-y-religion-un-debate-que-sigue-vivo_a42595.html
https://www.tendencias21.net/Ciencia-y-religion-un-debate-que-sigue-vivo_a42595.html
https://revistas.comillas.edu/index.php/pensamiento/article/view/2088
https://revistas.comillas.edu/index.php/pensamiento/article/view/2088
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/tag/cientifismo/
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/tag/cientifismo/
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/tag/teismo/
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/tag/teismo/


413 

 

que podemos acceder desde otras experiencias no 
experimentales a un mundo que algunos llaman 
“sobrenatural” en el que Dios ocupa un espacio 
dominante. 
 Sólo desde esta perspectiva es comprensible 
este texto: “La idea de que cada nuevo avance 
científico es un clavo más en el ataúd de Dios está 
muy extendida entre el público”, escribe el 
matemático de Oxford y profesor de Fe y Ciencia 
John C. Lennox en capítulo 1º de su libro ¿Ha 
enterrado la ciencia a Dios? 
 Esta postura, fuertemente ideologizada, la 
promueven, entre otros, algunos científicos como 
Peter Atkins, catedrático de Química en Oxford. 
Para Atkins “la humanidad debe aceptar que la 
ciencia ha abolido cualquier motivo para creer en 
un propósito cósmico; cualquier rescoldo de esa 
idea de propósito se inspira solo en sentimientos 
(“Will science ever fail?” New Scientist, 8 de agosto 
de 1992, páginas 32-35). 
 La fe en Dios pues, se reduce de un plumazo 
no sólo a un sentimiento, sino también a un 
sentimiento opuesto a la ciencia. El profesor 
Richard Dawkins, biólogo, miembro de la Royal 
Society y activista antirreligioso, da un paso más 
adelante. Según escribe en la revista The Humanist 

https://www.abc.es/espana/castilla-leon/abci-matematico-john-lennox-defiende-existencia-dios-frente-ateismo-puede-venenoso-201605101744_noticia.html
http://boletinsalesiano.info/blogs/305-blog-el-padre-luis-dice/7502-ha-enterrado-la-ciencia-a-dios
http://boletinsalesiano.info/blogs/305-blog-el-padre-luis-dice/7502-ha-enterrado-la-ciencia-a-dios
https://www.newscientist.com/letter/mg13518366-400-letters-science-and-soul/
https://www.reasonablefaith.org/media/debates/what-is-the-evidence-for-against-the-existence-of-god/
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/2019/04/10/la-convergencia-racional-entre-ciencia-y-teologia-john-haught/
https://humanism.org.uk/about/our-people/patrons/professor-richard-dawkins-frs/


414 

 

(enero/febrero de 1997, pág. 26-39), la fe en Dios 
es un mal a eliminar: “La fe es uno de los grandes 
males del mundo, comparable al virus de la viruela, 
pero más difícil de erradicar” (“Is science a 
religion?”). 
 Opiniones como estas se sitúan al extremo 
del espectro de la incredulidad y sería erróneo 
considerarlas típicas, siquiera del ateísmo. Sin 
embargo, reciben enorme atención pública y 
pueden servirnos para enfocar las cuestiones 
principales del debate entre ciencia y religión (o 
como comienza a decirse, entre cientificismo contra 
teísmo) 
 
 
La Era de la Ciencia y el cientificismo 
 Desde muchos sectores de la historia, la 
sociología y la filosofía de la ciencia se va 
construyendo la idea de que nos abrimos a lo que 
ya se suele llamar "La Era de la Ciencia”. El mito del 
progreso ilimitado del conocimiento científico y la 
convicción de que “la Ciencia” (como institución 
que pretende el conocimiento de la realidad 
natural y social) es el único camino para un saber 
seguro fundamentan las creencias laicas de la Era 
de la Ciencia.  

http://www.2think.org/Richard_Dawkins_Is_Science_A_Religion.shtml
http://www.2think.org/Richard_Dawkins_Is_Science_A_Religion.shtml
https://www.tendencias21.net/Es-posible-un-naturalismo-religioso_a6592.html
https://www.tendencias21.net/Es-posible-un-naturalismo-religioso_a6592.html
http://www.encuentros-multidisciplinares.org/Revistan%BA1/Manuel%20Alfonseca.pdf
https://www.amazon.es/era-ciencia-David-Knight/dp/8436804384
https://www.amazon.es/era-ciencia-David-Knight/dp/8436804384


415 

 

 La terrible pandemia del COVID-19 ha 
reforzado la idea de que la ciencia lo puede todo y 
que hay que darle poder a los científicos en la toma 
de decisiones. En El País del 6 de junio de 2020, en 
el apartado “ideas” inserta un artículo sobre con el 
título que la ciencia revolucione la política. Una 
propuesta para que sea la ciencia la que cambie las 
prácticas de la vieja política. 
 Pero los medios de comunicación y las redes 
sociales suelen confundir (por ignorancia o por 
malicia) que una cosa es “la ciencia” (como sistema 
ordenado de conocimientos sobre la realidad 
natural y social utilizando un adecuando método 
aceptado por una comunidad) y otra cosa muy 
diferente es “el cientificismo” como postura 
filosófica. Se suele aceptar que el cientificismo es 
una tendencia con sesgo ideológico que da 
excesivo valor a las nociones científicas, en especial 
a las ciencias basadas en los datos de la 
experiencia, considerando que son el único 
conocimiento válido. "el cientificismo considera 
que el método científico debe aplicarse a cualquier 
ámbito de la vida intelectual y moral".  
 

Como actitud personal, el cientificismo es la 
confianza plena en los principios y resultados de la 

https://elpais.com/ideas/2020-06-06/que-la-ciencia-revolucione-la-politica.html
https://metode.es/revistas-metode/monograficos/que-es-la-ciencia.html
https://es.wikipedia.org/wiki/Cientificismo
https://www.tendencias21.net/La-ciencia-no-es-el-unico-camino-hacia-la-verdad-segun-el-teologo-Keith-Ward_a2776.html
https://www.tendencias21.net/La-ciencia-no-es-el-unico-camino-hacia-la-verdad-segun-el-teologo-Keith-Ward_a2776.html


416 

 

investigación científica y práctica rigurosa de sus 
métodos. 
 
La cosmovisión del cientificismo 
 El cientificismo o cientifismo es la postura 
que afirma la aplicabilidad universal del método y 
el enfoque científico, y la idea de que la ciencia 
empírica constituye la cosmovisión más acreditada 
o la parte más valiosa del conocimiento humano, 
con la exclusión de otros puntos de vista.   

Se ha definido como "la postura de que los 
métodos inductivos característicos de las ciencias 
naturales son la única fuente genuina y factual de 
conocimiento y que, en concreto, solo ellos pueden 
producir conocimiento auténtico sobre el hombre y 
la sociedad". 

El término cientificismo a menudo implica 
una crítica de la forma más extrema del positivismo 
lógico y se ha usado por científicos sociales 
como Friedrich Hayek, filósofos de la ciencia 
como Karl Popper, y filósofos como Hilary Putnam 
y Tzvetan Todorov para describir un apoyo 
dogmático al método científico y la reducción de 
todo el conocimiento a todo lo que es medible. 
También se ha usado para la postura de que la 
ciencia es la única fuente confiable de 

https://es.wikipedia.org/wiki/Cientificismo
https://es.wikipedia.org/wiki/Positivismo_l%C3%B3gico
https://es.wikipedia.org/wiki/Positivismo_l%C3%B3gico
https://es.wikipedia.org/wiki/Friedrich_Hayek
https://es.wikipedia.org/wiki/Karl_Popper
https://es.wikipedia.org/wiki/Hilary_Putnam
https://es.wikipedia.org/wiki/Tzvetan_Todorov


417 

 

conocimiento por filósofos como Alexander 
Rosenberg. 

Como suelen afirmar muchos sociólogos de la 
ciencia, la palabra “cientificismo” puede referirse a 
la ciencia aplicada "en exceso" y “en exclusividad”. 
El término puede tener uno de dos significados: 

1. Para indicar el uso inapropiado de la ciencia 
o de afirmaciones científicas.  Este uso 
aplica también en contexto donde la ciencia 
no podría aplicarse,  como cuando el tema 
se considera estar más allá del ámbito de la 
investigación científica y en contextos 
donde no hay suficiente evidencia 
empírica para justificar una conclusión 
científica. En este caso el término es una 
réplica a apelar a la autoridad científica. 

2. Para referirse a "la postura de que los 
métodos de la ciencia natural o las 
categorías o cosas aceptadas en ella, forman 
los únicos elementos adecuados de 
cualquier filosofía u otra investigación,"  o 
que la "ciencia, y solo la ciencia, describe el 
mundo como es en sí mismo, independiente 
de la perspectiva" con la simultánea 
"eliminación de las dimensiones psicológicas 
de la experiencia". 

https://en.wikipedia.org/wiki/Alexander_Rosenberg
https://en.wikipedia.org/wiki/Alexander_Rosenberg
https://es.wikipedia.org/wiki/Empirismo
https://es.wikipedia.org/wiki/Empirismo
https://es.wikipedia.org/wiki/Argumento_ad_verecundiam


418 

 

 
La crítica al cientificismo como filosofía 
reduccionista 

Historiadores, filósofos y críticos culturales lo 
han usado para destacar los posibles peligros de 
caer hacia un reduccionismo excesivo en todos los 
campos del saber humano.  Para teóricos sociales 
de la tradición de Max Weber, tales como Jürgen 
Habermas y Max Horkheimer, el concepto inglés 
de scientism se relaciona significativamente con la 
filosofía del positivismo, pero también con 
la racionalización de la sociedad occidental 
moderna.  La escritora británica y feminista Sara 
Maitland ha llamado al cientifismo como un "mito 
tan pernicioso como cualquier otra clase de 
fundamentalismo". 

La principal crítica realizada en contra del 
uso del término “cientificismo” es su utilización por 
parte de los partidarios de las pseudociencias y 
la religión como escudo, no frente al cientificismo, 
sino frente a aquellos argumentos científicos y 
desarrollos teóricos que les resultan incómodos y 
contradicen sus creencias y dogmas.   

Desde una perspectiva religiosa se ha 
tratado de descalificar por autores como Daniel 
Dennett, Francis Crick o Wolpert. los intentos de 

https://es.wikipedia.org/wiki/Reduccionismo
https://es.wikipedia.org/wiki/Max_Weber
https://es.wikipedia.org/wiki/J%C3%BCrgen_Habermas
https://es.wikipedia.org/wiki/J%C3%BCrgen_Habermas
https://es.wikipedia.org/wiki/Max_Horkheimer
https://es.wikipedia.org/wiki/Positivismo
https://es.wikipedia.org/wiki/Racionalizaci%C3%B3n
https://es.wikipedia.org/wiki/Feminismo
https://es.wikipedia.org/w/index.php?title=Sara_Maitland&action=edit&redlink=1
https://es.wikipedia.org/w/index.php?title=Sara_Maitland&action=edit&redlink=1
https://es.wikipedia.org/wiki/Terminolog%C3%ADa
https://es.wikipedia.org/wiki/Pseudociencia
https://es.wikipedia.org/wiki/Religi%C3%B3n
https://es.wikipedia.org/wiki/Creencia
https://es.wikipedia.org/wiki/Dogma
https://es.wikipedia.org/wiki/Francis_Crick
https://es.wikipedia.org/wiki/Lewis_Wolpert


419 

 

explicar, como si fueran fenómenos naturales, 
algunos temas como son la biología evolutiva, 
algunos fenómenos como la moralidad o el impulso 
religioso El filósofo estadounidense Daniel 
Dennett respondió a la críticas de su libro Breaking 
the Spell: Religion as a Natural Phenomenon  
[Romper el hechizo, la Religión como fenómeno 
natural] afirmando que «cuando alguien postula 
una teoría científica que a los críticos religiosos les 
desagrada, tratan de desacreditarla simplemente 
tachándola de "cientificista"». 

El cientificismo como ideología justificadora, 
es hoy una en muchos ambientes una especie de 
religión secular. Los tecnólogos, los tecnócratas y 
los expertos son los sacerdotes de esta nueva 
religión. Organizada jerárquicamente  esta Iglesia 
universal está profundamente relacionada con el 
poder político, militar y económico. Puestos a 
enunciar su "credo" se puede esquematizar en estas 
afirmaciones: 

 
 
1. "Sólo el conocimiento científico es un conocimiento 
verdadero y real;  es decir, sólo lo que puede ser 
expresado cuantitativamente o ser formalizado, o ser 
repetido a voluntad bajo condiciones de laboratorio, 
puede ser el contenido de un conocimiento verdadero". 

https://es.wikipedia.org/wiki/Biolog%C3%ADa_evolutiva
https://es.wikipedia.org/wiki/Moralidad
https://es.wikipedia.org/wiki/Daniel_Dennett
https://es.wikipedia.org/wiki/Daniel_Dennett
https://es.wikipedia.org/wiki/Breaking_the_Spell:_Religion_as_a_Natural_Phenomenon
https://es.wikipedia.org/wiki/Breaking_the_Spell:_Religion_as_a_Natural_Phenomenon
https://www.tendencias21.net/La-religion-no-puede-reducirse-a-una-replica-memetica_a1084.html
https://www.tendencias21.net/La-religion-no-puede-reducirse-a-una-replica-memetica_a1084.html
https://es.wikipedia.org/wiki/Teor%C3%ADa_cient%C3%ADfica


420 

 

De acuerdo con esto, "el conocimiento científico es 
universal, válido en todo momento, en todo lugar y para 
todos, más allá de las sociedades y las formas culturales 
particulares" 

 
2. "Todo lo que puede ser expresado en forma coherente 
en términos cuantitativos, o puede ser repetido en 
condiciones de laboratorio, es objeto de conocimiento 
científico, y por lo mismo, válido y aceptable. En otras 
palabras: la verdad es idéntica al conocimiento, es decir, 
idéntica al conocimiento científico" 

 
3. (Concepción mecanicista, formalista y analítica de la 
naturaleza; reduccionismo naturalista): "Atomos, 
moléculas y sus combinaciones pueden ser enteramente 
descritos según las leyes matemáticas de las partículas 
elementales; la vida de la célula en términos de 
moléculas; los organismos pluricelulares en términos de 
poblaciones celulares; el pensamiento y el espíritu 
(incluyendo toda clase de experiencia psíquica) en 
términos de circuitos de neuronas, las sociedades 
animales y humanas, las culturas humanas, en términos 
de individuos que las componen" 

 
4. (El papel del experto): "El conocimiento, tanto para su 
desarrollo como para su transmisión a través de la 
enseñanza, debe ser dividido en numerosas ramas y 
especialidades (...). Para cualquier cuestión 
perteneciente a un determinado campo,  sólo 
corresponde la opinión de los expertos en ese campo 
particular" 



421 

 

 
5. "La ciencia, y la tecnología surgida de la ciencia, y sólo 
ellas, pueden resolver los problemas del hombre" [algo 
así como que "Fuera de la ciencia no hay salvación"]... 

 
6. "Solo los expertos están cualificados para participar en 
las decisiones, porque sólo los "expertos" saben". 

 
 
 

Richard Dawkins y su cruzada 
mediática contra su particular idea de 
Dios 
 Dawkins dedica gran parte de su vida a 
organizar su particular cruzada mediática contra 
Dios. Pero se trata de la idea peculiar que Dawkins 
sostiene de lo que es Dios. Desde este punto de 
vista, quien esto escribe también participaría en 
una cruzada mediática sobre la peculiar idea de 
Dios que mantiene Richard Dawkins.  

Personalmente, me declaro ateo de ese Dios 
de Dawkins. O de esa imagen caricaturesca y 
deformada de lo que él piensa que es el Dios del 
cristianismo. Por eso, hace unos años la revista 
Concilium tocaba este tema con agudeza: “Ateos, 
¿de qué Dios?” 

https://www.tendencias21.net/El-espejismo-de-Dawkins_a1526.html
https://www.tendencias21.net/El-espejismo-de-Dawkins_a1526.html
https://www.tendencias21.net/El-espejismo-de-Dawkins_a1526.html
https://www.tendencias21.net/Ateos-y-creyentes-ante-la-incertidumbre-del-mas-alla-El-gran-enigma_a40762.html
https://www.tendencias21.net/Ateos-y-creyentes-ante-la-incertidumbre-del-mas-alla-El-gran-enigma_a40762.html
https://www.revistaconcilium.com/wp-content/uploads/2019/pdf/337.pdf
https://www.revistaconcilium.com/wp-content/uploads/2019/pdf/337.pdf
https://www.revistaconcilium.com/wp-content/uploads/2019/pdf/337.pdf


422 

 

Una de las cosas que parecen haber 
alimentado la hostilidad de Richard Dawkins hacia 
la fe el Dios cristiano es su convicción de que, 
“mientras que la fe científica se basa en la 
evidencia comprobable públicamente, la fe 
religiosa no sólo carece de evidencia, sino que 
además presume de su independencia de la 
evidencia y la proclama a los cuatro vientos” (Daily 
Telegraph Science, extra, 11 de sept. de 1989) 
 Debemos admitir desde FronterasCTR y 
desde la Asociación Interdisciplinar José de Acosta 
(ASINJA) que, por desgracia, hay ciertas personas 
que profesan fe en Dios con puntos de vista 
abiertamente anticientíficos y oscurantistas que de 
forma muy comprensible desacreditan la fe en Dios 
y que hay que deplorar. 
 Quizá Richard Dawkins haya tenido la 
desgracia de conocer a una mayoría 
desproporcionada de ellos. Sin embargo, si nos 
centramos en científicos e intelectuales que 
profesan creer en el Dios de Jesús, tal oscurantismo 
carece de excusa alguna. 
 
 
 
 

https://www.telegraph.co.uk/news/religion/9082059/For-once-Richard-Dawkins-is-lost-for-words.html
https://www.telegraph.co.uk/news/religion/9082059/For-once-Richard-Dawkins-is-lost-for-words.html
https://www.comillas.edu/es/asinja
https://www.comillas.edu/es/asinja
https://www.unav.edu/web/ciencia-razon-y-fe/la-fe-del-sabio
https://www.unav.edu/web/ciencia-razon-y-fe/la-fe-del-sabio
https://www.unav.edu/web/ciencia-razon-y-fe/la-fe-del-sabio
https://www.bbc.com/mundo/noticias-47950245
https://www.bbc.com/mundo/noticias-47950245


423 

 

Cuando creer va más allá del 
oscurantismo 
 El tema de la racionalidad de las creencias va 
más allá del reconocimiento del oscurantismo de 
algunos extremismos religiosos. Algunos datos 
pueden mostrar la relación entre la aceptación de 
las creencias religiosas (al menos en los ambientes 
cristianos) y la formación científica o intelectual. 
 En 1914, el psicólogo James Henry Leuba 
realizó una encuesta entre 1000 científicos de 
los Estados Unidos, seleccionados 
aleatoriamente, a los que preguntó si creían en 
un Dios personal, que definió así: un Dios en 
comunicación intelectual y afectiva con la 
humanidad, esto es, un Dios a quien se puede 
rezar, esperando recibir respuesta. Entre los que 
contestaron a la encuesta, el 41,8% respondió 
afirmativamente, otro 41,5% negativamente, el 
resto no supo o no quiso contestar. De ahí, 
Leuba sacó la conclusión de que, a medida que 
avanzara la ciencia, la fe en Dios disminuiría, y 
predijo que a finales del siglo XX prácticamente 
todos los científicos serían ateos.  
 En el año 1996, Edward J. Larson y Larry 
Withan repitieron el estudio con las mismas 

https://www.aecomunicacioncientifica.org/los-cientificos-y-la-religion/
https://www.aecomunicacioncientifica.org/los-cientificos-y-la-religion/
https://www.aecomunicacioncientifica.org/los-cientificos-y-la-religion/
https://www.amazon.com/-/es/James-Henry-Leuba/dp/B002XULQ9Y
https://www.amazon.com/-/es/James-Henry-Leuba/dp/B002XULQ9Y
https://www.nature.com/articles/386435a0
https://www.nature.com/articles/386435a0


424 

 

preguntas. Un resumen de los datos y de las 
conclusiones se publicó en Nature, el 3 de abril 
de 1997 (volumen 386, páginas 433-436).  De 
estas encuestas infirieron que la proporción de 
los que contestaban afirmativamente a las 
preguntas sobre Dios se mantenía en 39,3%, 
mientras los que contestaban negativamente 
pasaban a ser 45,3%.  

Las cifras eran, por tanto, 
aproximadamente las mismas que ochenta años 
antes. Como dicen los autores en su artículo, si 
en 1914 lo sorprendente era el alto número de 
ateos, en 1996 lo sorprendente fue el alto 
número de creyentes. 

Estas dos encuestas presentan un 
problema: Leuba y sus imitadores tienden a 
considerar ateos a todos los que contestaron 
negativamente a su pregunta. Pero tanto los 
ateos, como algunos agnósticos, como los 
indiferentes, además de los que creen en un 
Dios no personal, se sentirían obligados a 
contestar negativamente a una pregunta tan 
específica. 

Un estudio más reciente (2009)  realizado 
por The Pew Forum entre 2500 miembros de 
la American Association for the Advancement of 

https://www.nature.com/articles/386435a0
https://www.nature.com/articles/386435a0
https://www.nature.com/articles/386435a0
https://www.pewforum.org/2009/11/05/scientists-and-belief/


425 

 

Science (la principal asociación científica 
norteamericana, que publica la revista Science y 
copatrocinó la encuesta) obtuvo resultados más 
detallados con una pregunta diferente.  

El 33% de los científicos que respondieron 
a la encuesta declara creer en un Dios personal; 
otro 18% cree en un espíritu universal o un 
poder superior de algún tipo; el 41% no cree en 
ninguna de las dos cosas; el resto no sabe o no 
contesta. Un dato adicional de este estudio es 
que la respuesta negativa se da con mayor 
frecuencia entre los científicos mayores de 65 
años que entre los más jóvenes, y menos entre 
los químicos y los biólogos que entre los físicos, 
astrónomos y geólogos. 

Para evitar el problema de las encuestas 
anteriores, que unían a ateos, agnósticos e 
indiferentes en un cajón de sastre, aquí se hizo 
una pregunta adicional, que permitía adscribir a 
los que contestaron a grupos mucho más 
detallados.  

El resultado fue el siguiente: 10% se 
declaran católicos; 20% protestantes; 8% judíos; 
10% pertenecen a otras religiones. El total suma 
48%, muy próximo a la suma de los que 
escogieron las dos primeras contestaciones a la 



426 

 

primera pregunta. Por otro lado, 17% se 
declaran ateos, 11% agnósticos y 20% 
indiferentes, lo que da un total de 48%, algo 
más que los que eligieron la tercera opción en la 
primera pregunta, lo que se explica porque 
algunos que no contestaron a la primera sí lo 
hicieron con la segunda. 

La conclusión es evidente: el ateísmo, que 
hacia 1915 creía haber ganado la partida, 
parece haberse estancado durante el resto del 
siglo XX y lo que llevamos del XXI. De hecho, los 
científicos norteamericanos explícitamente 
ateos siguen siendo minoritarios frente a los 
creyentes, excepto en la Academia Nacional de 
Ciencias.  En un estudio posterior (1998) de 
Larson y Witham, cuyo resumen está en 
Nature (394, p. 313), restringido a los miembros 
de la Academia Nacional de Ciencias de los 
Estados Unidos, la proporción de creyentes 
resultó mucho menor (7%). 

De aquí se puede concluir que la fe en 
Dios goza de una relativa buena salud en la 
comunidad académica en general. Ahora bien, 
entre los científicos de élite la situación es muy 
diferente, como mostraba un estudio posterior 
de los mismos autores, Larson y Witham, 

https://www.ugr.es/~jmochon/Opin/Opin_archivos/Cfcr.pdf
https://www.ugr.es/~jmochon/Opin/Opin_archivos/Cfcr.pdf
https://www.ugr.es/~jmochon/Opin/Opin_archivos/Cfcr.pdf
https://www.scientificamerican.com/article/scientists-and-religion-in-america/


427 

 

publicado en Scientific American en septiembre 
de 1999.De los científicos más sobresalientes de 
la Academia de Ciencias estadounidense, el 90% 
se manifestaba como no creyente, con una 
proporción del 95% en el caso de los biólogos. 
Así pues, Atkins y Dawkins pueden argüir que 
hay una fuerte correlación entre ateísmo y 
excelencia científica. 
 
 

Las conclusiones de Fernández 
Rañada 

En la segunda edición del excelente estudio 
del profesor Antonio Fernández Rañada, “Los 
científicos y Dios” (Editorial Trotta, 2016) se han 
actualizado los datos anteriores confirmando las 
conclusiones de Larson y Witham de 1999. Una 
síntesis del estudio de Fernández Rañada fue 
publicado por Miguel Lorente en Tendencias21 de 
las Religiones. Las conclusiones de Fernández 
Rañada pueden orientar la tarea de los que nos 
dedicamos a tender puentes entre ciencia y 
religión. 

El profesor Rañada nos hace caer en la 
cuenta que en el diálogo ciencia-religión no se 

https://www.scientificamerican.com/article/scientists-and-religion-in-america/
https://www.scientificamerican.com/article/scientists-and-religion-in-america/
https://www.trotta.es/libros/los-cientificos-y-dios/9788481649635/
https://www.trotta.es/libros/los-cientificos-y-dios/9788481649635/
https://www.tendencias21.net/La-ciencia-y-muchas-formas-de-la-religion-son-perfectamente-compatibles_a2425.html
https://www.tendencias21.net/La-ciencia-y-muchas-formas-de-la-religion-son-perfectamente-compatibles_a2425.html


428 

 

limitan los participantes a la mera exposición de 
datos, sino que aparecen argumentos de carácter 
filosófico. Por ejemplo, en el apartado “Explicación 
materialista de las religiones” (paginas 24-30) se 
refiere a quienes interpretan la religión como un 
producto de la evolución de las especies, según la 
opinión de E. Fromm, J. Monod, M. Ruse y R. 
Dawkins. El punto de vista de estos autores es 
reduccionista, es decir, solo admiten el 
conocimiento que proviene de la experiencia 
sensible y reducen todos los fenómenos a las leyes 
físico-químicas. 

Aquí ha habido una irrupción de la filosofía 
positivista en el campo de la religión, de la misma 
manera que el positivismo irrumpió en la ciencia, 
reduciéndola a datos observables y leyes 
numéricas. Pero también encontramos en el libro 
de Rañada un párrafo que sorprende por su visión 
profundamente teísta: “Filosofía griega, teología 
medieval y revolución científica” (página 61). Aquí 
se insiste en la influencia de la filosofía griega y la 
teología medieval en el nacimiento de la ciencia 
moderna. 

La filosofía griega había insistido en la 
armonía del mundo, y la teología medieval en la 
existencia de un Dios creador y racional. Estas 



429 

 

interpretaciones de la ciencia están iluminadas por 
una filosofía que admite la existencia de Dios y el 
hecho de la creación por un ser inteligente que 
impone leyes universales a sus creaturas. Estas 
formas de utilizar una determinada filosofía para 
criticar la ciencia o la religión nos lleva a plantear el 
problema epistemológico fundamental para el 
diálogo ciencia-religión. 

Sabemos que la ciencia se apoya en la 
experiencia sensible y en modelos matemáticos 
para representar el Universo; pero este método no 
se puede aplicar al hecho religioso, porque éste no 
es objeto de una experiencia sensible. Las 
realidades que presenta la religión son objeto de 
una experiencia interna que no es repetible 
(aunque es comunicable a otro sujeto por medio 
del lenguaje). También se ha indicado que la 
ciencia hace preguntas sobre el cómo y la religión 
sobre el porqué y para qué. Luego aparentemente 
los dos mundos son inconmensurables, en el 
sentido de que no se pueden comparar ni en el 
método ni en el objetivo. 

Pero la ciencia admite una interpretación y 
una justificación filosófica que ha dado lugar a una 
filosofía de la ciencia. De la misma manera, la 
religión ha sido sometida a un análisis crítico y a 



430 

 

una fundamentación filosófica que ha dado lugar a 
la filosofía teísta y a la teología. Entonces, la 
filosofía es el puente común que acerca los mundos 
de la ciencia y de la religión, porque puede 
responder a preguntas sobre qué es la realidad 
subyacente a ambos mundos, sobre si existe una 
relación de causa-efecto entre el Dios de la teología 
y el mundo de las cosas creadas, y sobre si se puede 
afirmar que el Creador haya impuesto una 
finalidad en los seres vivientes. Evidentemente al 
responder a estas preguntas entra en juego la 
postura filosófica de cada interlocutor. 
 

La postura de Richard Dawkins y 
Peter Atkins 
 Puede ser que Dawkins acierte en cuanto a 
la dificultad de erradicar (un termino con 
connotaciones ominosamente totalitarias) la fe 
cristiana: sigue habiendo eminentes científicos que 
se manifiestan como creyentes en el Dios cristiano, 
como por ejemplo Francis Collins – que ha sido 
galardonado en 2020 con el Premio Templeton y 
que ha sido director del Proyecto Genoma Humano 
– o el profesor William D. Phillips, premio Nobel de 
Física en 1998. 

https://redibinforma.com/art/1060/francis-collins-secuenciador-del-genoma-humano-premio-templeton-por-aunar-ciencia-y-fe
https://redibinforma.com/art/1060/francis-collins-secuenciador-del-genoma-humano-premio-templeton-por-aunar-ciencia-y-fe
https://redibinforma.com/art/1060/francis-collins-secuenciador-del-genoma-humano-premio-templeton-por-aunar-ciencia-y-fe
https://www.religionenlibertad.com/ciencia_y_fe/208109652/William-D.-Phillips-Nobel-de-Fisica-ADios-se-preocupa-de-mi-de-ti-y-de-todos-de-forma--personalA.html
https://www.religionenlibertad.com/ciencia_y_fe/208109652/William-D.-Phillips-Nobel-de-Fisica-ADios-se-preocupa-de-mi-de-ti-y-de-todos-de-forma--personalA.html


431 

 

 
 Cualesquiera que sean sus razones, 
científicos como Atkins y Dawkins manifiestan en 
sus escritos y en sus conferencias que han 
declarado la guerra a Dios en nombre de la ciencia. 
O aún sería más acertado decir que están seguros 
no ya de que la ciencia esté en guerra con Dios, 
sino de que la guerra ha terminado con victoria 
aplastante de la ciencia. El mundo sólo necesita 
que se le informe de que, haciéndose eco de las 
palabras de Nietzsche, Dios ha muerto y la ciencia 
lo ha enterrado. 
 En palabras de Peter Atkins: “Ciencia y 
religión son irreconciliables, la humanidad debe 
aceptar la potestad de su criatura y rechazar todo 
intento de acuerdo. La religión ha fracasado, y hay 
que sacar sus errores a la luz. La ciencia, con su 
suficiencia en todas las áreas del conocimiento, es 
el supremo deleite del intelecto y debe ser 
reconocida como soberana” (Nature´s Imagination. 
Editorial John Cornwell, Oxford University Press, 
1955). El tono es de lo más triunfalista. La cuestión 
es si está justificado. 
 
 
 

https://www.milenio.com/cultura/friedrich-nietzsche-que-quiere-decir-la-frase-dios-ha-muerto
http://hyperphysics.phy-astr.gsu.edu/Nave-html/Faithpathh/Atkins.html
https://philosophynow.org/issues/16/Natures_Imagination


432 

 

¿Está la ciencia en conflicto con Dios? 
 Ahora bien. El que algunos científicos estén 
en guerra contra Dios no equivale a decir que la 
ciencia esté en conflicto con Dios. Por ejemplo, hay 
músicos que son ateos militantes, pero eso no 
quiere decir que la música esté en guerra contra 
Dios. Así pues, hay que recalcar que las 
declaraciones de los científicos no necesariamente 
son declaraciones científicas. 
 De hecho, pronunciamientos como los de 
Peter Atkins y Richard Dawkins antes citados no 
tienen por qué ser ciertos, aunque el prestigio de la 
ciencia es tal que suelen aceptarse sin rechistar. 
Pero no son afirmaciones científicas sino 
manifestaciones de una creencia personal.  
 Por supuesto, ello no implica que sean falsas. 
Pero sí que no hay que aceptarlas como ciencia que 
goza de autoridad. Por tanto, hay que determinar a 
qué categoría pertenecen y, más importante aún, si 
son o no ciertas. 
 

El verdadero conflicto: cientificismo 
contra teísmo 
 Autores cualificados, como John Hedley 
Brooke (2016), doctor en Ciencias Naturales por la 

https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/2017/01/12/ciencia-y-religion-john-brooke/
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/2017/01/12/ciencia-y-religion-john-brooke/


433 

 

Universidad de Cambridge y profesor honorario de 
Historia de la Ciencia de la Universidad de 
Lancaster, ha mostrado que las relaciones entre la 
ciencia y la religión no han sido históricamente tan 
conflictivas como algunos autores nos han querido 
hacer ver. 

En la extensa y ya clásica obra de 
Brooke Ciencia y religión: perspectivas históricas, - 
como historiador de la ciencia que es-, se muestran 
las complejidades y sutilezas de los intrincados 
vericuetos por los que ha discurrido la ciencia 
europea de los siglos XVI al XIX. Es por ello que 
aboga, como ha hecho en otras publicaciones, por 
lo que se denomina un modelo de «complejidad» 
que reconozca que no todo ha sido paz o guerra 
entre ciencia y cristianismo, y que tampoco 
podemos en Occidente mirarnos tanto en el espejo, 
ignorando las contribuciones de otras culturas y 
religiones. Es conveniente dejar a la historia 
desvelar la complejidad de la vida real y resistir la 
tentación de convertirla en un instrumento 
apologético.  

Como dice en la introducción: «La 
investigación seria en la historia de la ciencia ha 
puesto de manifiesto una relación tan 
extraordinariamente variada y compleja entre 

https://www.cienciayfe.es/es/publicaciones_libros_brooke_ciencia_religion


434 

 

ciencia y religión en el pasado que resulta difícil 
sostener tesis generales. La complejidad es la 
verdadera lección que se impone». 

Dando un paso más, Brooke se plantea los 
propios términos que se utilizan para analizar las 
relaciones ciencia y religión. ¿Cómo debemos 
definir «ciencia»? ¿Cómo definir «religión»? Son 
cuestiones importantes, ya que la definición de 
estos términos puede viciar de principio la 
conclusión a la que lleguemos sobre su relación. Es 
más, pensar que la ciencia y la religión pueden 
considerarse aisladas de sus contextos históricos es 
muy ingenuo. La historia de Galileo, por ejemplo, 
muestra la importancia del contexto político.  

Tanto la introducción como el capítulo 
primero se centran en exponer en detalle estas 
consideraciones generales y de tipo metodológico. 
Los siete siguientes capítulos y el epílogo van 
mostrando las consecuencias de aplicar ese 
enfoque bajo la potente lupa histórica utilizada por 
Brooke para diseccionar las relaciones entre ciencia 
y cristianismo entre los siglos XVII y XX. 

Al final del capítulo primero Brooke resalta 
que tan erróneo es «reducir la relación entre 
ciencia y religión a una relación de conflicto» como 
«elaborar una historia revisionista por fines 



435 

 

apologéticos». En una penetrante e inquietante 
observación añade que considerar a una 
determinada religión como la madre de la ciencia, 
no solamente es una forma de chauvinismo 
cultural, sino que es miope.  

Y esto por dos razones: tanto porque como 
se ha observado la ciencia puede ser una 
«descendencia muy rebelde», como porque esa 
estrategia apologética podría fracasar a largo plazo 
si se extiende una visión crítica hacia la ciencia en 
la sociedad al asociarla con «la contaminación y las 
tecnologías explotadoras». Tras 25 años desde que 
se publicaran estas palabras por primera vez, el 
análisis no ha cambiado mucho, y aunque tal vez la 
mayor parte de la sociedad occidental retiene el 
entusiasmo por la ciencia, esa otra visión crítica 
sigue presente. Los cristianos y creyentes del futuro 
harán bien en seguir vigilantes. 

Brooke desmonta algunos de los mitos más 
difundidos sobre el conflicto entre ciencia y 
religión. Estos mitos fueron extensamente 
difundidos por algunos libros muy leídos en el siglo 
XIX, como los de Draper y White. 

 
 



436 

 

 
Conclusión: abrir las ventanas para 
que entre aire fresco 
 Las investigaciones sobre las relaciones entre 
ciencia y religión están llegando a una conclusión, 
que aún debemos trabajar más, tanto en la Cátedra 
Francisco J. Ayala de Ciencia, Tecnología y 
Religión, como en la Asociación Interdisciplinar 
José de Acosta (ASINJA): hasta ahora se ha 
hablado mucho del conflicto entre ciencia y 
religión.  

Pero, ¿está ahí el meollo de la cuestión que 
nos ocupa? Nos parece que no es tanto un 
combate entre ciencia y religión lo que se da en 
nuestra sociedad. No son las apretadas filas de 
científicos enfrentándose a huestes de creyentes lo 
que sociológicamente se ha dado en la historia de 
la ciencia, sino más bien la colisión de dos 
cosmovisiones, dos paradigmas, dos programas de 
investigación, dos culturas, dos modos de situarse 
ante la realidad aparentemente opuestas. El 
conflicto entre el cientificismo y el teísmo. Y 
además, es un conflicto a ambos lados del cual es 
posible encontrar a científicos junto a filósofos, 
creadores de pensamiento y redes sociales. 

https://infosj.es/de-cerca/16523-renovacion-de-asinja
https://infosj.es/de-cerca/16523-renovacion-de-asinja


437 

 

 Pero ¿es inevitable e irresoluble este 
conflicto? Para algunos científicos creyentes (sobre 
todo anglosajones, como John C. Lennox, John F. 
Haught, Alvin Plantinga, y otros muchos cercanos 
a la Fundación Templeton) no cabe otra solución 
que la apologética combativa. Responder a los 
partidarios del cientificismo, enemigos de Dios, con 
las armas intelectuales de la apologética racional. 
 Lo que no está demasiado claro todavía en 
este debate es esto: qué se entiende por 
“cientificismo”. Incluso por nuestra parte hemos 
postulado la posibilidad de un cientificismo 
religioso, aunque parezca una contradicción. Todo 
depende de qué es lo que se entiende por 
“cientificismo”. 
 En otros artículos iremos desplegando en 
amplio campo de este aparente conflicto y 
exploraremos los caminos que lleven a un posible 
diálogo y a la posibilidad de tender puentes entre 
la visión del mundo cientificista y la visión del 
mundo teísta. 
Leandro Sequeiros, Doctor en Geología, 
Colaborador de la Cátedra Francisco J. Ayala de 
Ciencia, Tecnología y Religión y Presidente de la 
Asociación Interdisciplinar José de Acosta 
(ASINJA).  

https://www.publicacionesandamio.com/products-page/andamio/ha-enterrado-la-ciencia-a-dios/
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/2019/04/10/la-convergencia-racional-entre-ciencia-y-teologia-john-haught/
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/2019/04/10/la-convergencia-racional-entre-ciencia-y-teologia-john-haught/
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/2017/05/24/creer-en-dios-plantinga/
https://www.templeton.org/es/
https://apologeticaracional.weebly.com/entradas-930902/la-esclavitud-del-naturalismo
https://www.tendencias21.net/Es-posible-un-naturalismo-religioso_a6592.html
https://www.tendencias21.net/Es-posible-un-naturalismo-religioso_a6592.html
https://www.tendencias21.net/Es-posible-un-naturalismo-religioso_a6592.html


438 

 

 

BIBLIOGRAFÍA 
 
Libros básicos: 
ALLÈGRE, C. (2000) Dios frente a la ciencia. 
Península, 191 pág. 
ARTIGAS, M. (1999)  Filosofía de la Ciencia. EUNSA, 
Pamplona, 291 pág. 
ARANA, J. (1996) Claves del conocimiento del 
mundo. 1 Materia y Movimiento. Kronos 
Universidad, Sevilla, 307 pp. 
CASINI,P.  (1977)  Naturaleza. Temas filosofía, 
Labor, 166 pp.   
GLACKEN, C.J. (1996)  Huellas en las playas de 
Rodas. Naturaleza y cultura en el pensamiento 
occidental desde la Antigüedad hasta finales del 
siglo XVIII. Ediciones del Serbal, Barcelona, 728 
pág. 
HULL,L.W.H. (1984) Historia y Filosofía de la 
Ciencia. Ariel, Métodos, 399 pp. 
REI, Darío  (1978)  La Revolución Científica. Icaria, 
Barcelona. 
ROSSI, P. (1998)  El nacimiento de la Ciencia 
Moderna en Europa. Crítica, Barcelona, 276 pp. 
SPIELBERG, N y ANDERSON, B.D. (1990) Siete ideas 
que modificaron el mundo. edit.Pirámide, Ciencia 
Hoy, 341 pp.  
 
 



439 

 

Libros de consulta para Historia de las Ciencias 
CROMBIE,A.C. (1979)  Historia de la Ciencia: de San 
Agustín a Galileo. 2 vol., 293 y 354 pp. 
MASON,S.F. (1986) Historia de las Ciencias. Alianza 
Edit.,Madrid, 4 vol. 
REALE, Giovanni y Dario ANTISERI  (1988) Historia 
del pensamiento filosófico y científico. Herder, 
Barcelona, vol.i-iii. 
RIOJA, A. y ORDÓÑEZ, J. (1999)   Teorías del 
Universo. Vol.II: de Galileo a Newton. Editorial 
Síntesis, 287 pp: 
SERRES,M. (1991) Historia de las Ciencias. 
Edit.Cátedra, Madrid, 650 pp, 4.700 pts. 
TATON,R.edit. (1972)  Historia General de las 
Ciencias, 5 vol.,Destino, Barcelona. 
TATON,R.edit. (1988) Historia General de las 
Ciencias. Edic.Orbis, 15 vol. 
 
Lecturas complementarias: 
BONE, E. (2000) )Es Dios una hipótesis inútil? Sal 
Terrae, Santander. 
DAVIES, P. (1993) La Mente de Dios. La base 
científica para un mundo racional. McGraw Hill, 
Madrid, 244 pág. 
HAWKING, S.W. (1989) Historia del Tiempo. Del 
Big Bang a los agujeros negros. Crítica, 245 pp.  
CHALMERS,A.F. (1989)  Qué es esa cosa llamada 
Ciencia. Siglo XXI. 246 pp.  
DOU,A. edit (1980)  Lenguajes científico, mítico y 
religioso. ASINJA, Mensajero. 



440 

 

KUHN,T.S. y otros (1990) Qué son las revoluciones 
científicas? y otros ensayos. Paidós,ICE,6, 151 pp.  
KUHN,T.S. (1975)   Estructura de las Revoluciones 
Científicas. Fondo de Cultura Económica, México, 
319 pp. (10 edic.,1962)   
POLKINGHORNE, J. (2000) Ciencia y Teología. Una 
introducción. Sal Terrae, PresTeológ., 104, 198 pág. 
POPPER,K.R. (1967)  El desarrollo del conocimiento 
científico: conjeturas y refutaciones. Paidós, 
Buenos Aires. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



441 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



442 

 

 
 
 



¿Conoces nuestro catálogo de libros con letra grande?

Están editados con una letra superior a la habitual para
que todos podamos leer sin forzar ni cansar la vista.

Consulta AQUI todo el catálogo completo.

Puedes escribirnos a pedidos@edicionesletragrande.com

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://www.bubok.es/libros/274968/Pepita-Jimenez-Edicion-en-letra-grande
https://www.bubok.es/libros/274350/Articulos-de-Mariano-Jose-de-Larra-Edicion-en-letra-grande
https://www.bubok.es/libros/273703/La-gitanilla-Edicion-en-letra-grande
https://www.bubok.es/libros/273079/La-barraca-Edicion-en-letra-grande
https://www.bubok.es/libros/273049/La-piedra-angular-Edicion-en-Letra-Grande
https://www.bubok.es/libros/270176/Miau-Edicion-en-letra-grande
https://www.bubok.es/libros/270174/Historia-de-dos-ciudades-Edicion-en-letra-grande
https://www.bubok.es/libros/270101/INSOLACION-Edicion-en-letra-grande
https://www.bubok.es/libros-en-letra-grande
mailto:pedidos@edicionesletragrande.com
http://www.tcpdf.org

