


1 

 

 
 

TEILHARD de 
CHARDIN  

para los que dicen no saber 
(casi) nada de TEILHARD 
(edición muy ampliada 2023). 

 

 
Cátedra Ciencia, Tecnología y Religión 

 

 
Leandro Sequeiros 

Granada, 2023 
 
 
 



2 

 

 
DEDICATORIA: 
Para mis compañeros de la Junta Directiva de la 
Asociación de Amigos de Teilhard de Chardin,  
buscadores del sentido de las raíces de la vida y para la 
Cátedra Ciencia, Tecnología y Religión de la 
Universidad Pontificia Comillas 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

TEILHARD de CHARDIN para los que no dicen no saber (casi) 
nada de TEILHARD (edición ampliada). 

Leandro Sequeiros y Asociación de Amigos de Teilhard de 
Chardin. Cátedra Ciencia, Tecnología y Religión (Universidad 

Comillas)  
Bubok ediciones, Granada, 2023 

Número Registr.Prop.Intelectual (en trámite) 

 
 
 
 



3 

 

 
 

CONTENIDOS 
 
      Presentación ……………………  página 5 

1. Datos biográficos de Pierre Teilhard 
de Chardin (1881-1955) página 17 

2. Biografía de Pierre Teilhard de 
Chardin ………………………..página 21 

3. Nueve conceptos estructurantes del 
pensamiento de Teilhard de 
Chardin………………………. Página 87 

4. Teilhard de Chardin: un jesuita 
molesto………..…………… página 111 

5. Teilhard de Chardin: el camino 
interior………….……….... página 117 

6. Teilhard de Chardin: sus ideas 
esenciales. ……………………..Pág. 135 

7. La gran síntesis 
teilhardiana...………..… página 147 
Conclusión…………………Página 157 

8. Indices de sus trabajos… pág 159 
 

 

 
 



4 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



5 

 

 
 
 
 

PRESENTACIÓN 
 
 

La Asociación de Amigos de Teilhard de 
Chardin (sección española), se constituyó 
legalmente en el curso de la Asamblea 
constituyente celebrada el día 25 de septiembre 
de 2013, en la sala de Juntas de la Universidad 
Pontificia Comillas de Madrid, sede de la calle de 
Alberto Aguilera 23.  

Algunos datos históricos de nuestra 
Asociación y de las anteriores se pueden 
encontrar en nuestro libro “Amigos de Teilhard 
en España. Aproximación histórica” (descargable 
en:  
http://www.bubok.es/libros/239044/AMIGOS-
DE-TEILHARD-EN-ESPANA-Aproximacion-
historica ) 
 
 En la Asamblea constituyente de la 
Asociación española estuvimos presentes 21 
amigos que nos constituimos en socios 
fundadores, procedentes de las más diversas 
zonas de España, más otros 14 constituyentes 
que delegaron su voto en los promotores de la 

http://www.bubok.es/libros/239044/AMIGOS-DE-TEILHARD-EN-ESPANA-Aproximacion-historica
http://www.bubok.es/libros/239044/AMIGOS-DE-TEILHARD-EN-ESPANA-Aproximacion-historica
http://www.bubok.es/libros/239044/AMIGOS-DE-TEILHARD-EN-ESPANA-Aproximacion-historica


6 

 

Asociación. Total: 35 asamblearios 
constituyentes.  
 Nuestra Asociación fue inscrita en el 
Registro Nacional de Asociaciones: Grupo: 1º/ 
Sección: 1ª / Número Nacional: 604163, con 
fecha 25 de noviembre de 2013. En el Ministerio 
del Interior. 
 Es decir, fue registrada exactamente a los 
dos meses, de la celebración de nuestra 
Asamblea Constituyente, lo que prueba el eficaz 
y arduo trabajo de los promotores coordinados 
por Leandro Sequeiros, desde Córdoba.  
 Más adelante en el tiempo, hemos llegado 
a ser más de 100 miembros de la Asociación. 
Españoles residentes en España y otros amigos 
en otros países europeos y americanos, 
fundamentalmente.  
 Presentamos aquí a los socios, a la Red 
Mundial de Amigos de Teilhard y a la sociedad 
los INDICES de los trabajos filosóficos y 
espirituales de Teilhard, así como la traducción 
de la Misa sobre el Mundo que hicimos Beatriz y 
yo para el volumen de Thomas M. King, “La Misa 
de Teilhard” (2022)  
 

Renovación de la Junta 
Directiva: 
En el mes de septiembre de 2022 tuvo lugar una 
Asamblea virtual de Socios. Entre otras cosas, se 



7 

 

aprobó la incorporación a nuestro grupo de 15 
nuevos socios. Se ha renovado la Junta Directiva 
que queda de este modo: 
 
Presidente de Honor: Exmo. Sr. Dr. Emiliano 
Aguirre, Premio Príncipe de Asturias 1997 
https://www.atapuerca.org/es/ficha/Z8DD066A
3-F8DD-4C84-6513C01522500790/emiliano-
aguirre-el-padre-del-proyecto-atapuerca  
 
Presidente: Dr. Leandro Sequeiros 
Vicepresidente: Dr. Juan V. Fernández de la Gala. 
Secretario: D. Manuel Medina Casado 
Tesorero: D. Javier Castellano Barón 
Vocales: D. Manuel Cortés, D. Eduardo Ochoa de 
Aspuru, Dña Paz Enríquez.  
 
 

 

 
 

https://www.atapuerca.org/es/ficha/Z8DD066A3-F8DD-4C84-6513C01522500790/emiliano-aguirre-el-padre-del-proyecto-atapuerca
https://www.atapuerca.org/es/ficha/Z8DD066A3-F8DD-4C84-6513C01522500790/emiliano-aguirre-el-padre-del-proyecto-atapuerca
https://www.atapuerca.org/es/ficha/Z8DD066A3-F8DD-4C84-6513C01522500790/emiliano-aguirre-el-padre-del-proyecto-atapuerca


8 

 

Mucha gente se queja de que le cuesta entender 
qué es lo que quiere decir Pierre Teilhard de Chardin 
(1881-1955). Es verdad que su lenguaje es 
enrevesado. Y se inventa palabras. Además, Teilhard 
no escribió nunca una síntesis organizada de su 
pensamiento. Es necesario leerlo mucho y después 
intentar sintetizar su pensamiento. 

Y esto no es una tarea fácil. Al intentar “integrar” conceptos religiosos, filosóficos y científicos, 
sus formulaciones no son sencillas. Y aquellas 
personas que deseen iniciarse en el pensamiento 
teilhardiano, no lo tienen fácil. No existes libros que, en un lenguaje asequible, “traduzcan” para los no 
expertos qué es lo que Teilhard quiere decir. 

Sabemos que Teilhard solo escribió dos o tres trabajos que se puedan considerar como “libros”: El 
fenómeno humano, El Medio divino, El grupo zoológico 
humano. El resto de escritos son textos breves, 
ensayos que Teilhard nunca pudo publicar, cartas y 
conferencias.  

Después de su muerte, una comisión 
internacional los agrupó en volúmenes que se 
públicaron en Francia y luego se tradujeron, en los 
años 60 del siglo pasado, a muchas lenguas.  

Desde la Asociación de Amigos de Teilhard de 
Chardin1 y la Cátedra Ciencia, Tecnología y religión 

 
1 La Asociación de Amigos de Pierre Teilhard de Chardin (sección 

española) se creó en septiembre de 2013. En la actualidad cuenta con 

un centenar de socios. Puede encontrarse información en  



9 

 

(Universidad Comillas)2 hemos organizado diversas 
actividades para reivindicar la vigencia de muchos de 
los planteamientos de Teilhard. A los actos ha asistido 
bastante público. Pero –desgraciadamente- era un 
público de edad madura. Los jóvenes, por lo general, 
nunca han oído hablar de Teilhard de Chardin. 

Pero en los años setenta, Teilhard pasó de moda 
hasta caer en el olvido. Sus obras fundamentales (El 
fenómeno humano, El Medio divino, Ciencia y Cristo, 
Cartas de Viaje, Escritos del tiempo de Guerra, El Himno 
del Universo, El grupo zoológico humano..) ya no se 
volvieron a imprimir y hoy solo son accesibles en las librerías “de viejo”3. 

 
http://teilhard.net      
2 La Cátedra Francisco J. Ayala de Ciencia, Tecnología y Religión 

(abreviadamente Cátedra CTR) fomenta y facilita el diálogo riguroso 

y profundo entre la cosmovisión propugnada por las ciencias y 

tecnologías y la que proviene de la reflexión filosófica y teológica, 

transmitida en las tradiciones culturales y religiosas. Requiere para 

ello de: la formulación de un marco de reflexión metacientífico en 

cuanto a la epistemología y filosofía fundamental de la ciencia y la 

tecnología, así como sus implicaciones éticas.un serio esfuerzo de 

colaboración multidisciplinar, de forma que las perspectivas 

correspondientes a las diversas ciencias y posturas religiosas sean 

adecuadamente atendidas.La finalidad de este diálogo serio es 

facilitar una armonía y conciliación intelectual en la sociedad, 

prestando especial atención a todo aquello que afecta a la ética social. 
3 Para quien esté interesado, los libros de Teilhard son accesibles en 

Internet y en algunas de las bibliotecas de centros teológicos 

(Facultad de Teología de Granada, Universidad Pontificia Comillas, 

Universidad de Deusto..).  

http://teilhard.net/


10 

 

Desde la Asociación hemos percibido por parte 
de algunas personas que existe un renovado interés 
por conocer la obra de Teilhard. En ocasiones, la 
dificultad está en que no es fácil encontrar unos 
materiales claros para introducirse en su pensamiento. 
Antes de leer sus obras conviene conocer, aunque sea 
superficialmente, algunos jalones de su pensamiento. 
Este es el objetivo de este libro: presentar las ideas 
básicas de Teilhard en un lenguaje asequible a una 
cultura como la nuestra en la que no es fácil entender 
determinados conceptos. 

Desde que oí hablar de Teilhard (allá por 1960, 
pocos años después de su muerte) su figura me sedujo. 
Tal vez, ya entonces me atraía el conocimiento de la 
vida del pasado, la evolución, los orígenes humanos. 
Me seducía su aventura en China. Y me seducía 
morbosamente el que los superiores jesuitas de 
entonces hablaban de él como de un hombre de ideas 
peligrosas. Un jesuita de ideas teológicas que 
contravenían la doctrina oficial de la Iglesia y del que 
había sido prohibida la publicación de sus obras. Esto 
seduce a un joven de 18 años, lleno de vida e ilusión 
por encontrar coherencia entre la formación recibida 
en el noviciado y unas concepciones mucho más 
amplias que había oído mantenía Teilhard. 
 Cuando yo estudiaba Filosofía entre 1964 y 
1966 alguno de mis profesores, tachados de 
progresistas, empezaron a citar a Teilhard de Chardin, 
pero siempre con la boca pequeña temiendo que su 
nombre les quemase los labios. Pero fue el malogrado 



11 

 

Javier Gafo quien, en sus clases sobre Filosofía de la 
Evolución, tuvo la osadía de nombrar 
desvergonzadamente los textos de tamaño hereje. 
Dentro de mí se hizo una luz cegadora que abrió mi apetito por poseer sus obras… Eran los años del 
Concilio y las ventanas abiertas por Juan XXIII dejaban 
penetrar el aire fresco del mundo dentro de los muros 
polvorientos de la Iglesia.  
 Siempre recordaré un documental sobre “La 
Misa sobre el Mundo” de Teilhard de Chardin, 
obtenido en la Embajada Francesa y que Pedro Miguel 
Lamet nos ofreció una noche en aquella época sin 
apenas televisión. Estaba en francés, pero sus 
imágenes se mantienen vivas en mi cerebro emocional. 
Después lo he buscado sin éxito en internet. 
Posiblemente, en algún sótano de alguna oficina 
cultural francesa descanse polvorienta esta joya. Tal 
vez por eso, en 2009 tuve la osadía de montar cinco presentaciones en PowerPoint sobre “La Misa sobre el Mundo” a las que puso sonido mi amigo Juan López Giménez. A ellas siguieron otras varias sobre “El Medio Divino”, el “Himno a la Materia” y otros textos 
teilhardianos. 
 La vida que da tantas vueltas hizo que en 1971, 
al ordenarme de sacerdote, y ante la insistencia de 
algunos familiares que deseaban hacerme un regalo, 
sorprendiese al decir que deseaba las obras de 
Teilhard. A partir de su fallecimiento en 1955, la 
Fundación Teilhard de Chardin comenzó a publicar sus 
trabajos. Muy pronto, la editorial Taurus (según 



12 

 

cuentan, por consejo de Xavier Zubiri) inició la 
publicación de la traducción castellana. Y fue 
precisamente Carmen Castro, hija de Américo Castro y 
esposa de Zubiri, la que realizó gran parte de las 
traducciones. 
 La lectura directa de las obras de Teilhard, 
cautivó mi corazón. Allí veía expresadas con palabras 
como dardos de fuego las intuiciones sin nombre que 
bullían en mi mente y que nunca encontré reflejadas 
en mis estudios de Teología. Los textos de Teilhard 
encajaban perfectamente con las formulaciones 
atrayentes de la Constitución Conciliar Gaudium et 
Spes del Vaticano II que reelaboraron mi 
espiritualidad, proclive a las peligrosas fronteras entre 
la fe y la ciencia. 

Cuando 20 años más tarde, en 1980, con 38 
años, ya doctor en Ciencias Geológicas (en la 
especialidad de Paleontología) obtuve una plaza en la 
Universidad de Zaragoza empecé a interesarme por la 
paleobiología, la evolución, el darwinismo y las obras 
de Teilhard. Siempre quise profundizar más. En estos 
últimos años – y sobre todo en 2005 con ocasión de los 
50 años del fallecimiento de Teilhard – he escrito 
muchas páginas apasionadas, pronunciadas 
numerosas conferencias y aludido a él de modos 
diversos. Y en 2013, con ocasión de los 60 años, hemos 
recuperado su memoria con la creación de la 
Asociación de Amigos de Pierre Teilhard de Chardin 
(sección española) vinculada a la Red Mundial de 
Amigos de Teilhard radicada en París. 



13 

 

Muchos hilos nos conectan a Teilhard y a mí, 
formando una tela compacta de araña: ambos somos 
científicos, geólogos y paleontólogos. Hablamos un 
mismo lenguaje. Ambos tenemos rasgos de carácter 
muy similar, según he podido deducir de sus cartas y 
de las atinadas reflexiones de su biógrafo Claude 
Cuènot.  

Ambos tenemos posturas similares –salvadas 
las distancias- sobre la experiencia de fe y la postura 
ante la Teología ortopédica y los dogmas. Siempre tuve 
un rechazo interior hacia las añejas clases de Teología 
recibidas en Granada. Ambos somos jesuitas, 
participamos de una misma espiritualidad y los ecos 
ignacianos son comunes. Ambos hemos sentido la 
puñalada cruel de la intolerancia y la cerrazón 
eclesiástica. Ambos hemos sentido la atracción por la 
materia, por el contacto con los científicos, por el 
diálogo con los no creyentes. A ambos se nos ha 
ofrecido dejar la institución jesuítica para vivir 
aparentemente más libres y con más éxito académico. 

Son muchas las semejanzas. Por eso, la figura de 
Teilhard de Chardin me fascina más cada día. Sus 
frases están presentes en mi mente y en mis ratos de 
oración. Y cuando acompaño unos días de Ejercicios 
Espirituales, nunca faltan las citas de sus obras que 
iluminan la comprensión de una espiritualidad más 
encarnada e inculturada. 

A todos los que han colaborado en difundir las 
ideas y los sentimientos de Teilhard de Chardin, 
muchas gracias. Especialmente a mis compañeros de la 



14 

 

Junta Directiva: a nuestro presidente de Honor, Dr. 
Emiliano Aguirre Enríquez, Premio Prícipe de 
Asturias4, y al resto de la Junta Directiva: Manuel 
Medina Casado, Javier Castellanos, Eduardo Ochoa, 
Manuel Cortés,  paz Enríquez y Juan Valentin 
Fernández de la Gala. Y deseo manifestar mi aprecio y 
cariño a todos mis compañeros paleontólogos que en 
su trabajo callado de muchos años han intentado 
descifrar el código secreto de la vida. 

Esta TERCERA edición está muy modificada 
respecto a la anterior de hace seis años. Hemos 
introducido capítulos nuevos que enriquecen el 
conocimiento. 

Granada, MARZO DE 2023 
Leandro Sequeiros San Román. 
lsequeiros42@gmail.com  

 
4 http://es.wikipedia.org/wiki/Emiliano_Aguirre_Enr%C3%ADquez  

Emiliano Aguirre Enríquez (Ferrol, 5 de octubre de 1925- 11 de 

octubre 2021), ha sido un paleontólogo español. Su principal 

aportación a la paleoantropología es el inicio del estudio de los 

yacimientos pleistocenos de la Sierra de Atapuerca, cuyas 

excavaciones dirigió desde 1978 hasta su jubilación, en 1990. Es 

Premio Príncipe de Asturias y Académico numerario de la Real 

Academia de Ciencias Exactas, Físicas y Naturales.  

mailto:lsequeiros42@gmail.com
http://es.wikipedia.org/wiki/Emiliano_Aguirre_Enr%C3%ADquez


15 

 

 
Pierre Teilhard de Chardin de geólogo de campo 
 

 



16 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



17 

 

1 
 

DATOS BIOGRÁFICOS de Pierre 
Teilhard de Chardin (1881-1955) 

 
 
Tal vez sea ilustrativo para los que conocen poco sobre 
Teilhard, tener un marco general. Luego viene un 
capítulo biográfico más extenso. Tal vez las fechas 
digan ahora poco. Pero serán útiles para situar en su 
lugar a algunas de las intuiciones de Teilhard. 
 
1881.  1 de mayo. Nace Pierre Teilhard de Chardin en 
Sarcenat, cerca de Orcines (a 7 km de Clermont-Ferrand, en 
la Auvernia francesa5).  
1899. Pierre Teilhard ingresa (con 18 años) en el noviciado 
de la Compañía de Jesús en Aix-en-Provence. Realiza 
estudios de filosofía en Jersey (Inglaterra).  
1905-1908: profesor de química en el Colegio de la Sagrada 
Familia en El Cairo 

 
5 http://es.wikipedia.org/wiki/Auvernia Auvernia (en francés: 

Auvergne; en occitano: Auvèrnhe, Auvèrnha) es una región del centro 

de Francia (zona del Macizo Central) que comprende cuatro 

departamentos, Puy-de-Dôme, Cantal, Alto Loira y Allier. Su capital 

es Clermont-Ferrand. Sus habitantes se denominan a sí mismos 

auvergnats (auverneses). Tiene una superficie de 26.013 km², que en 

términos de extensión es similar a Sicilia. 

http://es.wikipedia.org/wiki/Auvernia
http://es.wikipedia.org/wiki/Puy-de-D%C3%B4me
http://es.wikipedia.org/wiki/Cantal
http://es.wikipedia.org/wiki/Alto_Loira
http://es.wikipedia.org/wiki/Allier
http://es.wikipedia.org/wiki/Clermont-Ferrand


18 

 

1908-1932: estudios de Teología en Ore Place (Hasting, 
Sussex) 
1911: ordenado sacerdote. Destinado a estudiar ciencias en 
París. 
 
La formación científica y los primeros trabajos 
geológicos y paleontológicos en Europa (1912-
1923) 
1912: Inicia su formación científica en París. Primera 
entrevista con Marcellin Boule, profesor de paleontología 
en el Museo de Historia Natural de París. Asiste a cursos de 
Geología y Paleontología. 
1915 Guerra Europea. Es movilizado como camillero en el 
21 regimiento mixto de zuavos y tiradores.  
1919 Es desmovilizado. Obtiene en la Sorbona la 
licenciatura en Ciencias Naturales.  
1920 Se dedica a trabajar en la Tesis Doctoral: Los 
Mamíferos del Eoceno inferior francés y sus yacimientos. 
Encargado de curso de paleontología y geología en el 
Instituto Católico de París.  
1922 Defensa de la tesis doctoral. Pasa a profesor adjunto 
de Geología en el Instituto Católico de París. 
 
La experiencia China en Tientsin (1923-1931)      
1923-24  Parte para China. Inicio de la exploración de los 
Ordos (Mongolia). Los jesuitas abren en Tientsin la Escuela 
de Altos Estudios. Campaña de primavera por el extremo 
oriental del Gobi.   
1926-1927   Tres campañas en China, hasta Mongolia. 
1928-1929  Es nombrado consejero del Servicio Geológico 
de China. Colaborador en las excavaciones paleontológicas 



19 

 

humanas de Choukoutien, cerca de Pekín como asesor de 
geología. 
1930  Expedición centroasiática (Mongolia) de la American 
Museum of Natural History.   
1931  Teilhard colabora en el estudio del Sinanthropus 
pekinensis, emparentado con el Pithecántropo (Homo 
erectus) de Java.   
 
La época de creatividad científica y filosófica en 
Pekín (1931-1939) 
1931-1932   Participa en el "El Crucero Amarillo" de la 
fundación Citroën en Asia.   
1932-1936   Campañas en China desde Pekín.  
 
Los últimos años en China, Francia, África  y 
América (1939-1955)     
1939-1946   Queda inmovilizado en China por la Guerra 
Mundial.     
1940  (con  59 años) crea con Pierre Leroy SJ el Instituto de 
Geobiología de Pekin.    
1955  Teilhard muere repentinamente de infarto en Nueva 
York el día 10 de Abril (día de Resurrección).  
 
 
 
 
 
 
 
 
 



20 

 

 

 
Pierre Teilhard de Chardin 

 
 
 
 
 
 
 
 
 



21 

 

2 
BIOGRAFÍA DE PIERRE 

TEILHARD DE CHARDIN 
https://teilhard.net/biografia-de-teilhard-de-chardin/ 
  

Los inicios 

Nació Pierre Teilhard de Chardin el 1º de mayo 
de 1881 en Sarcenat, un lugar cercano a las ciudades 
gemelas de Clermont-Ferrand, en la antigua provincia 
de Aubergne, en Francia central. Sus padres fueron 
Emmanuel y Berthe-Adele Teilhard de Chardin, 
quienes procrearon once hijos, siendo Pierre el cuarto 
de ellos. Tanto Emmanuel como Berthe-Adele eran de 
linajes aristocráticos y ella era bisnieta de Voltaire. 

Sarcenat se asienta en un lugar montañoso. 
Desde la casa en que nació, Pierre podía contemplar 
las vastas planicies de Clermont y las colinas de las 
montañas Puy. Los volcanes extintos de Aubergne y las 
bien conservadas florestas de la provincia, dejaron su 
marca indeleble en Teilhard. 

Creció en una atmósfera en la cual las 
tradiciones de la vida familiar significaban un gran 
compromiso. En sus cartas, reconocía la gran deuda 
que toda su vida debió, tanto a su padre como a su 

https://teilhard.net/biografia-de-teilhard-de-chardin/


22 

 

madre. Su padre sentía un gran placer en enseñar a sus 
hijos a entender y apreciar la historia natural, y fue en 
las largas caminatas que Pierre efectuaba, donde 
desarrolló un fuerte sentimiento hacia el mundo 
natural, sentimiento que se incrementaría a lo largo de 
su vida. Otro sentimiento dominante que surgió en su 
niñez, y que persistió siempre, fue la necesidad de la 
durabilidad. Ambos sentimientos reaparecen 
constantemente en sus escritos. 

Motivado por las enseñanzas de su padre y su 
contacto con el mundo natural, Teilhard desarrolló sus 
inusuales poderes de observación y su joven cerebro 
adquirió un ávido interés por las ciencias naturales. 

Yo era como cualquier otro niño. Estaba 
interesado especialmente en la observación 
mineralógica y biológica. Me encantaba seguir el curso 
de las nubes, y conocía las estrellas por sus nombres…A 
mi padre le debo un cierto balance sobre el cual lo 
demás se construyó a lo largo, con un gusto por las 
ciencias exactas… ¿Qué me perturbaba cuando era 
niño? La inseguridad de las cosas ¿y que era lo que 
amaba? mi “genio” de acero… (Cuenot, 1965) 

A los siete años, se sentía rico con la posesión 
de ese pedazo de acero, un tesoro incorruptible y 
duradero. Poco después cambio su interés en el 
pedazo de acero por una notable pasión por las 
piedras, de las cuales había muchos tipos en Aubergne. 



23 

 

 

Fue su madre quien lo introdujo a un misticismo cristiano, “que alumbró y encendió mi alma de niño”. Su temprana devoción a los deberes 
religiosos estaban bien establecidos, así que cuando 
ingresó a Nostre Dame de Mongre cerca de 
Villafranche-sur-Saone, 48 kms. al norte de Lyon, a los 
doce años, su naturaleza tranquila y diligente estaba 
ya bien formada. Durante los cinco años en este 
internado jesuita, Teilhard añadió a su seguridad en 
las piedras, un fuerte misticismo, de modo que un poco 
antes de su graduación escribió a sus padres para 
informarles que quería llegar a ser un jesuita. Unos 
años más tarde diría que lo que lo impulso a unirse a la 
Sociedad no fue su educación jesuita, ni el respaldo de 
su familia, sino el deseo de irse perfeccionando. 



24 

 

Teilhard no fue directo de la escuela al 
noviciado porque estaba delicado de salud, muy 
delgado y algo anémico. Sabiamente, su padre lo llevó 
a su casa en Clermont- Ferrand donde pasaba los días 
puliendo sus matemáticas bajo la supervisión de 
tutores. Los domingos los dedicaba a hacer 
excursiones en busca de especímenes mineralógicos. 

Novicio jesuita 1899 

 

El 20 de marzo de 1899 ingresó al noviciado 
jesuita en Aix-en-Provence, y se dedicó al estudio del 
lenguaje y la filosofía, probando ser un excelente 
académico, que leyendo a los clásicos griegos, 
compuso versos en griego y latín, y por 
entretenimiento escribió en griego un corto ensayo 
inspirado en Las Ranas de Aristófanes. 



25 

 

En 1901, debido al movimiento anticlerical en 
la República Francesa los jesuitas y otras órdenes 
religiosas fueron expulsados de Francia. El noviciado 
de Aix-en-Provance que en 1900 se había movido a 
París fue transferido en 1902 a la isla inglesa de Jersey, 
poco después de que Pierre tomara sus primeros votos 
en la Sociedad de Jesús, acción que le marcaría su 
destino. 

En su primer año en Jersey, Teilhard tomó 
interés en la geología de la isla. Desde octubre de 1902 
dedicó todo su tiempo entre sus estudios de filosofía y 
en sus días de asueto a excursiones científicas, a las 
cuales solía ir acompañado de sus compañeros. A 
partir de 1904 acompañado por Félix Pelletier, un 
graduado en química y mineralogía, que colaboró con 
él en unas notas sobre la isla para el Boletín Anual de 
la Jersey Society.   

En esos días, la seguridad de Teilhard en la vida 
religiosa, apartado de la situación política de Francia, 
fue dolorosamente perturbada por la gradual 
enfermedad que incapacitó a su joven hermana 
Marguerite-Marie y la súbita pérdida de salud de su 
hermano mayor, Albric, quien murió en septiembre de 
1902.  

La muerte de este que fuera su exitoso y jovial 
hermano, seguida en 1904 por la muerte de Louise, su 
hermana más joven, hizo que Teilhard se alejara 
momentáneamente de las cosas mundanas.  



26 

 

Dejó sus estudios científicos a favor de la 
teología. Sin embargo su tutor de noviciado, Paul 
Trossard, lo impulso a que siguiera la ciencia como un 
camino legítimo para llegar a Dios. 

 

 Egipto 1905 
Un inesperado acontecimiento llegó en 

septiembre de 1905, cuando fue enviado a enseñar física y química a la escuela secundaria jesuita ‘La Sagrada Familia’ en el Cairo, Egipto. Uno de sus 
alumnos, que llegaría a ser jesuita, comentaba: “Cuando la clase terminaba, me encontraba realmente 
impresionado, pero poco había aprendido, pues era 
obvio que Teilhard, estaba capacitado para enseñar en niveles más elevados”. 

En los siguientes tres años Teilhard cumplió 
con sus obligaciones de maestro asiduamente y se dio 
tiempo para desarrollar sus inclinaciones de científico 
naturalista a través de prolongadas excursiones en los 
alrededores del Cairo, coleccionando fósiles 
extensamente y mediante correspondencia con 
naturalistas en Egipto y Francia. En sus Cartas de 
Egipto, se revela una persona con agudos poderes de 
observación.  

En 1907 Teilhard publicó su primer artículo, 
Una semana en Fayoum y en ese mismo año fue 
informado que debido al descubrimiento de un diente 



27 

 

fósil de tiburón en Fayoum. Presenta en la Sociedad 
Geológica de Francia una nueva especie nombrada 
Teilhardia y tres nuevas variedades de tiburón. 
También como resultado de sus investigaciones llegó a 
ser conocido por numerosos especialistas y en 1908 
publicó su estudio Los estratos del Eoceno en la región 
de Minieh. 

  

Piltdown: un fraude y una 
difamación. 1912 

En 1908 Teilhard regresó de El Cairo a 
Inglaterra, esta vez a terminar sus estudios de teología 
en Ore Place en Hastings. Hasta 1912 vivió la rigurosa 
disciplina de los escolásticos jesuitas, Sin embargo 
mantuvo una relación cercana con su familia; la 
muerte de su hermana mayor, dedicada también a la 
vida religiosa, ocurrida en 1911 en China, le dejó una 
profunda huella emocional. 

En 1912, le ocurrió otra triste jugada del 
destino, esta vez en el ámbito de la paleontología. 
Charles Dawson, un arqueólogo y geólogo amateur, 
llegó al Museo de Historia Natural de Londres con 
cierto número de especímenes que entregó a Sir 
Arthur Smith-Woodward,  entre ellos un hueso de 
cráneo humano, que habían sido encontrados en unos 
depósitos de grava dejados por un río desaparecido 
mucho tiempo atrás. Esto en Piltdown, no lejos de 



28 

 

Uckfield, en Sussex. Woodward se interesó y 
acompaño a Dawson en mayo y junio de ese año a 
realizar excavaciones en el sitio, lo que aportó un 
fragmento de mandíbula inferior, en apariencia de un 
simio, que tenía dos dientes. En agosto de 1913 se 
encontró un incisivo parecido al anterior pero con 
características asociadas a los seres humanos. 
Finalmente en 1915, se reportó que habían sido 
encontrados los restos de un segundo Hombre de 
Piltdown o Eoanthropus Dawsoni. 

Teilhard de Chardin, aunque no estuvo 
presente cuando se encontró la famosa quijada trabajó 
en Piltdown con Dawson y con Smith-Woodward, y los 
acompañó cuando encontraron uno de los dientes. 

  Debido a la incoherencia de los restos de 
Piltdown se desató una gran controversia científica. 
Por una parte, Smith-Woodward mantenía que la 
quijada de simio y el cráneo humano, pertenecían a un 
mismo individuo, y Marcellin Boule [1] insistía que 
eran partes de dos individuos y que la quijada simiesca 
era eso, una quijada de simio.  

En resumen, la clasificación de ese espécimen quedo 
siendo un problema. Teilhard de Chardin opinaba 
como Boule, pero en ese tiempo todavía no estaba 
graduado y su opinión no podía ser tan confiable como 
la de un eminente científico como Woodward. 

 

https://teilhard.net/biografia-de-teilhard-de-chardin/#Origen1


29 

 

Hacia 1950, con técnicas más modernas se resolvió el 
asunto. La mandíbula del Eoanthropus resulto ser una mandíbula 
de orangután moderno con el diente arreglado para que pareciera 
humano y coloreada adecuadamente para dar la apariencia de 
fósil. Cuando Sir Kennett Oakley descubrió el fraude, Teilhard escribió: “Lo felicito sinceramente por la solución al problema de 
Piltdown. Hablando anatómicamente, el Eoanthropus era una 
especie de monstruo. Y desde el punto de vista paleontológico era igualmente repulsivo que la aparición de un “hombre primitivo” 
pudiera haber ocurrido en Inglaterra, por lo tanto estoy 
fundamentalmente contento con sus conclusiones, a pesar del 
hecho de que, sentimentalmente hablando, desvalore una de mis primeras y más brillantes memorias paleontológicas”. 
  Sin embargo Martin A. C. Hinton, entonces un prestigioso 
científico del Museo de Historia Natural de Londres, declaró que 
en la época que se descubrió lo que se denominó Eoanthropus, el 
había visto una bolsa que pertenecía a Teilhard y que contenía un 
hueso de elefante que estaba coloreado para parecer fósil, así 
como instrumentos para trabajar huesos. Esta declaración fue 
aprovechada por los enemigos de Teilhard (neodarwinistas), para 
lanzar una campaña de desprestigio contra Teilhard, campaña 
que hasta la fecha perdura aun cuando el verdadero autor del 
fraude haya declarado su culpabilidad. Antes de morir Martin A. 
C. Hinton, quien fuera curador de zoología cuando los 
descubrimientos, confesó que cometió el fraude porque en esa 
época las autoridades del museo, Woodward entre ellos, no le 
daban las oportunidades ni le retribuían su trabajo como lo 
merecía. Al morir, se encontró en un ático del Museo de Historia 
Natural de Londres una caja con las iniciales de Hinton que 
contenía huesos avejentados artificialmente y trabajados de la 
misma manera que los fósiles de Pildown. Pero a pesar de la 
confesión de Hinton, que aparece en un libro escrito después de 
su muerte, el autor pide que, con base en sus aportes a la ciencia, 
se olviden de su fraude. Por supuesto no menciona nada sobre el 
daño moral que le causo a Teilhard en vida y que continúa 
causándole a su memoria. 



30 

 

La Gran Guerra 1914-1918 
En el verano de 1913, como un joven 

paleontólogo, Teilhard de Chardin realizó una 
excursión científica por España en compañía de su 
amigo y mentor Abbé Breuil, profesor de prehistoria, 
visitando las cuevas de Altamira y Santander. El Abbé 
Henry Breuil [2] hizo algunas de las más importantes 
contribuciones al estudio del arte rupestre, incluyendo 
la autentificación de la antigüedad de las pinturas y 
dibujos descubiertos en Lascaux. Fue codescubridor de 
cuevas en Périgord y los Pirineos. Como un experto en 
su área, autentificó las pinturas y artefactos de las 
principales cuevas de Francia. Durante su vida realizó 
y publico unas extraordinarias copias a mano de la 
mayoría de los dibujos y pinturas encontrados en las 
principales cuevas de Francia y España. 

 

https://teilhard.net/biografia-de-teilhard-de-chardin/#Origen2


31 

 

En diciembre de 1914 Teilhard fue clasificado como “apto para cumplir el deber”,   llamado 
inmediatamente por la Junta de Reclutamiento y 
asignado al cuerpo médico. A  su petición, fue enviado 
al frente el 22 de enero de 1915, como camillero en el 
regimiento Marroquí de infantería ligera y Zuavos. Allí, para verse más “árabe” Teilhard cambió su uniforme 
azul de servicio por el de kaki de las tropas africanas y 
su képi por el fez rojo.  

El 15 de mayo de 1915 fue promovido a cabo, 
pero cuando el general Guyot de Salins quiso 
nombrarlo capellán de la 38ª División con el grado de 
capitán, Teilhard declinó alegando que era más útil en 
los estratos bajos donde podía hacer más bien, “déjeme entre los hombres”, pidió.  

Como sacerdote, cuando atendía a los 
compañeros moribundos, siempre pedían su asistencia 
y la hacía en los ritos de sus credos, nunca en los de él. 
Siempre estuvo en el frente y sus compañeros árabes lo llamaban “el inmortal” pues nunca fue herido a 
pesar de haber estado muchas veces expuesto al fuego 
del enemigo. El regimiento donde servía Teilhard fue 
el último en formarse, pero el primero en ser 
premiado por servicios distinguidos. En 1916 se 
distinguieron en Verdun y en 1918 estuvieron en la 
segunda batalla de Marne y en la contraofensiva final. 
Cruzando el 30 de enero de 1919 el puente Kehl en 
Alemania. 



32 

 

En medio de la guerra, con dificultad se 
permitía ocuparse de sus intereses intelectuales  pero 
lograba realizar una sorprendente cantidad de trabajo. 
Cuando no estaba en servicio, llenaba cuadernos 
enteros de notas y pese a la fatiga y todo el dolor que 
lo rodeaba y debido a ello, lograba la concentración 
necesaria para enriquecer su pensamiento. El 
poderoso impacto que la guerra produjo en Teilhard 
está registrado en sus cartas a su prima Marguerite, recopiladas ahora en el libro “The Making of a Mind. Letters from a Soldier Priest” (Génesis de un 
pensamiento). 

Su valor le hizo merecedor de la Cruz de Guerra 
y la Medalla Militar y cuando regresó de la guerra fue 
nombrado Caballero de la Legión de Honor. 

El 26 de mayo de 1918 tomó sus votos 
solemnes, aunque uno de sus superiores se oponía a 
que lo hiciera, pero el otro dio su garantía al 
sacerdote-soldado. Es interesante la forma en que 
pronunció los votos: 

Estoy haciendo voto de pobreza, aunque nunca he tenido 
más claramente hasta que punto el dinero puede ser un medio 
poderoso para el servicio y glorificación de Dios. Estoy haciendo 
voto de castidad aunque nunca he entendido mejor cómo marido y 
esposa se complementan uno al otro para avanzar hacia Dios. Estoy 
haciendo voto de obediencia aunque nunca he entendido mejor que 
la libertad está al servicio de Dios. Pero no los hago de manera 
equivocada, pongo mi confianza en Dios, ya que Él me dará la 
gracia para hacer su voluntad en mi vida religiosa y ser leal a mis 
votos. 



33 

 

Se puede decir entonces que Teilhard tomó sus 
votos finales sabiendo perfectamente las 
potencialidades del amor humano, el dinero y la libre 
investigación. 

 

Teilhard desmovilizado. 1919 
Teilhard fue desmovilizado el 10 de marzo de 

1919. Para abril, estaba en París trabajando para 
obtener su grado de ciencias naturales en la Sorbona. 
En julio presentó su examen para obtener su grado en 
geología con un muy buen resultado. En agosto y 
septiembre de ese mismo año volvió a la isla de Jersey, 
en plan de trabajo y descanso. En octubre de 1919 
presentó su examen de botánica y el 19 de marzo de 
1920 el de zoología, con resultados menos 
impresionantes que el primero. Bajo la tutoría de 
Alfred Lacroix, regresó a continuar sus estudios con 
Marcellin Boule en el Museo. Fue por entonces que 
inició su amistad con Paul Rivet, quien fuera 
posteriormente fundador del Museo del Hombre. 

Desde abril de 1920 Teilhard estuvo ocupado 
en su tesis doctoral sobre los mamíferos de Eoceno 
Inferior en Francia, tesis defendida el 22 de marzo de 
1922 ante una audiencia inusualmente numerosa y la 
completa satisfacción del jurado examinador. 

En el inter, realizo extensos trabajos de campo 
que lo llevaron a Bélgica, donde inició contacto con 



34 

 

grupos de estudiantes sobre el significado de la 
evolución en relación a la teología francesa de la 
época. 

El germen del pensamiento evolucionista de 
Teilhard fue influenciado y reforzado por la lectura de 
La evolución creadora de H. Bergson que le hizo darse 
cuenta de las coincidencias de su convicción con la 
necesidad de entender los datos de la ciencia, que sólo 
la evolución podía hacer inteligibles. Sin embargo su 
visión de la evolución difería radicalmente de la 
Bergson. Teilhard rechazaba un cosmos bergsoniano 
que tomaba la forma de una irradiación divergente, 
originada en una fuente central, mientras la de él era 
esencialmente convergente y rechazaba el elan vital, el 
impulso sin finalidad. La cosmología de Teilhard 
estaba indisolublemente ligada al evolucionismo, su 
visión era la de una evolución cósmica. Materia y 
mente no parecían ser dos cosas diferentes, sino dos 
estados, dos aspectos del mismo material cósmico. 

 

Profesor del Instituto Católico de 
París. 1920 

En el otoño de 1920 Teilhard obtuvo una plaza  
de profesor de Geología en el Instituto Católico y 
fueron sus conferencias a audiencias de estudiantes las 
que lo dieron a conocer como un activo promotor del 
pensamiento evolucionista. 



35 

 

La iglesia Católica había renovado sus ataques a 
la evolución, a las nuevas teologías y a un amplio espectro de “errores” que eran considerados una 
amenaza por la curia vaticana. Así, cuando la fama de 
Teilhard como evolucionista, aunada a su nada 
ortodoxo artículo sobre el pecado original empezó a 
molestar al vaticano, se les pidió a los superiores de 
los jesuitas alejar a Teilhard de los círculos 
intelectuales de París. Por lo cual ofrecieron a Teilhard 
la oportunidad de realizar trabajo de campo con el 
jesuita científico Émile Licent, que estaba haciendo 
estudios paleontológicos en los alrededores de Pekin, 
en la lejana China. 

Tientsin. 1923 
El 1º de abril de 1923 Teilhard se embarcó en 

Marsella hacia China. Poca idea tenía   que este 
supuesto corto viaje sería el inicio de muchos años de 
viajes que seguirían. Su primer periodo en China lo 
pasó en Tientsin, una ciudad costera a unos ciento 
treinta km. de Pekin, donde Émile Licent había 
construido su museo y un albergue para los fósiles que 
había recolectado en China desde su arribo en 1914.  

Teilhard y Licent eran dos personalidades 
contrastantes. Licent, nada convencional en el vestir, 
taciturno y muy independiente en su trabajo, 
interesado en coleccionar fósiles más que interpretar 
su significado. Teilhard era más formal, disfrutaba la 
conversación en sociedad, en la cual podía relacionar 



36 

 

sus conocimientos geológicos a una amplia esfera 
científica e interpretativa. Casi inmediatamente 
Teilhard se familiarizó con la colección de Licent y 
ante un pedido urgente, envió un reporte a la Sociedad 
Geológica China. 

En junio de 1923 Teilhard y Licent 
emprendieron una expedición al desierto de Ordos al 
oeste de Pekin, cerca de la frontera con Mongolia 
Interior. Esta expedición y las sucesivas que realizó 
junto con Licent durante los años 20s le 
proporcionaron a Teilhard invaluable información 
sobre los restos paleolíticos en China.  

El principal interés de Teilhard durante esos 
años fue principalmente en el terreno de las ciencias 
naturales. Aunque interactuó con innumerables 
grupos étnicos, rara vez se adentró en sus culturas 
más de lo necesario para mantener bien las 
expediciones o satisfacer un interés general. 
Irónicamente las tradiciones del confucionismo, el 
principal sistema de pensamiento chino con su visión 
de la identidad cósmica entre cielo, tierra y hombre, 
quedaron fuera de los intereses de Teilhard. En sus 
Cartas de viaje, dejó registradas sus impresiones sobre 
Mongolia, su gente, su geología, su vegetación y los 
animales de la región. 

Para el 10 de septiembre de 1924 Teilhard se 
encontraba en Shanghai donde visitó la tumba de su 
hermana mayor y el 13 de septiembre dejaba China. 



37 

 

  

Primer intermedio en Paris. 1924 
Teilhard estaba ansioso de regresar a París y al 

Museo. Por otra parte, había establecido valiosas 
amistades con científicos estadounidenses, suecos y 
chinos, que aunadas a su trabajo realizado, le dieron 
mayor fama y carácter. 

El 15 de octubre de 1924 estaba en Marsella, de 
donde fue a París. Allí reasumió su cátedra en el 
Instituto Católico. Aquellos estudiantes que atendieron 
a sus clases recuerdan la calidad dinámica con la que el 
joven profesor expresaba sus profundos análisis sobre 
el Homo faber.   

Pero el clima intelectual del catolicismo 
europeo no había cambiado. Pío XI, papa desde 1922, 
permitió el libre reinado de las facciones 
conservadoras. Fue en este clima hostil que la copia de 
un artículo que Teilhard envió a Bélgica, hizo su 
camino hasta Roma. Un mes después de haber 
regresado de China, le fue ordenado a Teilhard 
presentarse ante su superior provincial, para firmar 
una declaración repudiando sus ideas sobre el pecado 
original. Su viejo amigo, Auguste Valensin lo aconsejo 
sobre la declaración de repudio y en una reunión entre 
los tres jesuitas acordaron enviar a Roma una versión 
modificada del artículo y una respuesta sobre la 
declaración. 



38 

 

Mientras esperaba la respuesta de Roma, 
Teilhard siguió dando clases en el Instituto y viajó a 
algunos sitios en Francia incluyendo Clermont-
Ferrand. 

En el ámbito filosófico, Teilhard empezó a 
utilizar el término de Edward Suess, biosfera y 
empezó a concebir el concepto de noosfera. Este 
término fue adoptado de inmediato por el profesor del 
Colegio de Francia Edouard LeRoy, con quien 
estableció Teilhard una sólida relación. LeRoy era un 
pensador de gran originalidad y tenía gran número de 
ideas que compartió con Teilhard, a quien citaba 
frecuentemente en sus conferencias. En este periodo 
Teilhard tuvo gran interés por la literatura moderna y su característica “filosofía de la aceptación” y también 
en esa época se gesta su libro El medio divino.  

 

Teilhard comienza a ser 
inquietante. 1925 

La influencia que Teilhard adquiría en el ámbito 
intelectual francés empezó a perturbar a los obispos 
conservadores franceses, que lo reportaron a los 
oficiales del Vaticano, quienes a su vez presionaron a 
los jesuitas para que lo silenciaran.  

El jesuita superior general era por entonces 
Vladimir Ledochowski, un antiguo militar austriaco, 



39 

 

que abiertamente estaba del lado de la fracción 
conservadora del Vaticano. Por lo que en 1925 a 
Teilhard le fue ordenado que firmara una declaración 
repudiando sus controversiales teorías y se fuera de 
Francia al terminar los cursos del semestre. 

Marcellin Boule y Abbé Breuil, sus maestros y 
asociados en el Museo, recomendaron a Teilhard que 
dejara a los jesuitas y se hiciera un sacerdote 
diocesano, mientras que su amigo Auguste Valensin y 
otros jesuitas, le pidieron que firmara la declaración 
de repudio como un gesto de fidelidad a la Orden 
Jesuita en vez de una aceptación a las demandas de la 
Curia.  

Esto sucedía la misma semana en que en Tennessee se desarrollaba el “Juicio de Scopes” donde 
se validó la evolución.  

Finalmente, después de una semana de meditar, 
Teilhard firmó el documento el 25 de julio de 1925, 
abriendo las puertas al Vaticano para silenciarlo y 
exiliarlo, y cerrándolas a una gran parte del mundo 
intelectual, primordialmente de habla hispana, 
impidiéndoseles conocer unas ideas que hubieran 
podido, en su momento, cambiar el destino de la 
humanidad. 

  



40 

 

Segundo periodo en Tientsin. 
1925 

A fines de 1925, a pesar de las protestas de 
varios intelectuales amigos, los superiores religiosos 
de Teilhard, lo obligaron a dejar el Instituto Católico,  
con el cual, tuvo que darse cuenta, su disociación 
habría de ser definitiva. Y el 26 de abril se embarcó 
hacia China en el Angkor, llegando a Tientsin el 10 de 
junio. 

Lo primero que hizo Teilhard en Tientsin fue 
catalogar el considerable material que Licent había 
reunido el año anterior. Ambos estaban ansiosos por 
regresar al trabajo de campo y así, su vida en China se 
dividió en expediciones de campo y contactos con 
colegas estadounidenses, suecos, chinos y gente del 
Museo en París y el Instituto de Francia.  

Las principales expediciones, una incompleta 
hacia Kansu, otra al valle de Shan-kan-ho y un nuevo 
viaje al este de Mongolia. Licent tenía planes para 
hacer otra expedición que los llevaría hasta el Tibet, 
pero la guerra civil entre el Ou Pai Fou y el 
Kuominchung Comunista se los impidió. Al respecto, 
Teilhard escribió: 

China está aún en completo desorden. Los ferrocarriles 
están desorganizados. Tres cuartas partes de la población son 
indiferentes a lo que sucede. Pese a todo esto, estoy convencido que 
en el curso de una generación un suceso dará nacimiento a algo 
diferente. 



41 

 

Este segundo periodo en Tientsin está marcado 
por algunos eventos significativos, entre ellos la visita 
del Príncipe y la Princesa de la Corona Sueca y después 
la de Alfred Lacroix del Museo de Historia Natural de 
París que le dieron un nuevo estatus a Teilhard y 
marcaron su movimiento gradual de Tientsin hacia los 
más sofisticados círculos científicos de Pekin. Allí, 
equipos estadounidenses, suecos y británicos, habían 
empezado a trabajar en un prometedor sitio llamado 
Chou-kou-tien. [3] 

 

 Mientras tanto, Teilhard sostenía 
correspondencia con sus superiores. Su adaptabilidad 
le permitió hacer de China su nuevo hogar, sin 
embargo París seguía siendo el centro de su mundo, 

https://teilhard.net/biografia-de-teilhard-de-chardin/#Origen3


42 

 

donde deseaba mantener sus raíces, pues allí 
encontraba su real vida donde podía desarrollar su 
gran capacidad de actividad y tenía los medios para 
completar sus investigaciones.  

 Entonces les propuso un plan a sus superiores 
que de hecho fue aceptado: tener un tiempo en París 
(18 meses) para publicar lo que había escrito y 
reanudar sus contactos con los círculos científicos y 
regresar a China por un tiempo similar de 18 meses. Se 
fue a Francia el 27 de agosto de 1927 y continuó 
dividiendo su tiempo entre China y Paris hasta 1929  

En algunos de sus viajes de esta época Teilhard 
dejó constancia de la devastación ambiental que ya por 
aquellos años sucedía en el lejano oriente. En una 
visita al norte de Corea escribió 

El país es pintoresco: es sólo una enorme 
meseta cortada en múltiples valles por una red de 
cadenas rocosas y abruptas. Pero lo que desespera es 
ver la tala estúpida y nefasta que los colonos chinos 
han realizado en esta región; bosque era hace menos 
de un siglo y hoy está completamente pelada. Por 
todas partes se abren enormes grietas, por las que las tormentas acarrean torrentes de piedra y de tierra… 

En febrero de 1927 le ofrecen a Teilhard que 
coordine los trabajos concernientes a los vertebrados 
y al hombre fósil de China, esta oferta que emana de 
especialistas chinos, suecos y estadounidenses le es 
hecha por la fundación Carnegie. Comisionado hasta 



43 

 

entonces en sus investigaciones por el Museo de París, 
los medios de que disponía eran mediocres. 
Continuando como representante del mismo Museo, 
pero investido de estas funciones que aunaban, bajo su 
dirección, todas las operaciones de este basto dominio 
con el poder de los capitales estadounidenses, veía 
acrecentarse grandemente los medios de acción. 

Me encuentro ahora (con otros muchos, 
naturalmente) a la cabeza de un movimiento geológico 
en China, en mi campo especial llego a desentrañar 
ciertas formaciones que abarcan una extensión más o 
menos como media Europa. No puedo abandonar esto. 

Teilhard se siente sinceramente dichoso de una 
colaboración con la Universidad China, aunque sigue pensando siempre que “naturalmente preferiría dejar caer una chispa sobre la leña de París” 

A su maestro y amigo Marcellin Boule, le 
repugnaba la idea de ver a Teilhard entrar en una 
organización China en vez de trabajar especialmente 
para París. Estos puntos de vista separatistas le 
parecían a Teilhard mezquindades, opuestos a su 
universalismo, sin embargo no trató de convencer a 
Boule con discusiones ociosas, sino probaría con los 
resultados obtenidos que tenía razón.  

 

 

 



44 

 

1928 a 1931 
El 27 de agosto de 1927 Teilhard se embarca 

para Francia donde permanecerá un año, el 7 de 
noviembre de 1928 vuelve a salir para el extremo 
oriente, pero se detiene unos dos meses en Etiopia. Su 
visita incluyó estancias en Obok y Harar así como en la 
Somalia Francesa. 

En Pekín llamado ahora Peiping recibe una 
carta de Ting Wong director del Survey donde le 
rogaba insistentemente que se dirigiera a Chu-ku-tien 
a unos 50 kilómetros al sur de Pekín, para estudiar con 
dos chinos la geología del sitio y vigilar la puesta en 
marcha de las nuevas excavaciones de ese año. La 
supervisión de Chu-ku-tien era un trabajo muy 
importante para renunciar a él, por lo tanto suspendió 
un encuentro que tenía con Licent en Manchuria. Más 
tarde escribió: 

Estuve completamente excitado por los hallazgos hechos este año 
en las fisuras de Chu-ku-tien: mandíbulas y fragmentos de cráneos 
de un antropoide muy curioso o de un homínido; dentición 
completamente humana, forma de la mandíbula típicamente 
simiesca, cráneo de dimensiones humanas. Si se confirma este 
último punto (las piezas todavía no están bien claras), es el tiro de 
gracia dado a los adversarios del transformismo extendido al 
hombre. 

Es importante apreciar el exacto papel que jugó 
Teilhard en los descubrimientos de Chu-ku-tien, él 
junto con Licent fueron los primeros que encontraron 
trazos del hombre prehistórico, pero este no era el 



45 

 

sinanthropus. La primera persona que tuvo en sus 
manos el cráneo del Sinanthropus [4] fue Pei Wen-
Chung, pero mucho del crédito debe de ir a los 
precursores de Teilhard en los trabajos de excavación, 
Andersson, Zdansky y Barbour y el equipo que incluía 
a Black, Teilhard, Yung y Pei.  

Teilhard siempre insistió que todo el progreso, 
incluyendo el progreso científico dependía del trabajo 
de equipo y la cooperación y fue esto lo que dio frutos 
en Chu-ku-tien. El papel de Teilhard fue importante y a 
veces decisivo. Después de todo, fue el geólogo en Chu-
ku-tien y en primera instancia debido a él (y a los 
científicos chinos en segunda instancia), la 
estratigrafía se clarificó. 

 

https://teilhard.net/biografia-de-teilhard-de-chardin/#Origen4


46 

 

Las actividades alrededor del descubrimiento 
del Sinanthropus opacaron todas las demás, pero en 
mayo de 1929 pasó un mes en Manchuria en compañía 
de Licent y del 20 de junio al 10 de septiembre, a 
pedido de Wong, realizó un viaje al oeste y al norte de 
Xhansi, acompañando al joven geólogo chino C. C. 
Young. Viajes que tuvieron la finalidad de estudiar la 
estratigrafía de la región. 

A principios de marzo de 1930 llevó a Barbour 
a un viaje de estudio al sudoeste de Xhansi. En junio y 
julio de 1930, Teilhard tomó parte en la Expedición 
Americana al Asia Central organizada por Andrews, en 
la cual alcanzaron Kalgan y el Gobi. El viaje produjo 
sólidos resultados científicos y regresaron a Tientsin el 
día 30 de Julio de 1930. 

Se debe recalcar que paralelamente a su trabajo 
científico, Teilhard elaboraba una gran obra espiritual 
que cada viaje le inspiraba. En una ocasión en Pei Ling 
Miao, en Mongolia, Teilhard escuchó a alguien 
expresar dudas acerca de la existencia de Dios. Sin 
cambiar el tono de voz afirmo: 

Dios es una elección muy simple, es una elección entre 
un sí y un no, entre un signo más (+) y un signo menos (–). Es 
una elección que nadie puede eludir.   

Nada le impedía interrumpir su vida interior y 
revisar constantemente su progreso mental y místico. 
Por ejemplo, en Urumchi tuvo una memorable 
conversación con la princesa mongol Nirgidma de 



47 

 

Torhout acerca del significado de la vida y la parte de 
Dios en el universo. 

Sin embargo, Teilhard tenía un respeto 
incondicional a la conciencia individual, se prohibió 
hacer proselitismo e incluso hacer oración en público. 
De la misma forma, con otros científicos, fueran 
extraños o viejos amigos, confinaba su conversación a 
la ciencia. Young, su compañero chino, admiraba las 
extensas capacidades de Teilhard: geología general, 
estratigrafía, paleontología de vertebrados, zoología y 
botánica.  Y sabiendo lo respetuoso de Teilhard, se 
declaró agnóstico, remarcando que mientras los 
europeos seguían una sola y heredada religión, entre 
los chinos un niño elegía su creencia, cambiaba por 
otra cuando crecía y quizá más tarde por otra. 

En un viaje a Paris en 1930 dio una serie de pláticas en Auverne con el título de “Un intento de integrar al Hombre dentro del universo”: 
“Considerando al Hombre, no como algo aparte, sino 
como un fenómeno integral del universo. Vemos en el 
universo un logro progresivo de personalidad que 
continúa…” 

  

 

 



48 

 

Le Croisére Jaune (El crucero 
Amarillo). 1931 

A su regreso a China Teilhard pasó de marzo a 
mayo de 1930, esperando la salida a la gran expedición 
llamada Croisiére Jaune (Crucero por el Río 
Amarillo). Decidirse a tomar parte en esta expedición 
fue difícil para Teilhard. Tanto estadounidenses como 
suecos y chinos, le estaban pidiendo que tomara un 
puesto oficial en la Geological Survey con todo lo 
relacionado a los mamíferos fósiles, pero no tenía el 
consentimiento de Licent. Sin embargo, el Geological 
Service estaba cada vez más ansioso por que se les 
uniera, y su amigo Wong de Nanking, estaba 
planeando una comisión formal donde Teilhard 
debería integrarse oficialmente a la organización como 
Consultor del Geological Service, y la presión se hizo 
cada vez más intensa hasta que Teilhard aceptó. 

Esta expedición estaba en parte patrocinada 
por la fábrica de automóviles Citroën y fue muy 
famosa en su tiempo. Dos grupos formaban la 
expedición, el chino, del cual formaba parte Teilhard y 
el europeo. 

El 12 de mayo de 1931 Teilhard se encontró 
con el resto del contingente chino en Kalgan, al 
noroeste de Pekin. La caravana procedió al oeste a lo 
largo del Gobi hacia Kashgar, en el Turkestan Chino, 
para unirse con el otro contingente en el interior de 



49 

 

Asia. Las principales paradas fueron Suchow, al oeste 
de Kansu, el oasis de Hami al este de Sinkiang, Turfan, 
Urumchi, capital de Singkiang y Aksu, no lejos de la 
frontera rusa, donde los dos contingentes se unieron. 
El regreso fue por una ruta algo diferente, siguiendo el 
río Amarillo a cierta distancia. El 28 de enero de 1932 
fueron atacados por bandidos en el pequeño poblado 
de Pa Tse Bolong, pero dos días después alcanzaron la 
terminal del ferrocarril Paotow y el 12 de febrero 
Teilhard regresó a Pekín. 

 

 La expedición puede juzgarse desde diferentes 
ángulos. Por un lado, puede admirarse desde el aire 
gracias al aclamado excelente film de André Sauvage. 
Fue un triunfo de la ingeniería francesa, un récord de 
automóvil, una victoria a través de la tenacidad sobre 
todos los obstáculos incluyendo el enfrentamiento con 



50 

 

el decapitador y fumador de opio Marshal King, amo y 
señor de Singkiang. Fue una expedición que inspiró 
tres libros, aparte de las notas de Teilhard que aparecen en “Cartas de viaje.” 

Por otro lado, algo de la gloria ha perdido brillo 
y la tendencia natural es a exagerar en la dirección 
opuesta. Como resultado de la malicia de los 
comunistas rusos, que prohibieron el uso de una ruta 
accesible, las dos caravanas de automóviles nunca se 
unieron completamente. En el contingente chino, reinó 
un profundo desacuerdo entre el grupo chino 
impuesto desde Nanking y el grupo de europeos. Fue 
gracias a la diplomacia de Teilhard que, actuando 
como oficial chino, la fricción finalizó con la firma de 
un acuerdo.  

Estuvieron cautivos en Urumchi, lo que casi 
hizo terminar en desastre la expedición, pero 
irónicamente, fueron los soviéticos, quienes a través 
de sus influencias en Turkestan, salvaron la misión. 
Gracias al siniestro King y a las dificultades mecánicas, 
muchas observaciones que pudieron haber probado su 
valor, quedaron fuera.  

El contingente chino, desde el momento que 
dejó Pekín, empezó a tener problemas con los hules de 
las ruedas de tracción que se rompían. Pero sobre todo 
la expedición tuvo el costo de una vida humana, 
Georges-Marie Haardt (un sobresaliente miembro de 
la expedición) murió en Hong Kong a causa de una 



51 

 

infección adquirida en el viaje. Los logros científicos de 
Teilhard fueron de considerable valor, aunque sufrió 
en varias ocasiones rechazos y burlas por su condición 
de sacerdote. 

  

China, 1932 a 1938 
Después de la expedición del Río Amarillo, la 

vida de Teilhard entró en una nueva etapa. A su 
regreso a Pekín tuvo que enfrentar una serie de 
pruebas de sufrimiento y aflicciones. Se enteró de la 
muerte de Haardt, que lo conmovió, pero le esperaba 
una pérdida más cruel, la muerte de su padre. Durante 
su exilio en China Teilhard sufrió una serie de muertes 
familiares, dos de sus hermanos, su madre y una 
hermana y nunca pudo ir a su hogar a pesar de que 
sabía que el fin estaba cerca. 

Afortunadamente, lo sostenía la 
correspondencia con Francia, que era regular y 
abundante. Entre sus principales corresponsales, junto 
con el leal Abbé Gaudefroy, siempre estuvo el Abbé 
Breuil, a quien Teilhard enviaba reportes 
particularmente detallados. Dos veces el Abbé Brueil fue a China, a encontrarse con su “pupilo” y a examinar 
las excavaciones en Choukou-tien. Teilhard sentía gran 
alegría de encontrarse con Breuil, que siempre fue su 
gran amigo y confidente. Juntos habían hecho 
importantes expediciones. Otro motivo de alegría para 



52 

 

Teilhard fue el viaje de regreso con Breuil de China a 
Francia por el Transiberiano y enterarse que  Breuil 
había sido electo al Instituto de Francia. 

En esta época Teilhard amplió su círculo de 
amistades y relaciones haciéndolas al mismo tiempo 
más cohesivas. Entre sus nuevas amistades se pueden 
citar a Vaufrey, profesor de paleontología humana y director de la revista L’anthropologie, al jesuita 
geofísico Lejay, a Jean Piveteau, profesor de la Facultad 
de Ciencias de París, a quien, siendo estudiante, 
Teilhard había patrocinado su membresía a la 
Sociedad Geológica de Francia; incrementó su relación 
con Edouard LeRoy.  

Pero no solamente se restringieron sus nuevas 
amistades a Francia. Sus relaciones con los suecos 
continuaron siendo cordiales, especialmente con el 
gran explorador Sven Hadin. Las relaciones con los 
estadounidenses se volvieron más importantes que 
con los suecos. La correspondencia desde China, de 
Teilhard con el American Museum, se inicia con un 
telegrama de abril de 1933 y finaliza con una carta 
fechada en diciembre de 1940. Estas cartas eran de un 
científico a otro, un intercambio amistoso de noticias e 
información científica, que no contenían elevadas 
discusiones teóricas ni de ciencia, ni de filosofía. Las 
semanas pasadas juntos en el desierto del Gobi con la 
misión Andrews en 1930, creó un sólido afecto, y esa 
liga se fortaleció en la primavera de 1937, cuando 
Teilhard visitó los Estados Unidos. 



53 

 

Además del grupo de Andrews llevaba muy 
buena relación con otros miembros del Museo 
Americano. El gran filántropo Osborn, cuando Teilhard fue a Nueva York en 1931 se refirió a él como “el hijo adoptivo de nuestra familia”. También hace su 
aparición en la vida de Teilhard, George Gaylord 
Simpson [5] con quien llevaría una buena amistad. 

Un científico entre los muchos de varias 
nacionalidades que merece atención como amigo de 
Teilhard es el Dr. Georges B. Barbour. No solamente 
compartieron expediciones y trabajos en geología, sino 
que Barbour tenía la disposición de seguir a Teilhard 
en sus especulaciones filosóficas y religiosas; más 
tarde se referiría a él como “nuestro querido santo”. 

Es imposible hablar de todas las amistades de 
Teilhard, pero otro buen amigo que compartió con él 
en China, Davidson Black murió en 1934, y escribió: 

Extraño mucho a Black. Perderlo ha producido como 
una sombra, o como un vacío que llevo conmigo a 
dondequiera que voy. 

Por último mencionaremos a tres personajes 
que tuvieron una fuerte relación con Teilhard en este 
período. El Dr. Franz Weindrich, que sucedió en el 
puesto a Black en el instituto Rockefeller, un científico 
preciso, tranquilo y sabio que se encargó de establecer 
la naturaleza humana del Sinanthropus con sólidas 
bases anatómicas y bajo su dirección se modeló la cara 

https://teilhard.net/biografia-de-teilhard-de-chardin/#Origen5


54 

 

del Sinanthropus por la artista estadounidense Lucile 
Swan.  

Otro amigo, científico estadounidense de origen 
alemán, fue Helmut de Terra, a quien Teilhard había 
conocido en una convención de geólogos en 
Washington. Con el viajó, junto con Barbour, Graham y 
Black a Pekín, y lo acompaño a sus últimos viajes de 
campo a las indias orientales, a Burma y a Java.  

El tercer personaje fue von Koenigswald, 
científico de origen alemán destacado por el gobierno 
holandés para investigar en Java. Teilhard se refería a el como “un joven agradable, entusiasta y muy inteligente”. Trabajó muy intensamente en los 
intereses de Koenigswald, recomendándolo al 
Instituto Carnegie y a su eterno maestro y amigo 
Breuil, a través de quien le gustaba sellar sus 
amistades. Cuando Koenigswald hizo el importante 
descubrimiento de un muy antiguo fósil de un niño, 
Teilhard lo aconsejó técnicamente, para que fuera muy 
cuidadoso y extremadamente claro al hacer su 
anuncio. 

En estos años, Teilhard trabajó en Choukou-tien 
pues la explotación de los depósitos no había 
finalizado. Pero es importante entender cuan difícil era 
su posición: En 1931 sucedió el llamado “incidente de Manchuria”, que tuvo lugar en el norte de Manchuria, 
cerca de Mukden  (hoy Shenyang), en donde un tramo 



55 

 

del Ferrocarril del Sur de Manchuria, compañía de 
propiedad japonesa, fue dinamitado. Japón  
responsabilizó a los disidentes chinos del incidente, 
justificando así la anexión de la región china de 
Manchuria [6]. Se desató una guerra que terminó en 
febrero de 1932 con la ocupación japonesa de 
Manchuria que duraría hasta el final de la II Guerra 
Mundial. 

En este tenso ambiente, trabajar en Choukou-
tien suponía un tácito acuerdo con los invasores 
japoneses. La empresa científica, entonces, era no sólo 
proteger las excavaciones, sino también los intereses 
de la Fundación Rockefeller que las financiaba y 
también importante, proteger de los científicos 
japoneses las colecciones de Pekín. 

Por otra parte estaba el patriotismo de los 
chinos, que rechazaban hacer un compromiso con los 
invasores y se habían retirado, y Teilhard claramente 
no deseaba ofender sus sentimientos patrióticos ni 
decepcionar a su amigo Wong 

Sin embargo, y a pesar de tener estrictas 
órdenes de lo contrario, decidió permanecer 
trabajando en Choukou-tien. Y su prestigio, así como el 
respeto y amistad de los chinos, era tan grande que 
años después convenció a Young y a Pei de regresar a 
trabajar en Pekín. Young escribió un artículo titulado “Memories of Pére P. Teilhard de Chardin” donde 
decía: 

https://teilhard.net/biografia-de-teilhard-de-chardin/#Origen6


56 

 

Aunque era católico, tenía un inusual amplio conocimiento de las 
ciencias naturales que me sorprendió. Él vino a China como un tipo 
de castigo que le impuso el Cardenal, por algo que había escrito en 
contra de la idea de la religión…Yo lo apreciaba mucho como uno 
de mis más queridos amigos y maestros. 

A pesar de sus numerosas relaciones, lo cierto 
era que todo este mundo de científicos, con algunas 
pocas excepciones, no satisfacía sus necesidades 
espirituales. Los anglosajones se probaban como unos 
notables científicos, pero embebidos  en sus métodos 
científicos, su positivismo, su empiricismo, su neo-
darwinismo, eran incapaces de seguirlo en sus 
pensamientos filosóficos. 

Pero el dinero estadounidense fluía y al menos 
se canalizaba al progreso de la paleontología y 
Teilhard fue definitivamente adoptado por los 
estadounidenses. Su viaje de 1931 a Estados Unidos 
había sido un éxito, y los realizados en 1933 y 1937 no 
lo fueron menos. 

Resumiendo, este período esta marcado por su 
extenso trabajo en Choukou-tien, el incremento de las 
relaciones científicas y los viajes de exploración, a 
numerosos sitios: 

Julio de 1932, viaje a Xhansi 
Septiembre de 1932 a enero de 1933 viaje y estancia en Francia. 
Febrero a marzo de 1933, regreso a China desde Marsella 
Junio de 1933, viaje a Xhansi 
Julio de 1933, Salida de China hacia Estados Unidos 
Julio a Septiembre, estancia en Estados Unidos 
Fines de septiembre, regreso de Estados Unidos a China 



57 

 

Abril y mayo de 1934, exploraciones por el Yangtze con Barbour. 
Julio de 1934, viaje a Honan 
Enero de 1935 viaje al sur de China, a pie, en palanquín, en 
sampán y en aeroplano.   
Mayo de 1935, regreso a Francia vía  ferrocarril transiberiano en 
compañía de Breuil. 
Septiembre de 1935, salida de Francia hacia Bombay 
Diciembre de 1935, salida de Calcuta hacia Batavia. 
Enero de 1936, viaje de Batavia a China 
Julio de 1936, viaje a Shantung. 
Febrero 25 de 1937, salida de China hacia Estados Unido 
Abril de 1937, salida de Estados Unidos hacia Francia. 
Abril a agosto de 1937, estancia en Francia. 
Septiembre de 1937, retorno a China 
Diciembre de 1937, viaje de China  a Burma 
Marzo 24 de 1938, viaje de Burma  a Java 
Abril de 1938, viaje de Java a China vía Singapur. 
Septiembre de 1938, Viaje de China a Estados Unidos. 

 

Aunado a los viajes de exploración y estudio 
relacionados con su profesión de geólogo y 
paleontólogo, sus viajes a Francia siempre trataban el 
aspecto de su problemática con el Vaticano, en mayo 
de 1933 escribió: 

Roma me ha dicho… que yo debo rechazar cualquier 
situación o cita oficial que me puedan ser ofrecidas en 
París. 

En 1937 Teilhard estaba enfermo, sus reservas 
fueron capaces de hacer que se recuperara, pero 
quedó muy débil. En 1938 tenía poca resistencia y 
estaba aprensivo. Era tiempo de dejar su marca 



58 

 

permanente en Francia, este fue el motivo de su 
Reporte para obtener un laboratorio de altos estudios para la investigación de la ‘geología continental’ 
(considerando estos reportes con la paleontología 
humana), una petición para una geología continental 
relacionada con la paleontología humana, enviada en 
1937 al director de la tercera sección de altos estudios 
y fuertemente apoyada por Marcellin Boule (director 
del Instituto de Paleontología Humana), Breuil 
(profesor del Colegio de Francia y del Instituto de 
Paleontología Humana), y por Charles Jacob (profesor 
de geología de la Facultad de Ciencias y Miembro del 
Instituto de Francia). Se sabe que en abril de 1938, 
Roma estuvo de acuerdo para que Teilhard tomara 
este laboratorio de Altos Estudios. 

 



59 

 

Sin embargo Teilhard se sentía en la obligación 
de continuar sus tareas en China, y decidió regresar 
por algunos meses para el verano de 1939. 

En 1938 mientras esperaba embarcarse en su 
viaje a Francia vía Estados Unidos Teilhard 
permaneció en Pekín donde la situación se volvía cada 
vez más tensa. 

La Segunda Guerra Chino-Japonesa supuso la 
culminación de la tensión creciente entre China y 
Japón, que se remontaba a la anterior guerra entre los 
dos países. Transcurrió entre los años 1937 y 1945, en 
el marco de la Segunda Guerra Mundial. Comenzó 
cuando el ejército japonés, que ya controlaba 
Manchuria, inició la invasión del norte y el este de 
China. La invasión concluyó con la rendición de Japón 
en 1945. 

El número de europeos disminuía y era 
imposible trabajar en Choukou-tien para reanudar las 
excavaciones, ya que cualquier trabajo tenía que ser en 
colaboración con Japón. 

Afortunadamente Pei estaba por ahí y hacia 
posible trabajar a medias en los laboratorios y 
publicar entre ambos varios de los trabajos en 
Choukuo-tien y Xhansi. 

El trabajo científico a lo largo de la China libre 
había tomado refugio en el sur donde Young y Bien 
estaban trabajando. 



60 

 

  

“La cautividad” japonesa y la gran 
síntesis intelectual – desde 1938 

Este fue el tiempo cuando Teilhard hizo los 
primeros esbozos de su gran trabajo sobre el hombre, 
que llegaría a culminar en “El Fenómeno Humano”, los 
meses finales en China constituyen de hecho un 
periodo de transición que claramente prefigura su 
segundo periodo en Pekín. 

La vida de Teilhard desde 1938 hasta su muerte 
en 1955 empieza con un intermedio Franco-
Estadounidense y puede dividirse en tres partes, el 
segundo periodo en Pekín, el segundo periodo en Paris 
(el primero fue entre 1919 y 1923) y el periodo final 
estadounidense. 

A mediados de septiembre de 1938 Teilhard 
exhausto y preocupado dejó China, pero no se dirigió a 
Francia directamente. Llevó al padre Pierre Leroy a 
Japón para ver que podían hacer para proteger la 
posición de los científicos franceses en el norte de 
China, dejando a Leroy en Japón en septiembre, se 
embarcó en Kobe llegando a principio de octubre a 
Vancouver, y estableciendo su cuartel en Nueva York, 
donde realizó varias visitas incluyendo el American 
Museum, y saliendo a Francia donde llegó en 
noviembre, 



61 

 

Teilhard se mantenía al tanto de los avances de 
la ciencia en general y de la paleontología en 
particular, por ejemplo en marzo de 1939 se enteró del 
descubrimiento de un cráneo de Neanderthal que 
había sido recién descubierto por el científico italiano 
Alberto Carlo Blanc, que después de la II Guerra 
llegaría a ser su devoto amigo. 

Durante su estancia en Francia, Teilhard estuvo 
sumamente activo, haciendo contacto con los medios 
científicos, religiosos y artísticos. Dio una interesante 
plática, organizada por Aldous Huxley, a un grupo de 
sesenta artistas (escultores, pintores, escritores, 
músicos) que promovían el estudio y el mejoramiento 
del Hombre. 

Teilhard, a pesar de lo que algunos han 
sugerido, no desdeñaba la amistad y compañía de 
artistas. Conoció a la escultora Lucile Swan en China a 
fines de 1929. La señora Swan le hizo un busto y 
sostuvo una interesante correspondencia con Teilhard.  

En Estados Unidos, en 1939 conoció otra 
escultora, Malvina Hoffman, quien también le haría un 
busto. En Pekin se hizo amigo del pintor Mond, quien 
trabajaba a la manera china. Más tarde en París 
conoció a Jean Cassou y al pintor André Marchand. 
Alrededor de 1945 se hizo miembro de la Sociedad de 
Amigos de la Música, fundada por Mme Arsene Henri, 
esposa del embajador francés en Japón y quien era una 
excelente pianista. Teilhard solía pedirle que 



62 

 

interpretara las sonatas de Beethoven, que escuchaba 
muy atentamente, pero en realidad, dejando aparte a 
Wagner, Teilhard tenía poco gusto por la música, 
aunque asistía a conciertos y a los espectáculos de las 
grandes artes. 

Esta visita a París le abrió las puertas para su 
segunda larga estancia en Francia (1946-1951), un  
período de actividad y lucha. Pero en junio de 1939 se 
embarcó rumbo a Estados Unidos. En Nueva York, 
estuvo ocupado durante julio en el Museo Americano y 
allí visitó a Georges Gaylord Simpson. Después viajó a 
Chicago a visitar a su amigo Field y después procedió 
al área de San Francisco, donde tomó parte de una 
convención de geólogos en la Universidad de 
California en Berkeley. Dejó el área de la bahía y se 
dirigió por tren hacia Vancouver, donde se embarcó 
una vez más hacia China, llegando a fines de agosto a 
Pekín. 

La recepción no fue muy amable por parte del superior jesuita, un hombre apodado “El gran navegante”.  
Este superior era intolerante y cerrado de 

mente, y en la primera oportunidad le espetó a Teilhard: “Padre, como evolucionista y comunista, 
usted aquí es un indeseable y tiene que regresar a Francia lo antes posible” “¿Comunista? yo no soy comunista” respondió Teilhard, a lo que el superior contestó, “Usted es un evolucionista, y eso es suficiente 



63 

 

para demostrar que usted es un comunista”. Sin 
embargo no pudo regresar a Francia porque quedó 
prisionero de los japoneses, que no le permitieron 
salir de la zona. 

Al ser rechazado por el superior jesuita, 
Teilhard tuvo que instalarse en un desagradable sitio 
llamado Chabanel Hall que consistía en una serie de 
barracas, con filas de cuartos ocupados por sacerdotes 
y académicos que estudiaban chino llevando una vida 
más que austera. Además, no existía privacidad, pues 
todo se oía de un cuarto a otro. 

Cuando el Museo Hoang-ho-Pai-ho fue 
convertido en el Instituto de Geobiología, Teilhard 
pudo establecerse allí con el Padre Leroy. 

Durante estos años, la agenda de Teilhard fue 
muy regular, en la mañana temprano, decía misa, 
después platicaba un rato con el Padre Leroy y de allí 
se dirigía al laboratorio, trabajando en los fósiles de 
Choukou-tien y redactando artículos científicos. 
Dedicó bastante tiempo a leer sobre diversos temas, 
desde la Guerra y la Paz, hasta The Structure of the 
New Physical Theories, pasando por La plaga de 
Camus, Nausea de Sartre, Problems of the Mistical Life 
de R. Bastide, The Earlier Religions of Greece in the 
Light of Cretan Discoveries, The Perennial Philosophy 
de Aldoux Huxley, así como relecturas de obras de 
Nietzsche, Spinoza, Liebnitz, Marx y más. 



64 

 

Pero también en esta época de cautiverio, 
Teilhard maduró su pensamiento científico y filosófico. 
Terminó su obra El fenómeno humano, donde formuló 
la ley de la complejidad-conciencia, el Punto Omega, la 
capacidad de la materia para producir estructuras más 
y más complejas, en el marco del espacio-tiempo, 
cuando las condiciones físico químicas son favorables. 
En resumen, podríamos decir que propuso las bases 
para una muy plausible teoría sobre la evolución. 

Pero a Teilhard siempre le acompaño un 
destino de sufrimientos y penurias. Durante la II 
Guerra, se perdieron los fósiles originales del Hombre 
de Pekín en los que tanto tiempo y esfuerzo invirtió. 

Muchas teorías se han elaborado en torno a qué 
fue lo que sucedió. Así, se especula que los restos iban 
en un barco que los llevaba a Estados Unidos y fue 
hundido por los japoneses; que están escondidos en 
algún lugar de China; que los japoneses los llevaron a 
Japón donde aun se encuentran; que después de la 
rendición de Japón, personal militar norteamericano 
se posesionó de los restos y los envió a Estados Unidos 
donde se encuentran escondidos: 

Una década después Teilhard le escribía a un 
amigo al respecto: 

El famoso cráneo ¿estará escondido en Japón? ¿Quizá habrá sido 
destruido por algún ignorante saqueador? ¿Quizá estará enterrado 
en algún jardín en Pekín? ¿Será encontrado algún día con su 
frescura de miles de años en algun parque de Pekín? 



65 

 

Teilhard fue muy acertado en su visión sobre el 
Sinanthropus, sostenía que era un Hombre, que el 
Hombre había surgido bruscamente. Y de acuerdo a Jia 
Lanpo y Huang Weiwen, que escribieron acerca de sus 
experiencias trabajando en Choukou-tien, las conchas 
encontradas en el sitio pertenecían a collares. Por lo 
que el Homo Erectus califica como un Hombre, un ser 
que reflexionaba y quizá contaba historias mientras 
estaba sentado alrededor del fuego en su caverna de 
Choukou-tien. 

  

París (1946-1951) 
En mayo de 1945 se anunció en Pekín el 

armisticio en Europa, lo que motivó a Teilhard a 
escribir: 

Dia-V Relajamiento, pero no alegría, porque en sí, por lo menos 
aquí y ahora, esta brutal victoria del Hombre sobre el Hombre, no 
es una victoria sobre una parte de la Humanidad. 

El 17 de agosto del mismo año 1947, después 
de las masacres de Hiroshima y Nagasaki, las tropas 
japonesas cesaron el fuego en China. Se abrió la puerta 
a Teilhard para regresar a Francia. El consul general 
británico le otorgó una visa. Gracias a las influencias 
de sus amigos estadounidenses, un general del ejército 
puso a su disposición un aeroplano donde lo colocó 
con sus paquetes y su equipaje. Así, a finales de marzo 
pudo embarcarse en Shangai rumbo a Inglaterra 



66 

 

donde llego a finales de abril. y de allí se dirigió a 
Francia. 

Desafortunadamente, Teilhard tuvo que 
abandonar casi todos sus libros y escritos en Pekín, 
entre ellos algunos cuadernos de notas filosóficas. 
También quedó el busto que le hiciera Lucile Swan 
(afortunadamente otra copia se preservó). Todo quedó 
en el Instituto de Geobiología de donde lo pasaron a 
Chabanel Hall. Lo que sucedió despues de la victoria 
comunista, nadie lo sabe. 

Teilhard tenía muchos amigos y contactos en 
París, pero no se puede establecer cual era su real 
significado. Al principio de su estancia, se tiene la 
impresión de que tiraban de él fuerzas en varias 
direcciones. En la vida mundana, y por su herencia 
aristócrata, se encontró en su hogar con cuartos 
decorados, como por ejemplo los de Marianne de 
Goldschmidt-Rothschild y de la duquesa Edmée de la 
Rochefoucauld, allí conoció a Paul Valéry, Maurice de 
Broglie y varios intelectuales más de la élite.  

Desafortunadamente ahora era un hombre 
famoso y muchos se las ingeniaban para organizar 
encuentros con sus críticos (tan necesarios para la 
discusión) y poder disfrutar de su brillante 
conversación. Unos ejemplos: Roger Lévy, profesor de 
la Escuela Nacional de Administración fue a ver a 
Teilhard a su oficina de la revista Études para 
cuestionarlo ampliamente sobre la política y el 



67 

 

comunismo chino. Levy le presentó a Gabriel Marcel 
con quien Teilhard en 1947, en el encuentro “Ciencia y Conciencia”, tuvo una memorable discusión. Marcel 
era un esceptico para quien la colectivización y el 
desarrollo de la tecnología (fenómenos relacionados, 
significaban un paso a la deshumanización. Pensaba 
que el mal se había introducido en la condición 
humana.  

Teilhard era un ferviente humanista y discutía 
que la colectivización, creando una nueva complejidad, 
producía una conciencia más elevada. No negaba el 
mal, pero para él la tecnificación era un esfuerzo para 
espiritualizar la materia de manera de integrar el 
cosmos al Hombre. Y entre otros, Teilhard sostuvo otro debate con Berdiaeff sobre “Marxismo y Existencialismo” y con el ruso Vinogradoff sobre “Materialismo histórico”. 

Teilhard era un brillante conferencista, pero 
entre 1946 y 1951, por deferencia a su Orden se 
confinó a audiencias limitadas, tratando diversos temas, desde “¿Hacia un nuevo Misticismo?”, “El Hombre y la Paleontología” hasta “Las etapas de un planeta viviente”. 

Uno de los más importantes aspectos de estos 
seis años en París fue la relación de Teilhard con sus 
superiores en Roma. Cuando le prohibieron publicar en 1934, escribió que ese asunto no importaba, “…lo 
que yo veo es infinitamente mayor a cualquier 



68 

 

inactividad u obstáculo” y seguía tomando la 
prohibición con calma. Pero ahora estaba ansioso por 
publicar El fenómeno humano y en junio de 1946 
volvió a pedir permiso. En septiembre de 1947 recibió 
una negativa y se le dijo que no escribiera más filosofía 
y dejara los temas teológicos so pena de que el Santo 
Oficio condenera sus trabajos. 

Bruno de Solages, el nuncio apostólico, entró a 
la controversia y en un fuerte artículo enfatizó la 
importancia de Teilhard en el pensamiento moderno: 

La evolución biológica es materialista y mecanicista. Es el 
profundo significado cristiano del trabajo de este gran científico de 
fama mundial, de este poderoso pensador, de este facinante 
escritor, de este “gentleman”, Teilhard de Chardin, que ha tenido 
éxito en mostrar, más que ningún otro hombre, que la evolución 
sólo puede ser finalista, que avanza hacia el espíritu y que sólo 
puede ser explicada por el espíritu, y que postula en el principio, 
porque postula en el final, un Dios trascendente…Sí, ustedes tienen 
un gran problema para el pensamiento cristiano, como mantener 
en medio de esta evolución general las realidades y valores 
trascendentes… El padre Teilhard no es un teólogo profesional y no 
le debemos pedir la solución, por sí mismo e inmediatamente, de 
todos los problemas teológicos. Los teólogos deben trabajar en 
ellos. Pero los teólogos estan en deuda con él, por su gran servicio: 
primero, por revelarles el mundo de la ciencia en el cual, de ahora 
en adelante, deben pensar si quieren practicar su ocupación en el 
siglo veinte… y segundo, por presentarles una concepción de la 
evolución rectificada interiormente, y que, en vez de oponerse a la 
visión cristiana del mundo, por su naturaleza mecanicista y 
materialista, se abre a ella naturalmente. 

 



69 

 

Por supuesto esta defensa no tuvo ningún eco 
en los teólogos con alguna excepción y Teilhard quedó 
en una posición desconcertante. Por ejemplo, el artículo “La recuperación humana de la evolución y sus consecuencias” publicado en la Revue des 
questions scientifiques ¿era científico o filosófico? 

En 1948 se le ofreció una de las mejores 
oportunidades de su carrera. El Abbé Breuil estaba por 
retirarse de profesor de El Colegio de Francia. A 
pedido de Francis Perrin, Paul Rivet presentó la 
candidatura de Teilhard y oficialmente le hizo saber 
que El Colegio de Francia votaría unanimemente por él 
si aceptaba. Teilhard respondió que saldría a Roma y a 
su regreso diría si podía aceptar o no. 

Su visita a Roma, aun cuando efectuó una 
excursión con el Barón Alberto Carlo Blanc al Monte 
Circeo donde éste había encontrado su famosa cabeza 
de neanderthal en 1938, desde el punto de vista 
práctico fue un fracaso. Recibió una respuesta negativa 
a la propuesta de El Colegio de Francia y la aprobación para publicar “El fenómeno humano” quedó en 
suspenso, aun cuando Teilhard le había hecho las 
correcciones pedidas. Lo ciero es que con la Iglesia 
Teilhard no sólo tenía el problema de la actitud de 
muchos grupos hacia la evolución, sino que se le 
acusaba de querer fundar un neo-cristianismo, por lo 
que era considerado un hereje.  



70 

 

Las autoridades eclesiasticas eran 
intransigentes y Teilhard era para ellas más que una 
piedra en el zapato. Pero no eran torpes, sabían que 
excomulgando a Teilhard, su pensamiento se 
difundiría como una onda explosiva, por eso sólo le 
daban largas a las autorizaciones para publicar pero le 
permitían seguir en las actividades científicas, 
esperando que saliera a nuevas expediciones y así 
mantenerlo lo más lejos posible. 

Algún consuelo le llegó en forma de una 
invitación. Simpson le escribió en diciembre de 1947 
urgiéndolo a ir a trabajar con él al American Museum 
en Nueva York, Teilhard le respondió que nada le 
gustaría más que trabajar con él en el Museum y en 
febrero de 1948 se le dió la oportunidad de viajar a 
Nueva York.  

Tuvo una cálida recepción en el Museum e hizo 
sus primeros contactos con éxito. Aprovechó su visita 
para aprender sobre Estados Unidos de la post-guerra 
y particularmete de su ciencia. Visitó en Washington a 
sus antiguos amigos de China. Se entrevisto con 
Barbour para hablar sobre un posible viaje a Sudafrica, 
país en el que estaba muy interesado, para visitar las 
cavernas donde se habían hecho importantes 
descubrimientos paleontológicos. 

Teilhard regresó a Francia en junio de este 
mismo año cansado y deprimido, por lo que fue a 
tomar un descanso a Seine-et-Oise. En febrero de 1949 



71 

 

regresó a París e inició una serie de conferencias en la Sorbona sobre “El grupo zoológico humano”.  
Un día, en marzo, invitado a una cena se puso 

enfermo y tuvo que ser internado con una pleuresía, 
teniendo que permanecer en el hospital hasta el 18 de 
abril, y despues fue a recuperarse en Saint-Germain-
en-Laye hasta principios de junio. El ataque sufrido 
testificó el exceso de trabajo y su agotamiento, pero su 
forteza le permitio recuperarse para terminar El grupo 
zoológico humano, un libro más fríamente científico 
que El fenómeno humano. 

A fines de 1949, retomó su actividad científica, 
enviando un artículo sobre La visión del pasado, al 
Congreso Internacional de Filosofía de la Ciencia. Ya 
con mejor salud en 1950 estuvo más activo, dando un 
curso de cinco conferencias en la Sorbona sobre El 
Pleistoceno en el Lejano Este.  

Del 19 al 25 de marzo participó en el Simposium “La Sociología de los Animales” sobre le 
cual escribió que había sido un éxito, pero por otro 
lado se extrañó de la ausencia de los sociólogos de la Sorbona: “¿Porqué son tan obstinados en tratar al Hombre como un cosmos independiente del otro…?” 
se preguntaba. Desde su último viaje a Estados Unidos 
su preocupación se centraba en la socialización 
humana, un fenómeno biológico cuyas raíces se 
remontaban a la socialización animal. 



72 

 

No había debilidad en los poderes creativos de 
Teilhard. Aunque no desarrollaba ya nuevas ideas, 
continuamente vertía nueva luz a los conceptos 
largamente desarrollados. 

Nuevos intereses marcaron en esta época su 
actividad mental. Dedicó muchos pensamientos, por ejemplo, a la cibernética, a la noción de “feed-back” 
(retroalimentación) y a la relación entre la 
información y el principio de entropía. En un artículo de marzo de 1950 sobre “Computadoras y Super-cerebros” ilustraba su gran interés en tales máquinas, 
pues estaba impresionado por su analogía con el 
cerebro humano. Veía en ellas una especie de super-
cerebro listo para servir a la colectividad humana y 
eran para él un símbolo de lo que el pensamiento 
colectivo podría ser en una noosfera de una sola mente 
unánimemente pensante. 

Una organización entre las que se percibió la 
influencia de Teilhard, fue la Unesco, con cuyo primer 
director Julian Huxley, sostuvo una cercana amistad. 
Huxley le presentó a Teilhard al mexicano Torres 
Bodet quien fue el segundo director de la Unesco y que 
había expresado el deseo de conocerlo.  

En esa época, grandes cosas se esperaban de la 
Unesco y Teilhard estaba dispuesto a cooperar. Le 
envió a Torres Bodet un escrito donde expresaba su 
sentir sobre el problema racial, y en 1949 se publicó su artículo “Algunas reflexiones sobre los Derechos del 



73 

 

Hombre”. Sin embargo la relación con la Unesco no 
fructificó pues su visión, al ser mal interpretada, no era 
del agrado de los dirigentes. No así su relación 
personal con Julian Huxley, que fue muy fructífera 

  

El período estadounidense   
(1951-1955) 

Para julio de 1951, Teilhard estaba por partir a 
Sudáfrica. Acababa de hacer los arreglos necesarios 
para que sus escritos pudieran seguirse leyendo 
después de su muerte. Una semana antes de partir el 
padre Jouve, editor de la revista Études le dijo a 
Teilhard que él nunca podría publicar sus trabajos. Y le 
urgió a que tomara acciones para que no se perdieran.  

Algunos amigos de Teilhard estaban ansiosos 
por que él renunciara a la Sociedad y se beneficiara de 
la mayor libertad al ser un sacerdote secular. Teilhard 
se negó y aceptó exiliarse, pero siguiendo el consejo de 
Jouve aprovechó que las leyes canónicas no prohibían 
formalmente regalar o ceder en testamento sus 
manuscritos y los heredó a la que fue muchos años su 
secretaria voluntaria, J. Mortier. 

El 5 de julio salió de Francia con destino a 
Londres donde se reunió con Barbour, llegando a 
Johanesburgo a fines de mes. Aprovechó como siempre 



74 

 

el viaje para escribir, esta vez, La convergencia del 
universo. 

Hay que tener en cuenta que el viaje a Sudáfrica 
estaba patrocinado por la fundación Wenner Gren [7]y 
Teilhard aceptó el puesto por su interés en colaborar 
en la organización de una investigación a nivel 
mundial sobre los orígenes humanos. 

Resumiendo, en Sudáfrica se le presentaron 
tres líneas de investigación: 

La más importante, seguir la investigación de los sitios 
de Autralopithecus en Sterkfontein. 
Completar la excavación del Dr. Van Riet Lowe en el 
notable sitio de Makapan. 
Trabajar en un sitio recientemente descubierto cerca 
del mar a unos 160 km. al norte de Ciudad del Cabo. 

 

La red de organizaciones científicas era 
bastante complicada, lo cual dificultaba el trabajo en 
equipo, y aunado a esto estaba el resurgimiento del nacionalismo “Afrikaner” que era la principal 
dificultad. Finalmente, la presencia de un jesuita en 
medio de la antievolucionista (exceptuando a los 
científicos) Sudáfrica protestante, era bastante 
perturbadora, pese a la buena impresión que había 
dejado el Abbé Brueil. 

 

https://teilhard.net/biografia-de-teilhard-de-chardin/#Origen7


75 

 

Sin embargo Teilhard no desmayó, Barbour le 
dio unas invaluables advertencias y él tenía el 
suficiente tacto y la inteligencia para seguirlas. Sus 
actividades incluyeron una oficina en Johanesburgo-
Pretoria, con una excursión a Kimberley; un viaje a 
Ciudad del Cabo a través de Durban y finalmente en 
Ciudad del Cabo como cuartel general, visita a todos 
los museos importantes con colecciones 
paleontológicas.  

Pero lo más importante fue que Teilhard 
concibió un teoría completa sobre el origen del 
Hombre y, debido a sus habilidades para encontrar los 
puntos cruciales y distinguir lo esencial, sacó en 
conclusión que África debería ser más estudiada 
antropológicamente pues era seguramente la cuna de 
la humanidad, ya que el hombre primitivo parecía ser 
autóctono. 

Sin duda, este primer viaje a Sudáfrica fue, para 
Teilhard, un éxito desde el punto de vista material. Un 
testigo escribió desde Buenos Aires a un amigo mutuo: 

Yo sé que él es demasiado modesto para decir 
que le ofrecieron trabajos y contratos aquí y en 
Sudáfrica. Pero a pesar de que se ríe de ello, pienso 
que disfruta (como debe ser) de su renombre. 

Teilhard estaba en excelente forma cuando a 
fines de octubre embarcó para Nueva York en un largo 
viaje vía Buenos Aires, Río de Janeiro y Trinidad. La 
razón de la ruta fue que así era capaz de apreciar 



76 

 

ambos continentes desde puntos de vista 
antropológico y geológico. 

Mientras viajaba elaboró un ensayo para Julian Huxley sobre “La transformación y prolongación del proceso de la evolución en el Hombre”. 
Teilhard llegó a Estados Unidos a fines de 1951. 

Se instaló en la Loyola House donde vivían los jesuitas. 
Su tiempo lo distribuía entre su trabajo personal en 
este lugar, en su trabajo en la oficina de la Wenner 
Gren y en reuniones con amigos. 

Visualizaba su trabajo en tres niveles.  

El primero era la colaboración en la 
organización de una investigación a nivel mundial 
sobre los orígenes del Hombre. Su puesto era “colaborador asociado para la paleoantropología”.  

En el segundo estaba el intento de tratar 
científicamente el problema de la extensión de las 
fuerzas biológicas de la evolución y la especiación en el 
hombre contemporáneo,  Y el tercer nivel “que sólo me concierne a mi” 
elaborar la síntesis, dentro de un pensamiento 
religioso, de una Cristología adecuada a la nueva 
dimensión del universo.  

 Su posición en la Fundación le permitió 
conocer a mucha de la gente más interesante de los 
Estados Unidos y fue capaz de, a través de una sutil 
presión, cambiar la política de la Fundación. 



77 

 

Siempre se mantenía ocupado. Trabajaba en sus 
notas de Sudáfrica y elaboraba una serie de 
memoranda y artículos. En marzo de 1952 dio dos 
conferencias: una en la Academia Nacional de Ciencias (de la cual era miembro honorario) sobre “La posición 
zoológica y el significado evolutivo de los Australopitecos” y otra en la Wenner Gren, “Nuevos avances hechos por la prehistoria en Sudáfrica”. 

En junio de 1952, la Wenner Gren organizó un 
breve simposio para sus miembros. Teilhard hizo una importante contribución con “El nacimiento, 
crecimiento y estatus presente de nuestra idea de hombre fósil”.  

Con su experiencia de Sudáfrica quería dirigir 
los esfuerzos de apoyo de la Fundación hacia ese 
campo de estudio. Y como resultado indirecto del 
simposio la Fundación decidió concentrar sus 
esfuerzos en la investigación de los orígenes humanos 
en África. Y el más importante resultado para Teilhard, 
fue el ser elegido para regresar a Sudáfrica, aunque 
más tarde escribiría que no estaba muy entusiasmado 
con el viaje a lugares que ya conocía, pero entendía 
que era el momento preciso para dar ímpetu a la 
investigación y a su organización. Y en esos meses 
ampliar sus ideas sobre el Hombre, los continentes y 
sobre todo en el presente y futuro estado de la 
hominización. 



78 

 

De los descubrimientos que se hacían en ese 
tiempo en África Teilhard sacó la conclusión de que “cada vez más parece que los australopitecos nunca se 
encuentran en asociación con el Hombre o con su industria” por lo que el Hombre y los australopitecos 
son mutuamente excluyentes [8]. 

En resumen, un segundo viaje a África muy 
exitoso, tanto a nivel profesional como personal, Las 
conclusiones de Teilhard fueron excelentemente presentadas en el artículo “África y los orígenes humanos” publicado en 1955 en la revista Revue des 
questions scientifiques. Sin embargo lo más 
importante fue su conclusión sobre una 
antropogénesis bipolar, con un centro en Asia que no 
condujo al Homo Sapiens y otro centro en África, más 
importante pues allí la hominización fue completa, 

A fines de septiembre de1953 Teilhard se 
embarcó en Ciudad del Cabo con destino a Nueva York, 
haciendo una breve visita a Sudamérica porqué: 

Siento que debo obtener una clara idea de las 
Pampas, y de la estructura de los Andes, donde 
terminan; esto porque quiero tratar de verificar 
algunas ideas, muy importantes para mí, sobre la 
génesis de los continentes. 

Sostuvo conversaciones con el Dr. Menghin 
para hacer un viaje por tren de Buenos Aires a 
Valparaíso, pero había un puente colapsado y el plan 
no pudo llevarse a cabo. 

https://teilhard.net/biografia-de-teilhard-de-chardin/#Origen8


79 

 

Teilhard, hasta el fin de su vida estuvo 
interesado en los aspectos técnicos de la geología. En 1952 durante un período de “descanso” efectuó un 
viaje interesante: visitó a su amigo Simpson y su 
esposa en su casa de Nuevo México 

La parada con los Simpson fue muy agradable y 
pintoresca; ellos viven a 2500 mts. de altura en el 
borde de un parque nacional a tres horas de Alburquerque, con una vista a las “Bad Lands” de la 
cuenca de San Juan. Acampé en una tienda y en pocas 
horas obtuve un gran conocimiento de la geología de la 
región y afirme mi amistad con los Simpson (lo cual 
pudo tener como consecuencia el nacimiento de una “neoantropología” con la cual siempre he soñado). 

De ahí se dirigió a Berkeley donde realizó una 
visita al gran ciclotrón  y el nuevo betatrón que estaba 
en construcción, lo que produjo un interesante artículo “On Visiting the Cyclotrón: Reflections on the Infolding on Itself of Human Energy” (publicado en Recherches et débats, 1953): donde contempló según él “un nuevo tipo de manifestación (u órgano) del hombre… un 
nuevo estado de la humanidad…”. 

De regreso a Nueva York siempre 
aprovechando para investigar, visitó Glacier Park en 
Montana donde sostuvo pláticas con los naturalistas, 
de ahí se dirigió a Nueva York vía Maine. 

En octubre de 1954 Teilhard participó en una 
conferencia organizada para el centenario de la 



80 

 

Universidad de Columbia y varios eventos científicos 
más. París, sin embargo siempre estaba en su mente. Y 
a mediados de 1954 recibió permiso de su Orden para 
visitar esa ciudad, donde pasó algunas semanas. Fue 
un tiempo muy ocupado, con algunas conferencias, 
estudios sobre fósiles y visita a Lyons y la Cueva de 
Lascaux. 

Efectúo una visita a su casa de Sarcenat y a la 
vieja iglesia de Orcines dónde toda la familia estaba 
enterrada.  De regreso estaba muy cansado y le confió 
al padre Leroy “nunca volveré a ver Sarcenat”. 

Teilhard estuvo en Londres del 6 al 10 de 
agosto, y de ahí partió a Nueva York. 

Sus últimos días ya no pudo estar en la casa de 
los jesuitas; existen dos versiones del porqué tuvo que 
salir del lugar: la primera es que por motivos de 
arreglos en la casa tuvieron que salir siete jesuitas. La 
segunda es que los mismos jesuitas compañeros de 
Teilhard pidieron al Superior que lo retirara debido a 
que no estaban de acuerdo con sus ideas. Gracias a sus 
amistades consiguió alojamiento en una casa de 
huéspedes exclusiva para hombres, cerca de su trabajo 
y de la catedral de San Patricio. 

El último ensayo lo escribió en marzo de 1955, 
en el cual trataba el tema de que la ciencia y la 
tecnología tenían una irremplazable función 
espiritualizadora y que en un mundo convergente  
constituían una alta forma de adoración. 



81 

 

La mañana del diez de abril de 1955 (domingo 
de resurrección) Teilhard ofició misa en la Catedral de 
San Patricio, hacia medio día asistió a un concierto y 
en la tarde visitó algunos amigos, para él fue un 
magnifico día, al llegar a su casa sufrió un mortal 
infarto cardiaco.  

Su cuerpo permaneció en la capilla de Park 
Avenue y pocas personas asistieron a su velorio entre 
ellas Monsieur Hoppenot embajador de Francia en las 
Naciones Unidas y Paul Fejos director de la Wenner 
Gren Foundation.  

Sólo el padre Leroy y el ministro de la Casa de 
los Jesuitas acompañaron a Teilhard al noviciado 
jesuita de St. Andrews a orillas del río Hudson, a unas 
sesenta millas al norte de Nueva York. Las únicas 
flores fueron las de una cruz enviadas por Malvina 
Hoffman.  

En el exilio, Teilhard descansa bajo una simple 
piedra donde está escrito su nombre. 

 

 Traducción y adaptación Guillermo Agudelo 
Murguía. México. 



82 

 

 

 
Obras consultadas 

CUÉNOT, Claude (1965), Teilhard de Chardin (A 
biographical study), Londres, Burns & Oates 
MORTIER, Jeanne y Marie-Louise Auboux (1966), 
Pierre Teilhard de Chardin. Imágenes y palabras, 
Madrid, Taurus. (Las fotografías están tomadas de esta 
obra). 
ACZEL, Amir D. (2007), The Jesuit & The Skull, USA, 
Riverhead Books. 
TEILHARD de Chardin, Pierre, (1966), Cartas de viaje 
(1923-1939), Madrid, Taurus. 
EVELYN Grim, John and Mary (1984), Teilhard de 
Chardin. A Short Biography, USA, ANIMA Books. 
WENDT, Herbert (1961), Empezó en Babel (El 
descubrimiento de los pueblos), Barcelona. 



83 

 

 
Notas 

[1] Marcellin Boule (1861-1942) Fue un reconocido paleontólogo en su 
tiempo. Estudió y publicó el primer análisis de un completo Homo 
neanderthalensis. El fósil descubierto en la cueva La Chapelle-aux-Saints 
era de un viejo artrítico y Boule lo caracterizó como una especie de gorila 
que caminaba  con las rodillas dobladas. Desafortunadamente para él, se 
enemistó con Smith- Woodward por la controversia de Piltdown (él 
contribuyó a descubrir el fraude) y los anglosajones se han encargado de 
recordarlo sólo por el error que cometió al interpretar el Neandertal. 
[2] Henry Breuil (1877-1961) volvió después incontables veces a España, 
a la que quería como una segunda patria. Su última visita fue en 1957, 
con motivo del Congreso Internacional del Cuaternario, celebrado en 
Madrid. Pero vale la pena recordar, entre sus primeras visitas, las que 
culminaron en la publicación de una maravillosa Memoria sobre la 
caverna de Altamira, trabajo que fue llevado a cabo con la colaboración 
de su maestro Cartailhac; como también las que hizo a raíz de la 
fundación en París del Instituto de Paleontología Humana, bajo los 
auspicios del Príncipe Alberto de Mónaco. Aquéllos fueron años 
memorables. En Santander, los viejos recordaban la graciosa silueta del 
yate monegasco Princesse Alice, en el que el Príncipe llegó para visitar 
las cuevas de Altamira, cuyas maravillas empezaban a hacerse famosas 
en el mundo. Los mismos Reyes de España no quisieron ser menos, la 
Reina Madre, Doña María Cristina, colmaba de atenciones a Breuil, y Don 
Alfonso XIII visitaba Altamira y se iniciaba en la prehistoria con el finado 
P. Carballo,  venerable director del Museo de Prehistoria de la Diputación 
de Santander. El Instituto de Paleontología Humana de París empezó a 
rendir óptimos frutos. Al monte de El Castillo se llegaron Marcellin Boule 
y Hugo Obermaier, dos de los más grandes estudiosos europeos, y en 
compañía de Breuil llevaron a cabo una labor sensacional. Cortaron cerca 
de veinte metros de estratos paleolíticos, y establecieron las diversas 
etapas culturales por las que había pasado el hombre prehistórico de la 
Europa Occidental antes de conocer la agricultura. Este trabajo 
admirable despertó un interés por la prehistoria desconocido hasta 
entonces en España. Surgió en Asturias la figura prócer del Conde de la 
Vega del Sella, cuyos estudios y capacidad material le permitieron dar a 
conocer brillantemente multitud de yacimientos prehistóricos de la 
región; su nombre es hoy respetado y admirado por todos los 

https://teilhard.net/biografia-de-teilhard-de-chardin/#Nota1
https://teilhard.net/biografia-de-teilhard-de-chardin/#Nota2


84 

 

prehistoriadores. Lo mismo que el del difunto Duque de Alba, don Jacobo 
Fitz-James, que dedicó mucho de su tiempo y dinero a la conservación y 
al estudio de las cuevas cantábricas. A su mecenazgo se debió la 
publicación, por Breuil y Obermaier, de una nueva edición de las célebres 
pinturas de Altamira. Un día -esto lo ha contado Breuil- coincidieron en 
Altamira el duque de Alba, el conde de la Vega del Sella, el jesuita alemán 
Hugo Obermaier, el conde de Bégouen y Breuil. Y allí, a la entrada de la 
cueva, se organizó una especie de petit comité: se trataba de enviar un 
mensaje a Roma para el Papa. Algunos prelados europeos, un tanto 
conservadores, no veían con muy buena cara la actividad de los 
prehistoriadores y pensaban obtener del Soberano Pontífice una 
declaración condenatoria contra aquella ciencia que parecía no hacer 
caso del contenido de las Sagradas Escrituras.  Así, pues, allí, en la hierba, 
la nueva ciencia, representada por elementos en verdad conservadores, 
se dirigió al Papa en una carta conmovedora. Una copia de esta carta fue 
enviada también al Cardenal Mercier, y ya no hubo por qué preocuparse: 
la prehistoria siguió viviendo entre los conservadores. 
[3] La organización internacional de las investigaciones que se enlazaban 
en Pekin era muy compleja. Comprendía tres centros: el Geological 
Survey (chino-estadounidense-sueco) el Instituto Médico Rockefeller 
(estadounidense-chino) y la Universidad China Libre (fundación 
estadounidense). Los investigadores, más o menos comunes a estas 
instituciones diversas se hallaban reagrupadas en Societé d’histoire 
naturelle y Societé Géologique a las que se añadía un Instituto de 
investigaciones prehistóricas (fondos Carnegie). Además existían las 
misiones temporales como la misión Andrews o la expedición Sven 
Hedin (sueca) 
[4] Hombres primitivos de época y tipo parecidos han sido hallados 
también en otras excavaciones: en Java, en Heidelberg, en Argelia y en el 
sur y este de África. Estos hallazgos son documentos de aquella época 
nebulosa pero sumamente interesante y decisiva en que la humanidad 
primitiva se desglosó definitivamente del mundo animal para emprender 
su propio camino histórico independiente. Se sabría muy poco acerca de 
aquella época y apenas nada acerca de la cultura de los hombres 
primitivos si en el Monte del Dragón no se hubiesen encontrado 
utensilios y legados de los hombres de Pekín: instrumentos de pedernal, 
de cuarzo y de piedra arenisca, cráneos y huesos de reses, hogares con 
restos de cenizas, almacenes de frutas y muchas otras cosas. Chou-kou-
tien reveló al mundo que hace cuatrocientos mil años, el hombre ya sabía 
cortar la piedra, utilizar el fuego, recolectar provisiones y vivía en 

https://teilhard.net/biografia-de-teilhard-de-chardin/#Nota3
https://teilhard.net/biografia-de-teilhard-de-chardin/#Nota4


85 

 

comunidades, de un modo no muy diferente a como viven quizá algunos 
pueblos indígenas primitivos de hoy en día. En opinión de algunos 
antropólogos y prehistoriadores, el hombre de Pekín revela todavía más 
cosas. Después de la última Guerra Mundial se reemprendieron las 
excavaciones en Chou-kou-tien. El investigador chino Weng Chung Pei, 
que ya había participado de un modo decisivo en el descubrimiento del 
primer hombre de Pekín, y su colega Wu Yu Kang encontraron otros 
muchos restos óseos del Sinanthropus, los examinaron y declararon que, 
a pesar de su carácter remoto, el hombre de Pekín se parecía en muchos 
rasgos a los actuales chinos y mogoles; y que "era un antepasado directo 
del hombre chino". 
[5] George Gaylord Simpson (1902-1984) Fue quizá el paleontólogo con 
más influencia en el siglo XX y uno de los principales proponentes de la 
Teoría Sintética de la evolución. Fue profesor de zoología en la 
Universidad de Columbia y curador del Departamento de Geología y 
Paleontología del American Museum of Natural History, y curador en el 
Museum of Comparative Zoology en Universidad de Harvard University 
de 1959 a 1970. Profesor de geociencias en la Universidad de Arizona 
hasta su retiro en 1982. 
[6] Aún no está claro quién voló el ferrocarril japonés en Mukden. 
Algunos afirman que se trataba de disidentes chinos, otros que no es 
posible llegar a ninguna certeza debido a la falta de pruebas históricas. 
Sin embargo, gran parte de los historiadores sostienen que fue obra de 
los militares japoneses que buscaban una justificación de sus ansias 
expansionistas a un doble nivel; frente a su propio gobierno y al 
Emperador Hirohito, que  no habían autorizado la operación, y frente a la 
comunidad internacional. 
[7] La Fundación Viking, fue fundada por Wenner Gren, un 
estadounidense de origen sueco y cubría proyectos científicos, educativos y de caridad. Cuando cambió el nombre a “The Wenner Gren 
Foundation, se reorganizó con énfasis en la investigación antropológica. 
[8] Tiempo después Leakey descubrió el Zinjanthropus en asociación con 
una industria de herramientas, Y aunque no es seguro que el 
Zinjanthropus haya sido el fabricante de estas herramientas, la visión 
darwinista se fortalecía y se consideró errónea la conclusión de Teilhard. 
Sin embargo ahora, 60 años después, evolucionistas de vanguardia han 
llegado a la conclusión que los australopitecos son antecesores de los 
simios actuales. Pero ya no se reivindicará a Teilhard. 

 

https://teilhard.net/biografia-de-teilhard-de-chardin/#Nota5
https://teilhard.net/biografia-de-teilhard-de-chardin/#Nota6
https://teilhard.net/biografia-de-teilhard-de-chardin/#Nota7
https://teilhard.net/biografia-de-teilhard-de-chardin/#Nota8


86 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



87 

 

3 
Nueve conceptos estructurantes  
 de Pierre Teilhard de Chardin  

para cambiar el modo de 
entender el mundo  

(Homenaje en el día de la Transfiguración) 
 

LEANDRO SEQUEIROS. Vicepresidente de la 
Asociación de Amigos de Teilhard de Chardin (sección 
española). Miembro de la RED MUNDIAL de AMIGOS 
DE TEILHARD (París). Correo 
lsequeiros42@gmail.com   
 
 
 El día 6 de agosto de 1923, día de la 
Transfiguración del Señor, el jesuita científico y 
místico Pierre Teilhard de Chardin estaba en el 
desierto de Ordos, en Mongolia, en una expedición 
científica. No tenía pan ni vino para celebrar la 
Eucaristía. Y compone “La Misa sobre el Mundo”.  

El pensamiento espiritual y movilizador de 
Pierre Teilhard de Chardin (1881-1955) es denso y 
complejo. Por eso, presentamos, en memoria de ese 6 
de agosto, diez textos en los que expresa poética y 
místicamente diversos aspectos que pueden 

mailto:lsequeiros42@gmail.com
https://www.bubok.es/libros/238364/LA-MISA-SOBRE-EL-MUNDO-de-Pierre-Teilhard-de-Chardin


88 

 

reelaborar nuestros esquemas conceptuales, 
epistemológicos y sobre todo espirituales.  

Pero estos textos no son solo una delicia 
lingüística sino palancas que pueden removilizar 
modos rígidos de entender el mundo. La experiencia 
de la Pascua cristiana, la experiencia interior de la 
certeza de la Resurrección de Jesús de Nazaret dirige 
todo su pensamiento y sus afectos más profundos. 

 
 Pierre Teilhard de Chardin (1881-1955) 

expresó en diversas ocasiones que deseaba fallecer en 
el tiempo de Pascua. Parece ser que sus deseos fueron 
atendidos. El 10 de abril de 1955, que ese día 
correspondía al Domingo de Resurrección, fallecía 
repentinamente en la ciudad de Nueva York donde 
permanece sepultado su cuerpo en el jardín de la 
antigua casa de los jesuitas. 
 
 
Pierre Teilhard de Chardin y lo Crístico (1950) 
 El 10 de abril de 1955, fallecía en Nueva York 
Pierre Teilhard de Chardin. Pero recordemos algunos 
rasgos de su biografía: Marie-Joseph Pierre Teilhard 
de Chardin nace el 1 de mayo 1881 en la casa solariega 
de la familia en Sarcenat, cerca de Orcines (Puy-de-
Dôme). Era el cuarto de los hijos de Emmanuel 
Teilhard de Chardin y Berthe-Adèle de Dompierre 
d´Hornoy. Una familia muy religiosa y bien establecida. 
Una selección de datos nos ayuda a centrar su figura. 
 

https://www.facebook.com/AsociacionTeilhard/posts/742339262473277/
https://www.facebook.com/AsociacionTeilhard/posts/742339262473277/
https://www.facebook.com/AsociacionTeilhard/posts/742339262473277/


89 

 

 
 En el año 1899, ingresa (con 18 años) en el 
noviciado de la Compañía de Jesús en Aix-en-Provence.  
Posteriormente realiza estudios de filosofía en Jersey y 
entre 1905-1908 ejerce como profesor de química en 
el Colegio de la Sagrada Familia en El Cairo. Más tarde, 
entre 1908 y 1912 realiza sus estudios de Teología en 
Ore Place (Hasting, Sussex). En 1911 es ordenado 
sacerdote y sus superiores lo destinan a estudiar 
ciencias en París. 
 Podemos considerar que, entre 1912 y 1923 se 
desarrolla la etapa inicial de la formación científica de 
Teilhard y de la publicación de los primeros trabajos 
geológicos y paleontológicos en Europa. En 1912 tiene 
lugar la primera entrevista con Marcellin Boule, 
profesor de paleontología en el Museo de Historia 



90 

 

Natural de París. Bajo su dirección, asiste a cursos de 
Geología y Paleontología. 
 Al estallar la Primera Guerra Mundial Teilhard, 
a pesar de su condición de sacerdote, fue movilizado. 
Desde 1915 actúa como camillero en el 21 regimiento 
mixto de zuavos y tiradores, situado en la primera 
línea de fuego. Está en el frente de batalla hasta 1919 
en que es desmovilizado.  
 Posteriormente regresa a la Universidad y 
obtiene en la Sorbona la licenciatura en Ciencias 
Naturales. Desde 1920 se dedica intensamente a las 
tareas de la Tesis Doctoral. Esta Tesis es defendida en 
1922 con el título Los Mamíferos del Eoceno inferior 
francés y sus yacimientos. Inicia la docencia 
universitaria y es nombrado Encargado de curso de 
paleontología y geología en el Instituto Católico de 
París.  
 Pero esta tarea va a durar poco tiempo para el 
joven Teilhard: los superiores lo destinan a China. Se 
inicia la estancia en Tientsin, entre 1923 y 1931. Más 
tarde, reside en Pekín hasta que es repatriado en 1946 
tras la Segunda Guerra Mundial. Durante estos casi 25 
años realiza una ingente labor como científico y 
escribe la mayor parte de sus ensayos filosóficos, 
místicos y poéticos. 
 
Los diez últimos años de Teilhard (1945-1955) 
 Los últimos diez años de la vida de Teilhard 
discurren entre Estados Unidos y Francia, con viajes 
científicos esporádicos a otros países. En el año 1955, 

http://www.bubok.es/libros/172328/TEILHARD-EN-MI-CORAZON


91 

 

Teilhard muere repentinamente de infarto en Nueva 
York el día 10 de Abril (día de Resurrección).  
 Una de las preocupaciones de Teilhard fue la de 
dar sentido religioso, espiritual e incluso místico al trabajo de investigación científica. “Investigar” no era 
para él solamente una tarea de conocer racionalmente 
de forma experimental los secretos del universo 
material (y en su caso, como geólogo, los secretos que 
esconden los estratos y los seres vivos que han 
poblado y evolucionado en la Tierra millones de años 
atrás). La investigación (como escribe poco antes de morir, en 1955, es una forma de “adoración”. 
 Tres ensayos teilhardianos van a servirlos de 
guía para elaborar la hoja de ruta de su pensamiento 
respecto al sentido de la investigación científica. Estos 
tres ensayos teilhardianos son: “Sobre el valor religioso de la investigación” (de 20 de agosto de 1947), “Lo Crístico” (de marzo de 1955) e “Investigación, trabajo y adoración” (de marzo de 
1955). En ellos muestra que la investigación científica 
es una forma de adoración desde la perspectiva de una 
cosmovisión Crística. 
 
El escenario místico: “Lo Crístico” (de marzo de 
1955) 
 En “El Corazón de la Materia” (1950), Teilhard dedica un amplio capítulo a “lo Crístico” o lo Céntrico en conexión con el Punto Omega. “Con el 
descubrimiento de Omega, - escribe – finaliza lo que 
podría denominar la rama natural de mi trayectoria 

http://teilhard.net/la-presencia-de-dios-en-el-mundo-las-oraciones-de-pierre-teilhard-de-chardin-por-agustin-udias-vallina/
http://teilhard.net/la-presencia-de-dios-en-el-mundo-las-oraciones-de-pierre-teilhard-de-chardin-por-agustin-udias-vallina/
http://teilhard.net/pierre-teilhard-de-chardin-una-espiritualidad-desde-la-vision-del-mundo-de-un-hombre-de-ciencia-por-agustin-udias-s-j/
http://teilhard.net/pierre-teilhard-de-chardin-una-espiritualidad-desde-la-vision-del-mundo-de-un-hombre-de-ciencia-por-agustin-udias-s-j/
https://revistas.comillas.edu/index.php/pensamiento/article/view/4554
https://www.tendencias21.net/Teilhard-de-Chardin-unifico-ciencia-filosofia-y-mistica_a40158.html
https://www.tendencias21.net/Un-ensayo-basico-actualiza-la-filosofia-de-Teilhard_a4455.html


92 

 

interior en busca de la consistencia última del Universo” (página 43 de la edición española de 2002). Cinco años más tarde, en “Lo Crístico” resume, 
precisa, sistematiza y concreta el papel de lo Crístico 
como “atractor” de todo el universo hacia un punto 
denso de espiritualidad. En una carta de 19 de agosto 
de 1950 a su fiel secretaria, la señorita Jeanne-Marie Mortier, escribe Teilhard: “Querría no morir antes de 
haber expresado sobre poco más o menos cómo he 
entrevisto este extraordinario Crístico, con una 
admiración que no ha dejado de aumentar”. 

Y en la primavera e su segundo año de exilio en 
Nueva York, Teilhard vuelve sobre el tema en carta a J.M. Mortier el 30 de abril de 1952: “Lo primero que escribiré para “para mí” (y para los íntimos) puede que sea un estudio sobre “la Cristosfera”, o sobre “lo Crístico” (el Punto, el Medio y la Energía crísticos), lo que más o menos me remitirá a “El Medio Divino”. En el año 1954 vuelve a su proyecto: “Entre 
tanto, sueño cada vez más con escribir algo “confidencial” sobre lo Crístico: una especie de 
quintaesencia del Medio Divino, la Misa sobre el 
Mundo y El Corazón de la Materia”. Una evocación de 
la formidable “integración” psicológica (como se dice 
ahora) realizable (y en vías de inevitable realización) 
por el encuentro entre el Cristo-pleromizante de la 
Revelación y lo Evolutivo convergente de la Ciencia. 
Todo el Universo que se amoriza, de lo ínfimo a lo inmenso, a lo largo de toda la Duración del tiempo…” 

https://es.wikipedia.org/wiki/Atractor
http://teilhard.net/pierre-teilhard-de-chardin-una-espiritualidad-desde-la-vision-del-mundo-de-un-hombre-de-ciencia-por-agustin-udias-s-j/
http://teilhard.net/pierre-teilhard-de-chardin-una-espiritualidad-desde-la-vision-del-mundo-de-un-hombre-de-ciencia-por-agustin-udias-s-j/


93 

 

(Carta a su secretaria, J.M. Mortier de 22 de 
septiembre de 1954). 

No es este el lugar para una disección pormenorizada del denso y sistémico ensayo “Lo Crístico” (fechado en marzo de 1955, un mes antes de 
su fallecimiento), que ocupa 20 páginas de texto 
impreso. Baste con este resumen en la introducción (página 87): “Las páginas que siguen no son una 
simple disertación especulativa en que se expongan las 
líneas principales de un sistema largamente madurado 
e ingeniosamente ensamblado, sino que representan 
un testimonio dado con toda objetividad sobre un 
cierto acontecimiento interior, sobre una determinada 
experiencia personal en la que me es imposible no 
discernir las huellas de una deriva general de lo 
Humano hacia sí mismo. Poco a poco, a lo largo de mi 
existencia se ha ido despertando en mí (hasta hacerse 
habitual) la percepción de dos dinámicas o corrientes 
psíquicas fundamentales, en las que todos 
participamos sin, no obstante, tener el suficiente cuidado. (…) Por un lado, un Flujo, a la vez físico y 
psíquico, que enrollaría sobre sí mismo, complicándola 
hasta hacerla co-reflexionar, la totalidad de la Trama 
de las Cosas. Y por otro lado, bajo las especies de lo 
Divino encarnado, una presencia tan íntima que 
exigiría, para satisfacerse y satisfacerme, ser, por 
naturaleza, universal. Doble sentido (y sentimiento) de 
una Convergencia cósmica y de una Emergencia crística que, cada una a su manera, me invadían por entero”. 

 

https://www.tendencias21.net/La-aportaciones-de-Teilhard-forman-ya-parte-del-patrimonio-cultural-humano_a39356.html
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/2017/07/05/teilhard-de-chardin/


94 

 

 
Como el mismo Teilhard reconoce, esta ha sido 

su reflexión continua durante 40 años, y tal vez ahora en 1950 tenga “menos frescura y exuberancia en la expresión”, pero “con la misma admiración y la misma pasión”.  
 
“Investigación, trabajo y adoración” (fechada en 
marzo de 1955) 
 Muy poco después de haber escrito las páginas anteriores sobre “lo Crístico”, Teilhard de Chardin 
redacta en Nueva York un breve ensayo al que titula “Investigación, Trabajo y Adoración”. Ignoramos si en 
esos días le llegó alguna carta desde Roma en la que le 
recriminaba o le prohibía hablar o escribir. Pero de hecho “quisiera hacer observar a quien corresponda” que “es psicológicamente inviable y, por otra parte, directamente opuesta a la mayor gloria de Dios” no 
realizar una tarea interdisciplinar. 
 Escribe (página 245 de Ciencia y Cristo, edición 
de Taurus):  
 “Haga usted Ciencia apaciblemente sin mezclarse en filosofía ni teología..” (Cita textualmente 
de alguna carta recibida de sus superiores). Y prosigue: “Tal es el consejo (y la advertencia) que la 
autoridad me ha repetido una y otra vez durante toda 
mi vida. Tal sigue siendo – supongo – la dirección que 
se da a los numerosos y brillantes cachorros lanzados 
hoy, muy oportunamente, al campo de la investigación”. 



95 

 

 
  

Muy probablemente se refiere a los estudiantes 
jesuitas a quienes los superiores les dan consejos para 
su formación filosófica y teológica. Por ello, Teilhard se siente obligado a responder a sus superiores: “Pero 
sobre esta actitud, respetuosamente – pero con la 
seguridad que me dan cincuenta años de vida pasada 
en el corazón del problema – quisiera hacer observar a 
quien corresponda, que es psicológicamente inviable y, 
por otra parte, directamente opuesta a la mayor gloria de Dios”. 
 Esta tesis es muy teilhardiana: es inviable e 
imposible vivir y pensar de forma escindida y dual la 
experiencia mundana y la experiencia espiritual, la 
impregnación en una cultura científico-técnica y unas 
vivencias espirituales y religiosas. Aunque no lo cita, la palabra “integración” que los compañeros jesuitas y 



96 

 

los no jesuitas cercanos hoy hemos descubierto al vivir 
de forma interdisciplinar las mareas culturales en 
cuyas olas nadamos, fue para Teilhard algo 
fundamental. Y de estos temas trata este breve ensayo. 
 Unos textos pueden ser expresivos: “A partir de 
ahora, en el fondo de sí mismo, ningún investigador 
digno de ese nombre trabaja (o no puede trabajar ya), 
si no es sostenido por la idea de llevar más lejos, y 
hasta el final, al Mundo que le rodea. Dicho con otras 
palabras, y por lo menos virtualmente, todo 
investigador se ha convertido hoy por exigencia funcional en un  “creyente en el Hacia Adelante”, en un 
consagrado a lo “ultra-humano”” (página 247). 
 

 
 Evidentemente, esto tiene sus consecuencias. Y 
Teilhard lo trata cuando se refiere a lo que en su tiempo se entendía como “El conflicto Religión-Ciencia y su solución” (página 247). Escribe en este ensayo 
Teilhard: “En lo que creo (…)  que debo insistir más 

http://teilhard.net/el-universo-segun-pierre-teilhard-de-chardin/
https://www.unav.edu/web/ciencia-razon-y-fe/el-conflicto-ciencia-religion


97 

 

que nunca es que, por el solo hecho de esta 
transferencia del Cristo resucitado a un polo superior 
de la Evolución cósmica, el científico cristiano se encuentra, no solamente “igual de animado” (equi-
animado), sino  “super-animado” en relación con el 
científico no cristiano, en su impulso hacia la 
Investigación. Porque entonces, ante la mirada se 
perfila en el Porvenir, lo ultra-humano, ya no 
simplemente con la forma de un cierto Colectivo vago, 
sino con los rasgos de un Alguien supremamente atrayente y preciso”. 
 Y concluye: “En el espíritu y en el corazón del cristiano convertido en “trabajador de la Tierra” no 
hay ya la interferencia temida, sino una magnífica 
resonancia establecida entre la adoración del Hacia-
Arriba y la fe del Hacia-Adelante. Y, por consiguiente, 
en el terreno mismo de la devoción al Mundo, el 
derecho y el orgullo de decir al camarada humanista o marxista: “Plus et Ego”… [y yo más todavía]”. 
 
 
Cambiar el modelo de espiritualidad 
 Y al final del ensayo leemos: “Lo que hay que 
recoger y re-profundizar (en su sentido) es, tanto la 
Cristología dogmática, la noción misma de perfección 
cristiana, puesto que se la transpone a un Universo 
nuevo (precisamente el de los laboratorios y de la 
fábrica) en el que la “criatura” no es ya solamente un “instrumento que utilizar”, sino un “co-elemento que integrar” por la Humanidad en génesis, y en el que 



98 

 

desaparece (o se corrige) la vieja oposición Tierra-Cielo en la nueva fórmula: “Al Cielo por la culminación 
de la Tierra”” (página 251) 
 Teilhard incide en la necesidad de dar un giro al 
estilo de formación de los jóvenes jesuitas (y de los religiosos en general): “Decir, por lo tanto, a un 
Religioso que estudie Ciencias sin permitirle, al mismo 
tiempo, repensar toda su visión religiosa es, como 
decía al empezar, darle una consigna imposible, 
condenarle de antemano a resultados mediocres, en una vida interior dividida” (página 248) 
 Estos textos, repensados desde el testimonio de 
aquellos cristianos – y sobre todo jesuitas- que 
optaron por la inculturación en el mundo de las 
Ciencias, las Tecnologías y sus correlatos éticos, 
cobran vida y estimulan a seguir en el camino iniciado 
hace muchos años. 
 
Teilhard en la Conferencia de jesuitas en Versalles 
en 1947 
 Pero para justificar desde el punto de vista 
psicológico, espiritual y epistemológico la hoja de ruta 
interdisciplinar que muchos creyentes hemos de 
remontarnos siguiendo a Pierre Teilhard de Chardin al 
año 1947, unos años antes de los textos anteriores. 
 No tenemos suficiente documentación al 
respecto. Pero parece ser que dentro de la Compañía 
de Jesús hubo atisbos de cambios esperanzadores 
después de la segunda Guerra Mundial. En el año 1915 
el padre Wlodimiro Ledochowski (1886-1942) fue 

https://es.wikipedia.org/wiki/W%C5%82odzimierz_Led%C3%B3chowski


99 

 

elegido padre General de la Compañía de Jesús. A 
pesar de la convulsión de la Primera Guerra Mundial, 
de la Gran Depresión y de la Segunda Guerra Mundial, 
la Compañía de Jesús creció durante el período de 
Ledochowski. De mentalidad estrecha y polaca, 
convocó a la 27 Congregación General de los jesuitas 
que tuvo lugar en Alemania.  

Su mentalidad poco abierta a modernidades 
provocó no pocos problemas a Teilhard. El análisis 
realizado por Emma Fattorini de los archivos 
vaticanos del período han mostrado el papel 
importante que el P. Ledochowski jugó en la redacción 
de la encíclica contra el comunismo, la Divini 
Redemptoris pero también los obstáculos que puso 
para que Pío XI no publicara otra encíclica destinada a 
condenar el antisemitismo. 

El generalato de Ledochowski estuvo jalonado de 
condenas contra los pensadores considerados “modernistas”. En junio de 1920, es la doctrina llamada de los “ojos de la fe”, título de un célebre 
artículo de Pierre Rousselot (1878-1915), (muerto al 
principio de la guerra), la que es condenada por una 
carta del Superior General de los jesuitas, el padre 
Ledochowski. La condena afecta indirectamente a 
teólogos próximos a Teilhard, a sus amigos del tiempo 
de formación, como Pierre Charles (1883-1954) que 
enseñaba en Lovaina, Auguste Valensin, que será “exiliado” a Niza y el exegeta Joseph Huby. 

Para Claude Cuénot, no se trata de un retiro 
forzado por los superiores debido a sus escritos poco 

https://es.wikipedia.org/wiki/Primera_Guerra_Mundial
https://es.wikipedia.org/wiki/Gran_Depresi%C3%B3n
https://es.wikipedia.org/wiki/Segunda_Guerra_Mundial
https://es.wikipedia.org/w/index.php?title=Emma_Fattorini&action=edit&redlink=1
https://es.wikipedia.org/wiki/Divini_Redemptoris
https://es.wikipedia.org/wiki/Divini_Redemptoris
https://es.wikipedia.org/wiki/Modernismo_teol%C3%B3gico
https://www.edicionesencuentro.com/libro/los-ojos-de-la-fe.html
https://www.edicionesencuentro.com/libro/los-ojos-de-la-fe.html
https://fr.wikipedia.org/wiki/Pierre_Charles_(j%C3%A9suite)
https://philpapers.org/rec/DECLI-4
https://www.tendencias21.net/Se-cumplen-100-anos-del-despertar-del-genio-de-Teilhard-de-Chardin_a41617.html


100 

 

ortodoxos durante la guerra. Parece que Teilhard 
estaba preparando en la Sorbona su licenciatura en 
Ciencias Naturales. De acuerdo con Théodore Monod-
Lamare (geólogo en Burdeos y espíritu no conformista 
y amigo sincero) Teilhard asistió a las clases de 
Hérouard y de Robert, y se presentó a los exámenes 
especiales para desmovilizados. 

El padre Ledochowski falleció en 1942, pero las 
complicaciones políticas dificultaron la celebración de 
una Congregación General de los jesuitas que 
nombrase su sustituto. Hasta 1946 no se produjo la 
elección del nuevo padre General, el belga Juan 
Bautista Janssens (1889-1964). La Compañía recibió 
con mucha esperanza a este nuevo General, un hombre 
intelectual de talante liberal. Pronto publicó una carta 
a todos los jesuitas del mundo en la que presentaba 
unas preferencias apostólicas entre las que estaba el 
apostolado de la Investigación Científica. 

Los jesuitas de Francia aceptaron con 
entusiasmo este giro aperturista. Tanto es así, que los 
provinciales convocaron en Versalles unas 
Conferencias sobre las nuevas perspectivas de la 
Compañía en esta nueva época. Y además. Invitaron a 
Pierre Teilhard de Chardin a impartir una de las Conferencias. Y el tema que desarrolló fue “Sobre el valor religioso de la Investigación”. 

En esta Conferencia, ya citada más arriba, a 
jesuitas durante una semana de Estudios, celebrada en 
Versalles el 20 de agosto de 1947 (Teilhard de Chardin, “Sur la valeur religieuse de la recherche”. 

https://es.wikipedia.org/wiki/Jean-Baptiste_Janssens
https://es.wikipedia.org/wiki/Jean-Baptiste_Janssens


101 

 

Science et Christ. Oeuvres 9, Paris: Éditions du Seuil, 
1965, 255-263;  publicada en Ciencia y Cristo, Taurus, 
Madrid, 1968, páginas 229-235), proclamaba Teilhard 
de Chardin con cierto aire de triunfo, pensado en su 
futura rehabilitación y en la posibilidad de poder 
publicar sus escritos secuestrados en tiempo de Ledochowski: “¿Por qué es tan importante que 
nosotros, los jesuitas, participemos en la Investigación 
humana hasta llegar a penetrarla e impregnarla con 
nuestra fe y con nuestro amor a Cristo? ¿Por qué? Sencillamente (…) porque la Investigación es la forma 
en la que se esconde y opera más intensamente, en la 
Naturaleza, a nuestro alrededor, el poder creador de 
Dios. A través de nuestra investigación emerge en el Mundo un ser nuevo, un aumento de conciencia” (pág. 
231-232) 
 Y ya aparecen aquí algunas formulaciones que encontraremos en “Lo Crístico” y en “Investigación, trabajo y adoración”: “No puede haber una fe cristiana 
realmente viva si no alcanza y levanta, en su 
movimiento ascensional, la totalidad del dinamismo espiritual humano (…). Y tampoco fe en el Hombre, 
psicológicamente posible, si el porvenir evolutivo del 
Mundo no se reúne, en lo trascendente, con algún foco 
de personalización irreversible. En suma, es imposible 
ir Hacia Arriba sin moverse Hacia Adelante, ni progresar Hacia Adelante sin derivar Hacia Arriba” 
(página 233)  



102 

 

 
 El texto (y posiblemente la Conferencia 
hablada) finaliza con unas frases vibrantes y optimistas: “Todo lo que acabo de decirles lo resumiré 
en esta única frase que sabrán corregir en lo que de brutal tiene su simplicidad: “Nosotros, sacerdotes, 
jesuitas, no solamente debemos interesarnos y 



103 

 

comprometernos, sino también creer  en la Investigación, porque la Investigación (realizada “con fe”) es el terreno mismo en el que tiene probabilidades 
de elaborarse la única mística humano-cristiana que puede hacerse mañana una unanimidad humana”” 
(página 235). 
 

Nueve conceptos estructurantes del 
pensamiento transformador de las 
conciencias de Teilhard de Chardin  

La mente humana es muy compleja. No 
entramos aquí en descripciones e interpretaciones que 
sobrepasan ahora nuestras posibilidades. En la mente 
individual y colectiva de la humanidad los llamados 
conceptos estructurantes6 están jerarquizados en 
mapas conceptuales. Y no se trata de añadir más 
información, sino de realizar una reestructuración 
cognitiva, actitudinal y metodológica. Aprender es 
reenstructurar la mente. 
 Proponemos NUEVE conceptos estructurantes 
que – desde mi punto de vista – vertebran y dan 

 
6 Para los conceptos estructurantes ver: 
http://concienciaenlaescuela.blogspot.com/p/los-conceptos-
estructurantes.html; 
https://www.google.com/search?q=%22conceptos+estructurant
es%22&oq=%22conceptos+estructurantes%22&aqs=chrome..69i
57j0l7.17991j0j8&sourceid=chrome&ie=UTF-8; 
http://sfrcienciassociales.blogspot.com/2017/05/conceptos-
estructurantes-y-principios.html 

http://concienciaenlaescuela.blogspot.com/p/los-conceptos-estructurantes.html
http://concienciaenlaescuela.blogspot.com/p/los-conceptos-estructurantes.html
https://www.google.com/search?q=%22conceptos+estructurantes%22&oq=%22conceptos+estructurantes%22&aqs=chrome..69i57j0l7.17991j0j8&sourceid=chrome&ie=UTF-8
https://www.google.com/search?q=%22conceptos+estructurantes%22&oq=%22conceptos+estructurantes%22&aqs=chrome..69i57j0l7.17991j0j8&sourceid=chrome&ie=UTF-8
https://www.google.com/search?q=%22conceptos+estructurantes%22&oq=%22conceptos+estructurantes%22&aqs=chrome..69i57j0l7.17991j0j8&sourceid=chrome&ie=UTF-8
http://sfrcienciassociales.blogspot.com/2017/05/conceptos-estructurantes-y-principios.html
http://sfrcienciassociales.blogspot.com/2017/05/conceptos-estructurantes-y-principios.html


104 

 

sentido a una concepción del mundo, a una 
espiritualidad, a una mística, a la ciencia y al modo de 
entender la realidad- 
 
 

1 DIAFANÍA:  
Transparencia del Universo que permite a la mirada 
purificada y adaptada contemplar en él la presencia de 
Cristo. “Si se me permite modificar ligeramente una palabra 
sagrada, diríamos que el gran misterio del 
Cristianismo no es exactamente la Aparición, sino la 
Transparencia de Dios en el Universo. Oh, sí, Señor, no 
sólo el rayo  que roza, sino el rayo que penetra. No vuestra Epifanía, Jesús, sino vuestra Diafanía” (El 
Medio Divino, 141). 
 

2 AMORIZACIÓN:  
Para Teilhard, el AMOR (palabra que utiliza con 
frecuencia) es la Energía unitiva diferenciante, 
brotada, en su origen, del foso divino, habiendo 
emergido por excelencia de la caridad de Cristo, 
activando la unión de persona a persona y de centro a 
centro, y sin confundirse con sus repercusiones 
afectivas. Es la savia misma de la unión creadora y la 
marca, en la persona, de la convergencia del universo. “El amor, con todos sus matices, no es nada más ni 
nada menos que la huella más o menos directa dejada 
en el corazón del elemento por la convergencia 



105 

 

psíquica sobre sí mismo del Universo” (Porvenir del 
Hombre, p. 32) 

La AMORIZACIÓN la entiende como Activación 
del amor en el marco de la evolución. “Sin embargo, fue necesaria nada menos que la 
conjunción de Cristo con el punto Omega para que, en 
medio de un chorro de chispas, se produjera a mis ojos 
el extraordinario fenómeno de una conflagración general del Mundo, por amorización total”. (El Corazón 
de la Materia, 1950) 
 

3 CÓSMICO:  
Designa, por una parte, al Universo tomado como un 
todo formado en dimensión evolutiva una primera 
etapa de la organización de lo múltiple hacia la 
emergencia de lo humano; por otra parte, un poder de 
aprehender la unidad del mundo que constituye uno 
de los sentidos del Espíritu, el sentido de lo cósmico. 
(ver Crístico) 
Lo Cósmico- lo Evolutivo” (El Corazón de la Materia, 
1950). 
 
 

4 COSMOGÉNESIS:  
El universo evolutivo concebido como un sistema 
animado de un movimiento orientado y convergente. 
Concepción moderna y dinámica del Universo. Se 
opone al Cosmos estático. 



106 

 

Cfr: Dios de cosmogénesis, Humanismo de 
cosmogénesis, régimen de cosmogénesis, Visión de 
cosmogénesis. “En el espacio de dos o tres siglos […], el Universo ha 
dejado de sernos representable bajo la forma de 
armonía establecida, para adoptar decididamente el 
aspecto de un sistema en movimiento. No ya un orden, 
sino un proceso. No ya un Cosmos, sino una 
Cosmogénesis. (AE, p. 252) 
 

5 CRISTO CÓSMICO:  
Cristo en cuanto foco y salvador de un universo 
personal, en el que lo cósmico es finalmente asumido 
por la humanidad para Cristo y transfigurado 
mediante dos movimientos inversos y -no obstante-, 
íntimamente unidos: la ascensión de la evolución y el 
descenso de la gracia. “El Cristo Cósmico” (titulo) (Escritos del Tiempo de la Guerra, p. 75) “Cristo no podía limitar su Cuerpo a una 
periferia cualquiera trazada en el interior de las cosas; 
venido sobre todo para las almas, únicamente para las 
almas, no puede unirlas y vivificarlas sino revistiendo y animando todo el resto del Mundo con ellas (…) Por 
actual que pueda parecer, este evangelio del Cristo 
Cósmico, donde radica quizá la salvación de los 
tiempos modernos, sigue siendo con toda verdad la palaba llegada desde el cielo a nuestros padres (…)”. 
(Escritos del tiempo de la guerra, p. 75-76). 
 



107 

 

 

6 CRISTOGÉNESIS:  
Génesis de Cristo, no en su naturaleza divina, sino en 
su naturaleza humana, preparada por la evolución 
cósmica, luego por la vocación del pueblo de Israel, y 
que se revela en el nacimiento, la vida y la muerte del 
Jesús histórico (punto crítico y umbral de emergencia). 
Si bien el cuerpo individual de Cristo, glorificado por la 
resurrección, ya no conoce otra génesis, no por ello va 
a ser menos promovida esta cristogénesis, gracias al 
Cuerpo místico, mediante lo ultra-humano, que se 
consumará en la Parusía, cuando el crecimiento del 
Cuerpo místico se haya acabado totalmente. “Lo que, a fin de cuentas, constituye la imbatible 
superioridad del Cristianismo sobre todas las otras 
especies de Fe, es que se encuentra identificado cada 
vez más conscientemente con una Cristogénesis, o sea, 
con la ascensión percibida de una cierta Presencia universal, a la vez, inmortalizante y unidora” (Lo 
Crístico, 1955). 
 

7 LO CRÍSTICO:  
Dilatación y universalización del Cristo histórico hasta 
los límites del espacio y del tiempo. Desde la 
perspectiva crística es como el Cristo histórico 
adquiere su dimensión total. 
En una visión evolutiva como la de Teilhard, el término 
de Crístico implica una virtud energética y 
transformadora que se revela como fundamental. Lo 



108 

 

Cósmico, lo Humano y lo Crístico constituyen a la vez 
los tres componentes de la vida interior de Teilhard al 
mismo tiempo que las tres dimensiones de lo real, al 
representar formas cada vez más elevadas de un 
movimiento único de centración y de unión. “Lo Crístico o lo Pan-reflexivo” (subtítulo, VII, p. 404) “Y aquí es donde estalla la virtud de lo “Crístico”, tal 
como se nos ha presentado anteriormente engendrado 
por el encuentro progresivo, en nuestra conciencia, 
entre las exigencias cósmicas de un Verbo encarnado y 
las potencialidades espirituales de un Universo convergente” (Lo Crístico, 1955) 
 
 

8  CRISTO EVOLUCIONADOR 
Cristo en cuanto motor supremo de la cosmogénesis. “Cristo-omega. Por tanto, Cristo Animador y Colector 
de todas las energías biológicas y espirituales 
elaboradas por el Universo. Por tanto, finalmente, 
Cristo-Evolucionador”. (Ciencia y Cristo, p 193) 
 

9  CRISTIFICACIÓN: (CRISTIFICAR) “Absorto por completo con la alegría de ver centrarse, 
consolidarse y amorizarse simultáneamente a mi 
alrededor todas las cosas, durante mucho tiempo no 
he parado mientes, en medio del vasto fenómeno de 
Cristificación que me descubría la conjunción del 
Mundo y de Dios, más que en la ascensión dentro de 



109 

 

mi de las fuerzas de Comunión” (El Corazón de la 
Materia, 1950) 
 
 

Conclusión 
 Los Amigos de Teilhard intentamos 
sistematizar – sin éxito- el complejo mundo emocional 
e intelectual de Pierre Teilhard de Chardin. Muchos 
estudiosos han presentado aproximaciones a su 
pensamiento. Siempre nos quedamos cortos. Es mucho 
más complejo y rico de lo que parece. Solo podemos 
indicar la dirección de su pensamiento, pero no 
intentar cerrarlo dentro del estrecho marco del 
lenguaje. Siempre SUGERIMOS pero no encerramos. Si 
puede ser útil a los lectores, aquí lo presentamos.. 
 
6 de agosto de 2021, día de la Transfiguración del 
Señor. 
 



110 

 

 
 
 
 
 
 
 



111 

 

 

4 
 

TEILHARD DE CHARDIN: 
 UN JESUITA MOLESTO 

 
 
 Con ocasión de la celebración de los 50 años del 
fallecimiento de Pierre Teilhard de Chardin en 2005, 
tuvieron lugar diversos actos. Uno de ellos fue en 
Barcelona. Este capítulo recoge algunas ideas del texto 
de la Conferencia que pronuncié en el Salón de Actos 
de la Fundación Joan Maragall el viernes 8 de abril de 
2005)7 
 
 Un visionario singular del siglo XX Pierre 
Teilhard de Chardin (1881-1955), geólogo, 
paleontólogo, pensador, teólogo, y místico, fue (y sigue 
siendo) uno de los hombres más discutidos del siglo 
XX. 

 
7 Publicada en catalán como: Teilhard de Chardin i la gènesi del seu 

pensament. En: M. D. Doncel y J. M. Romero (edit.) Actualitat de 

Teilhard de Chardin. Cruïlla editorial, Barcelona, 2008, pág. 13-36. 

http://www.casadellibro.com/libro-actualitat-de-teilhard-de-

chardin/9788466120272/1198838  

http://www.casadellibro.com/libro-actualitat-de-teilhard-de-chardin/9788466120272/1198838
http://www.casadellibro.com/libro-actualitat-de-teilhard-de-chardin/9788466120272/1198838


112 

 

 No oculto mis simpatías hacia Teilhard. Admiro 
su audacia para defender el hecho de la evolución 
cósmica biológica y humana en una época en la que 
estas ideas eran esgrimidas por los ateos para 
oponerse a la religión. Aunque tenga las naturales 
discrepancias en el modo de interpretar los procesos evolutivos de una manera “finalista” inadecuada a las 
interpretaciones actuales. 
 No niego la cercanía afectiva con Teilhard 
aunque no esté de acuerdo con todas sus ideas. Ambos 
somos geólogos y paleontólogos, jesuitas científicos 
interesados en el debate de las ciencias y el 
pensamiento moderno con la teología y con las 
religiones. 
 Salvadas las distancias del tiempo, el espacio, 
ambos defendemos una visión positiva del mundo, de 
la ciencia, de la tecnología, del progreso humano. Y 
ambos hemos dedicado muchos años de nuestra vida a 
arrancar de las rocas de la Tierra los secretos de su 
historia y de los complejos procesos de evolución 
biológica. 
 La figura de Teilhard de Chardin fue, desde el 
principio, muy contestada por algunos y mirada con 
recelo por parte de sectores oficiales de la Iglesia. Pese 
a su brillante tesis doctoral defendida en 1922, en 1923 Teilhard fue “destinado” por sus superiores a 
China; en 1923. Estando ya en China, el padre 
Provincial le ordena que deje de figurar como profesor 
del Instituto Católico de París. En 1927, Roma le niega 
el imprimatur a El Medio Divino (escrito en Tiensin 



113 

 

entre noviembre de 1926 y marzo de 1927; no será 
publicado hasta 1957, y en castellano en 1958).  

En 1927, el padre General de la Compañía le 
ordena que renuncie a toda actividad en París. En 
1938, se le prohíbe publicar La energía Humana 
(escrita en 1937 y que no se publicará hasta 1962 y en 
castellano en 1963).  

En abril de 1941, Teilhard remite a Roma para 
la censura su segundo libro: El Fenómeno Humano 
(escrito en 1940 y no publicado hasta 1955 y en 
castellano en 1063). El 6 de agosto de 1944 (tres años 
más tarde) se entera de que este manuscrito ha sido 
rechazado por la censura.  

En septiembre de 1947, es invitado a no 
escribir y menos aún publicar nada de filosofía. En 
1948 se le prohíbe que se presente a la Cátedra que le 
ofrecen el París para suceder a su maestro, Marcellin 
Boule. En junio de 1950, la censura rechaza su tercer 
libro, El Grupo Zoológico Humano, (escrito en 1949, y 
que no se publicará hasta 1956 y en castellano en 
1957).  

Ese mismo año 1950, se le prohíbe asistir al 
Congreso Internacional de Paleontología. Hasta su 
muerte solo pudo publicar sin problema, la extensa 
obra científica. Sus otros escritos circulaban a 
multicopista de forma clandestina. 
 Incluso después de su muerte, continuó 
teniendo problemas: dejó su legado a una secretaria 
que movió la constitución de un Patronato 
Internacional presidido por la reina Maria José de 



114 

 

Bélgica, con un Comité Científico de 31 miembros y un 
Comité General de publicación formado por 28 
miembros. Por parte española estaba en Dr. Miquel 
Crusafont, Profesor de Paleontología de la Universidad 
de Barcelona. Desde el año de su muerte, 1955, 
comienzan a publicarse en francés sus obras de 
pensamiento y espiritualidad y desde 1963 en 
castellano.  
 Muy pronto, el 6 de  diciembre de 1957 (tal 
como se hace publico en el número de agosto de la 
revista Rélations de los jesuitas de Montreal) un 
decreto del Santo Oficio de 6 de diciembre de 1957 
ordena que sus obras sean retiradas de las bibliotecas 
de los Seminarios y de las Instituciones Religiosas; no 
podrán estar a la venta en las librerías católicas ni ser 
traducidas a otras lenguas. En 30 de junio de 1962, la 
Congregación del Santo Oficio da a conocer un 
Monitum en donde se pone en guardia sobre sus ideas que pueden ser un “peligro” para las mentes de los 
jóvenes8. Apunta a que en Teilhard hay “ambigüedades” y “graves errores” en materia 
filosófica y teológica. 

 
8 Este Monitum puede encontrarse en L´Observatore Romano (1962), 

nº 148 (31.022), sábado 30 julio, pág. 1 ss. Más datos en: Roger 

GARAUDY (1970) Perspectivas del hombre. Editorial Fontanella, 

Barcelona. 217 ss.; Sebastián BARTINA (1963) Hacia los orígenes 

del hombre. Garriga, Barcelona, Apéndice documental; Alberto 

MAKINISTIAN (2004) Desarrollo histórico de las ideas y teorías 

evolucionistas. Aleph, Universidad de Zaragoza. 



115 

 

 Como apunta un hombre tan poco sospechoso 
de heterodoxia como el jesuita Eusebio Colomer (en 
Evolución,  BAC,  Madrid, 1966. 853-909) “hoy, 
después de la nueva postura introducida por el 
Concilio y de una serie de estudios que se han 
enfrentado con rigor y seriedad con el pensamiento de Teilhard, (…) su posición en la Iglesia puede 
considerarse como más segura. Aunque persisten las 
dificultades que dieron lugar a la intervención del 
Santo Oficio, se ha impuesto por lo general una actitud 
más abierta y positiva. Indicio de este nuevo clima son, 
además de varias intervenciones conciliares y de una 
cauta pero significativa cita del papa Pablo VI en 
alocución de marzo de 1966 Cfr. Ecclesia,  12 marzo 
1966, página 378), la toma de posición del Padre 
General de los jesuitas, P. Pedro Arrupe, al defender 
públicamente el buen nombre del combatido hermano 
de Orden y al reconocer, pese a todas las críticas que 
puedan y deban hacérsele, que en su obra lo positivo 
supera a lo negativo” (nota 202 página 908). 
 En 1981, con ocasión del centenario de su 
nacimiento, en el Instituto Católico de París tuvo lugar 
un acto académico en su honor. El cardenal Agostino 
Casaroli envió a monseñor Paul Poupard, en nombre 
del Papa, una carta elogiosa de la personalidad de 
Teilhard, haciendo reservas respecto a algunas 
expresiones conceptuales. La prensa interpretó que la 
Santa Sede revisaba su anterior toma de postura, pero 
un rápido comunicado de la Santa Sede de julio de ese 
año insistía en que la carta del Cardenal Casaroli 



116 

 

manifestaba reparos serios a algunas ideas 
teilhardianas que la prensa había ocultado. 
 Las aguas se han serenado y muchas de las 
ideas teilhardianas, bien clarificadas, no tienen que 
significar una amenaza para la fe. Antes bien, su 
pensamiento ha hecho mucho bien a muchos 
creyentes que han encontrado en Teilhard la 
formulación de muchas ideas que rondaban en la 
mente y han abierto esperanza en el encuentro entre 
la fe y la ciencia. 
 Los ensayos filosóficos, religiosos y místicos de 
Teilhard, estuvieron en su gran mayoría inéditos 
durante su vida. Comenzaron a publicarse a partir de 
finales de los 50 en Francia y muy pronto se 
tradujeron a muchas lenguas, entre ellas al castellano. 
Los libros de Teilhard se vendían entre los jóvenes y 
fascinaban a esa generación que buscaba una nueva 
formulación de sus creencias más de acuerdo con su 
formación intelectual científica. Un buen trabajo de 
investigación podría ser el estudio de las ediciones y 
ventas de los libros de Teilhard en Europa entre 1957 
y 1980. Estos datos mostrarían, sin duda, que el éxito 
editorial de Teilhard cayó en picado a principio de los 
años 70. Hoy, las jóvenes generaciones casi no saben 
quién es. Teilhard pasó muy rápidamente del 
estrellato al olvido. 
 
 
 



117 

 

5 
TEILHARD DE CHARDIN:         
EL CAMINO INTERIOR 

 
 

Unas referencias, para empezar 
 ¿Quién fue Pierre Teilhard de Chardin? ¿Qué 
hizo? ¿Qué es lo que queda de él hoy?  La biografía más 
completa de Teilhard es la publicada por Claude 
Cuénot en París en 1958 y traducida al castellano en 
1967, con el título Pierre Teilhard de Chardin. Las 
grandes etapas de su evolución (Taurus Ediciones, 
Madrid, 640 páginas). Esta edición incluye una extensa 
bibliografía sobre Teilhard y la relación (casi 
exhaustiva) de sus publicaciones filosóficas, científicas 
y religiosas). Una publicación de gran interés es la 
traducción del libro publicado por Seuil en 1966, 
Pierre Teilhard de Chardin: imágenes y palabras en 
donde se contiene un excelente y casi exhaustivo 
álbum de fotos de Teilhard (Taurus, 1968). Este libro 
está desgraciadamente agotado y apenas existe en las 
bibliotecas y se puede consultar en el STIC (Seminario 
Teología y Ciencia del Centre Borja de Sant Cugat). 
 



118 

 

 Para más información sobre la producción 
literaria sobre Teilhard nos remitimos al excelente 
trabajo de Polgar, L. (1990). Bibliographie sur l´histoire 
de la Compagnie de Jesús (1901-1980). Archivum 
Historicum Societatis Iesu, Roma, vol. III, «Les 
personnes: P. Teilhard de Chardin», pág. 359-363 
[tiene 2.942 entradas bibliográficas para Teilhard]. La 
mayor parte de las citas sobre Teilhard proceden de 
los años 60-70, coincidiendo con su éxito editorial. 
 
 

Las experiencias radicales de 
Pierre Teilhard de Chardin 
 Tal vez lo más didáctico para poder 
comprender un poco a Teilhard de Chardin es 
acercarse a varios momentos de su vida. 
 Los seres humanos no aprendemos todo a la 
vez. Lo que cada uno de nosotros somos lo hemos ido 
construyendo a lo largo de nuestra vida. Lo que los 
seres humanos hemos llegado a ser a lo largo de la 
vida es la consecuencia de complejos procesos de 
interacción natural con la realidad circundante. En 
estos días, trataba con mis alumnos la obra de José 
Ortega y Gasset (de cuyo fallecimiento se cumplen 
también 50 años). Éste insiste en la importancia de las “circunstancias” (personas, cosas, ideas, costumbres, 
familia, afectos..) en la configuración de una 
personalidad. Es lo que yo llamaría experiencias 



119 

 

radicales que orientan para siempre el futuro de un 
ser humano. 
 Teilhard y su obra son el resultado de ese YO 
teilhardiano singular que interacciona con sus 
complejas circunstancias y se reelabora interiormente 
de acuerdo con ellas. 
 Teilhard, como todos nosotros, fue guardando 
en la inmensa mochila de su corazón las experiencias 
más densas de su vida. Y estas experiencias, bien 
reflexionadas, dan lugar –en algunas personas- a unas 
formulaciones vitales muy profundas. 
 En el marco general biográfico de Teilhard 
vamos a situar sus experiencias radicales, aquellas 
experiencias que modelarán su personalidad y su 
pensamiento filosófico, teológico, poético y místico. 
  

Desde mi punto de vista, hubo cuatro 
experiencias radicales en la vida de Teilhard de 
Chardin que configuraron lo que llegó a ser: 

 
 1)  La propia familia y las experiencias de 
infancia 
 2)  La experiencia de ser científico en la 
Compañía de Jesús 
 3)  La experiencia radical de la guerra 
europea 
 4) La experiencia de sumergirse en China, en 
el mundo cultural chino, en la ciencia china 
(durante 25 años), cuando se abría a occidente 
 



120 

 

 
 Recorramos ahora esas cuatro experiencias 
vitales: 
  1)  La propia familia y las experiencias de 
infancia 
 La primera experiencia es la familiar. Marie-
Joseph Pierre Teilhard de Chardin nace el 1 de 
mayo 1881 en la casa solariega de la familia Teilhard 
en Sarcenat, cerca de Orcines (Puy-de-Dôme). Es el 
centro de Francia, la Auvernia, en la hay abundantes 
volcanes apagados. 

Pierre era el cuarto de los hijos de Emmanuel 
Teilhard de Chardin y Berthe-Adèle de Dompierre 
d´Hornoy. Una familia muy religiosa y bien establecida. 
 Los primeros aprendizajes los hace de mano de 
su madre que le inculcará una profunda fe en el 
Sagrado Corazón de Jesús.  

Solo tenía seis años- narra en El Corazón de la 
Materia (escrito en 1950, publicado en castellano por 
Sal Terrae en 2002, p. 19)- cuando un buen día, 
palpando un trozo de hierro forjado, entrevió 
súbitamente, como un relámpago, lo que hay de duro, 
de consistente, de real, en la materia. Era la época en 
que su madre le introducía en las profundidades del 
amor de Cristo. Su ideal consistirá en unir estos dos 
extremos: materia y espíritu. 
 Esta experiencia, narrada por él mismo, nos 
acerca ya a la gran pasión que le acompañó toda su 
vida: el gusto por la naturaleza, los animales, la vida 
humana, y junto con él, el deseo profundo de Dios, lo 



121 

 

que nos supera, el misterio, lo profundo más allá de lo que vemos. La tensión entre la “materia” (lo real, lo que tiene forma y peso) y el “espíritu” (lo que n 
percibimos, lo que nos supera, lo que inunda de luz 
misteriosa el secreto del corazón) 
 Quería ser “naturalista” para estudiar las rocas 
y los minerales, los volcanes de la Auvernia, los restos 
fósiles de la vida del pasado. Pero por otra parte, se 
sentía atraído por el misterio, lo invisible, el futuro 
imprevisible, lo religioso en su dimensión más amplia. 

Más explícita es su confesión publicada en su 
ensayo  Como yo creo, 1934,  (publicado en 1970, 
páginas 105-106):  “La originalidad de mi creencia consiste en esto: 
que arraiga en dos dimensiones de la vida, 
consideradas habitualmente como antagónicas. Por mi 
educación y formación intelectual, pertenezco a los “hijos del cielo”, pero por mi carácter y mis estudios profesionales soy un “hijo de la Tierra”.(….) Al 
término de mi experiencia, después de treinta años 
consagrados a la búsqueda de la unidad interior, tengo 
la impresión de que se ha realizado de modo natural, 
una síntesis entre las dos corrientes que tiran de mí: la 
una no ha ahogado a la otra. Hoy creo, probablemente, 
más que nunca en Dios, y al propio tiempo, más que nunca, en el mundo”.  
 Este doble impulso hacia Dios y hacia los 
humanos, hacia lo material y hacia lo espiritual, hacia 
lo trascendente y lo inmanente, hacia lo físico y lo 
metafísico le acompañará siempre. Y su síntesis es un 



122 

 

intento de armonización entre ambas tendencias. De 
alguna manera, todo lo material, lo humano, lo 
inmanente, lo terreno está apuntando, creciendo, 
evolucionando hacia lo espiritual, lo ultrahumano, lo sobrenatural, lo metafísico, lo teológico, lo divino… Esa 
fue una de sus primeras intuiciones. 
 
 2)  La experiencia radical de ser científico en 
la Compañía de Jesús 
 La segunda de las experiencias radicales que 
construyen su pensamiento es la experiencia de ser un 
jesuita científico, aspectos que para Teilhard se 
complementan y enriquecen.   

La Compañía de Jesús siempre se ha distinguido 
por su atención y su sensibilidad hacia el mundo de las 
Ciencias de la Naturaleza. Quién no recuerda la 
pléyade de físicos, matemáticos y naturalistas que 
pasaron por el Colegio Romano. Teilhard forma parte 
de ese grupo que intentaba desarrollar su misión como 
jesuita con una presencia en el mundo de las ciencias, 
 En 1899, el joven Pierre, con solo 18 años y 
finalizado el bachillerato en el Colegio de los jesuitas.  
Siente la llamada de Aquel que es Amor convocante e 
ingresa en el noviciado de la Compañía de Jesús en Aix-
en-Provence. Dos años más tarde (1901) pronuncia los 
votos y ya es jesuita. Entre 1902 y 1905 cursa los 
estudios de filosofía eclesiástica en la casa de Saint 
Louis en la isla de Jersey. Esta isla, aunque está cerca 
de Normandía, pertenece a Inglaterra. Los jesuitas 



123 

 

habían sido expulsados de Francia y se exiliaron en 
Jersey. 

Finalizados estos años de estudio de 
humanidades y filosofía, Teilhard pasará tres años, 
entre 1905 y 1908, dando clases en colegio. Dado que 
la Compañía de Jesús estaba expulsada de Francia, 
Teilhard es nombrado profesor de química y física en 
el Colegio de segunda enseñanza de la Sagrada Familia 
de los jesuitas, en El Cairo.  

En esta época, Teilhard recorre los áridos 
alrededores de El Cairo (como en El Fayum) y 
encuentra algunos yacimientos de fósiles marinos y, 
sobre todo, de huesos de mamíferos fósiles de la era 
Terciaria, que le despertaron el interés por la 
paleontología. Entre estos mamíferos aparecen restos 
de primates cuyo estudio le deja fascinado y le abren a 
las raíces de la humanidad. En esta época, Teilhard 
siente la llamada de la geología y de la paleontología. 
Es la primera fase de su trabajo científico. Ésta es 
denominada por él mismo como la de las “investigaciones preliminares sur le terrain”.  

Está naciendo el Teilhard científico, el Teilhard 
que sabe observar la realidad natural y física del 
mundo, plantearse hipótesis de por qué suceden las 
cosas y buscar, mediante el método científico, unas 
teorías explicativas de los procesos naturales. 

Muy probablemente, el estudio de fósiles 
marinos y también mamíferos fósiles de climas 
tropicales en Egipto, le hicieron ya intuir el hecho del 
cambio biológico, las relaciones entre evolución de las 



124 

 

especies y el clima. En sus Cartas desde Egipto hay ya 
algunas pistas para conocer su pensamiento biológico. 
Tal vez no se atrevió a expresarlo, pero tal vez el concepto de “evolución” de los animales y plantas, e 
incluso del universo, puso florecer en su fértil 
imaginación. 

Terminado este período en Egipto, Teilhard 
regresa a Europa. Tal como es preceptivo en la 
formación de los jesuitas, entre 1908 y 1912 cursa 
cuatro años de Teología en Ore Place (Hastings, 
condado de Sussex, en Inglaterra).  

En los ratos libres de sus estudios teológicos en 
Inglaterra, Teilhard sigue la búsqueda de restos de la 
vida del pasado, y recorre los materiales geológicos de 
la facies Weald (del Cretácico medio y superior de 
Inglaterra), buscando dientes y plantas fósiles. Le 
fascina conocer la vida del pasado y sus relaciones con 
los seres vivos actuales.  

Desde ahora, siente la vocación a aunar en un 
solo proyecto su dedicación jesuítica y sacerdotal y el 
conocimiento de la historia de la vida preservada en 
las rocas sedimentarias.  

En esta época es cuando en 1909 tiene lugar su 
encuentro con el aficionado Charles Dawson, 
descubridor del presunto Eoanthropus, más conocido 
como Hombre de Piltdown. La tinta impresa ha corrido 
con pasión discutiendo sobre cuál fue el papel de 
Teilhard en este fraude de Piltdown, pero este tema 
excede ahora de este texto. 



125 

 

En estos años leyó La Evolución Creadora del 
filósofo Henri Bergson que le hizo una profunda 
impresión. Y –como él mismo escribe- empieza a 
percibir “la conciencia de una deriva profunda, 
ontológica, total del universo, no como una noción 
abstracta sino como una presencia” en torno suyo (El 
corazón de la Materia). Es el descubrimiento de que el mundo en el que vivimos está “en estado de evolución 
dirigida, es decir, de génesis” (El corazón de la 
Materia). Volveremos a este punto más adelante. 

Teilhard de Chardin es ordenado sacerdote con 
30 años, el 24 de agosto de 1911. Un año más tarde, en 
1912 finaliza sus estudios de Teología en Hasting 
(Inglaterra). Pero la vocación científica de Teilhard 
estaba muy clara y había ido madurando a lo largo de 
estos años.  

Su inclinación hacia el mundo de las ciencias y 
su capacidad demostrada hacia el mundo de las 
ciencias de la Tierra y especialmente a la paleontología 
y a la paleoantropología facilitaron que sus superiores 
jesuitas a autorizaran a Teilhard para que pudiera 
dedicarse al cultivo de las ciencias  
 
La formación científica de Pierre Teilhard de Chardin 
como geólogo y paleontólogo  

Es necesario sumergirse en la época de 
formación científica de Teilhard para entender en su 
justa dimensión su tarea como geólogo y paleontólogo. 
Su verdadera formación científica se inicia tarde: tiene ya 30 años… 



126 

 

En la formación científica de Teilhard se 
pueden diferenciar dos momentos diferentes: ante de 
la guerra europea y después de la guerra europea. Si la segunda fue la formación “académica” encaminada a la 
consecución de un título universitario, mantenemos 
que la primera, antes de la guerra europea, más 
autodidacta y libre y no encaminada a conseguir un 
título fue la que le configuró como científico en el 
sentido más pleno. 
 Regresado a Francia y establecido en París, 
toma contacto con el mundo científico. Por medio de 
sus compañeros jesuitas, a mediados de 1912 tiene 
lugar su primera entrevista con el Dr. Marcellin Boule, 
profesor de paleontología en el Museo de Historia 
Naturalde París. Boule era por entonces una autoridad 
indiscutible en el mundo de la geología y de la 
prehistoria y los fósiles humanos. Teilhard tuvo la 
suerte de poder pasar dos años (1912-1914) con él en 
el Instituto de Paleontología humana, incorporado al 
Museo de Historia Natural de París. 
 Aquí conoció Teilhard en 1912 a otro 
investigador que marcará su futuro y con el que se 
unirá con una sólida amistad, no exenta de tensiones: 
el sacerdote Henri Breuil, experto en prehistoria, con 
quien discutía casi todos los días de paleontología 
humana y sus implicaciones teológicas. Henri Breuil 
fue comisionado junto al experto alemán en 
prehistoria española, Hugo Obermaier (1877-1946), 
en 1910 para estudiar los yacimientos prehistóricos de 
España.  



127 

 

 En estos años, decisivos para su formación 
científica, entre 1912 y 1915, Teilhard siguió algunos 
cursos de geología en el Instituto Católico de París. En 
esta prestigiosa institución, Teilhard se siente feliz y se 
dedica, entre otras cosas, y por indicación de Boule, a 
estudiar los restos fósiles de mamíferos terciarios 
incluidos en las fosforitas de Quercy. 
 La segunda etapa de su formación científica 
discurre tras el paréntesis de la Guerra Europea 
(1914-1919). En 1919, finalizada la contienda, 
Teilhard vuelve a París. Sus superiores deciden que se 
dedique a las ciencias de la Tierra y cursa la carrera de 
Ciencias Naturales.  

Desde la Pascua de 1920, Teilhard se entrega 
seriamente a su tesis doctoral sobre los mamíferos 
fósiles del Eoceno inferior de Francia. La tesis fue 
presentada el 5 de julio de 1921 y defendida con éxito 
en 1922, con el título de Los Mamíferos del Eoceno 
inferior francés y sus yacimientos.  Muy probablemente, 
la conciencia de que la evolución de los seres vivos es 
más que una hipótesis, crece dentro de su mente. En 
este tiempo, posiblemente, ya es un científico 
evolucionista. 

Teilhard empieza en 1922 a trabajar en el 
Instituto Católico de París como ayudante de 
Paleontología. Ante él se abría un amplio horizonte 
como científico, geólogo, paleontólogo, sacerdote y 
jesuita.  

En una época de conflictos en Francia entre la 
ciencia y la religión, ya comenzaba a despuntar como 



128 

 

intelectual. Pretendía en sus contactos con otros 
científicos impulsar la posibilidad de la armonía (que 
no enfrentamiento) entre el desarrollo científico, la 
filosofía y la Teología. Y en este punto, la aceptación 
del hecho de la evolución biológica que consideraba 
compatible con la tesis teológica de la Creación divina, 
es para Teilhard indudable.  

Es más: sus maestros en París estudian los 
orígenes humanos. Y para Teilhard, las ciencias 
prehistóricas pueden aportar mucha luz a la 
interpretación teológica de las raíces de la humanidad. 

Este será el fruto de sus hondas reflexiones 
cuando sufre en las trincheras del frente durante la 
Primera Guerra Mundial, la Guerra Europea. Tal vez sea uno de los aspectos vigentes de su pensamiento… 
Volveremos al Teilhard científico cuando tratemos de la experiencia China…  

Ahora retrocedamos años atrás. Revivamos la 
tercera de las grandes experiencias radicales que 
marcarán su vida: la Guerra Europea. 
 
 3)  La experiencia radical de la Guerra 
Europea (1914-1916) 
 Vayamos un poco hacia atrás en el tiempo. 
Habíamos dejado a Teilhard en París formándose con 
Boule y Breuil en Geología y paleontología humanas. 
En 1914 estalla la Guerra Europea. Teilhard es 
movilizado y destinado como camillero en el 21 
regimiento mixto de zuavos y tiradores en los frentes 



129 

 

franceses. Su servicio militar se prolonga entre 1915 y 
1918.  
 La atmósfera de las trincheras significan para él un “bautismo de lo Real” (según sus biógrafos). Según 
éstos, el contacto con la crueldad de la guerra hizo que 
desde 1916 (con 35 años) se produjera el llamado “despertar del genio teilhardiano”.  

Sus vivencias espirituales y místicas están 
reflejadas magistralmente en su Diario (que no está 
traducido al castellano). Los primeros meses, narra los 
acontecimientos de la guerra. Pero a  partir de enero 
de 1916, su Diario toma un nuevo sesgo: ya no le 
interesan tanto sus avatares como camillero en la 
guerra, sino que se extiende en temas filosóficos, 
espirituales, místicos y teológicos: la materia divina, el 
sacrificio, la energía apasionada, la unión con el todo, 
la divinización y la acción creadora de Dios.  

Sus consideraciones se ven acompañadas por 
esquemas, diagramas y dibujos que revelan ya la 
emergencia de nuevas concepciones de la fe que se 
trenzan con los conceptos científicos. Este texto es 
muy expresivo:  “El mundo no será jamás suficientemente vasto, 
Ni la humanidad suficientemente fuerte, Para ser 
dignos de Aquél que los ha creado y se ha encarnado. Es preciso ir al cielo con todo el gusto de la Tierra” 
(escrito en el Frente del Marne, 1917) 
 Entre 1916 y 1919, Pierre Teilhard de Chardin 
escribe –y no logra publicar- media docena de ensayos 
de gran hondura científica, filosófica, mística y 



130 

 

teológica. Están hoy publicados y agrupados en 
Escritos en tiempo de guerra, y recomendamos su lectura. En especial, “La vida cósmica” (1916), “El Medio Místico” (1917) y “El Sacerdote” (1918) son de 
obligada lectura para entender a Teilhard. 
 Es el momento en el que Teilhard intuye que 
existe una envoltura pensante en el Universo: es el ser 
humano que mediante el trabajo científico y 
tecnológico configura y transforma los procesos 
naturales de este mundo. 
  
 
 4) La experiencia de sumergirse en China 

Ya hemos citado que Teilhard comienza a 
trabajar en el Instituto Católico de París en 1922 como 
ayudante. Pero su trabajo en Europa se va a ver 
interrumpido muy pronto.  

Este mismo año de 1922, otro jesuita, el padre 
Émile Licent (1876-1952) pone la primera piedra en la 
ciudad china de Tientsin del edificio destinado a ser el 
museo Hoang-ho-Paiho. Licent, al entrar en la 
Compañía de Jesús acariciaba la idea de fundar en 
tierra de infieles un centro de irradiación científica y 
cristiana. Licent llegó a China en 1914 y comenzó su 
tarea con medios muy escasos.  

El estudio de los fósiles de mamíferos de 
Chukutien (una cueva a medio camino entre Tientsin y 
Pekín) era tentador para Licent. Para poder estudiar 
mejor estos restos fósiles, se puso en contacto con 
Marcellin Boule. Éste le puso en contacto con Teilhard. 



131 

 

El Museo de París financiaría la campaña y Teilhard se 
podría incorporar al proyecto en China.   

Los motivos de la ida de Teilhard a China no 
están aún bien conocidos. Por una parte, a Teilhard le 
seducía la aventura. Y se sentía halagado por la 
invitación. Por otra parte, sus superiores no pusieron 
muchas dificultades dado que Teilhard hablaba y 
escribía con libertad y había habido protestas por su 
interpretación del pecado original dentro de una 
perspectiva evolucionista que no era fácilmente 
aceptada por la doctrina oficial de la Iglesia.  Una 
respuesta educada y tal vez evasiva pero incompleta se 
encuentra en una breve nota autobiográfica de 
Teilhard de Chardin que se publicó en la revista Études 
en 1950. En ella habla solo de su  “decisión de unirse a Licent” en China.  
 El día 6 de abril de 1923, Teilhard se embarca 
en Marsella y el 23 llega a Tientsin. Se inicia así lo que 
Cuénot (1967) denomina “La experiencia China”. 
China, ese continente 19 veces España.  

Son los años de la exploración de los Ordos en 
Mongolia en 1923, del desierto de Gobi en 1924, de 
Chuchutien, y la etapa de las grandes expediciones 
internacionales (como la del Crucero Amarillo) entre 
1926 y 1936.  Teilhard, pronto se introduce en los “medios seculares chinos” (lo que motiva enfrentamientos con Licent que lo quería era gente para trabajar en “su” 
museo. En  1928, Teilhard es nombrado consejero del 
Servicio Geológico de China. También se inicia como 



132 

 

Colaborador en las excavaciones paleontológicas 
humanas de Chukoutien, cerca de Pekín como asesor 
de geología.  
 Las buenas relaciones de Teilhard con otros 
científicos (sean o no creyentes) hacen que participe 
en 1930 en la   Expedición centroasiática (Mongolia) 
del American Museum of Natural History, dándose a 
conocer como gran geólogo y paleontólogo. Por ello, 
entre 1930 y 1931 tiene lugar su primera estancia en 
Estados Unidos y recibe ofertas de no volver a China. 
Pero su fidelidad a la Compañía no le permite aceptar..  
 En estos años recibe la prohibición de publicar 
sus ensayos filosóficos y teológicos, pero puede publicar trabajos “estrictamente” científicos. Desde 
1931  Teilhard colabora en el estudio del Sinanthropus 
pekinensis, emparentado con el Pithecántropo (Homo 
erectus) de Java.   
 En China las cosas mejoran para él. Empieza a 
colaborar con otro jesuita más abierto de mentalidad, 
el padre Pierre Leroy. Entretanto, el padre Émile 
Licent habia regresado a Francia.  En 1940  (con  59 
años) crea con Pierre Leroy SJ el Instituto de 
Geobiología de Pekín, y en 1943   Lanza con Pierre 
Leroy la revista Geobiología.   
 Esta fue una revista rompedora en su tiempo. 
Basados en un paradigma científico entonces 
novedoso, el de la complejidad y emergencia de 
novedad en los procesos naturales, tanto geológicos 
como biológicos, presentan diversos trabajos de lo que 



133 

 

en la actualidad se conoce como Geología Global o 
Coevolución. 
 Los años en China son los años de mayor 
creatividad intelectual y la época en la que redacta El 
fenómeno humano y El Medio divino, dos de sus obras 
más polémicas. La Compañía de Jesús nunca le 
concedió permiso para publicarlas. 
 La primera sintetiza sus ideas sobre el ser 
humano desde una perspectiva a la vez científica y 
religiosa. Y la segunda, El Medio divino, es un tratado 
de espiritualidad redactado con un lenguaje del siglo 
XX. 
 Entre 1945 y 1955, Teilhard hace frecuentes 
viajes por el mundo a la búsqueda de las raíces de la 
humanidad siendo mal visto por sus compañeros 
jesuitas y por el Vaticano. 
 Los años de China fueron muy fecundos desde 
el punto de vista científico y espiritual. Es la época de 
El Medio Divino, El Fenómeno Humano, El grupo 
Zoológico Humano y tantos otros escritos que no pudo 
publicar. Se fragua más y más una visión cósmica y 
cristocéntrica de un mundo en evolución. Los últimos 
años son frenéticos entre China, Francia, Roma y 
Nueva York. El 10 de abril de 1955, Teilhard muere 
repentinamente de infarto en Nueva York. Era el 
domingo de Resurrección. Su pensamiento quedaba 
interrumpido. 
 
 
 



134 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



135 

 

 
 

6 
TEILHARD DE CHARDIN:         
SUS IDEAS ESENCIALES 

 
 
 El pensamiento filosófico, religioso, místico y científico de Teilhard de Chardin fue fruto de un “largo 
camino”, de una lenta y a veces dura marcha por 
terrenos inexplorados, no sólo desde el punto de vista 
geológico.  

El pensamiento de Teilhard parte de la 
convicción científica de que vivimos en un universo 
que cambia de forma irreversible. Habla más de 
transformismo que de evolución. Es más: para 
Teilhard, como geólogo, es evidente que el Universo 
tuvo un inicio, y que fue evolucionando de forma 
natural dando lugar a los sistemas planetarios. Es el 
proceso de cosmogénesis. 
 Dentro de este proceso, emerge en algún lugar 
del Universo, unas moléculas complejas que darán 
lugar a la vida. Es la biogénesis o procesos de 
emergencia de los fenómenos vitales. 
 Y a lo largo de miles de millones de años, el 
árbol evolutivo de la vida se irá haciendo más 



136 

 

frondoso y complejo. Emergen sucesivamente los 
invertebrados con caparazón, los peces, los anfibios, 
los reptiles, las aves y los mamíferos. Y entre el grupo 
de mamíferos, los primates darán lugar a la 
emergencia del pensamiento.  

Por un proceso de Noogénesis (génesis del 
pensar) aparece la rama de los homínidos y de los 
humanos. Pero la evolución no se para ahí. En los 
humanos la evolución se hace consciente, y el primate 
inteligente toma las riendas de su propio destino.. El 
futuro del universo está en nuestras manos. 

Teilhard es un optimista contumaz: la 
tecnología dará lugar a una especie de cerebro común 
del universo que constituye la Superhumanidad. La 
energía que lo mueve es el amor. Y el amor hace 
converger todas las energías cósmicas y humanas 
hacia un punto de Unión, al que Teilhard denomina el 
Punto Omega. Y el momento culminante de este 
proceso de convergencia se materializa en la irrupción 
de Jesús de Nazaret que por la Encarnación y 
Redención lleva a su plenitud al Universo entero. No 
encontraríamos entonces sumergidos en el Cristo 
Cósmico. Es la Cristogénesis y cristificación del 
Universo. 

Hablaremos de esto más adelante. 
 
 
 
 



137 

 

Teilhard y los filósofos 
Toda esta construcción, que parte de la ciencia 

y se eleva hacia la metafísica, la teología y la mística de 
la Unión. 
 Tal vez, los filósofos que más influyeron en su 
pensamiento son Henri Bergson (1859-1941), Maurice 
Blondel (1861-1949) y Wilhelm Dilthey (1833-1911) 
con su concepción de las ciencias del espíritu. También 
pudo influirle la filosofía de signo naturalista de 
Ostwald Spengler (1880-1936) y de Ludwig Klages 
(1872-1956) 
 Sobre Teilhard influye mucho el pensamiento 
de Henri Bergson (que había publicado en 1907, su 
obra Le Evolución Creadora) que lo despertó del sueño 
fixista y se señaló una dirección de evolución hacia el 
hombre desde una perpectiva vitalista. 
 Tal vez sea esta una de las razones por las que 
la figura de Teilhard no está muy bien considerada 
dentro de la comunidad científica de los biólogos 
evolucionistas. En una comunidad en la que el 
paradigma explicativo dominante es el de la Teoría 
Sintética de la Evolución, de fuertes componentes 
darwinistas, el larvado lamarckismo de Bergson y de 
Teilhard ha sufrido duras críticas.  

Bergson le revela a Teilhard la diferencia entre 
tiempo  y duración y el élan vital, ese flujo sutil que 
empuja hacia delante y hacia arriba. Bergson es un 
pensador brillante, opuesto al que considera 
mecanicismo del neodarwinismo y se acerca a las 



138 

 

ideas de Theodor Eimer sobre la ortogénesis, la 
existencia de un élan vital que empuja a la vida a 
avanzar y en algunos de los caracteres morfológicos.   
 Por otra parte, Teilhard se familiarizó con el 
pensamiento de Maurice Blondel a través del jesuita 
Auguste Valensin (1879-1953), profesor de filosofía y 
amigo personal de Blondel. Valensin fue compañero de 
Teilhard desde el noviciado y preparaban juntos obras 
de teatro para los niños.  

En 1919, tras la guerra mundial. Teilhard acude 
a Valensin con el que trata cuestiones del panteísmo 
de Spinoza y de la filosofía de Blondel. En una carta de 
15 de febrero de 1955 (pocos meses antes de su muerte) escribe Teilhard: “Con Blondel he estado en 
contacto (a través de Auguste Valensin) durante casi 
un año (justamente después de la primera guerra, 
hacia 1920). Algunos puntos de su pensamiento han 
influido mucho ciertamente en mí: el valor de la Acción 
(que se ha convertido en mí en una Energética cuasi-
experimental de las potencias biológicas de la evolución), y la noción de “pancristismo” (a la que yo 
había llegado independientemente, pero a la que no 
me había atrevido, entonces, a denominar tan certeramente)” 
 Por otra parte, en la génesis de su pensamiento no se puede olvidar la “filosofía oculta” de la 
Evolución. Tal vez sea este el punto que más ha 
contribuido a desprestigiar el nombre de Teilhard.  
 Tengo la impresión de que si los paleontólogos 
se han distanciado de Teilhard es porque se sitúa 



139 

 

dentro del marco de las concepciones larvadamente 
neolamarckistas heredadas de la filosofía de la biología 
francesa.  

Además, su convicción de que la evolución se 
rige por la ortogénesis (como acentuación lineal de un carácter) que le permite dar el “salto” hacia la 
trascendencia (siguiendo a Blondel) lo ha hecho 
sospechoso a una comunidad científica en la que domina una visión mucho más “darvinista” (y por ello 
contingente y no finalista) de la evolución. 
 En Francia, a finales del siglo XIX e inicios del 
siglo XX el debate sobre las ideas de Darwin cobra 
rasgos diferentes. Puede hablarse de un aislamiento 
del evolucionismo francés en esta época. Aunque El 
origen de las especies de Darwin fue traducido al 
francés en 1862 (muy pocos años después de la 
primera edición inglesa), no fue el darwinismo la 
fuerza que convirtió a la evolución al mundo científico 
francés. En Francia no hubo reacción antidarwinista 
virulenta. La aceptación del evolucionismo fue un 
proceso lento. A principios del siglo XX muchos 
biólogos franceses ignoraban aún muchos de los 
elementos básicos de la evolución. 
 Aunque el evolucionismo francés contenía un 
fuerte elemento del lamarckismo, no hay testimonios 
de que se hiciera un intento inmediato de revivir el 
nombre de Lamarck como símbolo de la oposición al 
darwinismo. Parece ser que, sólo cuando los excesos 
del neodarwinismo (también llamado ultradar-
winismo) de Weismann crearon una necesidad de que 



140 

 

surgiera una alternativa a la teoría de la selección, los 
franceses comenzaron a ver a Lamarck bajo un prisma 
más favorable. El neolamarckismo sobrevivió en 
Francia hasta bien entrado el siglo XX, muy unido a las 
ideas de la ortogénesis, de las que habla Teilhard, donde la define como “evolución lineal no adaptativa”. 
 
Un pensamiento lineal, hacia adelante y hacia 
arriba, sin vuelta atrás 
 Se puede decir que el pensamiento unificador 
de Teilhard en el que se incluye la biología y la 
paleontología, la prehistoria y la paleoantropología, la 
filosofía de Bergson, San Pablo,  la mística y la poesía 
va emergiendo dentro de él desde muy pronto. Y, como 
un árbol, va creciendo en sus ramas, haciéndose 
corpulento, dando frutos y sufriendo el hacha de sus 
detractores. Ahora bien: ¿Cómo se fueron contruyendo 
las ideas teilhardianas?  
 En un trabajo clásico, E. Rideau (El pensamiento 
de T. de Chardin, editado en París en 1964) ha seguido 
la evolución del pensamiento teilhardiano.  

Esta visión se puede completar con un 
documento muy interesante: en la edición francesa de 
El Corazón de la Materia se incluye al final una “Cronología general de las obras de Teilhard” (que no 
ha sido publicada en la edición española). Se trata de 
una relación de los artículos dispersos en sus XII 
tomos de ensayos filosóficos y teológicos, dispuestos 
por orden cronológico.  



141 

 

El primero (La prehistoria y sus progresos) es de 
1913 (cuando tiene solo 32 años) y se publicó en 
Études y en “La aparición del Hombre”; y el último (Ce 
que je crois, Lo que yo creo) del 7 de abril de 1955, 
Jueves Santo, unos días antes de su muerte y está en “El Corazón de la Materia”.  
 De acuerdo con Rideau y recogiendo los datos 
de la relación citada, se pueden diferenciar seis etapas 
en la emergencia, el crecimiento, la formulación y la 
consolidación de las ideas de Teilhard: 
 
   1)  La primera etapa de la génesis de su 
pensamiento discurre –según Rideau-  entre 1908 y 
1912 (cuando Teilhard tiene entre 27 y 31 años de 
edad). Es la época de sus años de estudios de Teología 
en Hasting. Ya ha dedicado una parte de su tiempo a la 
observación de la naturaleza, al estudio de la Física  y a 
los primeros descubrimientos paleontológicos. En 
estos años, como él mismo reconoce, emerge en él – 
como ya hemos citado- “la conciencia de una deriva 
profunda, ontológica, total del universo, no como  una 
noción abstracta sino como una presencia” en torno 
suyo (El corazón de la Materia). Es el descubrimiento de que el mundo en el que vivimos está “en estado de 
evolución dirigida, es decir, de génesis” (El corazón de 
la Materia). Hay una intuición mística no científica que 
es el inicio de su búsqueda de una explicación 
coherente de los fenómenos de la naturaleza. 
 



142 

 

    2) La segunda etapa de su búsqueda de un 
pensamiento original sobre el universo se extiende 
entre 1915 y 1918 (en estos años Teilhard tiene entre 
34 y 37 años). Es la etapa de la Guerra Europea, 
cuando Teilhard trabaja como camillero- sanitario en 
los frentes franceses. La atmósfera de las trincheras 
significa para Teilhard un “bautismo de lo Real” 
(citado por Claude Aragonnés (su prima, Margarita 
Teillard- Chambon). Este pensamiento está en su 
Diario (Journal); también en su ensayo La Guerra 
1914-1919 (incluida en Génesis de un pensamiento. 
Cartas, 1914-1919 [(1961) Taurus, 1963, p. 36].  
 Teilhard concibe entonces la humanidad como 
“la envoltura pensante de la Tierra” (El corazón de la 
Materia, 2002, 29-30). A la vez, su visión  interior de 
Cristo se engrandece a la medida del mundo en 
movimiento. En El Cristo en la Materia (escrito en el 
frente de Verdún en 1916, Escritos del tiempo de la 
guerra, 119-141) Teilhard describe, poéticamente, “cómo el universo potente y múltiple ha tomado para él la forma de Cristo”. El movimiento de Cristo por la 
Encarnación y el movimiento del mundo por la 
evolución comienzan ya a aproximarse mutuamente. 
Entre ambos, se insinúa el puesto mediador del 
hombre, lo humano. Están ya presentes los tres 
elementos de la cosmovisión teilhardiana: el sentido 
cósmico, el sentido crístico y el sentido humano que 
inician su convergencia. 
 



143 

 

 3)  La tercera etapa de la génesis de su 
pensamiento se extiende entre 1922 y 1927 (Teilhard 
tiene entre 41 y 46 años). Son los primeros años en 
China. En su mente se construye el sentido crístico y 
el sentido cósmico. Asia le revela la inmensidad de la 
Tierra y de lo humano. Es una época de gran actividad 
científica, acompañada de una intensa vida interior. 
Teilhard se interesa por el lugar que el trabajo y la 
adoración, la entrega y el distanciamiento, ocupan en 
la vida cristiana. Aquí están dos de sus textos más 
clásicos: La Misa sobre el Mundo (1923) y El Medio 
Divino (1926-1927) que describen su itinerario 
interior.  
 Una de sus preocupaciones es el futuro, el porvenir. Escribe: “Peregrino del porvenir, vuelvo de un viaje cumplido totalmente en el pasado” (Por el Río 
Amarillo, 1923). El pasado solo interesa en función del 
futuro. Desde este momento, el sentido humano, hasta 
ahora más bien en segundo término, no cesará de 
crecer. Y son frecuentes los trabajos sobre el 
transformismo. Un transformismo que hace que la 
realidad se lance hacia el futuro, que crezca, se haga más compleja y converja hacia “algo” aún impreciso. 
 
 4)  La cuarta etapa de la génesis de su 
pensamiento se prolonga en China, entre 1928 y 
1934.  Es la época de las grandes expediciones 
científicas por el centro de Asia, y la expedición 
Chapman Andrews y más tarde del Crucero Amarillo. 
El contacto con la comunidad científica internacional 



144 

 

es intenso. Debe convivir con hombres de tradiciones 
religiosas muy diferentes entre los que son frecuentes 
los ateos. En estos años, Teilhard cobra clara 
conciencia de la importancia del ser humano dentro 
del fenómeno evolutivo. Son también los años de 
investigaciones en Chukutien, donde estudia lo que 
llamaron Sinanthropus, los homínidos emparentados 
con el Pithecátropo faber  de Java. Poco después 
describe la  llamada ley de complejidad-conciencia. 
Propuesta como una ley científica con fundamentos en 
la paleontología y con razonamientos filosóficos. En 
1934 publica una primera versión de Cómo yo creo: a 
petición de Mgr Bruno de Solages (editada en el tomo X 
de sus obras: Como yo creo, 1970, p. 105-145) 
 
 5)  La quinta etapa se inicia en 1935 y llega 
hasta 1945. Teilhard está en Pekín en el proyecto de 
Geobiología. El pensamiento de Teilhard, centrado 
definitivamente en el porvenir, se preocupa de los 
fenómenos de socialización y de la colectivización. 
La obra maestra de Teilhard, El fenómeno humano,  se 
concluye en 1940 y los contrasta en el capítulo final, 
titulado El fenómeno cristiano, con su anterior visión 
pancrística. Por otra parte, el lanzamiento de la revista 
Geobiología implica la construcción de un gran 
paradigma científico globalizador de los procesos 
geobiológicos. Destacamos aquí, por su significado, el 
texto Esquema de un Universo personal (escrito en 
1936) [editado en el tomo VI: La Energía humana] y El 



145 

 

lugar del hombre en el Universo (escrito en 1941) 
[editado en el tomo III, La Visión del pasado]. 
 
 6)  El último decenio de la vida de Teilhard, 
entre 1945 y 1955, abarca el último trecho de su vida, 
entre los 64 y los 74 años. Estos últimos diez años de 
su vida son todavía poco conocidos por los 
historiadores y merecen un estudio detallado. Son  los 
años de la repatriación a Francia y la estancia 
americana hasta su muerte. Está dominado por la 
visión de un ultra-humano colectivo como término de 
la historia temporal, hacia la que converge, 
coherentemente, la visión cristiana de la historia como 
preparación de la parusía de Cristo y espacio de la 
incorporación de la humanidad redimida en el Cuerpo 
Místico.   

Son los años de la preocupación por la 
Antropogénesis…  

Son también los años de confrontación con el 
ateísmo, existencialista o marxista, y de superación 
tanto del pesimismo de los unos como del optimismo 
intramundano de los otros, con su concepción del 
cristianismo como la religión del porvenir, la única capaz de realizar la coincidencia del “Dios hacia-adelante” con el “Dios del hacia-arriba”. “Todo lo que avanza, converge”, escribe. 
 Destacamos estos escritos: Cristianismo y 
evolución. Sugerencias para una nueva Teología, 
(escrito el 11 noviembre de 1945) [editado en el tomo 
X: Como yo creo], Interpretación biológica plausible de 



146 

 

la Historia Humana: la formación de la Noosfera  (de 
enero de 1947) [editado en el tomo V, El porvenir del 
Hombre] y también uno de sus trabajos de síntesis más 
maduros; El Grupo Zoológico Humano [editado como 
tomo VIII de sus obras y escrito en 1948] 

 
Estas seis etapas de la vida intelectual de Pierre 

Teilhard de Chardin son –a nuestro entender- muy 
ilustrativas para aquellas personas que dicen no 
conocer mucho de nuestro autor. Son pistas que 
pueden ser iluminadoras para llegar a una síntesis más 
personal del complejo sistema científico, filosófico, 
teológico, espiritual poético y místico de Teilhard. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



147 

 

 

7 
LA GRAN SÍNTESIS 

TEILHARDIANA 
  
 
 

La pasión de Teilhard de Chardin fue siempre el 
desarrollo de una cosmovisión humana, religiosa, 
cristiana y mística que puede sintetizarse como la 
evolución en su sentido espiritual y convergente.  
 Y, ¿qué quiere decir eso?  

1) Que el universo en el que vivimos, la sociedad 
que hemos construido, nuestra cultura, los 
valores, la ética, la espiritualidad, las creencias 
religiosas,.. en fin todo.. debe verse con una 
perspectiva determinada: la de la evolución, el 
cambio, la transformación. Todo en este mundo 
está sujeto al cambio. Y esto no es caer en el relativismo de “todo vale”. Se trata de tener la 
mente abierta y despierta, preparada para 
aceptar nuevos puntos de vista, nuevas interpretaciones. Las llamadas “verdades absolutas” suelen ser formulaciones que con el 
tiempo se matizan, se reinterpretan, se reelaboran. Incluso las grandes “verdades” de 



148 

 

las religiones se reinterpretan dentro de otros 
planteamientos culturales. Teilhard nos invita a 
vivir esperanzados y abiertos a la novedad 
emergente. 

2) Para Teilhard, no se trata de cambiar por 
cambiar. No se trata de apuntarse a la primera 
novelería que aparezca. Es una apertura hacia 
la vida que surge desde el fondo del propio 
corazón. Es una evolución física y social pero 
que brota desde el manantial de la propia 
interioridad. Para Teilhard, la evolución de la 
humanidad, tanto biológica como cultural, 
apunta hacia una mayor atención hacia la 
propia consciencia, hacia ser más humano, más 
persona. No se trata de crecer en dinero, o en 
poder o en sabiduría. Se trata de crecer hacia 
adentro. Y ese crecimiento interior no significa 
encerrarse en la propia vanidad o en el 
narcisismo. Al contrario. La espiritualidad de 
Teilhard tiene una fuerte componente social. 
No en vano, como hijo fiel de la Compañía de Jesús, tenía bien asumido que somos “hombres y mujeres para los demás”. Tanto más humanos 
seremos cuanto más serio sea nuestro 
compromiso por la construcción de la sociedad 
humana justa, solidaria y respetuosa con el 
medio natural. La energía que mueve el mundo 
y que aglutina a los seres humanos es eso tan 
indefinible y malinterpretado que es el AMOR. 
Es una espiritualidad de reconociliación con 



149 

 

uno mismo, con la sociedad, con del futuro y 
con la naturaleza. Eso es reconciliarse con Dios. Por eso Teilhard habla de “amorización” como 
tarea humana que trasciende, va más allá de la 
rutina de la vida. Y aquí hemos de llamar la 
atención sobre el hecho que a Teilhard se le ha 
instrumentalizado en algunas ocasiones por 
espiritualidades New Age que han querido 
presentar un Teilhard que se evade de la 
Justicia Global. No podemos pensar en un 
Teilhard blandito, espiritualoide o misticista. 
No era muy amigo de las espiritualidades 
orientales ni de los gnosticismos (tal de moda 
en nuestro tiempo). Recuperemos al Teilhard 
apasionado por el cambio social (se le acusó de 
coquetear con el marxismo en su época 
juvenil), colaborador con la UNESCO y defensor 
de la sociedad del conocimiento y de la 
tecnología al servicio de la humanidad nueva. 

3) Y en tercer lugar, es evolución espiritual y 
convergente. Y al hablar de “convergencia”, 
Teilhard intuye que el esfuerzo unificador del 
amor en la construcción de una sociedad justa y 
solidaria, hace converger todo el cosmos, todo 
el universo hacia un punto más allá del 
horizonte inmediato. Todo converge 
geométrica, física y espiritualmente hacia lo que llama el “punto Omega”, el final natural del 
Todo que llega a la Unión (con mayúscula). Y 
para Teilhard ese punto es el Cristo cósmico. La 



150 

 

palabra Cristo (que significa el Ungido), es la 
chispa divina sembrada en el corazón de la 
sociedad. Es más: no solo todo converge hacia 
ese punto. También el universo todo, el Cosmos 
(que en griego es el orden) es atraído (en 
Teoría de Sistemas de habla de atractores) por 
un Uno personal misterioso y amoroso que 
muchas tradiciones religiosas identifican con 
Dios y el cristianismo con Jesús, la palabra (el 
lógos, la persona, el mensajero) de Dios. En 
algunas tradiciones se habla de Avatar. Y en 
otros  ambientes de Matrix. Pero es mucho más 
que todo eso. Es algo que solo un corazón 
místico es capaz de captar e intuir.  
  

 Desde el punto de vista de Teilhard, esta 
cosmovisión se fundamenta en la cosmovisión 
científica aunque luego es necesario dar un “salto” 
(trascender) a la esfera de las creencias. 
 
 Esta intuición puede sintetizarse en cinco tesis 
de densa formulación que intentaremos aclarar:  
 
1. Primera tesis: todo lo que existe, incluida la idea 

que tenemos de Dios mismo, está sujeto a un 
proceso de cambio irreversible, de gran 
transformación cósmica, biológica, humana y 
social. El universo, la materia, la vida, la humanidad 
ha ido cambiando de forma irreversible a lo largo 
de millones de años de proceso de transformación 



151 

 

(cambio de forma). La  cosmogénesis conduce a la 
biogénesis; ésta a la antropogénesis y a la 
noogénesis. Y de ahí a la cristogénesis. 

 
Para Teilhard, la evolución como proceso natural de 
cambio irreversible de todos los sistemas geológicos,  
biológicos y culturales es lo que explica la realidad de 
nuestro universo y el lugar el ser humano dentro de él. 
La génesis evolutiva de la materia constituye la 
cosmogénesis. La génesis evolutiva de los seres vivos 
constituye la biogénesis. La génesis evolutiva del ser 
humano dentro del grupo primate es la 
antropogénesis. La génesis evolutiva del pensamiento, 
la cultura, la ciencia y la tecnología constituye la 
noogénesis. Y todas las capas, similares a la estructura 
de una flor que se abre convergen y son atraídas hacia 
un punto focal que le da todo el sentido: el Cristo 
cósmico, el alfa y omega de la Creación, como veremos 
más adelante. Todo esto implica, no solo una visión del 
mundo, sino también un modo de estar en él, un modo 
de pensarlo, sentirlo y transformarlo. Todo esto 
implica una espiritualidad en el sentido más profundo 
de la palabra. 
 
 
2. Segunda tesis: el mundo en que vivimos NO es un 

mundo HECHO, sino que es un mundo que SE VA 
HACIENDO. Existe física, social y espiritualmente  
un proceso ininterrumpido de  TRANSFORMA-
CIONES naturales dirigidas hacia la aparición de lo 



152 

 

humano. El universo lo percibe Teilhard 
místicamente dirigido, orientado, convergiendo. 
Todo apunta hacia el futuro, hacia lo inédito, hacia 
lo que está por llegar. Somos atraídos por y desde 
el futuro. Pero llega un momento en el que es el ser 
humano quien tiene la responsabilidad de la 
construcción del mundo del futuro. 
En esta segunda tesis se despliega filosóficamente 

su densa y compleja visión del mundo que se expande, 
se desarrolla y madura hacia la conciencia, hacia la 
persona. Nacemos, crecemos y morimos en el seno de 
una corriente cósmica que nos empuja irrever-
siblemente hacia “ser más” humanos, hacia el Espíritu, 
hacia estados de más conciencia y más libertad. 
 
3. Tercera tesis: Teilhard pretende ir más allá. La 

novedad y originalidad de Teilhard estriba en que 
pretende encontrar la dirección de la evolución en 
lo espiritual. Lejos de significar una invasión del 
espíritu en la materia, la evolución es, a sus ojos, el 
testimonio del triunfo esencial del espíritu sobre la materia. “Todo converge hacia el espíritu”: escribe 
en  una de sus cartas de viaje (hacia 1927, en los desiertos de China): “El mundo, si se me permite decirlo, me parece “lanzarse” hacia delante y hacia arriba en dirección a lo espiritual”. La materia no 
es sino espíritu que espera desarrollarse. 
Para Teilhard, la mirada humana trasciende la 

materialidad de las cosas para apuntar hacia el 
horizonte místico de las posibilidades. Frente a una 



153 

 

visión miope que mira el universo como un sistema 
solo material, disperso, informe y sin rumbo, Teilhard 
en visionario postula desde sus experiencias místicas 
que aparecen en las trincheras de la Primera Guerra 
Mundial, que el Todo es llevado y atraído hacia una 
fusión amorosa en el Uno, en centro unificador de la realidad física y espiritual. “Todo converge hacia el espíritu”. Y no es el Espíritu Santo del cristianismo, 
sino la culminación mística de un proceso irreversible 
de la emergencia de las dimensiones más nobles 
latentes en la intimidad de la materia. La materia se ha 
ido espiritualizando hasta culminar en que Dios sea 
Todo en Todas las Cosas. Evidentemente, estas 
propuestas no son científicas. Nunca lo pretendió 
Teilhard. Pero su pasión fue el intento de integrar 
todas las cosas, las ciencias, las filosofías y las teologías 
en esa visión mística razonable aunque no 
demostrable racionalmente. Tal vez este ha sido el 
punto que muchos han objetado a Teilhard. Pero era muy consciente de que era necesario dar “un salto” 
epistemológico (en la construcción del conocimiento) 
y que no tenía pruebas científicas sino el testimonio de 
su propia vida y la oferta de un proyecto que daba más 
sentido a la vida humana. 
 
4. Cuarta tesis: El futuro supera a la persona y se 

expresa en la humanidad y la superhumanidad. Y 
esa superhumanidad está siendo atraida por un 
foco que identifica como Punto Omega el final de 
todo. Este orden suprapersonal de Teilhard no 



154 

 

alcanza su pleno sentido sino en la perspectiva 
teológica y cristológica. No hay en Teilhard otro 
superorganismo real que el Cuerpo Místico de 
Cristo (es muy interesante su ensayo: 
Superhumanidad, Supercristo, Supercaridad (1943) en “Ciencia y Cristo”). El término de la tendencia de 
la humanidad a la unidad, se hará solo realidad si la 
humanidad del futuro es capaz de abrirse por el 
amor a Alguien mayor que ella misma. Es lo que el 
propio Teilhard va a exponer en su teoría del punto 
Omega. Teilhard concibe (Cómo yo lo veo (1948) tomo XI) el punto Omega como “un polo último y 
autosubsistente de conciencia, suficientemente 
mezclado al mundo para poder recoger en sí 
mismo, por unión, los elementos cósmicos llegados 
al extremo de su centralización por arreglo técnico, 
pero capaz por su naturaleza sobre-evolutiva (es 
decir, trascendente) de escapar a la fatal regresión 
que amenaza (por estructura) a toda construcción 
en la trama del espacio-tiempo”. Al ser 
trascendente, se huye de la acusación de 
panteísmo. 

 
 
5. En la última tesis de su gran sistema, aparece el 

último eslabón del proceso: la concepción 
teilhardiana del Cristo cósmico. En Ciencia y Cristo 
(que contiene ensayos entre 1920 y 1955). Cristo es el “centro orgánico del universo entero.., no solo 
de la Tierra y de la humanidad, sino de Sirio, de 



155 

 

Andrómeda, los ángeles y todas las realidades de 
las que dependemos físicamente de cerca o de lejos”.  Se identifica con ese punto Omega. Teilhard 
toma en serio la frase paulina acerca del plan eterno de Dios y de la “recapitulación” de todas las 
cosas en Cristo. 
Para Teilhard, la síntesis evolutiva tiene un pulso, 

un ritmo de desarrollo dialéctico. La primera fase de 
ese ritmo es de divergencia (es decir, el surgimiento y 
expansión de una multiplicidad de elementos 
minerales y biológicos); la segunda fase de ese ritmo 
es de convergencia (la selección y unificación de los 
elementos); y la tercera fase es la llamada fase de 
emergencia (la síntesis de la dialéctica, el salto 
cualitativo, la aparición de lo totalmente nuevo cuando 
se llega a un punto crítico de desarrollo). Este ritmo, 
que se repite continuadamente, es observable a 
cualquier nivel del plano existencial: cósmico, 
biológico, psíquico, social, familiar o personal. 
 
 Todo esto está en su famoso “Credo”:  
 “Creo en un universo en evolución, 
Creo que la evolución camina hacia el espíritu, 
Creo que el espíritu desemboca en la persona. 
Creo que la persona suprema es el Cristo Universal 
(Como yo creo, 1934, p.105) 
 
 
 



156 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



157 

 

 

CONCLUSIÓN 
  
 
 

Hemos recorrido las grandes etapas de la 
génesis del pensamiento teilhardiano. Pero esta 
síntesis no es un mero ejercicio intelectual y poético, 
sino que apunta hacia la realidad humana, hacia la 
experiencia interior. Por ello, finalizamos con este 
texto que es una llamada a un proyecto de 
transformación de la realidad:  
  “Ejercitémonos hasta la saciedad sobre esta verdad 
fundamental, hasta que nos sea tan familiar como la 
percepción del relieve o la lectura de las palabras. 
Dios, en lo que tiene de más viviente y de más 
encarnado, no se halla lejos de nosotros, fuera de la 
esfera tangible, sino que nos espera a cada instante en 
la acción, en la obra del momento. En cierto modo se 
halla en la punta de mi pluma, de mi piqueta, de mi 
pincel, de mi aguja, de mi corazón, y de mi 
pensamiento. Llevando hasta la última terminación 
natural el rasgo, el golpe, el punto en que me ocupo, 
aprehenderé en Fin último a que tiende mi profunda voluntad” (El Medio Divino, 1927.  pág. 53) 
 
 
 
 



158 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



159 

 

8 
ÍNDICES CRONOLÓGICOS   

DE LOS ESCRITOS DE PIERRE 
TEILHARD DE CHARDIN EN LA 
TRADUCCION AL CASTELLANO 

 
 

Tras el fallecimiento de Teilhard de Chardin 
en 1955, se comenzaron a publicar sus ensayos 
filosóficos, científicos, teológicos y místicos de los 
que pronto se hicieron traducciones al castellano.  

Como es bien sabido, la mayoría de estos 
escritos habían permanecido inéditos y se 
distribuyeron en volúmenes con nombres 
aceptados por el Comité General y Científico. 

Las obras de Teilhard no constituyen una 
sucesión de volúmenes cronológicos sino que 
cada volumen puede contener ensayos y cartas 
de épocas muy diferentes y cuyo punto de 
coincidencia es el tema  que el Comité Interna-
cional decidió. Por ello, no es fácil seguir 
linealmente el pensamiento teilhardiano tal 
como fue elaborado cronológicamente. 

 
 



160 

 

 
 

 En el último tomo de las obras de Pierre 
Teilhard de Chardin en su lengua original 
(Oeuvres de Pierre Teilhard de Chardin. 13. Le 
Coeur de la Matière. Editions du Seuil, 1976, 254 
páginas) se incluían (pág.223-254) tres 
documentos de gran interés para conocer mejor 
el desarrollo del pensamiento teilhardiano.  

Se trata del “Índice bibliográfico general” 
(una relación por orden alfabético del título de 
los ensayos incluidos en los 13 tomos de Obras 



161 

 

de Teilhard, y preparado por Claude Cuénot), la 
“Cronología general” de los ensayos contenidos 
en los 13 tomos citados y también preparada por 
Claude Cuénot) y, finalmente, un “Índice 
onomástico” de las personas citadas en los 13 
tomos (elaborado por Paul l´Archevêque, 
profesor de la Universidad de Laval) 
 Desgraciadamente, en la edición española 
de El Corazón de la Materia (Sal Terrae, 
Santander, 2002) no se han incluido estos 
valiosos documentos. Para subsanar esta falta, 
nos proponemos aquí presentar a los lectores y 
estudiosos españoles del pensamiento teilhar-
diano. 
 En estos índices cronológicos de los 
ensayos teilhardianos hemos acudido a las 
ediciones españolas de sus obras (sobre todo, a 
las ediciones clásicas de Taurus, editadas desde 
1959, que hemos numerado de acuerdo con la 
edición francesa de 13 volúmenes) y se completa 
con otras traducciones de otros ensayos inéditos 
de Teilhard publicados en España hasta 2002. La 
fecha que se adjunta a cada uno de los ensayos 
pertenece, siempre que se pueda, y de acuerdo 
con la edición francesa, a la fecha en que fueron 
escritos.  En algún caso, dado que aún hay 
ensayos teilhardianos no traducidos al castellano, 
acudimos a la edición francesa. 
 Para situar cronológicamente estos 
ensayos hemos procedido a incluir algunas 



162 

 

fechas de la vida de Teilhard, así como la 
inclusión de algunos de sus trabajos científicos 
más sobresalientes tomados de la edición de 
Oeuvre Scientifique de K. y N. Schmidt-
Moormann, 1971.  

Una relación selecta de sus publicaciones 
científicas está en El Corazón de la Materia (Sal 
Terrae, Santander, 2002, 178 ss) y de ella hemos 
recogido algunos datos. 
 
 
 
RECOPILACIÓN DE LAS OBRAS DE 
TEILHARD DE CHARDIN EN CASTELLANO 
 
I. El fenómeno humano (FH)   Taurus, Madrid, 
1963, Ensayistas de Hoy, nº 32. 
II. La aparición del Hombre  (AH) Taurus, Madrid, 
1958, Ensayistas de Hoy, nº 15. 
III. La visión del pasado (VP) . Taurus, Madrid, 
1958, Ensayistas de Hoy, nº 16. 
IV. El Medio Divino (MD). Ensayo de vida interior. 
Taurus, Madrid, 1958, Ensayistas de Hoy, nº 21. 
V.  El porvenir del Hombre (PH). Taurus, Madrid, 
1962, Ensayistas de Hoy, nº 26. 
VI. La energía humana (EH) .Taurus, Madrid, 
1963, Ensayistas de Hoy, nº 34. 
VII. La activación de la Energía. (AE)Taurus, 
Madrid, 1965, Ensayistas de Hoy, nº 40. 



163 

 

VIII. El grupo zoológico humano (GZH). Taurus, 
Madrid, 1957, Ensayistas de Hoy, nº 13. 
IX Ciencia y Cristo (1920-1955)  (CC). Taurus, 
Madrid, 1968, Ensayistas de Hoy, nº 54. 
X  Como yo creo. (1919-1953)  (CYC). Taurus, 
Madrid, 1970, Ensayistas de Hoy, nº 67. 
XI Las direcciones del porvenir   (DP). Taurus, 
Madrid, 1974. 
XII   Escritos del tiempo de la guerra  (1916-1919) 
(ETG). Taurus, Madrid, 1966, Ensayistas de Hoy, 
nº 46. 
XIII. El Corazón de la Materia  (CM) Sal Terrae, 
Santander, El Pozo de Siquem, 2002 
 
fuera de serie 
XIV  Cartas de Viaje (1923-1939) (CV). Taurus, 
Madrid, 1957, Ensayistas de Hoy, nº 9. 
XV  Nuevas Cartas de viaje (1939-1955) (NCV). 
Taurus, Madrid, 1960, Ensayistas de Hoy, nº 23. 
XVI  Génesis de un pensamiento (cartas, 1914-
1919) (GP). Taurus, Madrid, 1963, Ensayistas de 
Hoy, nº 36. 
XVII  Himno del Universo (HU). Taurus, 1964. El 
fututo de la Verdad. 
XVIII  Cartas de Egipto (1905-1908) (CE). Taurus, 
Madrid, 1967, Ensayistas de Hoy, nº 49. 
XIX  Cartas de Hasting y de París (1908-1914) 
(CHP). Taurus, Madrid, 1968, Ensayistas de Hoy, 
nº 53. 



164 

 

XX   Yo me explico (YME) . Taurus  1969, El futuro 
de la Verdad. (selección de textos) 
XXI   Ser más. (SM) Taurus   1970, El futuro de la 
Verdad (selección de textos). 
XXII  Cartas íntimas de Teilhard de Chardin (1919-
1955) (CI). Desclée, Bilbao, 1974. 
XXIII  Esbozo de un universo personal (EUP). 
Narcea, Madrid   1975 
XXIV   Sobre el amor y la felicidad (SAF). PPC, 
Madrid, 1997 
XXV   Teilhard de Chardin. Escritos esenciales 
(EE), Sal Terrae, Santander, 2001 (selección de 
textos) 
XXVI  Teilhard de Chardin : Oeuvre Scientifique 
(OSc). Edición de K. Schmitz-Moorman, 11 
volúmenes, Oltren Suiza, 1971. 
XXVII   Cartas a Édouard Le Roy (1921-1946) La 
maduración de una amistad. Trotta, Madrid, 
2011. 
XXVIII    La Vida cósmica. Escritos del Tiempo de 
la Guerra (1916-1917). Sal Terrae, 2017. 
XXIX   La gran Mónada. Escritos del Tiempo de la 
Guerra (1918-1919). Sal Terrae, 2018. 
 
 

 
Teilhard de Chardin  
INDICES de sus trabajos 
 



165 

 

 
 
CONTEXTO BIOGRÁFICO 
1881  Pierre Teilhard de Chardin nace el día uno de 
mayo en Sarcenat, cerca de Orcines (a 7 km de 
Clermont-Ferrand, Auvernia).  
1899 Ingresa (con 18 años) en el noviciado de la  
Compañía de Jesús en Aix-en-Provence.  Estudios de 
filosofía en Jersey.  
1905-1908: profesor de química en el Colegio de la 
Sagrada Familia en El Cairo 
1908-1912: estudios de Teología en Ore Place 
(Hasting, Sussex) 
1911: ordenado sacerdote. Destinado a estudiar 
ciencias en París. 
 
La formación científica y los primeros trabajos 
geológicos y paleontológicos en Europa (1912-1923) 
1912: Inicia su formación científica en París. Primera 
entrevista con Marcellin Boule, profesor de 
paleontología en el Museo de Historia Natural de 
París. Asiste a cursos de Geología y Paleontología. 
1915  Guerra Europea. Es movilizado como camillero 
en el 21 regimiento mixto de zuavos y tiradores.  
1919    Es desmovilizado. Obtiene en la Sorbona la 
licenciatura en Ciencias Naturales.  
1920    Se dedica a la Tesis Doctoral: Los Mamíferos 
del Eoceno inferior francés y sus yacimientos. 
Encargado de curso de paleontología y geología en 
el Instituto Católico de París.  
1922  Defensa de la tesis doctoral. Pasa a profesor 
adjunto de Geología en el Instituto Católico de París. 
 
 

 



166 

 

1905-1908  Cartas de Egipto. XVIII, 15-234. 

1908-1914  Cartas de Hasting y de París. XIX, 19-
350. 

1913 (5 de enero) La prehistoria y sus progresos. 
Tomo II, pag.21-35. 

1914-1915  Les Carnassiers des Phosphorites de 
Quercy. «Annales de Paléontologie », IX, 103-191 
(OSc, I, 29 ss) 

1914-1919  Génesis de un pensamiento. Cartas a 
su prima Margarita Teilhard (Claude Aragonnès) . 
XVI, 53-369 

1916  (24 de abril)  La Vida Cósmica   XII, 19-91. 

1916 (20 de septiembre)  El dominio del mundo y 
el Reino de Dios. XII, 93-118 

1916 (14 octubre) Cristo en la Materia. Tres 
historias  a la manera de Benson. XII, 119-141.   
XVII, 37-55. 

1917 (26 febrero-22 marzo) La lucha contra la 
multitud. Interpretación posible de la figura del 
mundo. XII, 143-169. 

1917  (13 agosto)  El Medio místico. XII, 171-212. 

1917 (septiembre)   La nostalgia del frente. XII, 
247-262. 

1917 (21 noviembre) La Unión Creadora. XII, 213-
145. 



167 

 

1918 (epifanía)   El alma del Mundo. XII, 263-280. 

1918 (19 a 25 de marzo)  El eterno femenino. XII, 
281-294. 

1918 (14 abril) Mi Universo. XII, 295-311. 

1918 (8 julio)  El sacerdote. XII, 313-336. 

1918 (28 septiembre) La fe que obra. XII, 337-
366. 

1918 (22 diciembre) Forma Christi. XII, 367-391. 

1918  (22 diciembre) Nota sobre “el elemento 
universal” del Mundo. XII, 393-399. 

1919 (febrero). Tierra prometida. XII, 401-415. 

1919 (21 de febrero) El elemento universal. XII, 
417-434. 

1919 (Pascua) Los nombres de la Materia. XII, 
435-452. 

1919  (8 agosto) La potencia espiritual de la 
Materia. XII, 453-466. XVII, 57-71.  

1919  Nota sobre la Unión física entre la 
Humanidad de Cristo y los Fieles en el curso de la 
santificación. X, 21-26. 

(1919-1955) Cartas íntimas de Teilhard de 
Chardin (CI). XXII, 13-523. 

1919?  (sin fecha)  ¿En qué consiste el cuerpo 
humano? (título ficticio)  IX, 33-35. 



168 

 

1920   Nota sobre la esencia del transformismo. 
XIII, 113-120. 

1920  Nota sobre el Cristo-Universal. IX, 37-42. 

1920  (inicio de este año) Sobre la noción de 
Transformación creadora. X, 27-30. 

1920  (enero) Nota sobre los modos de acción 
divina en el Universo. X, 31-42. 

1920  (20 julio) Caída, Redención y Geocentría. X, 
43-52. 

1920  (10 agosto) Nota sobre el Progreso. V, 21-
35. 

1921  (5 enero) Los Hombres fósiles. II, 21-35. 

1921  (5 enero) Sobre mi actitud respecto a la 
Iglesia oficial. XIII, 121-124. 

1921  (27 febrero) Ciencia y Cristo, o Análisis y 
Síntesis. IX, 43-58. 

1921   (5-20 junio) Planteamiento actual del 
problema del transformismo. III, 19-41. (Études, 
junio, CLXVII, 524-544) 

1921 (5-20 diciembre) La Faz de la Tierra. III, 43-
68. 

1921  Herencia social y Progreso. V, 37-50. 

1922  (correspondiente a 1916-1921) Les 
Mammifères de l´Eocene inférieur français et 
leurs gisements. (Tesus doctoral). Annales de 



169 

 

Paléontologie, París, tomo X, 177-176 y tomo XI, 
1-108, 8 lám.m 42 figuras. (XXVI, OSc, I, 253 ss) 

1922   (15 de abril o un poco después)  Notas 
sobre algunas representaciones históricas 
posibles del Pecado Original. X, 53-63. [éste 
podría ser –según algunos- el escrito que no 
gustó y que pudo desencadenar su ida a China] 

1923   ( 17 enero) Panteísmo y Cristianismo. X, 
65-84. 

1923 (21 marzo) Acerca de la ley de 
irreversibilidad en evolución. III, 69-70. 

1923  (marzo abril) La Paleontología y la 
aparición del Hombre. II, 47-74. 

 

 

 

La experiencia China: primera etapa,  en Tientsin (1923-
1931)      

1923-24      Parte para China. Inicio de la  exploración de los 
Ordos (Mongolia). Los jesuitas abren en Tientsin la Escuela 
de Altos Estudios. Campaña de primavera por el extremo 
oriental del Gobi.   

1926-1927    Tres campañas en China, hasta Mongolia. 

1928-1929  Es nombrado consejero del Servicio Geológico 
de China. Colaborador en las excavaciones paleontológicas 
humanas de Chukutien, cerca de Pekín como asesor de 
geología. 



170 

 

1930  Expedición centroasiática (Mongolia) de la American 
Museum of Natural History.   

1931  Teilhard colabora en el estudio del Sinanthropus 
pekinensis, emparentado con el Pithecántropo (Homo 
erectus) de Java.   

 

 

1923-1939  Cartas de Viaje. XIV, 33-229 [Sus 
cartas desde la salida hacia China] 

1923  La Misa sobre el Mundo. XIII, 125-140.  
XVII, 17-35. 

1922  (primera publicación sobre paleontología 
de China, posiblemente aparecida en 1923 o 
1924): Sur une faune de Mammifères pontiens 
provenant de la Chine septentrionale. C. R. Acad. 
Sciences, París, 20 nov., CLXXV, 979-981. 

1923 (primera publicación en una revista China): 
Cenozoic Vertebrate Fossils of E. Kansu and inner 
Mongolia. Bulletin of Geological Society of China, 
II, 1-3. 

1924  (25 marzo) Mi Universo. IX, 59-107. 

1925 (enero) La paradoja transformista. III, 105-
129. Revue des Questions Scientifiques, Louvain, 
VII, 53-80. 

1925  (enero) La Historia Natural del Mundo. 
Reflexiones sobre el valor y el futuro de la 
sistematica. III, 131-143. 



171 

 

1925  (6 mayo)  La Hominización. III, 71-103. 

1925 (con E. Licent) Le Paléolithique de la Chine. 
L´Anthropologie, París, vol. 35, 201-234.   XXVI, 
OSc. 

1926 (noviembre) hasta 1927 (marzo) (revisado 
en 1932). El Medio Divino. IV, 23-176. 

1926 (17 marzo) Acerca de la apariencia 
necesariamente discontinua de toda serie 
evolutiva. III, 145-146. L´Anthropologie, París, 
XXXVI, 117-124. 

1926 (14 de mayo, Ascensión) Los fundamentos 
y el fondo de la idea de la evolución. III, 147-177. 

1928 (abril) Los movimientos de la Vida. III, 179-
188. 

1928  (14 junio)  Alocución en el matrimonio de 
Odette Bacot y Jean Teilhard d´Eyry en París. XIII, 
141-146. XXIV, 91-99. 

1928 (septiembre) El  Fenómeno Humano. IX, 
109-120. 

1928 (con Boule, Breuil y Licent) Le Paléolithique 
de la Chine. Archives de l´Institute de 
Paléontologie Humaine, París, 4, 128 pág. XXVI, 
OSc, III, 889 ss 

1929 (febrero-marzo) El Sentido Humano. XI, 17-
38. 



172 

 

1929  (con Young) Preliminary report on the 
Chou-Kou-Tien fossiliferous deposit. Bulletin of 
the Geological Society of China, VIII, 173-202. 
XXVI, OSc.  

1930 (enero) ¿Qué debe pensarse del 
transformismo? III, 189-200.  

1930 (abril) Un importante descubrimiento de 
Paleontología Humana: el Sinanthropus 
pekinensis. II, 75-86. 

1930 (enero) El fenómeno humano. III, 201-216. 
Revue des Questions Scientifiques, XVII, 390-406. 

1930  (con Jean Piveteau) Les Mammifères 
fossiles de Nihowan (Chine). Annales de 
Paléontologie, XIX, 1-132. XXVI, OSc, III, 1245 ss. 

1931 (9 marzo)  El Espíritu de la Tierra. VI, 21-51. 

 

 

 

La época de su mayor creatividad 
científica y filosófica en Pekín (1931-

1939)  



173 

 

 
1931-1932   Participa en el "El Crucero Amarillo" de la fundación 
Citroën en Asia.   

1932-1936   Campañas en China desde Pekín.  

 

1932  El lugar del hombre en la naturaleza. III, 
217-226. 

1932  (8 septiembre) La ruta del Oeste. XI, 29-54.  

1933   (1 abril)  La significación y el valor 
constructivo del sufrimiento. VI, 53-57. 

1933 (mayo) El Cristianismo en el Mundo. IX, 121-
135. 



174 

 

1933 (25 octubre) La incredulidad moderna. IX, 
137-141. 

1933  (navidad). Cristología y Evolución. X, 85-
104. 

1933  Observations géologiques à travers les 
déserts d´Asie centrale de Kalgan à Hami 
(Mission Citroën Centre-Asie, 1931-1932) Revue 
de Géographie Physique, París, V, 365-397. XXVI, 
OSc, IV, 1795 ss. 

1933  (con Davidson Black, Young y Pei)  Fossil 
Man in China. The Chou-Kuo-Tien cave deposits... 
Geological Memoirs, Peiping, 11, 158 pág.  XXVI, 
OSc, V, 1903 ss. 

1934 (febrero) La Evolución de la Castidad. XI, 
55-78. XXIV, 19-22. 

1934  (20 marzo) Las excavaciones prehistóricas 
de Pekín. II, 87-100. 

1934  (octubre)  Como yo creo. X, 105-146. 

1935  La fauna pleistocena y la antigüedad del 
hombre en América del Norte. II, 101-116. 

1935  (15 junio)  Alocución en el matrimonio de 
Éliane Basse y Hervé de la Goublaye de Ménorval 
en París. XIII, 147-150. XXIV, 100-104. 

1935  (15 septiembre)  El descubrimiento del 
pasado. III, 227-237. 



175 

 

1936 (4 mayo)  Esbozo de un Universo personal. 
VI, 59-100.  XXIII, 73-124. 

1936  (9 octubre) Algunas reflexiones sobre la 
conversión del mundo. IX, 143-152. 

1936  (11 noviembre)  Salvemos a la Humanidad. 
IX, 153-175 

1937 (marzo)  El fenómeno espiritual. VI, 101-
122. 

1937  (5 julio) El descubrimiento del Sinántropo. 
II, 107-116. 

1937 (20 octubre)  La Energía humana. VI, 123-
176. XXIV,  25-47. 

1938 (junio) a 1940 (junio) El fenómeno 
Humano. I, 33-383. 

 

 

Los últimos años en China, Francia, África  y América 
(1939-1955)     

1939-1946   Queda inmovilizado en China por la Guerra 
Mundial.     

1940  (con  59 años) crea con Pierre Leroy SJ el Instituto de 
Geobiología de Pekin.    

1955  Teilhard muere repentinamente de infarto en Nueva 
York el día 10 de Abril (día de Resurrección).  

 



176 

 

1939-1946  Nuevas cartas de Viaje. Pekín, 
apartado del tumulto mundial.  XV, 23-86. 

1939 (3 marzo) La gran Opción  V, 53-80. 

1939 (20 marzo)  La mística de la ciencia. VI, 177-
196. 

1939  (marzo)  Como comprender y utilizar el 
arte. XI, 79-82. 

1939 (mayo)   Algunas consideraciones generales 
sobre la Esencia del Cristianismo. X, 147-152. 

1939 (5 julio) Las unidades humanas naturales. 
III, 239-266. 

1939 (navidad) La hora de elegir. VII, 15-23. 

1940  (31 octubre) La Palabra esperada. XI, 83-90. 

1940  The granitisation on Chine. Publications de 
l´Institute de Géobiologie de Pékin. 1, 33 pág. 
XXVI, OSc, VII, 3219 ss. 

1941 (22 febrero) Reflexiones sobre el Progreso. 
El porvenir del Hombre visto por un 
Paleontólogo. V, 79-101. 

1941  Early Man in China. Publications de 
l´Institute de Géobiologie de Pékin. 7, 112 pág., 
XXVI, OSc, VIII, 3261 ss 

1941  (septiembre) El atomismo del Espíritu. VII, 
25-61. 



177 

 

1942  ( ¿? ) Nota sobre la noción de Perfección 
cristiana. XI, 91-96. 

1942 (20 enero)  La ascensión del otro. VII, 63-77. 

1942 (13 febrero) El Espíritu nuevo. El cono del 
tiempo. V, 103-152. 

1942  (20 marzo) Universalización y Unión. VII, 
79-95. 

1942  (8 octubre)  Cristo evolucionador. X, 153-
166. 

1942 (15 noviembre) El lugar del Hombre en el 
Universo. Reflexiones sobre la complejidad. III, 
267-288. 

1942  Chinese fossil Mammals: a complete 
bibliography analysed, tabulated,  annotated and 
indexed (en colaboración con P. Leroy) 
Publications de l´Institute de Géobiologie de 
Pekín. Julio, nº 8, 1-142. XXVI, OSc 

1943  (agosto) Super-Humanidad, Super-Cristo, 
Super-Caridad. IX, 177-200. 

1943  (15 septiembre) La cuestión del Hombre 
fósil. II, 117-158. 

1943  (septiembre)  Géobiologie et Geobiologia. 
“Advertencia preliminar” en el número I de la 
revista “Geobiología”, 1-5 (Cuénot, 1966, 322 ss) 

1943 (28 diciembre) Reflexiones sobre la 
Felicidad. XI, 97-114; XXIV, 59-89. 



178 

 

1944  (29 junio) Introducción a la Vida cristiana. 
X, 167-190. 

1944  Le Néolithique de la Chine Publications de 
l´Institute de Géobiologie de Pékin. 10, 112 pág. 
XXVI, OSc, IX, 3937 ss. 

1944 (13 dicembre) La Centrología. VII, 97-127. 

1945 (10 marzo) Vida y Planetas. V, 153-170. 

1945  (abril) ¿Puede renunciar la Moral a sus 
bases metafísicas? XI, 115-118. 

1945 (10 junio) El análisis de la Vida. VII, 129-
137. 

1945  (9 agosto) Acción y Activación. IX, 201-214. 

1945  (11 noviembre)  Cristianismo y Evolución. 
X, 191-206. 

1946-1951 Nuevas Cartas de Viaje. París, trabajo 
y fatigas. XV, 87-104. 

1946 (agosto) Catolicismo y Ciencia. IX, 215-219. 

1946  (septiembre) Algunas reflexiones acerca de 
la repercusión espiritual de la Bomba atómica. V, 
171-182. 

1946  (15-20 noviembre) Sobre los grados de 
certeza científica de la Idea de Evolución. IX, 221-
226. 

1946   (25 noviembre) Bosquejo de una dialéctica 
del Espíritu. VII, 139-148. 



179 

 

1946  (15 diciembre)  Ecumenismo. IX, 227-228. 

1947 (enero) La fe en la Paz. V, 183-190. 

1947 (enero) La formación de la “Noosfera”. V, 
191-224. 

1947 (febrero)  Fe en el Hombre. V, 225-234. 

1947  (10 febrero)  El aporte espiritual de 
Extremo Oriente. XI, 119-130. 

1947  (16 marzo)  Lugar que ocupa la técnica en 
una Biología general de la Humanidad. VII, 149-
158. 

1947 (22 marzo)   Algunas reflexiones sobre los 
Derechos del Hombre. V, 235-238. 

1947 (abril) Evolución Zoológica e invención. III, 
289-291. 

1947  (20 agosto)  Sobre el valor religioso de la 
Investigación. IX, 229-235. 

1947  (23 septiembre)  El rebote humano de la 
Evolución. 239-260. 

1947  (2 noviembre) Carta a Emmanuel Mounier. 
IX, 253-255. 

1947 (noviembre) Reflexiones sobre el Pecado 
Original. X, 207-218. 

1947 (20 diciembre) ¿Agitación o Génesis? V, 
261-278. 



180 

 

1948  (febrero)  Tres cosas que yo las veo. XI, 131-
142. 

1948 (23 abril) Sobre la Naturaleza del fenómeno 
social humano y sobre sus relaciones ocultas con 
la gravedad. VII, 159-160. 

1948 (abril) Mi posición intelectual.  XIII, 151-154. 

1948 (30 junio)  Las direcciones y las condiciones 
del Porvenir. V, 279-292. 

1948 (3 agosto)  Nota-Memento sobre la 
estructura biológica de la Humanidad. IX, 237-
240. 

1948  (26 agosto)  Como yo  veo. XI, 143-182. 

1948  (23 septiembre) Sobre la enseñanza de la 
Prehistoria. XIII, 155-156. 

1948  (septiembre) Títulos y trabajos de P. 
Teilhard de Chardin. XIII, 169-189. 

1948 (7 octubre) En la base de mi actitud. XIII, 
157-158. 

1948  (17 octubre)  A propósito de “El Fenómeno 
Humano”.  XIII, 159-160. 

1948   (21 diciembre)  Alocución en el 
matrimonio de Christine Dresch y Claude-Marie 
Haardt en París. XIII, 161-162. XXIV, 105-107. 

1949  (2 febrero) La esencia de la idea de 
Democracia. V, 293-300. 



181 

 

1949 (6 enero) Las condiciones psicológicas de la 
unificación humana. VII, 161-170. 

1949 (26 enero)  Un fenómeno de contra-
evolución en biología humana, o el miedo a la 
existencia. VII, 171-186. 

1949 (4 mayo) ¿Si o no, se mueve sobre sí 
biológicamente la Humanidad? V, 301-320. 

1949 (31 mayo) El sentido de la especie en el 
Hombre. VII, 187-191. 

1949  (4 agosto) El Grupo Zoológico humano. 
VIII, 131 pág. 

1949  (8 septiembre)   El Corazón del problema. 
V, 321-332. 

1949  (17-22 octubre) La visión del pasado. Lo 
que aporta y lo que resta a la ciencia. III, 293-302. 

1950 (6 enero)  Acerca de la existencia probable, 
por delante de nosotros, de un “Ultra-humano”. 
V, 333-346. 

1950  (8 enero)  La energía espiritual del 
sufrimiento. VII, 229-232. 

1950 (18 enero)  ¿Cómo concebir y esperar que 
se realice sobre la Tierra la unanimización 
humana? V, 347-356. 

1950 (2 marzo) ¿Qué es la Vida?  IX, 241-242. 



182 

 

1950  (27 abril)  De lo Pre-humano a lo Ultra-
humano. V, 357-366. 

1950  (10 mayo)  El fenómeno cristiano. X, 219-
130. 

1950   (mayo)  La biología llevada a fondo 
¿puede conducirnos a emerger en lo 
Trascendente? IX, 243-244. 

1950 (junio) Los Australopithecos y el eslabón 
perdido o “missing link” de la Evolución. II, 159-
166. 

1950 (junio-julio) Evolución de la idea de 
Evolución. III, 303-306. 

1950  (5 julio)  La evolución de la responsabilidad 
en el Mundo. VII, 193-202. 

1950  (25 julio)  Para ver las cosas con claridad. 
VII, 203-213. 

1950 (julio-agosto) La carrera científica del Padre 
Teilhard de Chardin. XIII, 163-166. 

1950  (noviembre) El gusto de vivir. VII, 215-227. 

1950 (octubre) El Corazón de la Materia. XIII, 13-
82. 

1950 (finales de diciembre) Monogenismo y 
Monofiletismo. X, 231-234. 



183 

 

1951  (febrero) La estructura filética del grupo 
humano. II, 167-216. Annales de Paléontologie, 
París, XXXVII, 49-79. 

1951 (15 de marzo)  Un umbral a nuestros pies : 
del Cosmos a la Cosmogénesis. VII, 233-249. 

1951 (25 marzo) Reflexiones sobre la 
probabilidad científica y las consecuencias 
religiosas de un Ultra-Humano. VII, 251-262. 

1951 (5 mayo) Nota sobre la realidad actual y el 
significado evolutivo de una ortogénesis 
humana. III, 307-315. 

1951 (23 julio)  La Convergencia del Universo. 
VII, 263-277. 

1951 (julio-noviembre) Cartas de viaje. África del 
Sur. XV, 105-126. 

1951-1955  Cartas de Viaje. Nueva York. XV, 127-
156. 

1951 (19 noviembre) Transformación y 
prolongación en el Hombre del mecanismo de la 
evolución. VII, 279-290. 

1951 (31 diciembre) Un problema capital para la 
Antropología: ¿se da en el Hombre una 
prolongación y transformación del proceso 
biológico de la Evolución? VII, 291-297. 

1951  (hacia noviembre) Notas sobre la 
prehistoria sudafricana.  II, 217-222. 



184 

 

1952  (21 enero) Australopitecos, Pitecantropos y 
estructura filética de los humanos. II, 223-226. 

1952 (marzo) Observaciones sobre los 
Australopitecos. II, 227-232. 

1952 (20 abril) La reflexión de la Energía. VII, 
299-318. 

1952  (14 septiembre)  Lo que el Mundo espera 
en este momento de la Iglesia de Dios. X, 235-
244. 

1952 (noviembre-diciembre) Hominización y 
Especiación. III, 317-330. 

1952 (9 diciembre) El fin de la Especie. V, 367-
378. 

1953  (18 enero)  Reflexiones sobre la 
compresión humana. VII, 319-325. 

1953  (abril)  Al mirar el Ciclotrón: reflexiones 
acerca del repliegue sobre sí misma de la Energía 
humana. VII, 327-337. 

1953  (1 de mayo) Contingencia del Universo y 
Deseo humano se sobrevivir. X, 245-254. 

1953 (24 mayo) La Energía de Evolución. VII, 
339-351. 

1953  (5 de junio) Una continuación del 
Problema de los Orígenes humanos: la 
Multiplicidad de los Mundos habitados. X, 255-
162. 



185 

 

1953 (14 julio) La trama del Universo. VII, 353-
363. 

1953 (julio-noviembre)  Cartas de Viaje. Nueva 
Misión en Transvaal. XV, 157-166. 

1953 (25 octubre)  El Dios de la Evolución. X, 263-
270. 

1953  (23 noviembre) Acerca de la probabilidad 
de una bifurcación precoz del “phylum” humano 
en la proximidad inmediata de sus orígenes. II,  
233-236. 

1953 (probablemente,  finales de 1953)  Mis 
Letanías. X, 271-272. 

1953  (6 diciembre) La Activación de la Energía 
humana. VII, 365-371. 

1953-1955   Cartas de Viaje. Últimos años, 
“acabar bien”. XV, 167-191. 

1954 (14 enero) Un resumen de mi perspectiva 
fenomenológica del Mundo. XI, 185-193. 

1954 (25 marzo) Las singularidades de la especie 
humana. Con una conclusión y un apéndice. II, 
261-340. 

1954  (junio)  El Fenómeno Humano. XIII, 167-
168. 

1954  (septiembre) Las investigaciones realizadas 
con vistas al descubrimiento de los orígenes de la 



186 

 

humanidad en África, al Sur del Sahara. II, 237-
246. 

1954 (septiembre) África y los orígenes humanos. 
II, 247-260. 

 

1955 (1 enero) Barrera de la muerte y co-
reflexión, o del despertar inminente de la 
consciencia humana en el sentido de su 
irreversión. VII, 373-382. 

1955 (enero) En defensa de la ortogénesis a 
propósito de las figuras de especiación. III, 331-
338. 

1955  (marzo) Lo Crístico. XIII, 83-107. 

1955 (marzo)  Investigación, Trabajo, Adoración. 
IX, 254-252. 

1955  The antiquity and world expansion of 
Human Culture. XXVI, OSc, X, 4580 ss. 

1955 (7 abril 1955, Jueves Santo)  Lo que yo Creo 
(última página de su diario) V, 382. XIII, 108-109. 



187 

 

 

Teilhard en 1953 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



188 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



189 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



¿Conoces nuestro catálogo de libros con letra grande?

Están editados con una letra superior a la habitual para
que todos podamos leer sin forzar ni cansar la vista.

Consulta AQUI todo el catálogo completo.

Puedes escribirnos a pedidos@edicionesletragrande.com

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://www.bubok.es/libros/274968/Pepita-Jimenez-Edicion-en-letra-grande
https://www.bubok.es/libros/274350/Articulos-de-Mariano-Jose-de-Larra-Edicion-en-letra-grande
https://www.bubok.es/libros/273703/La-gitanilla-Edicion-en-letra-grande
https://www.bubok.es/libros/273079/La-barraca-Edicion-en-letra-grande
https://www.bubok.es/libros/273049/La-piedra-angular-Edicion-en-Letra-Grande
https://www.bubok.es/libros/270176/Miau-Edicion-en-letra-grande
https://www.bubok.es/libros/270174/Historia-de-dos-ciudades-Edicion-en-letra-grande
https://www.bubok.es/libros/270101/INSOLACION-Edicion-en-letra-grande
https://www.bubok.es/libros-en-letra-grande
mailto:pedidos@edicionesletragrande.com
http://www.tcpdf.org

