


1 

 

 
 
 
 
 
 

Ciencias y 
creencias 
Aportaciones a 

“Atrio” 
 
 
Leandro Sequeiros 
Bubok ediciones, 2024 
 
 
 
 
 



2 

 

 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 

Ciencias y creencias. 
Aportaciones a “Atrio” 
Bubok ediciones, 2024 

ISBN: (en proceso) 
 
 
 
 
 
 



3 

 

 
 
 
 

CONTENIDOS 
 

1. Otro punto de vista sobre teísmo …. 7 
2. Panenteísmo: recuperación de un paradigma 

de cómo Dios actúa en el mundo …. 25 
3. ¿Tienen algo que decir los intelectuales 

cristianos críticos en la sociedad moderna? ….. 
29 

4. No confundir a los Intelectuales, los expertos 
y a los tertulianos en los atrios del saber…. 52 

5. Saber más, para creer mejor ….71 
6. El Instituto Fe y Secularidad (1967-2002): a 

los veinte años de su “hibernación”….95 
7. La “edad de oro” del Instituto Fe y Secularidad 

de Madrid (de 1972 a 1992)… 114 
8. Panenteísmo de nuevo para una Fe razonable 

…. 139 
9. Teología de la ciencia: una tarea necesaria… 

145 
10. ¿Hay pruebas científicas de la existencia de 

Dios?... 161 
11.  ¿Dédalo o Ícaro? ….173 
12. De la cultura de la secularización a la cultura 

de la  postsecularización …. 187 
13. Atrévete a ser dueño de tu vida desde la 

propia racionalidad…. 201 



4 

 

14. ATRIO, en la frontera de un cambio de 
paradigma… 207 

15. ATRIO y formación permanente …. 219 
16. Para poder tender puentes entre ciencia y 

religión …. 229 
17. Robustecer la sociedad civil …. 247 
18. El homo co-creator según Philip Hefner 

…………………………………………. 251 
19. Cuando la verdad no importa ….259 

 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



5 

 

PRESENTACIÓN 
 
 

El 6 de agosto de 2011 es la fecha de 
mi primera colaboración (tal vez, tardía) en la 
revista digital “Atrio” que impulsa desde sus 
inicios mi amigo Antonio Duato y un grupo 
de entusiastas activistas interdisciplinares. 
 Según el índice de la revista “Atrio” han 
sido 63 colaboraciones. De ellas he elegido 
una selección que tienen más relación con 
CIENCIAS Y CREENCIAS.  
 Creo que es una aportación interesante 
para muchos de los amigos de ASINJA. 
 Tengo muy claro que estos textos 
expresan lo que desde hace medio siglo es mi 
MISIÓN en la Compañía:  
 
[“Presencia (física o virtual) activa y 
participante trabajando en red (con jesuitas y 
laicos) en aquellos espacios de frontera en los 
que hay conflictos de racionalidades y se 
tienden puentes interdisciplinares entre las 
cosmovisiones científicas y las tradiciones 
espirituales y/o religiosas, ente la ciencia y la 
religión (y su estructura racional en la 
Teología), el cambio cultural y la justicia 
ambiental y global] 



6 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



7 

 

 
1 

Otro punto de vista 
sobre teísmo 

Leandro Sequeiros, 06-agosto-2021 
 

 
 

Leandro Sequeiros, profesor jubilado 
de la Facultad de Teología de Granada, 
iniciador y colaborador de la Cátedra 
Francisco José Ayala de Ciencia, Tecnología y 
Religión, y de la revista digital Fronteras 
CTR de la Iniversidad de Comillas, actual 
presidente de  ASINJA- Asociación 
Interdisciplinar José de Acosta, nos ha hecho 
el honor de enviar al post Invitación a recoger 

https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/
https://www.atrio.org/2021/04/19397/


8 

 

en ATRIO el debate sobre No-teísmo y fe en 
Dios un extenso comentario que nos parece 
oportuno subirlo a la columna central para 
que pueda ser más leído y comentado. AD. 

Con un gran respeto a las razones a 
favor del NO-Teismo, aporto mi punto de 
vista. Tampoco me satisface el teísmo. Y no 
solo del que se habla en estas páginas sino de 
otros teísmos que aparecen en la filosofía y en 
la teología. 

Personalmente, postulo que 
el panenteísmo, es un modelo más coherente 
con las ciencias de la naturaleza. Y de este 
tema se acaba de publicar un libro muy 
interesante: 
Philip Clayton y Arthur 
Peacocke (editores) En él vivimos, nos 
movemos y existimos. Reflexiones 
panenteístas sobre la presencia de Dios en el 
mundo tal como lo describe la ciencia. Sal 
Terrae, Santander, 2021, Universidad P 
Comillas  Colección Ciencia y Religión, 
número 27, 332 páginas. ISBN: 978-84-293-
3033-5.  (Traducción del original en inglés de 
2004 por José Manuel Lozano-Gotor), 332 
páginas. ISBN: 978-84-293-3033-5. 
 

Hacemos historia de este volumen. 
Entre los días 6 y 8 de diciembre del año 2001 
se reunieron en el recinto del castillo de 
Windsor un nutrido grupo interdisciplinar de 
expertos para celebrar un simposio 

https://www.atrio.org/2021/04/19397/
https://www.atrio.org/2021/04/19397/
https://gcloyola.com/ciencia-y-religion/3864-en-el-vivimos-nos-movemos-y-existimos-9788429330335.html
https://gcloyola.com/ciencia-y-religion/3864-en-el-vivimos-nos-movemos-y-existimos-9788429330335.html
https://gcloyola.com/ciencia-y-religion/3864-en-el-vivimos-nos-movemos-y-existimos-9788429330335.html
https://gcloyola.com/ciencia-y-religion/3864-en-el-vivimos-nos-movemos-y-existimos-9788429330335.html
https://books.google.es/books/about/In_Whom_We_Live_and_Move_and_Have_Our_Be.html?id=N123ZrSR2b0C&redir_esc=y
https://books.google.es/books/about/In_Whom_We_Live_and_Move_and_Have_Our_Be.html?id=N123ZrSR2b0C&redir_esc=y


9 

 

auspiciado por la Fundación John Templeton: 
cómo explicar la acción de Dios en el mundo. 
El presente volumen traducido del inglés, se 
organiza en 19 capítulos correspondientes a 
las intervenciones de todos los participantes 
en el simposio, así como por el doctor en 
Teología Michael W. Brierley, que realizó su 
tesis doctoral sobre el panenteísmo a quien se 
encomendó que aportara una visión de 
conjunto. 

La filosofía, la ciencia y la teología 
panenteístas no están demasiado extendidas 
entre nosotros. Y con frecuencia, mucha 
gente confunde panteísmo y panenteísmo. 
De un modo muy simple se puede decir que 
para el panteísmo, TODAS las cosas son Dios; 
mientras que el panenteísmo sostiene que 
Dios ESTÁ en todas las cosas, pero estas no 
son Dios. Entre nosotros, el panenteísmo se 
ha divulgado en ciertos ambientes gracias a 
las obras de Pierre Teilhard de Chardin que en 
esto prolonga la espiritualidad de 
la Contemplación para Alcanzar Amor de los 
Ejercicios Espirituales de San Ignacio de 
Loyola. 

Para los lectores de “Atrio” puede 
resultar de interés este comentario del libro 
centrado en el primer capítulo. Su autor es el 
doctor Michael William Brierley y lo titula 
“Nombrar una revolución silenciosa. El giro 
panenteísta de la teología moderna”. Este 
capítulo es un extracto de la tesis doctoral 



10 

 

que estoy redactando (en 2001) en la 
Universidad de Birmingham. 
Michael W. Brierley (nacido en 1973), 
graduado en Teología e Historia en Oxford y 
Cambrige, se doctoró en Teología en la 
Universidad de Birmingham en 2001 con una 
tesis sobre el auge del panenteísmo en la 
teología británica del siglo XX. En la 
actualidad es canónigo y maestro de 
ceremonias en la catedral de Worcester. 
Autor del artículo “The Potential of 
Panentheism for Dialogue Between Science 
and Religion” en la Oxford Handbook of 
Religion and Science (2009). 
Para valorar la dimensión filosófica de este 
volumen,  hemos de citar al filósofo, científico 
y teólogo Philip Clayton que habla del “giro 
panenteísta” en la teología del siglo XX[1], 
pero también sabe que el término mismo, si 
se quiere que sea considerado una parte seria 
de la futura agenda teológica mundial, 
necesita ser mejor conocido, mejor definido, 
mejor comprendido. 
Ya en la década de 1970[2], Donald Neil, 
defendió una tesis doctoral sobre el 
panenteísmo en la que se percató de que “ha 
llegado el momento de llevar a cabo un 
detallado estudio histórico y analítico de la 
doctrina del panenteísmo”. La versión 
publicada de su tesis, God in 
Everything 1984, [Dios en todas las cosas], es 
el primer libro dedicado a esta palabra. 

https://www.gov.uk/government/news/canon-precentor-of-worcester-cathedral-reverend-michael-william-brierley
https://www.oxfordhandbooks.com/view/10.1093/oxfordhb/9780199543656.001.0001/oxfordhb-9780199543656-e-38
https://www.oxfordhandbooks.com/view/10.1093/oxfordhb/9780199543656.001.0001/oxfordhb-9780199543656-e-38
https://www.oxfordhandbooks.com/view/10.1093/oxfordhb/9780199543656.001.0001/oxfordhb-9780199543656-e-38
https://www.atrio.org/2021/08/otro-punto-de-vista/#_edn1
https://www.atrio.org/2021/08/otro-punto-de-vista/#_edn2
https://www.amazon.es/God-Everything-J-D-Neil/dp/0863320228
https://www.amazon.es/God-Everything-J-D-Neil/dp/0863320228


11 

 

La palabra “panenteísmo” es menos conocida 
que la palabra “panteísmo”. Esta fue 
propuesta por vez primera a principios del 
siglo XVIII[3] y luego adoptada por los 
tradicionalistas como insulto para toda 
insinuación de alejamiento del teísmo 
clásico[4], en especial cuando la inmanencia 
divina pasó a primer plano de la teología, 
desde finales del siglo XIX hasta la conclusión 
de la Primera Guerra Mundial[5]. 
La palabra “panenteísmo”, como atestiguan 
todos los artículos estándar de los 
diccionarios especializados[6] fue acuñada 
por Karl Christian Friederich Krause (1781-
1832)[7], filósofo idealista alemán[8] y 
coetáneo de Hegel[9]. 
Philip Clayton sugiere que los teólogos 
idealistas de inicios del siglo XIX, como 
Krause, desarrollaron una serie básica de 
intuiciones heredadas del siglo XVIII, y que 
tales intuiciones derivaban de la idea de 
Nicolás de Cusa de que la creación acontecía 
“en” Dios[10], así como de la sustitución por 
Descartes de la noción escolástica de 
infinitud por otra más participativa. 
La palabra alcanzó amplia difusión en 
Estados Unidos a través de Charles 
Harsthorne, “el más destacado defensor del 
panenteísmo en EEUU”, en especial a través 
de su compilación de textos sobre 
Dios, Philosophers Speak of God de 1953[11]. 
Y fue reintroducida en Gran Bretaña por John 

https://www.atrio.org/2021/08/otro-punto-de-vista/#_edn3
https://www.atrio.org/2021/08/otro-punto-de-vista/#_edn4
https://www.atrio.org/2021/08/otro-punto-de-vista/#_edn5
https://www.atrio.org/2021/08/otro-punto-de-vista/#_edn6
https://www.atrio.org/2021/08/otro-punto-de-vista/#_edn7
https://www.atrio.org/2021/08/otro-punto-de-vista/#_edn8
https://www.atrio.org/2021/08/otro-punto-de-vista/#_edn9
https://www.atrio.org/2021/08/otro-punto-de-vista/#_edn10
https://www.atrio.org/2021/08/otro-punto-de-vista/#_edn11


12 

 

Robinson, cuyo libro Exploración en el 
interior de Dios (original de 1967) desarrolla 
las sugerencias doctrinales de su 
controvertido superventas Honest to God, 
Sincero para con Dios (original de 1963). Y el 
principal exponente del panenteísmo en ese 
país, aunque el término no le gusta, es John 
Macquarrie[12]. El panenteísmo de 
Macquarrie deriva de la posición “existencia-
ontológica” de la primera edición de 
sus Principles of Christian Theology, 1966, 
que a su vez es un desarrollo de su crítica 
ontológica a los existencialistas Heidegger y 
Bultmann. 
Teísmo clásico, panenteísmo y panteísmo son 
reconocidos como los patrones básicos con 
cuya ayuda analizar la doctrina sobre Dios. 
En la actualidad, toda una pléyade de 
teólogos se caracteriza a sí mismo como 
panenteísta. Algunos suscriben el “teísmo del 
proceso”[13], un subconjunto del 
panenteísmo: Hartshorne, Norman Pittenger, 
Charles Birch, Schubert Ogden, John Cobb, 
James Will, Jim Garrison, David Pailin, Joseph 
Bracken, David Griffin, Jay McDaniel, Daniel 
Dombrowski y Anna Case-Winters. 
Otros que se identifican a sí mismos como 
panenteístas son: Alan Anderson, Leonardo 
Boff, Marcus Borg, Philip Clayton, Scott 
Cowdell, Denis Edwards, Paul Fiddes, 
Matthew Fox, Donald Gelpi, Peter Hodgson, 
Christopher Knight, John Macquarrie 

https://www.atrio.org/2021/08/otro-punto-de-vista/#_edn12
https://www.atrio.org/2021/08/otro-punto-de-vista/#_edn13


13 

 

(aunque no le gusta el nombre), Paul 
Matthews, Sallie McFague, Jürgen Moltmann, 
Hugh Montefiore, Helen Oppenheimer, 
Arthur Peacocke, Piet Schoonemberg, Claude 
Stewart y Kallistos Ware. 
Además, un grupo de pensadores y teólogos 
han sido identificados por otros como 
panenteístas. Tales son Nikolai Berdiaev, 
Peter Berger, James Bethune-Baker, Dietrich 
Bonhoffer, Martin Buber, Sergei Bulgakov, 
Rudolf Bultmann, Martin Heidegger, Karl 
Heim, William Hocking, Geddes MacGregor, 
Charles Pierce, Rosemary Radford Ruether, 
Albert Schweitzer, Pierre Teilhard de 
Chardin[14], Paul Tillich, Ernst Troeltsch, Alan 
Watts, Paul Weiss y Alfred Whitehead; los 
idealistas británicos John y Edward Caird y 
Andrew Seth Pringle-Pattison; los alemanes 
decimonónicos Schleiermacher, Fichte, 
Hegel, Schelling, Baur, Fechner y Pfleiderer; 
Así como los teólogos medievales Nicolás de 
Cusa y Maestro Eckhart. Las místicas Matilde 
de Magdeburgo y Juliana de Norwich. E 
incluso Lutero. 
Lo mismo podría afirmarse con buenas 
razones para otros muchos autores, entre 
ellos R. J. Campbell, John Oman, John V. 
Taylor, y anglicanos liberales clásicos como 
Peter Baelz, Geoffrey Lampe y Maurice Wiles. 
Con el panenteísmo cabe asociar 
movimientos enteros, como el 
neoplatonismo, el cristianismo ortodoxo, la 

https://www.atrio.org/2021/08/otro-punto-de-vista/#_edn14


14 

 

mística, y el modernismo inglés. En 
consecuencia, “panenteísmo” no puede ser 
descartado como un “término vago y en 
cierto modo sospechoso”. 
Sugerir que “todos somos panenteístas 
ahora” sería ir demasiado lejos. Esto no es 
sostenible a la vista del neotomismo, del 
crédito que en la actualidad se da al 
barthanismo que proponen, por ejemplo, 
Colin Gunton y John Webster[15], y de la 
posmoderna ortodoxia radical. Pero se 
considera que el panenteísmo es una buena 
ayuda para el diálogo ciencia y religión. Para 
algunos es una “revolución” en el 
planteamiento de la teología. Ha sido una 
revolución tranquila porque ha sido 
defendida con otros nombres: “teísmo 
dialéctico” (Macquarrie), “teísmo neoclásico” 
(Hartshorne), “teísmo naturalista” (Griffin) o 
“teísmo del proceso”. 
Bajo el título de “panenteísmo” se engloban 
muchas descripciones de la relación entre 
Dios y el cosmos. Están, por ejemplo, el 
“panenteísmo patrístico” de Ware, el 
“panenteísmo basado en la idea de campo” 
que propone el jesuita Blacken, y la 
singularización de la conjungación de finitud 
e infinitud como lo distintivo del 
panenteísmo que realiza Philip Clayton. 
Charles Hartshorne concibe a Dios como 
“conciencia eterno-temporal que conoce e 
incluye el mundo” (lo que resume en el 

https://www.atrio.org/2021/08/otro-punto-de-vista/#_edn15


15 

 

acrónimo ETCKW, Eternal-Temporal 
Conciousness, Knowing and Including the 
World). Y Daniel Nikkel ha calificado a Paul 
Tillich de panenteísta, por el distintivo 
lenguaje de “ser” que emplea el teólogo 
germano-norteamericano. 
Pero a pesar de la aparente dispersión de 
concepciones, es posible establecer un 
terreno común compartido por los diversos 
panenteísmos, especialmente estudiado el 
vocabulario que utilizan un pequeño grupo 
de teólogos (“panenteístas clave”) que se 
ocupan de esto: Philip Clayton[16], David Ray 
Griffin, Charles Hartshorne[17], John 
Macquarrie[18], Jay B. McDaniel, David A. 
Pailin y Arthur Peacocke[19]. 
Para los estudiosos de la filosofía, los autores 
parten de la definición clásica de 
“panenteísmo”, que es la que ofrece el Oxford 
Dictionary of the Christian Church: “La 
creencia (convicción) de que el ser de Dios 
engloba e impregna la totalidad del universo, 
de suerte que todas las partes de este existen 
en él”[20]. El experto, Michael W. Brierley, 
considera que esta es una definición “débil” 
porque apenas va más allá de la definición 
literal de la palabra. La afirmación de que 
Dios “engloba” el universo se limita a afirmar 
el significado literal, “todo en Dios”, con Dios 
como sujeto, dejando la “impregnación” 
como la única glosa de lo que de hecho 

https://www.atrio.org/2021/08/otro-punto-de-vista/#_edn16
https://www.atrio.org/2021/08/otro-punto-de-vista/#_edn17
https://www.atrio.org/2021/08/otro-punto-de-vista/#_edn18
https://www.atrio.org/2021/08/otro-punto-de-vista/#_edn19
https://www.atrio.org/2021/08/otro-punto-de-vista/#_edn20


16 

 

podría significar la “inclusión” del universo o 
su existencia “en” Dios. 
La pregunta permanece, por tanto, abierta: 
¿en qué sentido existe el universo en Dios? Es 
posible que esta imprecisión en el significado 
del sintagma: según Polkinghorne (2008) 
“todo en Dios”, sea responsable de parte de 
las “tentadoras ambigüedades” que “parecen 
lastrar el debate panenteísta”[21]. 
Cieertamente, la ambigüedad del “en” ha 
llevado a algunos teólogos a distinguir entre 
diferentes tipos de panenteísmo[22]. Asi, por 
ejemplo, McDaniel distingue entre el 
panenteísmo “emanatista” y el panenteísmo 
“relacional”. En el primero, el cosmos es 
manifestación directa del ser mismo de Dios, 
de suerte que la acción creadora del universo 
es a la vez acción creadora de Dios. En 
cambio, el panenteísmo “relacional”, para 
McDaniel, permite al cosmos independencia 
creadora respecto a Dios, de modo que la 
humanidad posee su propio poder creador. 
Análogamente, Gregory R. Peterson 
(Universidad del Estado de Dakota) habla de 
panenteísmo “débil” y panenteísmo “fuerte”. 
La versión “débil” se refiere (solo) a la 
presencia de Dios en el universo, mientras 
que la versión “fuerte” implica cierta 
identidad entre ambos. 
Pero estas opciones resultan ser, sin 
embargo, elecciones superficiales a la luz de 
las ocho facetas del lenguaje panenteísta que 

https://www.atrio.org/2021/08/otro-punto-de-vista/#_edn21
https://www.atrio.org/2021/08/otro-punto-de-vista/#_edn22


17 

 

son (en gran medida) comunes a los autores 
panenteístas más importantes y explicitan 
realmente el “en”[23]. Estas facetas son: 1. El 
cosmos como cuerpo de Dios; 2. Lenguaje de 
“en y a través de”; 3. El cosmos como 
sacramento; 4. Lenguaje de entrelazamiento 
inextricable; 5. Dependencia de Dios respecto 
del Cosmos;  6. Valor intrínseco y positivo del 
cosmos; 7. Pasibilidad divina;  y 8. La 
Cristología gradual. Estos rasgos son 
aplicables a modo de “test” a los teólogos 
para ver si es posible calificarlos como 
panenteístas. 
En definitiva: las personas de nivel intelectual 
universitario y mentalidad interdisciplinar 
encontrarán en este volumen un arsenal 
intelectual poderoso que puede reelaborar 
muchos de los paradigmas heredados de 
otras filosofías. Un capítulo extenso con las 
notas y un índice biográfico de los autores, 
completan el estudio. Resaltemos la 
cuidadosa y actualizada (para los trabajos en 
español) del traductor, José Manuel Lozano-
Gotor. 
 
LEANDRO SEQUEIROS. Presidente de la 
Asociación Interdisciplinar José de Acosta. 
 
 
NOTAS: 
[1] Ph. Clayton. “The Panentheistic Turn in Christian 
Theology”. Dialog, 38  (1999), 289-293; Cfr. J. 

https://www.atrio.org/2021/08/otro-punto-de-vista/#_edn23
https://www.atrio.org/2021/08/otro-punto-de-vista/#_ednref1


18 

 

Macquarrie, Stubborn Theological Questions, SCM 
Press, Londres, 2003. 
[2][2] J. D. Neil. Panentheism: a Gospel for To-
Day? Tesis doctoral, Universidad de Exeter, 1973. 
[3] Para los tratamientos modernos del panteísmo, cf. 
M. P. Levine, Pantheism: A Non-Theistic Concept of 
Deity. Routhledge, London/New York, 1994. 
[4] Cf. M. D. Hampson, Theology and Feminism. Basil 
Blackwell, Oxford/Cambridge (Mass.), 1990, 132. 
[5]  Un ejemplo de esta tendencia es la doctrina del 
“Dios finito”, expresión que fue adoptada, entre otros, 
por H. G. Wells en la Primera Guerra Mundial durante 
su breve fase teísta. Arthur R. Peacocke, God and the 
New Biology, J. M. Dent and Sons. London, 1986, 84-
85, observa que la “tradición autóctona” de Teología 
inmanentista en Gran Bretaña puede ayudar a explicar 
por qué las ideas de Teilhard de Chardin y de 
Whitehead tuvieron mayor repercusión en Estados 
Unidos. 
[6] Ch. Harstshorne, “Pantheism and Panentheism”, 
en Encyclopedia of Religion, Macmillan, New York, 
1987, 165-171. 
[7]  Krause utilizó el término en una obra de 1829. 
Otros afirman que fue utilizada por F. Jacobi (1743-
1819) 
[8] R. V. Orden, El sistema de la filosofía de Krause: 
Génesis y desarrollo del panenteísmo. Publicaciones 
Universidad P. Comillas, 1998. 
[9]  R. C. Whittemore, “Hegel as Panentheistic”, Tulane 
Studies in Philosophy, 9 (1960), 134-164. 
[10] Ph. Clayton. The Problem of God in Modern 
Thought, Cambridge 2000, 150-151. 
[11] Charles Hartshorne (Kittanning, Pensilvania, 5 de 
junio de 1897 – Roma, Italia 9 de octubre de 2000) fue 
un prominente filósofo estadounidense que se dedicó 
principalmente a la filosofía de la religión y a 
la metafísica. Desarrolló la idea neoclásica de Dios y 
produjo una prueba de la existencia de Dios desde 
la lógica modal a partir del argumento 

https://www.atrio.org/2021/08/otro-punto-de-vista/#_ednref2
https://www.atrio.org/2021/08/otro-punto-de-vista/#_ednref3
https://www.atrio.org/2021/08/otro-punto-de-vista/#_ednref4
https://www.atrio.org/2021/08/otro-punto-de-vista/#_ednref5
https://www.atrio.org/2021/08/otro-punto-de-vista/#_ednref6
https://www.atrio.org/2021/08/otro-punto-de-vista/#_ednref7
https://www.atrio.org/2021/08/otro-punto-de-vista/#_ednref8
https://www.atrio.org/2021/08/otro-punto-de-vista/#_ednref9
https://www.atrio.org/2021/08/otro-punto-de-vista/#_ednref10
https://www.atrio.org/2021/08/otro-punto-de-vista/#_ednref11
https://es.wikipedia.org/wiki/Pensilvania
https://es.wikipedia.org/wiki/5_de_junio
https://es.wikipedia.org/wiki/5_de_junio
https://es.wikipedia.org/wiki/1897
https://es.wikipedia.org/wiki/Roma
https://es.wikipedia.org/wiki/Italia
https://es.wikipedia.org/wiki/9_de_octubre
https://es.wikipedia.org/wiki/2000
https://es.wikipedia.org/wiki/Fil%C3%B3sofo
https://es.wikipedia.org/wiki/Estadounidense
https://es.wikipedia.org/wiki/Filosof%C3%ADa_de_la_religi%C3%B3n
https://es.wikipedia.org/wiki/Metaf%C3%ADsica
https://es.wikipedia.org/wiki/Neoclasicismo
https://es.wikipedia.org/wiki/Dios
https://es.wikipedia.org/wiki/Existencia_de_Dios
https://es.wikipedia.org/wiki/L%C3%B3gica_modal
https://es.wikipedia.org/wiki/Argumento_ontol%C3%B3gico


19 

 

ontológico de San Anselmo. Hartshorne es también 
conocido por aplicar la filosofía del proceso de Alfred 
North Whitehead a una teología del proceso. 
[12] John Macquarrie, In Search of Deity: An Essay in 
Dialectical Theism. The Glifford Lectures 1983-1984. A 
Macquarrie se le considera el “patriarca” del 
panenteísmo británico. 
[13] La teología del proceso (teísmo del proceso) es un 
tipo de teología desarrollada a partir de la filosofía del 
proceso de Alfred North Whitehead (1861-1947) , 
sobre todo por Charles Hartshorne (1897-2000), John 
B. Cobb (n. 1925) y Eugene H. Peters (1929- 1983). La 
teología del proceso y la filosofía del proceso se 
denominan colectivamente “pensamiento del 
proceso”. Tanto para Whitehead como para 
Hartshorne, es un atributo esencial de Dios afectar y 
ser afectado por los procesos temporales, 
contrariamente a las formas del teísmo que sostienen 
que Dios es en todos los aspectos intemporal (eterno), 
inmutable ( inmutable ) y no afectado. por el mundo ( 
impasible ). La teología del proceso no niega que Dios 
es en algunos aspectos eterno (nunca morirá), 
inmutable (en el sentido de que Dios es 
inmutablemente bueno) e impasible (en el sentido de 
que el aspecto eterno de Dios no se ve afectado por la 
actualidad), pero contradice la visión clásica al insistir 
en que Dios es en algunos aspectos temporal, mutable 
y pasible. Según Cobb, “la teología del proceso puede 
referirse a todas las formas de teología que enfatizan 
el evento, la ocurrencia o el devenir sobre la sustancia . 
En este sentido, la teología influenciada por Hegel es 
la teología del proceso tanto como la influenciada por 
Whitehead. Este uso del término llama atención a las 
afinidades entre estas tradiciones por lo demás 
bastante diferentes”.También se puede incluir a Pierre 
Teilhard de Chardin entre los teólogos del 
proceso, incluso si en general se entiende que se 
refieren a la escuela de Whitehead y de  Hartshorne, 
donde continúan los debates en curso dentro del 

https://es.wikipedia.org/wiki/Argumento_ontol%C3%B3gico
https://es.wikipedia.org/wiki/Anselmo_de_Canterbury
https://es.wikipedia.org/wiki/Filosof%C3%ADa_del_proceso
https://es.wikipedia.org/wiki/Alfred_North_Whitehead
https://es.wikipedia.org/wiki/Alfred_North_Whitehead
https://es.wikipedia.org/wiki/Teolog%C3%ADa_del_proceso
https://www.atrio.org/2021/08/otro-punto-de-vista/#_ednref12
https://www.atrio.org/2021/08/otro-punto-de-vista/#_ednref13
https://gaz.wiki/wiki/es/Process_philosophy
https://gaz.wiki/wiki/es/Process_philosophy
https://gaz.wiki/wiki/es/Alfred_North_Whitehead
https://gaz.wiki/wiki/es/Charles_Hartshorne
https://gaz.wiki/wiki/es/John_B._Cobb
https://gaz.wiki/wiki/es/John_B._Cobb
https://gaz.wiki/wiki/es/Becoming_(philosophy)
https://gaz.wiki/wiki/es/Being
https://gaz.wiki/wiki/es/Georg_Wilhelm_Friedrich_Hegel
https://gaz.wiki/wiki/es/Pierre_Teilhard_de_Chardin
https://gaz.wiki/wiki/es/Pierre_Teilhard_de_Chardin


20 

 

campo sobre la naturaleza de Dios, la relación de Dios 
y el mundo y la inmortalidad. 
[14] Ursula King. Cristo en todas las cosas. Explorando 
la espiritualidad con Pierre Teilhard de Chardin. Sal 
Terrae, 2021. 
[15] Para el rechazo barthiano del panenteísmo, K. 
Barth, Church Dogmatics, The doctrine of God. Karl 
Barth (10 de mayo de 1886 – 10 de diciembre de 1968) 
fue un suizo Reformado teólogo quien es más 
conocido por su comentario histórico La Epístola a los 
Romanos (1921) (también conocido como Romanos 
II), su participación en el Confesión de la iglesia, y la 
autoría del Declaración de Barmen, y especialmente su 
resumen teológico inacabado de cinco volúmenes, 
el Dogmática de la Iglesia (publicado en doce 
volúmenes parciales entre 1932 y 1967). La influencia 
de Barth se expandió mucho más allá del ámbito 
académico a la cultura dominante, lo que lo llevó a 
aparecer en la portada de Hora el 20 de abril de 1962. 
[16] Philip Clayton (nacido en 1956) es un filósofo 
estadounidense contemporáneo de la religión y 
filósofo de la ciencia. Su trabajo se centra en la 
intersección de la ciencia, la ética y la 
sociedad. Actualmente ocupa la Cátedra Ingraham en 
la Escuela de Teología de Claremont y se desempeña 
como miembro de la facultad afiliada en la Universidad 
de Graduados de Claremont . Clayton se especializa 
en filosofía de la ciencia , filosofía de la 
biología y filosofía de la religión , así como en teología 
comparada. Como administrador en la educación 
superior, Clayton se desempeñó como Decano de la 
Escuela de Teología de Claremont, y como Rector y 
Vicepresidente senior de la Universidad Claremont 
Lincoln , que en ese momento era una universidad 
interreligiosa. Fue investigador principal del 
proyecto Science and the Spiritual Quest de 1999 a 
2003, en cuyo proyecto colaboró la Cátedra Ciencia, 
Tecnología y Religión de la Universidad Pontificia 
Comillas, siendo director de la misma el profesor Javier 

https://www.atrio.org/2021/08/otro-punto-de-vista/#_ednref14
https://www.atrio.org/2021/08/otro-punto-de-vista/#_ednref15
https://es.wikinew.wiki/wiki/Protestantism_in_Switzerland
https://es.wikinew.wiki/wiki/Reformed_churches
https://es.wikinew.wiki/wiki/Theology
https://es.wikinew.wiki/wiki/The_Epistle_to_the_Romans_(Barth)
https://es.wikinew.wiki/wiki/The_Epistle_to_the_Romans_(Barth)
https://es.wikinew.wiki/wiki/Confessing_Church
https://es.wikinew.wiki/wiki/Barmen_Declaration
https://es.wikinew.wiki/wiki/Church_Dogmatics
https://es.wikinew.wiki/wiki/Time_(magazine)
https://www.atrio.org/2021/08/otro-punto-de-vista/#_ednref16
https://en.wikipedia.org/wiki/Claremont_School_of_Theology
https://en.wikipedia.org/wiki/Claremont_Graduate_University
https://en.wikipedia.org/wiki/Claremont_Graduate_University
https://en.wikipedia.org/wiki/Philosophy_of_science
https://en.wikipedia.org/wiki/Philosophy_of_biology
https://en.wikipedia.org/wiki/Philosophy_of_biology
https://en.wikipedia.org/wiki/Philosophy_of_religion
https://en.wikipedia.org/wiki/Comparative_theology
https://en.wikipedia.org/wiki/Comparative_theology
https://en.wikipedia.org/wiki/Claremont_Lincoln_University
https://en.wikipedia.org/wiki/Claremont_Lincoln_University
https://www.washingtonpost.com/wp-srv/newsweek/science_of_god/scienceofgod.htm


21 

 

Leach y en la que colaboraron, entre otros, la Facultad 
de Teología de Granada. Dentro de las ciencias 
naturales, la investigación de Philip Clayton se ha 
centrado en la dinámica emergente en biología y en 
los correlatos neuronales de la conciencia en la 
neurociencia. Ha sido coautor o editor de varias 
publicaciones con físicos, químicos y biólogos, 
analizando sistemas naturales emergentes y 
explorando su importancia para el estudio de la 
religión. Trabaja en particular sobre las implicaciones 
filosóficas y religiosas de la teoría de la emergencia. En 
este campo, sus libros incluyen Mind and Emergence: 
From Quantum to Consciousness y In Quest of 
Freedom: The Emergence of Spirit in the Natural 
World . También fue editor de The Reemergence of 
Emergence. También ha publicado extensamente en 
el campo de la ciencia y la religión, y se desempeñó 
como coeditor del Oxford Handbook of Religion and 
Science . Philip Clayton recibió un doctorado conjunto 
de Yale en filosofía de la ciencia y filosofía de la 
religión. También ha ocupado diversas cátedras 
invitadas en otras universidades, incluidas la 
Universidad de Munich, la Universidad de Cambridge 
y la Universidad de Harvard. Como Fulbright Senior 
Fellow y profesor Humboldt, estudió con Wolfhart 
Pannenberg en Teología y en Filosofía con Dieter 
Henrich y Lorenz Puntel . Más tarde coeditó 
el Festschrift en inglés para Pannenberg y tradujo el 
trabajo de Pannenberg al inglés. Philip Clayton ha 
enseñado en Haverford College, Williams 
College y Sonoma State University . Sus cátedras 
internacionales incluyen India,  Gran 
Bretaña, Francia,  y China. Habla y escribe 
extensamente sobre temas en la intersección de la 
ciencia, la religión, la ética y la política. 
[17] Charles Hartshorne (Kittanning, Pensilvania, 5 de 
junio de 1897 – Roma, Italia 9 de octubre de 2000) fue 
un prominente filósofo estadounidense que se dedicó 
principalmente a la filosofía de la religión y a 

https://en.wikipedia.org/wiki/Neural_correlates_of_consciousness
https://www.amazon.com/Mind-Emergence-Consciousness-Philip-Clayton/dp/0199291438/
https://www.amazon.com/Mind-Emergence-Consciousness-Philip-Clayton/dp/0199291438/
https://www.amazon.com/Quest-Freedom-Emergence-Frankfurt-Naturwissenschaft/dp/3525569866/
https://www.amazon.com/Quest-Freedom-Emergence-Frankfurt-Naturwissenschaft/dp/3525569866/
https://www.amazon.com/Quest-Freedom-Emergence-Frankfurt-Naturwissenschaft/dp/3525569866/
https://www.amazon.com/Re-Emergence-Emergence-Emergentist-Hypothesis-Religion/dp/019954431X/
https://www.amazon.com/Re-Emergence-Emergence-Emergentist-Hypothesis-Religion/dp/019954431X/
https://www.amazon.com/Oxford-Handbook-Religion-Science-Handbooks/dp/0199543658/
https://www.amazon.com/Oxford-Handbook-Religion-Science-Handbooks/dp/0199543658/
https://en.wikipedia.org/wiki/Wolfhart_Pannenberg
https://en.wikipedia.org/wiki/Wolfhart_Pannenberg
https://en.wikipedia.org/wiki/Dieter_Henrich
https://en.wikipedia.org/wiki/Dieter_Henrich
https://de.wikipedia.org/wiki/Lorenz_Bruno_Puntel
https://www.amazon.com/Theology-Wolfhart-Pannenberg-critiques-autobiographical/dp/0806623705/
https://www.amazon.com/Metaphysics-Idea-God-Wolfhart-Pannenberg/dp/0802849911/
https://www.amazon.com/Metaphysics-Idea-God-Wolfhart-Pannenberg/dp/0802849911/
https://en.wikipedia.org/wiki/Haverford_College
https://en.wikipedia.org/wiki/Williams_College
https://en.wikipedia.org/wiki/Williams_College
https://en.wikipedia.org/wiki/Sonoma_State_University
https://www.atrio.org/2021/08/otro-punto-de-vista/#_ednref17
https://es.wikipedia.org/wiki/Pensilvania
https://es.wikipedia.org/wiki/5_de_junio
https://es.wikipedia.org/wiki/5_de_junio
https://es.wikipedia.org/wiki/1897
https://es.wikipedia.org/wiki/Roma
https://es.wikipedia.org/wiki/Italia
https://es.wikipedia.org/wiki/9_de_octubre
https://es.wikipedia.org/wiki/2000
https://es.wikipedia.org/wiki/Fil%C3%B3sofo
https://es.wikipedia.org/wiki/Estadounidense
https://es.wikipedia.org/wiki/Filosof%C3%ADa_de_la_religi%C3%B3n


22 

 

la metafísica. Desarrolló la idea neoclásica de Dios y 
produjo una prueba de la existencia de Dios desde 
la lógica modal a partir del argumento 
ontológico de San Anselmo. Hartshorne es también 
conocido por aplicar la filosofía del proceso de Alfred 
North Whitehead a una teología del proceso. 
[18] John Macquarrie TD FBA (1919-2007) fue 
un teólogo, filósofo y sacerdote anglicano nacido en 
Escocia . Fue autor de Principios de teología 
cristiana (1966) y Jesucristo en el pensamiento 
moderno (1991). Timothy Bradshaw, escribiendo en 
el Manual de Teólogos Anglicanos, describió a 
Macquarrie como “sin duda el teólogo sistemático más 
distinguido del anglicanismo en la segunda mitad del 
siglo XX”.  Fue profesor de teología Lady Margaret en 
la Universidad de Oxford y canónigo 
residente de Christ Church, Oxford , desde 1970 hasta 
1986. Al jubilarse continuó viviendo en Oxford y fue 
nombrado profesor emérito y canónigo 
emérito. Desde 1996 había sido profesor Martin 
Heidegger de Teología Filosófica en la Graduate 
Theological Foundation de Estados Unidos . 
[19] Arthur Robert Peacocke (1924–2006) 
fue bioquímico y Decano del Clare College en 
la Universidad de Cambridge. Fue un pionero en la 
investigación de los principios de la química física 
del ADN.En 1971, fue ordenado sacerdote en la Iglesia 
de Inglaterra y en 1986 fundó la Society of Ordained 
Scientists (SOSc)  para hacer avanzar el desarrollo en el 
ámbito de la ciencia y la religión.Entre sus principales 
publicaciones en este ámbito son Science and the 
Christian Experiment (1971), que fue galardonado con 
el premio Lecomte du Noüy, Creation and the World of 
Science (1979),  que estableció además su reputación 
internacional, Intimations of Reality: Critical Realism in 
Science and Religion (1984), Theology for a Scientific 
Age (1990, 2nd edition 1993, que incluye sus Gifford 
Lectures de 1993), God and the New 
Biology (1994), From DNA to DEAN: Reflections and 

https://es.wikipedia.org/wiki/Metaf%C3%ADsica
https://es.wikipedia.org/wiki/Neoclasicismo
https://es.wikipedia.org/wiki/Dios
https://es.wikipedia.org/wiki/Existencia_de_Dios
https://es.wikipedia.org/wiki/L%C3%B3gica_modal
https://es.wikipedia.org/wiki/Argumento_ontol%C3%B3gico
https://es.wikipedia.org/wiki/Argumento_ontol%C3%B3gico
https://es.wikipedia.org/wiki/Anselmo_de_Canterbury
https://es.wikipedia.org/wiki/Filosof%C3%ADa_del_proceso
https://es.wikipedia.org/wiki/Alfred_North_Whitehead
https://es.wikipedia.org/wiki/Alfred_North_Whitehead
https://es.wikipedia.org/wiki/Teolog%C3%ADa_del_proceso
https://www.atrio.org/2021/08/otro-punto-de-vista/#_ednref18
https://en.wikipedia.org/wiki/Territorial_Decoration
https://en.wikipedia.org/wiki/Fellow_of_the_British_Academy
https://en.wikipedia.org/wiki/Theology
https://en.wikipedia.org/wiki/Philosophy
https://en.wikipedia.org/wiki/Priest
https://en.wikipedia.org/wiki/Anglican
https://en.wikipedia.org/wiki/Lady_Margaret_Professor_of_Divinity
https://en.wikipedia.org/wiki/University_of_Oxford
https://en.wikipedia.org/wiki/Canon_residentiary
https://en.wikipedia.org/wiki/Canon_residentiary
https://en.wikipedia.org/wiki/Christ_Church,_Oxford
https://en.wikipedia.org/wiki/Oxford
https://en.wikipedia.org/wiki/Professor_emeritus
https://en.wikipedia.org/wiki/Graduate_Theological_Foundation
https://en.wikipedia.org/wiki/Graduate_Theological_Foundation
https://en.wikipedia.org/wiki/United_States
https://www.atrio.org/2021/08/otro-punto-de-vista/#_ednref19
https://es.wikipedia.org/wiki/1924
https://es.wikipedia.org/wiki/2006
https://es.wikipedia.org/wiki/Bioqu%C3%ADmico
https://es.wikipedia.org/wiki/Clare_College
https://es.wikipedia.org/wiki/Universidad_de_Cambridge
https://es.wikipedia.org/wiki/ADN
https://es.wikipedia.org/wiki/Iglesia_de_Inglaterra
https://es.wikipedia.org/wiki/Iglesia_de_Inglaterra
https://es.wikipedia.org/wiki/Gifford_Lectures
https://es.wikipedia.org/wiki/Gifford_Lectures


23 

 

Explorations of a Priest-Scientist (1996), God and 
Science: A Quest for Christianity Credibility (1996), 
y Paths from Science Towards God: The End of All Our 
Exploring (2001).Fue galardonado con el premio 
Templeton en 2001. Ediciones en español: Peacocke, 
A. R. (2008). Los caminos de la ciencia hacia Dios: el 
final de toda nuestra exploración. Editorial Sal 
Terrae. ISBN 978-84-293-1750-3. 
[20] F. L. Cross y E. A, Livingstone (editors) The Oxford 
Dictionary of the Christian Church. Oxford University 
Press, 1997, 1213; la definición prosigue 
caracterizando la diferencia entre el panenteísmo y el 
panteísmo como la imposibilidad de que el Dios 
panenteísta se “agote” en el universo. 
[21] Ver J.C. Polkinghorne, Faith, Science and 
Understanding. 2008, SPCK, Londres, pág. 
91. https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/?p=5946
 ; https://revistas.comillas.edu/index.php/pensamient
o/article/view/60 
[22] Para los diversos tipos de panenteísmo, ver: W. M. 
Thompson, The Jesus Debate. Paulist, 1985, 370-371; 
N. Frankenberry, “Classical Theism, Panentheism and 
Pantheism: On the relation between God Construction 
and Gender Construction” Zygon, 28 (1993) 29-46. D. 
A. Dombrowski, “Classical Theism, Pantheism and 
Panentheism”. Cithara, 36/1 (1996) 22-33. 
[23] Un aspecto del lenguaje panenteísta que 
reproduce más que explica el “en” en la conjugación 
de los polos “trascendencia” e “inmanencia” como 
“trascendencia en (o dentro de) la inmanencia”: cfr L. 
Boff, Ecología: grito de la Tierra grito de los 
pobres. Trotta, Madrid, 2011, 153; A. R. 
Peacocke, Creation and the World of Science. The 
Bampton Lectures, 1978, Clarendon, Oxford, 1979. 
139-140. 
 
 
 

https://es.wikipedia.org/wiki/Premio_Templeton
https://es.wikipedia.org/wiki/Premio_Templeton
https://es.wikipedia.org/wiki/ISBN
https://es.wikipedia.org/wiki/Especial:FuentesDeLibros/978-84-293-1750-3
https://www.atrio.org/2021/08/otro-punto-de-vista/#_ednref20
https://www.atrio.org/2021/08/otro-punto-de-vista/#_ednref21
https://books.google.es/books?id=xmZ5iR62Y9MC&redir_esc=y
https://books.google.es/books?id=xmZ5iR62Y9MC&redir_esc=y
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/?p=5946
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/?p=5946
https://revistas.comillas.edu/index.php/pensamiento/article/view/60
https://revistas.comillas.edu/index.php/pensamiento/article/view/60
https://www.atrio.org/2021/08/otro-punto-de-vista/#_ednref22
https://www.atrio.org/2021/08/otro-punto-de-vista/#_ednref23


24 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



25 

 

2 
El panenteísmo: 

recuperación de un 
paradigma sobre cómo 
Dios interactúa con el 

mundo 
Leandro Sequeiros, 18-septiembre-2021 

 
 
La posición de Leandro Sequeiros, solo 
enunciada aquí, muy en la línea de la 
Meditación para alcanzar amor de San 
Ignacio y de la concepción de Teilhard de 
Chardin es muy válida en la discusión actual 
sobre el NoTeismo. Mañana a las 18 hora 
española estáis todos invitados a entrar en la 
Consulta amplia:   
https://tinyurl.com/NoTeismo . Leandro y yo 
estaremos e intervendremos. Espero que 
muchos más de ATRIO. Aunque sobre el tema 

https://tinyurl.com/NoTeismo
https://www.atrio.org/wp-content/uploads/Sequeiros.jpg


26 

 

ATRIO proyecta una gran ASAMBLEA Zoom 
en el otoño próximo, que será debidamente 
anunciada. AD. 
  
LEANDRO SEQUEIROS. Presidente de la 
Asociación Interdisciplinar José de Acosta 
(ASINJA). lsequeiros42@gmail.com 
Desde mi punto de vista, parece dominar en 
este proyecto una teología apofática: insiste 
en lo que Dios NO-ES, más que en una 
perspectiva positiva. Los que creen el Dios, 
mantienen diversos imaginarios, 
representaciones mentales, metáforas de 
Dios. Nunca lo conocemos del todo. 
Podemos decir que hay varios paradigmas (o 
mejor, varios programas de investigación 
lakatosianos) para responder a esta 
incomodidad existencial: 

• El programa deísta (al estilo de Isaac Newton 
y de la ciencia mecanicista) 

• El programa ateísta (negación de la 
posibilidad de Dios) 

• El programa panteísta (todo es Dios: Deus 
sive natura de Spinoza) 

• El programa agnóstico (el ser humano no 
tiene herramientas mentales para responder 
a la pregunta sobre Dios) 

• El programa del teísmo (sobre todo el clásico 
que es el de la teología que dimana de Tomás 
de Aquino: el Dios creador omnipotente, 
omnisciente, Señor de todo, y que lo hace 
todo) Sobre todo el Dios popular: el poderoso 

mailto:lsequeiros42@gmail.com


27 

 

que hace “milagros” si se le piden). Es el 
programa dominante en la cultura 
eclesiástica. 

• El programa del NO-teísmo (la imagen que ha 
ocupado espacio últimamente en las redes 
sociales) Teología APOFÁTICA 

• El programa del panenteísmo (Dios ESTA EN 
todas las cosas pero las supera a todas: Philip 
Clayton, Arthur Peacocke) El Dios kenótico, 
que renuncia a su omnipotencia, de la 
teología del proceso, Personalmente creo que 
es el que hoy tiene mayor poder explicativo. 
Un libro reciente de la Colección Ciencia y 
Religión de Sal Terrae incide con profundidad 
sobre este asunto: 
Philip Clayton y Arthur Peacocke 
(editores) En él vivimos, nos movemos y 
existimos. Reflexiones panenteístas sobre la 
presencia de Dios en el mundo tal como lo 
describe la ciencia. Sal Terrae, Santander, 
2021, Universidad P Comillas  Colección 
Ciencia y Religión, número 27, 332 páginas. 
ISBN: 978-84-293-3033-5.  (Traducción del 
original en inglés de 2004 por José Manuel 
Lozano-Gotor), 332 páginas. ISBN: 978-84-
293-3033-5. 
Tema: Ciencia, DEBATE NO-TEÍSMO, Dios, Fe 
 
 
 
 
 

https://books.google.es/books/about/In_Whom_We_Live_and_Move_and_Have_Our_Be.html?id=N123ZrSR2b0C&redir_esc=y
https://books.google.es/books/about/In_Whom_We_Live_and_Move_and_Have_Our_Be.html?id=N123ZrSR2b0C&redir_esc=y
https://www.atrio.org/category/ciencia/
https://www.atrio.org/category/1-renacimiento-personal/debate-no-teismo-1-renacimiento-personal/
https://www.atrio.org/category/dios/
https://www.atrio.org/category/fe/


28 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



29 

 

 
 

3 
¿Tienen algo que 

decir los intelectuales 
cristianos críticos en la 

sociedad moderna? 
Leandro Sequeiros, 15-noviembre-2021 
 

 
 
De Leandro Sequeiros dimos hace poco 
noticia de un reciente libro muy 
recomendable: PANENTEÍSIMO. Reflexiones 
para saber más y creer mejor.  
Con el artículo que hoy publicamos nos 
demuestra que no está solo en el subido 
mundo de la mística de Ignacio de Loyola o 
Teilhard de Chardin (los dos últimos capítulos 
del libro referido). Está muy atento a los 

https://www.dropbox.com/s/328gbaenl5wtwlf/LEANDRO%20SEQUEIROS%20PANENTEISMO.pdf?dl=0
https://www.dropbox.com/s/328gbaenl5wtwlf/LEANDRO%20SEQUEIROS%20PANENTEISMO.pdf?dl=0


30 

 

acontecimientos que marcan al catolicismo 
español, que no se desprende de su 
pretensión dominadora, como se muestra en 
un reciente congreso del CEU San Pablo. Tras 
este artículo sobre Intelectuales 
católicos publicaremos otro, también al día, 
sobre intelectuales sin más. AD. 
    El días 12-13 y 14 de noviembre de 2021 ha 
tenido lugar en Madrid el 23 Congreso de 
Cristianos en la Vida Pública organizado por 
el CEU San Pablo. El lema del Congreso: 
“Corrección política: libertades en peligro”. 
Según el programa, desde su primera edición, 
hace ya veintitrés años, el Congreso Católicos 
y Vida Pública ha intentado llevar el calor del 
debate de ideas y del testimonio a esa 
mayoría social, católica y española tantas 
veces adormecida por la autocomplacencia, 
cuando no voluntariamente ignorante de las 
batallas en las que, girón a girón, iba 
desapareciendo el tejido que daba 
consistencia y vigencia a su visión del mundo. 
En el programa que se entregó a los 
asistentes añade:  “Casi de repente los 
católicos hemos tenido que tomar conciencia 
de que habitamos en una sociedad que en 
buena medida ha dejado de ser cristiana, más 
aún, que parece repudiar lo cristiano -fe, 
actitudes, soluciones- como parte de lo 
“políticamente incorrecto”. En efecto, 
asistimos a un fenómeno nuevo, el de la 
“corrección política” y su más notable 

https://www.congreso.ceu.es/
https://www.congreso.ceu.es/
https://www.congreso.ceu.es/
https://www.congreso.ceu.es/


31 

 

consecuencia, la cancelación de la libertad tal 
como hasta ahora ha sido entendida en un 
marco de humanismo cristiano”. Por ello, la 
Asamblea General de la Asociación Católica 
de Propagandistas de octubre de 2020 
planteó como tema del año profundizar en lo 
que supone ese fenómeno de imparable 
crecimiento en Occidente y del que parece 
depender la posibilidad de la continuidad de 
la fe en Jesucristo y de su Iglesia. 
  
Respetar la postura, pero estar abierto a otras 
Bajo estas palabras nos parece que se oculta 
una perspectiva muy conservadora de la 
realidad, respetable pero que no es la única. 
Al menos desde ATRIO abogamos por una 
actitud más abierta. La satanización de la 
modernidad ilustrada, el temor a la 
secularidad, impregna todavía hoy muchos 
sectores de la esfera pública cristiana, incluso 
grupos que se autodenominan intelectuales. 
Desde nuestras plataformas los respetamos, 
pero no los compartimos. La añoranza del 
pasado no justifica la resistencia al encuentro, 
al diálogo y a tender puentes. 
  
Puede haber miedos ocultos y exceso de 
cautelas de algunos intelectuales cristianos 
Prosigue el texto de presentación del 23 
Congreso de Cristianos en la Vida Pública: 
“Hemos de tomar conciencia de que el 
conjunto de formas ideológicas de raíz 



32 

 

profundamente anticristiana que se resumen 
bajo la etiqueta de “corrección política” dan 
lugar a un todo que aspira a conformar no 
sólo las leyes y las instituciones, también las 
vidas y las mentes de las personas, incluso 
éstas en primer lugar. Se trata de una agenda 
que pretende un cambio en la mentalidad 
social desde la política, a través de la 
educación, y un cambio legislativo profundo 
que viene marcado por directrices mundiales 
que determinan una agenda de género que 
supone, en primer lugar, la demolición de la 
familia. Tres serían los ámbitos preferentes 
donde se está proyectando la corrección 
política: la legislación educativa, el derecho 
antidiscriminatorio y en la tipificación penal 
del denominado “discurso del odio”. Esos tres 
frentes avanzan en todo el mundo occidental, 
limitando gravemente la libertad de 
expresión, con la anuencia o complicidad de 
las grandes corporaciones, los medios de 
comunicación dominantes y las elites 
internacionales beneficiarias de la 
globalización. 
  
¿Se puede decir que hay  miedos en muchos 
católicos intelectuales a los retos del futuro? 
El Congreso del CEU se postula apologético: 
defensa de posturas que a otros intelectuales 
cristianos les parecen obsoletas y fuera de 
lugar. Concluyen: “Para dar cuenta de un 
desafío cultural de semejante magnitud, el 23 



33 

 

Congreso contará con un plantel de 
conferenciantes y ponentes de primer nivel, y 
volverá a confiar en la fórmula participativa 
que aseguran los talleres específicos, en los 
que se abordarán aspectos concretos de la 
amenaza que supone la corrección política a 
la libertad. Esperamos llegar a los días 12 a 14 
de noviembre, fechas de celebración del 
Congreso, con la mente y el corazón 
rebosantes de ideas y deseos de atraer al 
mundo a la Luz y a la Verdad que, lejos de 
ingenierías sociales, sólo pueden hallarse en 
Cristo”. 
  
Recuperar el debate sobre el papel de los 
intelectuales 
Volvemos al mundo de los intelectuales. La 
revista Vida Nueva  número 3245  ha 
publicado (6-12 de Noviembre de 2021) un 
Pliego extenso de José Javier Ruiz 
Serradilla sobre: ¿Intelectuales cristianos? 
¿Dónde? Hace un lúcido análisis de la 
realidad e invita, en un mundo complejo, a 
que los que se consideran intelectuales 
cristianos o cristianos intelectuales a 
comprometerse en la construcción de 
puentes entre las culturas y paradigmas 
emergentes y las tradiciones espirituales y 
teológicas renovadas de las Iglesias 
cristianas. Y en Religión Digital han insistido 
en llamar la atención sobre la necesidad de 
una presencia de los intelectuales en la 

https://www.vidanuevadigital.com/autor/jose-javier-ruiz-serradilla/
https://www.vidanuevadigital.com/autor/jose-javier-ruiz-serradilla/
https://www.vidanuevadigital.com/pliego/intelectuales-cristianos-donde/
https://www.vidanuevadigital.com/pliego/intelectuales-cristianos-donde/
https://www.religiondigital.org/accion-formacion_social_y_etica/Intelectuales-fe-compromiso-ideologias_7_2319738004.html


34 

 

sociedad que nos invade con la vaciedad de 
sus valores. 
Con anterioridad, en la revista 
digital FronterasCTR se han publicado 
algunas reflexiones sobre este 
tema, diferenciando muy claramente que no 
todos los numerosos tertulianos que pululan 
en las redes sociales pueden ser etiquetados 
como “intelectuales”, y muchas veces son más 
“charlatanes” y “demagogos” que auténticos 
intelectuales. 
¿Estamos en el camino correcto? 
  
¿El mito del intelectual católico? 
Una reflexión de Marcelo Villamarín C.,sobre 
el rol del intelectual en nuestra sociedad nos 
puede aproximar a la sinergia de los objetivos 
que desde nuestras plataformas intentamos 
conseguir. En parte está tomado de un 
trabajo realizado con motivo del Encuentro 
de Intelectuales Populares y de Izquierda, 
realizado en Quito, del 15 al 17 de noviembre 
de 2004, pero que no ha perdido vigencia. 
Para su autor, a lo largo de toda la historia del 
mundo occidental, se ha difundido 
el mito del intelectual como un ser muy 
especial. En la antigua Grecia, eran 
los filósofos quienes cumplían este rol, en el 
marco de lo que se denominó la Paideia – 
término intraducible al español – como un 
ideal de culturas universal. En la Edad 
Media fueron los monjes y sacerdotes 

https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/?p=5601
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/?p=5601
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/?p=5601
https://www.monografias.com/usuario/perfiles/marcelo_villamarin_c
https://www.monografias.com/trabajos31/rol-intelectuales/rol-intelectuales.shtml
https://www.monografias.com/trabajos31/rol-intelectuales/rol-intelectuales.shtml
https://www.monografias.com/trabajos36/historia-de-quito/historia-de-quito.shtml
https://www.monografias.com/Historia/index.shtml
https://www.monografias.com/trabajos15/mitos-cosmogonicos/mitos-cosmogonicos.shtml
https://www.monografias.com/trabajos/histogrecia/histogrecia.shtml
https://www.monografias.com/trabajos2/sintefilos/sintefilos.shtml
https://www.casadellibro.com/libro-paideia-los-ideales-de-la-cultura-griega/9789681601065/1128732
https://www.monografias.com/trabajos5/oriespa/oriespa.shtml
https://www.monografias.com/trabajos4/edadmedia/edadmedia.shtml
https://www.monografias.com/trabajos4/edadmedia/edadmedia.shtml


35 

 

quienes cumplieron el rol de celosos 
guardianes de la sabiduría y la verdad. 
  
Las aportaciones de Gramsci y Lukás 
En las modernas sociedades capitalistas, 
tanto el rol como del mito de los intelectuales 
sed ha difuminado debido a 
la organización social del capitalismo. En 
estas sociedades, el intelectual deja de ser 
una élite y se convierte en una categoría que 
caracteriza al intelectual por su función en 
la sociedad más que por su papel en 
la estructura productiva, tal como señalan 
teóricos de la calidad de Gramsci y Lukács. La 
relación de los intelectuales con 
las estructuras partidarias de izquierda ha 
sido conflictiva y tensa y casi siempre se ha 
resuelto con la expulsión de aquellos. 
Sin embargo, hoy más que nunca su función 
debe rescatarse, en la medida en que 
la construcción del nuevo proyecto histórico 
de las clases dominadas y subalternas exige la 
confluencia de intelectuales – como sector 
autónomo – militancias partidarias y 
movimientos sociales, para elaborar 
las teorías alternativas al capitalismo 
neoliberal. 
  
No es fácil definir que es un “intelectual” 
Existen algunos mitos, en unos casos, y 
ciertos prejuicios ideológicos, en otros, con 
relación al intelectual y el rol que juega en la 

https://www.monografias.com/trabajos16/evolucion-sociedades/evolucion-sociedades.shtml
https://www.monografias.com/trabajos6/napro/napro.shtml
https://www.monografias.com/trabajos15/el-capitalismo/el-capitalismo.shtml
https://www.monografias.com/trabajos7/mafu/mafu.shtml
https://www.monografias.com/trabajos35/sociedad/sociedad.shtml
https://www.monografias.com/trabajos15/todorov/todorov.shtml#INTRO
https://www.monografias.com/trabajos11/conge/conge.shtml
http://ru.juridicas.unam.mx/xmlui/handle/123456789/19997
https://www.monografias.com/trabajos15/todorov/todorov.shtml#INTRO
https://www.monografias.com/trabajos35/materiales-construccion/materiales-construccion.shtml
https://www.monografias.com/trabajos12/pmbok/pmbok.shtml
https://www.monografias.com/trabajos4/epistemologia/epistemologia.shtml


36 

 

sociedad. En cuanto a lo primero, empecemos 
por señalar que el término intelectual se ha 
reservado, por lo general, a los filósofos, 
poetas, ensayistas, pensadores, científicos 
sociales y todos aquellos personajes que han 
hecho de la palabra hablada y escrita su 
actividad primordial. 
Algunos han cuestionado que para ser 
intelectual había que ser militante de 
izquierda. Creemos que esta es una falacia. 
¿Eran de izquierdas Descartes o Kant? Esta es 
una atribución impropia que no tiene que ver 
con la postura política. Es totalmente legítima 
la compatibilidad de la condición de persona 
intelectual con la posición política. No hay 
una identificación necesaria entre la 
condición de intelectual y la posición política. 
Solo de un tiempo a esta parte, debido a la 
redefinición del concepto de cultura, se ha 
incluido entre los intelectuales a los artistas 
que manejan diferentes géneros: pintores, 
escultores, músicos, entre otros. De allí que, 
en el imaginario colectivo, se asocia de 
manera involuntaria los conceptos de 
intelectual y escritor; o, por lo menos, a éstos 
se atribuye con preferencia el término 
intelectual. 
  
Las aportaciones de Werner Jaeger a las 
raíces de la intelectualidad 
El mito sobre el intelectual es tan viejo como 
la civilización occidental. En la antigua 

https://www.monografias.com/trabajos10/teca/teca.shtml
https://www.monografias.com/trabajos13/quentend/quentend.shtml#INTRO


37 

 

Grecia, eran los filósofos quienes cumplían el 
rol de intelectuales y de ellos la sociedad, con 
razón o sin ella, se formó una idea particular 
que se ha convertido en estereotipo en las 
épocas posteriores. 
Tal idea derivó de la 
“peculiar actitud espiritual” de los primeros 
filósofos, según la caracterización hecha por 
Werner Jaeger, que consistía en “su 
consagración incondicional al conocimiento, 
al estudio y la profundización del ser por sí 
mismo” y la concomitante indiferencia “por 
las cosas que parecían importantes al resto de 
los hombres, como el dinero, el honor, e 
incluso la casa y la familia, su aparente 
ceguera para sus propios intereses” e incluso 
para el ejercicio práctico de la política. Esto 
último tiene algo de paradójico, puesto que la 
mayor parte de ellos, si no todos, jamás 
perdieron de vista la política, que era 
entendida como “servicio a la comunidad“. 
Prueba de ello, sin ir más lejos, son las obras 
inmortales de Platón y Aristóteles, entre los 
más conocidos, como son La República y La 
Política, respectivamente. Sin embargo, no es 
usual encontrar su nombre en los anales de la 
historia política de Grecia, exceptuando quizá 
Solón, quien podría decirse que fue el 
prototipo del intelectual-político en la Grecia 
presocrática. 
 
  

http://lagreciaclasicablog.blogspot.com/2017/12/werner-jaeger-paideia-los-ideales-de-la_72.html
http://lagreciaclasicablog.blogspot.com/2017/12/werner-jaeger-paideia-los-ideales-de-la_72.html
http://lagreciaclasicablog.blogspot.com/2017/12/werner-jaeger-paideia-los-ideales-de-la_72.html
https://www.monografias.com/trabajos/epistemologia2/epistemologia2.shtml
https://www.monografias.com/trabajos16/marx-y-dinero/marx-y-dinero.shtml
https://www.monografias.com/trabajos/antrofamilia/antrofamilia.shtml
https://www.monografias.com/trabajos14/verific-servicios/verific-servicios.shtml
https://www.monografias.com/trabajos910/comunidades-de-hombres/comunidades-de-hombres.shtml
https://www.monografias.com/trabajos/platon/platon.shtml
https://www.monografias.com/trabajos5/aristo/aristo.shtml


38 

 

¿Es todo filósofo un intelectual? 
Esta peculiar actitud espiritual de los 
filósofos, los convirtió en seres extravagantes 
y misteriosos, pero altamente estimados por 
sus contemporáneos. El filósofo es “ingenuo 
como un niño, torpe y poco práctico, y existe 
fuera de las condiciones del espacio y del 
tiempo”, imagen que sirvió de base para la 
difusión de anécdotas que ahora son muy 
conocidas: el sabio Tales de Mileto, embebido 
en la observación de los fenómenos celestes, 
cae en un pozo y es su criada quien le 
reprocha que por ver lo que tiene sobre su 
cabeza no ve lo que tiene bajo los pies. 
Tal vez fueron los romanos quienes pudieron 
conjugar mejor el sentido práctico con la 
reflexión filosófica, probablemente debido a 
que las exigencias de la época les obligaron a 
pensar con mayor ahínco en cosas concretas, 
como aquellas que tiene que ver con el 
ejercicio del poder. Son conocidos los 
nombres de Ovidio, Tácito y Séneca, entre 
otros, quienes cumplieron 
importantes funciones públicas. 
Sea de esto lo que fuese, el hecho es que los 
filósofos constituyeron una élite intelectual 
cuya vida, muy a su pesar, estuvo relacionada 
y muy estrechamente con el poder; en su 
mayoría fueron consejeros de reyes y 
emperadores o preceptores de las familias 
reales. 
  

https://www.monografias.com/trabajos7/imco/imco.shtml
https://www.monografias.com/trabajos7/filo/filo.shtml#tales
https://www.monografias.com/trabajos11/metcien/metcien.shtml#OBSERV
https://www.monografias.com/trabajos35/el-poder/el-poder.shtml
https://www.monografias.com/trabajos7/mafu/mafu.shtml


39 

 

Los primeros “intelectuales” en sentido 
moderno podrían aparecer en la Edad Media 
La situación fue diferente en la Edad Media. 
Con el ocaso del Imperio Romano, que se 
levantó sobre las ruinas de las polis griegas, la 
sociedad europea se fragmentó, la cultura se 
dispersó y las obras monumentales de los 
filósofos griegos se perdieron por largo 
tiempo. 
La incorporación del Cristianismo a 
la lógica del poder le restó su vitalidad 
revolucionaria y convirtió a la Iglesia Católica 
en el más fiel instrumento de los poderes 
imperiales. 
Europa se convirtió en una sociedad 
teocéntrica y teocrática, y todas las 
manifestaciones culturales se sometieron a su 
lógica. Dividido el Imperio entre Oriente y 
Occidente, el predominio tanto comercial 
como religioso del primero, convirtió a 
Bizancio en el eje de la cultura medieval, 
concentrándose en ella la antigua sabiduría 
heredada de los griegos. 
Los clérigos se convirtieron en los nuevos 
intelectuales, que asumieron el carácter de 
“guardianes” de la cultura, reservada 
exclusivamente para uso 
y consumo especulativo de las élites 
religiosas. Tanto en Oriente como en 
Occidente, los monasterios se transformaron 
en el símbolo de la radical separación entre 
las élites “cultas” y las masas “incultas”; y, aun 

https://www.monografias.com/trabajos/roma/roma.shtml
https://www.monografias.com/trabajos2/inicristiabas/inicristiabas.shtml
https://www.monografias.com/trabajos15/logica-metodologia/logica-metodologia.shtml
https://www.monografias.com/trabajos2/inicristiabas/inicristiabas.shtml
https://www.monografias.com/trabajos57/cultura-medieval/cultura-medieval.shtml
https://www.monografias.com/trabajos35/consumo-inversion/consumo-inversion.shtml


40 

 

en su interior, se produce una división 
marcada entre los “monjes sacerdotes, que se 
dedicaban a los oficios ligados a los fines de 
la institución”, entre los que se cuentan el 
cuidado y la copia de pergaminos, y “los que 
debían atender a los servicios de la casa”. 
Habrán de pasar muchos siglos antes de que 
la cultura adquiera de nuevo su dinámica, y 
se expanda otra vez hacia el anquilosado 
occidente de la Edad Media, cosa que ocurrirá 
solo con el Renacimiento y la recuperación de 
la antigüedad clásica, en peligro de perderse 
entre las hordas invasoras. 
  
La difícil función de los filósofos en la 
antigüedad según Jaeger 
Si nos atenemos a la interpretación de Jaeger 
sobre la función que cumplieron los filósofos 
de la antigüedad, no es difícil descubrir la 
gran diferencia entre aquellos y los nuevos 
intelectuales de la Edad Media. Los 
intelectuales griegos fueron educadores por 
excelencia. 
Su visión del mundo parte de una 
comprensión de la íntima unidad existente 
entre el mundo natural y el mundo humano. 
El Cosmos, que en su acepción originaria 
significa un orden opuesto al caos, es una 
totalidad viviente dentro de la cual el ser 
humano ocupa un lugar preponderante, pero 
jamás situado fuera ni por encima de él. 

https://www.monografias.com/trabajos14/verific-servicios/verific-servicios.shtml
https://www.monografias.com/trabajos34/cinematica-dinamica/cinematica-dinamica.shtml
https://www.monografias.com/trabajos/renacim/renacim.shtml
https://www.monografias.com/trabajos37/interpretacion/interpretacion.shtml


41 

 

De allí derivaron los griegos esa especia 
de humanismo objetivo – muy diferente al 
humanismo renacentista -, que consiste en 
conceder especial preocupación al ser 
humano, pero sujeto siempre a 
las leyes impuestas por la naturaleza. Para el 
espíritu griego, lo universal, el Logos, 
constituye la esencia del espíritu. La 
educación consiste en modelar los sujetos 
sociales para la construcción de un ideal de 
cultura basado en una racionalidad que, a su 
vez, se fundamenta en la armonía del 
Cosmos. Por eso, las “humanidades”- como se 
llamaron luego a las ciencias dedicadas al 
estudio de lo humano – tiene su más remoto 
origen en los griegos, en quienes 
la educación humanística era integradora y 
totalizante. Los griegos no conocieron el 
actual concepto de educación como 
puro adiestramiento para fines exteriores a 
las exigencias universales del ser humano. La 
Paideia – término intraducible para nosotros 
– constituyó todo un proyecto de civilización 
humana. 
  
¿A qué podemos llamar intelectual en las 
modernas sociedades regidas por el 
mercado? 
En la Modernidad se ha democratizado el 
acceso al conocimiento y a la producción 
ideológico-cultural desde la invención de 
la imprenta en el siglo XVI, invención que 

https://www.monografias.com/trabajos38/humanismo/humanismo.shtml
https://www.monografias.com/trabajos16/objetivos-educacion/objetivos-educacion.shtml
https://www.monografias.com/trabajos4/leyes/leyes.shtml
https://www.monografias.com/Educacion/index.shtml
https://www.monografias.com/Educacion/index.shtml
https://www.monografias.com/trabajos11/concient/concient.shtml
https://www.monografias.com/Educacion/index.shtml
https://www.monografias.com/trabajos/adpreclu/adpreclu.shtml
https://www.monografias.com/trabajos6/pefi/pefi2.shtml#visi
https://www.monografias.com/trabajos27/imprenta-sonora/imprenta-sonora.shtml


42 

 

solo fue el punto de partida, infinitamente 
superado en la actualidad 
por técnicas de escritura y comunicación má
s sofisticados. En las nuevas condiciones, la 
función del intelectual no ha desaparecido, 
pero se ha modificado sensiblemente; y, al 
mismo tiempo, el mito sobre el intelectual, sin 
perder vigencia, ha cobrado nuevas 
connotaciones. 
  
Gramsci: el final de la escisión entre trabajo 
intelectual y trabajo manual 
Para empezar, se han borrado las fronteras 
que separaban el trabajo intelectual del 
trabajo manual. Al hacerse infinitamente más 
complejas las relaciones sociales, atravesadas 
por un modo de producción que integra en 
un mismo proceso funciones intelectuales 
y manuales, pierde vigencia la separación 
entre el trabajo intelectual y el trabajo 
manual o, al menos, la diferencia se hace muy 
sutil, como lo advierte Antonio Gramsci, 
cuando señala: “La relación entre los 
intelectuales y el mundo de la producción (se 
refiere al capitalismo) no es inmediata, como 
ocurre con los grupos sociales 
fundamentales, sino que es “mediata” en 
grado diverso en todo el tejido social y en el 
complejo de las superestructuras, en los que 
los intelectuales son los “funcionarios”. 
Desde el punto de vista filosófico, el 
cartesianismo del siglo XVII constituye 

https://www.monografias.com/trabajos6/juti/juti.shtml
https://www.monografias.com/trabajos16/metodo-lecto-escritura/metodo-lecto-escritura.shtml
https://www.monografias.com/trabajos12/fundteo/fundteo.shtml
https://www.monografias.com/trabajos/fintrabajo/fintrabajo.shtml
https://www.monografias.com/trabajos6/maca/maca.shtml
https://www.monografias.com/trabajos11/grupo/grupo.shtml


43 

 

un cambio decisivo en la cosmovisión 
antropológica de la sociedad moderna. 
  
El rol ambivalente de los intelectuales 
Es en el seno de la filosofía de la praxis donde 
se ha debatido con mayor interés este 
problema relacionado con el rol de los 
intelectuales, probablemente debido al 
hecho de que gran parte de los dirigentes 
revolucionarios, desde Marx y Engels, fueron 
a la vez intelectuales. 
Si en el conjunto de la sociedad moderna la 
ubicación de los intelectuales se volvió 
problemática, lo fue más en el seno del 
movimiento obrero y de los partidos que 
surgieron en representación suya. ¿Cuál era y 
es su rol? ¿Dirigir, orientar, impulsar 
los procesos revolucionarios? ¿Formular 
teorías? ¿Criticar a las dirigencias siendo el 
ojo avizor de los dirigidos? Las luchas 
intestinas dentro del Partido bolchevique, 
gestor de la Revolución de Octubre de 1917, 
y la postura del estado soviético frente a los 
intelectuales – una postura que solo 
reconoció la legitimidad de aquellos que de 
manera incondicional habían adherido a las 
“teorías” oficiales del Partido y del Estado – 
atestiguan esta problematicidad. 
 
 
  

https://www.monografias.com/trabajos2/mercambiario/mercambiario.shtml
https://www.monografias.com/trabajos910/en-torno-filosofia/en-torno-filosofia.shtml
https://www.monografias.com/trabajos910/teoria-y-praxis/teoria-y-praxis.shtml
https://www.monografias.com/trabajos7/tain/tain.shtml
https://www.monografias.com/trabajos14/administ-procesos/administ-procesos.shtml#PROCE
https://www.monografias.com/trabajos10/era/era.shtml


44 

 

El poder ante los intelectuales: la capacidad 
para encajar las críticas 
En este sentido, no cabe duda que el 
Estado capitalista ha sido relativamente más 
tolerante con los intelectuales que el estado 
“socialista”, lo cual se atribuye 
equivocadamente a la adhesión del primero 
al supremo principio de la libertad. Y digo 
equivocadamente porque uno y otro, en 
momentos en que se pone en juego la 
estabilidad y permanencia del Estado, son 
implacables con los intelectuales. 
A pesar de ese interés, siempre ha llamado 
la atención el hecho de que los fundadores 
de la filosofía de la praxis, Marx y Engles, no 
le hayan prestado suficiente atención, de tal 
suerte que aparte de encontrarse ciertas 
alusiones en algunos textos de juventud del 
primero, el tema se encuentra ausente en las 
obras fundamentales del marxismo. Y lo 
propio puede decirse respecto a los temas 
relacionados con la cultura en general, lo que 
ha alimentado ciedrtas posiciones 
economicistas que reducen el marxismo a la 
relación entre infraestructura y 
superestructura. Esto parece obedecer a 
factores de carácter histórico. Desde el 
Manifiesto Comunista de 1848 hasta la 
Revolución Rusa de 1917, el movimiento 
revolucionario internacional había 
experimentado un constante crecimiento, 
habiéndose principalizado la estrategia del 

https://www.monografias.com/trabajos12/elorigest/elorigest.shtml
https://www.monografias.com/trabajos12/elorigest/elorigest.shtml
https://www.monografias.com/trabajos15/metodos-creativos/metodos-creativos.shtml
https://www.monografias.com/trabajos14/deficitsuperavit/deficitsuperavit.shtml
https://www.monografias.com/trabajos33/juventud/juventud.shtml
https://www.monografias.com/trabajos15/hombre-nuevo/hombre-nuevo.shtml
https://www.monografias.com/trabajos11/henrym/henrym.shtml


45 

 

“asalto al poder”, tal como ocurrió en el 
último de los acontecimientos mencionados. 
En el plano de la teoría, esta estrategia obligó 
a los dirigentes a privilegiar las discusiones en 
torno a problemas políticos como el carácter 
del Estado, las alianzas de clases, etc., 
dejando de lado aquellos que dicen relación 
a la organización de la cultura, el papel de los 
intelectuales, y otros más. 
  
La aportación de Michael Lowy 
Una de las obras más significativas al respecto 
pertenece a Michael Löwy, Para 
una sociología de los intelectuales 
revolucionarios, en la cual el autor analiza a 
profundidad la evolución intelectual de 
George Lukács – marxista húngaro y 
dirigente revolucionario – entre 1909 y 1929, 
evolución que puede considerarse como 
paradigmática del intelectual revolucionario 
de Occidente. En ella muestra el cambio 
paulatino de Lukács desde un pensamiento 
liberal-burgués hasta la adscripción teórico-
práctica al proyecto revolucionario del 
proletariado, que por entonces era el sector 
social que lideraba los procesos de 
transformación política de Europa. A partir de 
esa investigación formula una teoría que 
resulta útil para efectos de esta ponencia. 
La tesis más importante de Löwy es que los 
intelectuales no son una clase y, por lo tanto, 
su posición no se define en relación con 

https://www.monografias.com/trabajos10/sociol/sociol.shtml#cmarx
https://www.monografias.com/trabajos16/teoria-sintetica-darwin/teoria-sintetica-darwin.shtml
https://www.monografias.com/trabajos11/tebas/tebas.shtml
https://www.monografias.com/trabajos11/norma/norma.shtml
https://www.monografias.com/trabajos/tesisgrado/tesisgrado.shtml


46 

 

los medios de producción y la estructura 
económico-social, sino una “categoría social”. 
Esto significa lo siguiente: 

1. Los intelectuales, en cuanto tales, no son 
productores de bienesy servicios, sino 
creadores de productos ideológico-culturales. 
Independientemente del lugar que ocupen 
en la estructura económico social, todos los 
seres humanos, por el mero hecho de ser 
tales, pueden crear productos ideológico-
culturales: ser pintores, escultores, poetas o 
escritores; y quien lo haga cumple una 
función intelectual. 

2. Por fuertes que sean los condicionamientos 
económico-sociales, como la pertenencia a 
una clase social determinada o la posición en 
la estructura productiva, quien se ha definido 
como intelectual siempre tiene la capacidad 
de optar por los intereses de los opresores o 
de los oprimidos; valer decir, puede elegir 
entre la alternativa de crear productos 
ideológico-culturales enmarcados en los fines 
de la explotación o en los ideales de 
emancipación y liberación del género 

3. No existe, por lo tanto, “inteligentzia” neutra, 
por más que los intelectuales “gocen de una 
cierta autonomía relativa con respecto a las 
clases sociales”. Como creadores de 
productos ideológico-culturales expresan las 
demandas sociales desde la perspectiva del 
proyecto histórico al cual han adherido. 

https://www.monografias.com/trabajos14/medios-comunicacion/medios-comunicacion.shtml
https://www.monografias.com/trabajos16/configuraciones-productivas/configuraciones-productivas.shtml
https://www.monografias.com/trabajos6/geli/geli.shtml


47 

 

4. Por lo general, los intelectuales se rigen 
por valorescualitativos que se desprenden de 
su sensibilidad estética, de 
su comportamiento moral o de su 
comprensión teórica. En la medida en que el 
capitalismo todo lo convierte en dinero, en 
mercancía, en valores puramente 
cuantitativos, los intelectuales sienten una 
aversión casi natural contra el capitalismo. 
Incluso quienes no han adherido al proyecto 
histórico de las clases subalternas, que en 
términos generales se define como 
“socialismo”, coinciden con los intelectuales 
revolucionarios en esta aversión, 
convirtiéndose en críticos del sistema y de sus 
formas de poder. 
Estas precisiones conceptuales nos permiten 
esclarecer las confusiones anotadas. Gramsci 
señalaba. “Todos los hombres son 
intelectuales, pero no todos los hombres 
cumplen en la sociedad la función de 
intelectuales”. 
Con esto quiere decir que todos los hombres, 
desde la máxima autoridad de una 
empresa productiva, hasta el más humilde de 
los trabajadores aportan con su capacidad 
intelectual, en diferentes niveles y 
condiciones, en la realización de sus tareas. 
Pero, no por cumplir funciones de dirección el 
gerente puede ser catalogado como el 
“intelectual” de la empresa. Que 
eventualmente pueda ser más instruido que 

https://www.monografias.com/trabajos14/nuevmicro/nuevmicro.shtml
https://www.monografias.com/trabajos36/estetica/estetica.shtml
https://www.monografias.com/trabajos16/comportamiento-humano/comportamiento-humano.shtml
https://www.monografias.com/trabajos16/marx-y-dinero/marx-y-dinero.shtml
https://www.monografias.com/trabajos11/teosis/teosis.shtml
https://www.monografias.com/trabajos11/empre/empre.shtml
https://www.monografias.com/trabajos11/empre/empre.shtml
https://www.monografias.com/trabajos11/empre/empre.shtml


48 

 

el resto de trabajadores – cosa que es por 
demás obvia dada la estructura de clases de 
la sociedad – no implica que cumpla un 
función intelectual. 
Este ejemplo es válido para todos los espacios 
micro y macrosociales, en los cuales existen 
funciones de dirección y mando y personas 
que las ejecutan, como parte de las 
necesidades de organización de la sociedad; 
pero, ello no es razón suficiente para 
catalogar a unos como intelectuales 
(directivos) y a los otros (subordinados) como 
no intelectuales. 
Sin embargo, tanto el gerente como el último 
empleado en la jerarquía empresarial pueden 
cumplir las funciones de intelectual, en la 
medida en que, independientemente de su 
rol dentro de la empresa, puedan crear 
productos ideológico-culturales; que tales 
productos sean liberadores o alienantes, de 
buena o de mala calidad, es otro problema 
que no incide en la función intelectual. 
Esto permite esclarece la confusión, muy 
frecuente en las organizaciones partidarias, 
que tiende a identificar al dirigente con el rol 
del intelectual. Un dirigente es tal no porque 
sea intelectual, sino porque tiene capacidad 
de liderazgo, cuyo perfil entre otras cosas 
puede contener una buena formación 
teórica; igualmente, un intelectual no por el 
hecho de ser tal tiene méritos suficientes para 
ejercer las funciones de dirección. 

https://www.monografias.com/trabajos11/empre/empre.shtml
https://www.monografias.com/trabajos6/napro/napro.shtml
https://www.monografias.com/trabajos15/liderazgo/liderazgo.shtml


49 

 

Por lo tanto, es preciso establecer el rol del 
intelectual en la sociedad. 
Independientemente de su adscripción 
ideológica, puede decirse que hay algo en 
común en todos los intelectuales: sus más 
profundas motivaciones están dadas por los 
valores ético-culturales. De allí que Jorge 
Castañeda, por ejemplo, atribuye a los 
intelectuales de América Latina algunos 
rasgos distintivos que les confiere un rol, más 
allá de su filiación ideológico-partidaria: 
guardianes de la conciencia nacional, críticos 
en constante exigencia de responsabilidad, 
baluartes de rectitud, defensores de 
los principios de carácter ético-político del 
humanismo, críticos del sistema imperante y 
de los abusos de poder, etc. Sus productos 
ideológico-culturales están fuertemente 
marcados por esos rasgos. 
El intelectual, pues, cumple una doble 
función: es crítico frente al poder y, al mismo, 
tiempo es constructor de una “nueva e 
integral concepción del mundo”. Tal vez este 
último carácter sea decisivo en la 
diferenciación entre intelectuales de 
izquierda y de derecha: si todos los 
intelectuales son críticos frente al poder y 
frente a toda clase de atropellos, los primeros 
se encuentran empeñados en la construcción 
de un nuevo mundo de valores; participan 
activamente en la lucha social con esos fines 
y sus obras son expresión de los valores que 

https://www.monografias.com/trabajos11/estacon/estacon.shtml
https://www.monografias.com/trabajos33/responsabilidad/responsabilidad.shtml
https://www.monografias.com/trabajos6/etic/etic.shtml


50 

 

encarnan los nuevos sujetos sociales. Sea a 
través de la sensibilidad estética o sea a través 
del razonamiento lógico, sea con los 
instrumentos del arte o con el de las ciencias 
y la filosofía, los intelectuales participan en 
ese gran proyecto de construir una nueva e 
integral concepción del mundo que termine 
por enterrar la barbarie suicida del 
capitalismo. 
  
Conclusiones 
A modo de conclusión, señalemos algunas 
ideas fundamentales: 

1. Las condiciones objetivas impuestas por la 
democratización, aunque limitada, de las 
sociedades occidentales, tienden a eliminar el 
mito de los intelectuales como gestores de 
una actividad especialísima en confrontación 
con las actividades prácticas. 

2. El tratamiento a-crítico de la relación entre los 
intelectuales y los no intelectuales ha 
generado confusiones que tienden a disociar 
la producción intelectual y la práctica 
cotidiana, desvalorizando en unos casos las 
tareas intelectuales, consideradas como mera 
especulación; y en otros, sublimizando los 
productos culturales. 

3. Según algunos representantes del 
pensamiento crítico, los intelectuales no son 
una clase sino una categoría social, cuya 
definición no se determina por su ubicación 
en la estructura productiva sino por la 

https://www.monografias.com/Arte_y_Cultura/index.shtml


51 

 

función social que cumplen en tanto 
creadores de productos ideológico-culturales. 
Tienen, por lo tanto, una autonomía relativa 
que les permite una adscripción al proyecto 
histórico de las clases subalternas a través de 
motivaciones ético-culturales, más que 
económicas. 

4. La relación entre los intelectuales y las 
estructuras partidarias, especialmente de los 
partidos comunistas, ha sido tensa y 
conflictiva debido a la sobrevaloración de la 
“práctica” que ha caracterizado la concepción 
de aquellos. En el marco del pensamiento 
crítico, partidos e intelectuales deben ser 
considerados como sectores diferenciados 
que tiene su propia identidad, pero de 
ninguna manera opuestos, de tal manera que 
hay que tender puentes entre los dos sobre la 
base de una correcta interpretación de la 
unidad dialéctica entre teoría y práctica. 

5. En el marco de la construcción de un nuevo 
proyecto histórico, la presencia de una teoría, 
y específicamente de una teoría radical, es 
ineludible, si se quiere impulsar la 
transformación social. 

6. La producción de la teoría no es producto 
exclusivo de los intelectuales sino de la 
creación de espacios de reflexión y diálogo 
entre éstos y los actores sociales. Desde este 
punto de vista, nuestras plataformas están 
abiertas a la sinergia con todos aquellos que 
buscan honestamente caminos de 



52 

 

convivencia plural. Los intelectuales deben 
acercarse más a los movimientos sociales y 
nutrirse de sus experiencias, de su espíritu 
transformador y, al mismo tiempo, éstos 
deben promover un diálogo con la ciencia y 
la filosofía de aquellos para juntos construir el 
nuevo proyecto histórico. 
  
Leandro Sequeiros, Presidente de la 
Asociación Interdisciplinar José de Acosta 
(ASINJA) 
 
 
 

 

4 
No confundir a los 

Intelectuales, los expertos 
y a los tertulianos en los 

atrios del saber 
Leandro Sequeiros, 19-noviembre-2021 
 
Hoy, en el Día Internacional de la Filosofía, 
este segundo artículo de Leandro Sequeiros 
que trata de quién puede ayudarnos a 
encontrar un sentido crítico y realista para el 
futuro. AD. 
      Retomamos el tema de los intelectuales 
cristianos y añadimos al artículo que publicó 



53 

 

ATRIO – ¿Tienen algo que decir los 
intelectuales cristianos críticos en la sociedad 
moderna?–otras nuevas reflexiones sobre el 
papel de los intelectuales hoy. 
          Aludimos a dos artículos que hasta 
cierto punto se contradicen. En un artículo 
de Miguel Ángel Quintana 
Paz titulado: “¿Dónde están (escondidos) los 
intelectuales cristianos?” (The Objective, 20 
noviembre 2020) se abre el debate sobre el 
papel de los intelectuales en nuestra 
sociedad, y el papel de los intelectuales 
cristianos en el debate público. En las redes 
sociales las opiniones han sido diversas al 
respecto. 
          En la sociedad del conocimiento y de las 
redes sociales, las fronteras entre el trabajo 
de los intelectuales, el de los expertos y el de 
los tertulianos tiene límites borrosos. Nuestra 
sociedad banaliza la construcción del 
pensamiento. En algunos foros de internet 
están apareciendo estos debates. 
          Nos referiremos en este artículo 
al debate sobre el papel de los intelectuales 
en la sociedad contemporánea y su retirada 
del espacio público que firmado por JANO se 
publicó en Ávila-Abierta. A los lectores de los 
artículos que desde hace 2016 publicamos en 
FronterasCTR (como continuación a los más 
de 600 artículos publicados en Tendencias21 
de las religiones desde 2006) les puede 
interesar este debate que arroja luz sobre la 

https://www.atrio.org/2021/11/tienen-algo-que-decir-los-intelectuales-cristianos-criticos-en-la-sociedad-moderna/#more-20109
https://www.atrio.org/2021/11/tienen-algo-que-decir-los-intelectuales-cristianos-criticos-en-la-sociedad-moderna/#more-20109
https://www.atrio.org/2021/11/tienen-algo-que-decir-los-intelectuales-cristianos-criticos-en-la-sociedad-moderna/#more-20109
https://www.atrio.org/2021/11/tienen-algo-que-decir-los-intelectuales-cristianos-criticos-en-la-sociedad-moderna/#more-20109
https://www.atrio.org/2021/11/tienen-algo-que-decir-los-intelectuales-cristianos-criticos-en-la-sociedad-moderna/#more-20109
https://www.tendencias21.es/La-ceguera-moral-de-la-modernidad-liquida_a43639.html
https://www.tendencias21.es/La-ceguera-moral-de-la-modernidad-liquida_a43639.html
https://www.tendencias21.es/La-ceguera-moral-de-la-modernidad-liquida_a43639.html
http://avilabierta.com/cuando-los-tertulianos-suplantaron-a-los-intelectuales
http://avilabierta.com/cuando-los-tertulianos-suplantaron-a-los-intelectuales
http://avilabierta.com/cuando-los-tertulianos-suplantaron-a-los-intelectuales
https://www.bubok.es/libros/249635/TENDENCIAS21-DE-LAS-RELIGIONES-Indices-2006-2017
https://www.bubok.es/libros/249635/TENDENCIAS21-DE-LAS-RELIGIONES-Indices-2006-2017


54 

 

función de los intelectuales en la actual vida 
española. 
  
Los tertualianos ¿suplantaron a los 
intelectuales? 
          En una primera parte del texto que 
comentamos, se incluye el artículo 
provocador de Fernando Vallespín, 
publicado en el diario EL PAIS el 1 de 
septiembre de 2019 con este título: Cómo los 
tertulianos suplantaron a los 
intelectuales. Este ensayo, como veremos 
más adelante, fue contestado por César 
Calderón. 
          Para entender el alcance de sus 
reflexiones, conviene saber quiénes son cada 
uno de ellos. Fernando Vallespín 
Oña (nacido en 1954) es un profesor 
universitario y politólogo que presidió 
el Centro de Investigaciones 
Sociológicas (CIS) entre 2004 y 2008. Ha sido 
también profesor visitante en las 
universidades de Harvard, Heildelberg, 
Frankfurt, Veracruz y Malasia, además de un 
activo conferenciante en otras universidades 
en el ámbito nacional y europeo. Es un 
experto en teoría política y en pensamiento 
político, ha publicado más de un centenar de 
artículos académicos y capítulos de libros de 
ciencia y teoría política de revistas españolas 
y extranjeras. Por tanto, su opinión tiene un 
cierto peso. 

https://elpais.com/elpais/2019/08/30/ideas/1567167306_897434.html
https://elpais.com/elpais/2019/08/30/ideas/1567167306_897434.html
https://es.wikipedia.org/wiki/Fernando_Vallesp%C3%ADn
https://es.wikipedia.org/wiki/Fernando_Vallesp%C3%ADn
https://es.wikipedia.org/wiki/Centro_de_Investigaciones_Sociol%C3%B3gicas
https://es.wikipedia.org/wiki/Centro_de_Investigaciones_Sociol%C3%B3gicas


55 

 

          Por otra parte, César Calderón es 
experto en comunicación política y cuenta 
con una dilatada trayectoria dirigiendo 
campañas electorales, tanto en España como 
en Latinoamérica. Fundador y director 
general de la compañía de consultoría 
estratégica Redlines, Calderón es especialista 
en transparencia, participación y 
comunicación, y ha ayudado en esas materias 
a diversos gobiernos por todo el planeta. 
Además, es autor de los libros ‘Guía práctica 
para abrir Gobiernos’ (Goberna, 2015), ‘Otro 
Gobierno’ (Algón Editores, 2012) y ‘Open 
Government – Gobierno Abierto’ (Algón 
Editores, 2010). 
  
La opinión de Fernando Vallespín 
          Para Vallespín, “con los intelectuales 
ocurre lo mismo que con la 
socialdemocracia: no puede hablarse de ellos 
sin mentar su muerte, su crisis o su 
lamentable estado. De hecho, les va incluso 
considerablemente peor que a aquella, que al 
menos consigue ganar algunas elecciones de 
vez en cuando”. 
          Desde su punto de vista, el final de los 
intelectuales se lleva cacareando desde hace 
unos 40 años y siguen sin levantar cabeza. A 
pesar de todo, el término sobrevive, pero 
desprovisto ya del aura que solía 
acompañarlo. 

https://www.vozpopuli.com/cesar_calderon/
https://elpais.com/internacional/2018/10/05/actualidad/1538751614_762756.html
https://elpais.com/internacional/2018/10/05/actualidad/1538751614_762756.html


56 

 

          Pero, ¿qué entiende Vallespín por 
“intelectual”? “El intelectual clásico, el 
“verdadero”, es aquel o aquella cuya opinión 
cobraba una especial importancia porque 
estaba respaldada por el extraordinario 
prestigio que se había ganado en el campo en 
el que sobresalía, generalmente en el 
pensamiento, la ciencia o la literatura”. 
  
Aparece el experto 
          Los medios de comunicación social no 
cesan de hablar de “expertos” y de 
“científicos” para orientar el tratamiento del 
COVID-19. Parece que la solución a corto 
plazo ha marginado las reflexiones de fondo 
que orientan el futuro. En opinión de 
Vallespín, al intelectual parece haberle 
sucedido el “experto”. Justifica esta 
afirmación de la siguiente manera: “La nueva 
complejidad de una política cada vez más 
tecnocrática hizo que nuestra comprensión 
de lo que acontecía requiriera del continuo 
recurso a especialistas de distinto pelaje. Los 
grandes discursos de la tutela filosófico-moral 
del intelectual clásico dieron paso así al 
“análisis experto”. Este complementaba más 
eficazmente las noticias del día a día que las 
posibles reflexiones del sabio”. 
          En un mundo tecnificado en el que 
domina “saberlo todo de casi nada”, se 
impone la especialización: 



57 

 

          Escribe Vallespín: “El mundo académico, 
además, pronto dejó de ofrecer generalistas y 
propició únicamente la especialización. Por 
otro lado, ya iban quedando cada vez menos 
de los intelectuales históricos, que estaban 
siendo suplidos también por los que los 
anglosajones llaman public intellectuals, que 
opinan a partir de su especialidad y su 
prestigio, como Francis Fukuyama, Steven 
Pinker, Yuval Noah Harari, Niall Ferguson…, y 
que tienen en común el estar casi siempre 
bajo el foco público. Muchos de ellos —no 
necesariamente los aquí mencionados— 
poseen, como señala Daniel W. Drezner 
en The Ideas Industry, un acceso privilegiado 
al “mercado de las ideas”, que no está exento 
de mediaciones y donde grandes intereses 
económicos desempeñan también su papel a 
la hora de promocionar unas u otras 
reflexiones. Eso del intelectual clásico de 
“decir la verdad al poder” se tornaría así en lo 
contrario: son los poderes fácticos los que 
tratan de definir cuál es la verdad buscándose 
los portavoces adecuados, ya sean 
pensadores o think tanks”. 
  
Intelectuales y política posverdad 
          Nuestra sociedad, según Vallespín, 
considera la información como una 
mercancía que se compra y se vende. Estamos 
en la era de la llamada posverdad, la 
distorsión deliberada de visión de la realidad. 

https://elpais.com/elpais/2019/04/12/ideas/1555084475_066112.html
https://elpais.com/tag/yuval_noah_harari/a
https://es.wikipedia.org/wiki/Posverdad


58 

 

          En su opinión, “El caso es que, al entrar 
en esta fase de política posverdad, ya no hay 
forma de imponer “verdades” que valgan. 
Vengan de los intelectuales, los expertos o 
los public intellectuals. No en vano, todos 
ellos pertenecen a una élite y eso les coloca 
ya a priori bajo sospecha. A menos, claro, que 
defiendan las posiciones que nos importan. 
La actual vituperación de las élites se ha 
extendido también a quienes tenían la 
función de orientarnos. Ortega se 
equivocaba. Ha habido que esperar a la 
expansión de las redes sociales para que se 
produjera la auténtica rebelión de las masas, 
aunque ahora hayan cobrado la forma de 
enjambres virtuales. Detrás de esto se 
encuentra, desde luego, el proceso de 
desintermediación, que ha roto con el 
monopolio de los medios tradicionales para 
ejercer su tutela sobre la opinión pública. O la 
posibilidad potencial de acceso directo a 
conocimientos que hasta ahora solo eran 
accesibles para un grupo de iniciados. O el 
predominio de los afectos sobre la cognición 
—“solo me parece convincente lo que encaja 
con mis sentimientos”—. O la enorme 
polarización política que se nutre de un 
consumo tribalizado de la información y la 
discusión (las famosas cámaras de eco). O la 
desaparición de la deliberación detrás de lo 
meramente expresivo”. 
  

https://elpais.com/elpais/2019/05/27/ciencia/1558969899_577236.html


59 

 

La falta de credibilidad de los intelectuales 
          Para Vallespín, “El resultado de todo 
esto es una pérdida generalizada 
de auctoritas por parte de instituciones, 
grupos o personas que hasta entonces 
cumplían esa función orientadora de la que 
antes hablábamos. Y entre ellos se 
encuentran, cómo no, los intelectuales. 
Porque haberlos haylos, solo que su 
influencia cada vez es menor en esta sociedad 
que se proyecta sobre un escenario cada vez 
más fragmentado y está dominada por una 
fría economía de la atención. Se atiende a 
quien más ruido hace, no a quienes aportan 
mejores argumentos; o al más feo y 
provocador, como Michel Houellebecq, que 
siempre es entrevistado con fruición; o a 
quienes se valen de novedosas estrategias en 
defensa de una determinada causa. No es de 
extrañar así que la ecologista adolescente 
Greta Thunberg haya conseguido captar 
mucha más atención que cualquiera de los 
escritos de Bruno Latour, el filósofo que más 
y mejor se ha venido ocupando del desastre 
climático” 
  
La tertulianización de la opinión 
          Con este neologismo tan expresivo, 
Vallespín insiste en la banalización de las 
opiniones bien fundamentadas expresadas 
por los intelectuales: “No podemos olvidar, 
sin embargo, que la democracia ha tenido 

https://elpais.com/tag/michel_houellebecq/a
https://elpais.com/tag/greta_thunberg_ernman/a
https://elpais.com/tag/greta_thunberg_ernman/a
https://elpais.com/elpais/2019/03/29/ideas/1553888812_652680.html
https://elpais.com/elpais/2019/03/29/ideas/1553888812_652680.html
https://elpais.com/elpais/2019/03/29/ideas/1553888812_652680.html


60 

 

siempre una peculiar relación con la verdad. 
La democracia es el gobierno de la opinión, 
no el de los filósofos platónicos o el de los 
científicos. Y aunque aquellos siempre 
podrán ilustrarnos, al final decide la opinión 
mayoritaria, que no tiene por qué ser la más 
fundada en razón. Por eso mismo los teóricos 
de la democracia han abogado por la 
necesidad de someter las diferentes 
opiniones a la prueba de la deliberación 
pública. Y aquí es donde son bienvenidos los 
intelectuales, los que nos alertan sobre 
dimensiones de la realidad que a veces se nos 
escapan. El problema es que la mayoría de 
ellos se han dejado llevar por la polarización 
y se han adscrito a alguna de las partes de 
esta nueva política de facciones 
irreconciliables. Con ello pasan de ser 
intelectuales a convertirse en ideólogos, en 
racionalizadores de unas u otras opiniones. El 
pensamiento autónomo se desvanece o 
pierde su resonancia detrás del ruido de las 
redes. Otros se empecinan en disquisiciones 
pedantes digeribles solo para quienes están 
bien anclados en la cada vez más minoritaria 
subcultura humanística”. 
  
A los tertulianos se les da más credibilidad 
que los intelectuales 
          He aquí el problema de fondo. En la 
sociedad de la comunicación, el que mejor 
comunica y más provoca, parece tener más 

https://elpais.com/internacional/2018/12/07/actualidad/1544180778_836431.html
https://elpais.com/internacional/2018/12/07/actualidad/1544180778_836431.html


61 

 

credibilidad que quien razona. Por eso, 
concluye: “Con todo, tengo para mí que los 
que han dado la puntilla a los intelectuales 
han sido, curiosamente, los tertulianos, si es 
que podemos generalizar entre tan amplio y 
variado grupo. Por la propia dinámica del 
invento, el fugaz y casi improvisado análisis —
el “pensamiento rápido”— y el fomento del 
contraste de pareceres, el mensaje que se 
transmite es que todo es opinable. Y sin hacer 
grandes esfuerzos. Incluso en aquellos temas 
que requerirían el recurso al conocimiento 
experto. ¿Quiénes son, pues, estos 
intelectuales —o expertos— que se atreven a 
imponernos una única visión de la realidad 
cuando yo ya tengo la de los “míos”? No es de 
extrañar, pues, que se esté abandonando a 
los otrora “sacerdotes impecables” para 
seguir acríticamente a líderes populistas 
implacables. La razón argumentativa se va 
supliendo poco a poco por la cacofonía de 
opiniones sin sustento o el refuerzo 
emocional de las nuevas consignas. Sí, me 
temo que el final de los intelectuales tiene 
todos los visos de ser una profecía 
autocumplida”. 
  
Segunda aportación al debate: César 
Calderón en Público 
          El eco de este ensayo de Fernando 
Vallespín fue recogido por el politólogo César 
Calderón en el diario Público con el 

https://elpais.com/cultura/2017/08/01/television/1501583054_968519.html


62 

 

artículo “De cómo los intelectuales se 
suicidaron saltando al vacío desde su propio 
Ego”, el 9 de septiembre de 2019. 
          César Calderón inicia su artículo 
alabando a Vallespín. “Fernando Vallespín es 
uno de los tipos más brillantes que conozco, 
leo casi todo lo que escribe con placer, he 
asistido a unas cuantas conferencias suyas 
con aprovechamiento demostrable e incluso 
he tenido el privilegio de compartir 
micrófono y debate en alguna radio 
nocturna”. 
          Pero desde el inicio explicita sus 
diferencias: “Pero Vallespín se equivoca. 
          Aprecio personal, política e 
intelectualmente a Fernando Vallespín y les 
puedo asegurar que es uno de los más 
rápidos, divertidos e irónicos conversadores 
que conozco. Pero Vallespín yerra. Su carrera 
académica ha sido una de las más prematuras 
y luminosas que se recuerdan, su paso por 
diversas instituciones, desde el CIS a la 
Fundación Ortega-Marañón las ha 
convertido en lugares mejores, más 
competentes, más serios y más respetados. 
Pero Vallespín se confunde”. 
 
¿En qué yerra y se confunde Vallespín? 
          César Calderón es muy directo: “Se 
equivoca, yerra y se confunde mi admirado 
Fernando Vallespín en un soberbiamente 
escrito artículo publicado en el diario El 

https://blogs.publico.es/cesar-calderon/2019/09/09/de-como-los-intelectuales-se-suicidaron-saltando-al-vacio-desde-su-propio-ego/?doing_wp_cron=1606125267.3901710510253906250000
https://blogs.publico.es/cesar-calderon/2019/09/09/de-como-los-intelectuales-se-suicidaron-saltando-al-vacio-desde-su-propio-ego/?doing_wp_cron=1606125267.3901710510253906250000
https://blogs.publico.es/cesar-calderon/2019/09/09/de-como-los-intelectuales-se-suicidaron-saltando-al-vacio-desde-su-propio-ego/?doing_wp_cron=1606125267.3901710510253906250000


63 

 

País el pasado fin de semana en el que bajo 
el  título  Cómo los tertulianos suplantaron a 
los intelectuales, un bello texto en el que 
carga contra la banalización y liviandad de 
nuestra sociedad describiendo con solvencia 
alguno de los males que la aquejan mientras 
absuelve otorgando indulgencias plenarias 
urbi et orbe a “los intelectuales” de su 
menguante influencia en la misma”. 
          La postura de César Calderón es 
beligerante: “No voy a ser yo quien etiquete a 
esos intelectuales de los que habla Vallespín 
como “cabezas de chorlito”, no hace falta, eso 
ya lo hizo Dolores Ibárruri refiriéndose de 
esta forma injusta a Claudín y Semprún en 
una de las incontables purgas con las que se 
entretenía el PCE en el franquismo, pero les 
aseguro que no es por falta de ganas”. 
          Para Calderón, Vallespín tiene una 
lectura sesgada de la realidad: “Vivimos, 
como sabiamente sostiene Vallespín, en una 
sociedad que se encuentra en plena 
mutación, hacia no sabemos muy bien dónde. 
Una sociedad que ha perdido sus anclajes 
sociales más sólidos y en la que la velocidad 
absurda con la que se transmite un paquete 
de datos entre dos smartphones sin 
necesidad de cable alguno ha sustituido en 
pocos años todo el orden y la cadencia con la 
que el conocimiento y la información 
circulaban por nuestras calles, escuelas, 
empresas y universidades.  Y la velocidad, 

https://elpais.com/elpais/2019/08/30/ideas/1567167306_897434.html
https://elpais.com/elpais/2019/08/30/ideas/1567167306_897434.html


64 

 

aunque les parezca un elemento menor, no lo 
es en absoluto, sino que más bien al contrario 
y como señalaron Spinoza y 
posteriormente Deleuze determina el 
pensamiento y al ser en tanto que ser. El 
pensamiento, siguiendo de nuevo a Spinoza, 
produce velocidades y lentitudes, y además 
es inseparable de la velocidad o la lentitud 
que produce. 
 
Posturas contrapuestas 
Vallespín y Calderón no llegan a entenderse. 
“Mientras los intelectuales de los que habla 
Vallespín sigan pensando, como un 
conductor que circula en contradirección, 
que es la sociedad la que se equivoca y él 
quien acierta, deberán resignarse a la 
irrelevancia”. 
          Pero César Calderón parece tener una 
respuesta: “Hay otra solución, una mucho 
más costosa,  trabajosa y cansada: algunos 
intelectuales como Daniel Innerarity,  Slavoj 
Žižek o Byung-Chul han están consiguiendo 
creciente influencia social a base de romper 
con ese insoportable (pero comodísimo) 
elitismo que practican sus compañeros 
intelectuales de plantilla con lenguajes 
nuevos, el uso de canales emergentes o el 
aprovechamiento de la velocidad (y  la 
lentitud)  para generar historias, metáforas e 
imágenes que sirvan para hacer inteligibles 
sus ideas.  Pero claro, para eso además de 



65 

 

trabajo, hace falta talento y nadie dijo que los 
intelectuales tuvieran que tener de eso”. 
  
¿Y dónde están los intelectuales cristianos? 
          Al inicio de este artículo aludíamos al 
reciente ensayo de Miguel Ángel Quintana 
Paz titulado: “¿Dónde están (escondidos) los 
intelectuales cristianos?” (The Objective, 20 
noviembre 2020) se abre el debate sobre el 
papel de los intelectuales en nuestra 
sociedad, y el papel de los intelectuales 
cristianos en el debate cultural. 
          Quintana intenta dar una respuesta a 
un artículo del joven filósofo Diego S. 
Garrocho publicó en el diario El Mundo una 
opinión provocadora. Su título, ¿Dónde están 
los cristianos?, formulaba sin concesiones 
una preocupación: que en nuestros debates 
públicos, nuestras redes sociales, nuestras 
tertulias políticas y discusiones intelectuales, 
apenas cabe oír voces cristianas que 
muestren, verbigracia, «el vigor filosófico del 
Evangelio de Juan, el mérito sapiencial del 
Eclesiastés o la revolución moral de las 
epístolas de San Pablo». 
          Por tanto, si hay crisis de credibilidad de 
los intelectuales que están siendo sustituidos 
por tertulianos, ¿dónde están los 
intelectuales cristianos? ¿Dónde se aloja el 
potencial intelectual de los creyentes que 
postulan un determinado paradigma del 

https://theobjective.com/elsubjetivo/donde-estan-escondidos-los-intelectuales-cristianos
https://theobjective.com/elsubjetivo/donde-estan-escondidos-los-intelectuales-cristianos
https://www.elmundo.es/opinion/columnistas/2020/11/16/5fb28a36fc6c83e7528b460b.html
https://www.elmundo.es/opinion/columnistas/2020/11/16/5fb28a36fc6c83e7528b460b.html


66 

 

mundo coherente con los valores del 
evangelio? 
          «Hagan la lista», sugería Garrocho: «Está 
la izquierda cultural, el marxismo talmúdico, 
la socialdemocracia, el populismo de 
izquierdas, el de derechas, el liberalismo 
erudito, el de audiolibro, los ecologistas, la 
izquierda de derechas, la Queer Theory, los 
conservadores estetizantes, la 
tardoadolescencia revolucionaria, el extremo 
centro, los del carné de un partido, los del 
otro carné… Y está, por supuesto, el 
catolicismo excesivo y de bandería. Están 
todos, absolutamente todos en un ejercicio 
de afinación sinfónica, todos menos la 
intelectualidad cristiana». 
          Para Quintana, esta carencia, a juicio de 
nuestro pensador, él mismo cristiano (y, por 
tanto, el texto no deja de emanar cierto aire 
autocrítico), es grave. No siempre fue así: 
Garrocho recuerda debates recientes en que 
sí que supieron penetrar autores como el 
papa Benedicto XVI, o los filósofos Gianni 
Vattimo y Rémi Brague (todos ellos vivos, 
aunque ancianos; yo añadiría al 
recientemente fallecido René Girard). Su 
artículo concluye, pues, de forma tan 
punzante como bella: «Nadie ensaya a decir 
ya, ni tan siquiera como ejercicio intelectual, 
que a lo mejor es cierto que hay una dignidad 
singular en los que pierden, los que sufren y 
los que lloran, porque de ellos será lo que los 



67 

 

cristianos reconocen desde hace siglos como 
el Reino. Así sea como hipótesis merecería la 
pena decirlo en alto alguna vez. Por pura 
probabilidad. No vaya a ser cierto». 
          Garrocho lanza, pues, un llamamiento a 
hablar más en cristiano. Y uno podría esperar 
que tal llamamiento chocase sobre todo con 
quienes se alegran de que el cristianismo 
quede fuera (o «fuerísima», según moderno 
superlativo) de nuestras batallas culturales: 
laicistas, podemia, modernez malasañera, 
cientificistas… Sin embargo, resulta revelador 
del estado de nuestra opinión pública que las 
principales críticas que tal texto ha recibido 
hayan procedido… de los propios cristianos. 
          Prosigue Quintana: “Pero no solo 
Garrocho (a quien tuve la fortuna de conocer 
hace años en un congreso dedicado a Paul 
Ricoeur), sino cualquier persona culta conoce 
bien estos nombres. Lo que denuncia su 
artículo, pues, no es que no existan. 
Volvamos al título: lo que se pregunta es más 
preciso, ¿dónde están? Pues, desde luego, no 
son nombres que resuenen en nuestros 
diálogos públicos.Ante esta evidencia, los 
críticos con el artículo que estamos 
comentando contraatacan: “Oh, cierto, pero 
¡no es culpa nuestra, cristianos, si no estamos 
presentes en el mainstream! ¡Es culpa de 
quienes controlan este! Si nos excluyen, nos 
silencian, o si simplemente no se nos escucha, 
¿qué responsabilidad nos puede caber?”. 



68 

 

          Y prosigue: “Esta queja parece plausible 
hasta que uno recapacita sobre ella. Que es a 
lo que me gustaría invitar al amable lector 
aquí. Porque cabría ver ese lamento como 
razonable si procediera de algún grupo 
marginal, pongamos a los mormones o a los 
adventistas del Séptimo Día. O a los 
jugadores de bádminton. Todos ellos 
dependen, por sus escasos recursos, de la voz 
que les concedan los demás. Pero ¿de verdad 
pueden miembros de la Iglesia católica 
quejarse de que «otros» les acallan? ¿No tiene 
tal iglesia hoy en España una red de colegios, 
de universidades, una cadena de radio, una 
de televisión, editoriales, asociaciones, 
organizaciones, institutos, congregaciones, 
edificios, museos… suficientes como para no 
depender de si «otros» te otorguen o no la 
palabra? ¿De veras se están empleando estos 
enormes recursos del modo óptimo que 
permitiría ir bien pertrechados a la guerra 
intelectual?” 
          Y concluye el ensayo de Quintana: “Mi 
impresión es la contraria. Todos esos talentos 
se están dilapidando de forma difícilmente 
perdonable (recordemos la parábola de los 
ídem). Y parte del problema es que ese 
desperdicio se ha convertido ya en una 
inercia que pasa desapercibida a los propios 
dilapidadores. De ahí que estos reaccionen 
del modo tan airado en que lo han hecho con 
el artículo del profesor Garrocho”. 



69 

 

  
Conclusión 
          Parece que en nuestra sociedad 
española renace el debate sobre la función de 
los intelectuales en la construcción de un 
pensamiento basado en razones y ciencia que 
orienten y den sentido a una sociedad que 
parece estar a la deriva. 
          Precisamente, en la revista Ethics de 19 
de noviembre, con el título de “Diez 
entrevistas a filósofos para repensar el 
mundo”, leemos: “En tiempos convulsos y 
oscuros como los que hoy vivimos, la filosofía 
es a menudo la grieta por donde se cuela la 
luz. Por eso, desde nuestro nacimiento hace 
casi una década, en Ethic hemos buscado en 
los pensadores el faro para alumbrar el 
camino hacia un futuro más próspero. En 
2005, Naciones Unidas declaró oficialmente 
el 19 de noviembre el Día Mundial de la 
Filosofía para, entre otras cosas alentar el 
análisis, la investigación y los estudios 
filosóficos sobre los grandes problemas 
contemporáneos para responder mejor a los 
desafíos con que se enfrenta hoy en día la 
humanidad y subrayar la importancia de su 
enseñanza para las generaciones futuras. 
Además publicar centenares de fragmentos 
de las obras de algunos filósofos de 
referencia como Steven Pinker, Byung-Chul 
Han o Zygmunt Bauman, también hemos 
entrevistado a algunas de las voces más 

https://ethic.es/2020/11/filosofia-entender-mejor-el-mundo/
https://ethic.es/2020/11/filosofia-entender-mejor-el-mundo/
https://ethic.es/2020/11/filosofia-entender-mejor-el-mundo/
https://ethic.es/2018/10/steven-pinker-en-defensa-de-la-ilustracion/
https://ethic.es/2018/10/la-expulsion-de-lo-distinto-byung-chul-han/
https://ethic.es/2018/10/la-expulsion-de-lo-distinto-byung-chul-han/
https://ethic.es/2017/05/zygmunt-bauman-el-gran-retroceso/


70 

 

relevantes del pensamiento de nuestro país, 
algunas de las cuales tenemos el honor de 
que formen parte de nuestro Consejo 
Editorial. Te dejamos una selección de estas 
entrevistas a filósofos que pueden inspirarte 
para entender mejor un momento como 
este”. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



71 

 

  
 

5 
Saber más para 

creer mejor 
Leandro Sequeiros, 15-febrero-2022 
 

Ya todos en ATRIO conocemos 
a Leandro Sequeiros. Siete artículos 
publicados en los últimos seis meses y varios 
comentarios (es de los autores que contestan 
en el hilo) nos lo han hecho familiar. Y hoy 
nos ofrece nada menos que tres libros (cuyo 
PDF se puede bajar de bubok.es gratis, todos 
elllos sobre algo tan debatido aquí como la 
posibilidad de fe laica y/o cristiana, inmersos 
como estamos en los nevos paradigmas 
científicos. El paleontólogo y teólogo que 
sigue más que nadie los pasos 
de Teilhard, pero conla ciencia del siglo XXI, 
está dispuesto dialogar a través del correo 
electronico o en los comentarios de aquí 
abajo con quien lo desee. AD. 

 
 
 

https://www.atrio.org/author/leandro-sequeiros/
https://www.atrio.org/author/leandro-sequeiros/
https://www.bubok.es/libros/270804/SABER-MAS-PARA-CREER-MEJOR-1--Reflexiones-de-ASINJA-sobre-ciencia-y-religion


72 

 

Tres libros recién publicados pueden ayudar 
a integrar el conocimiento científico del 
mundo y las creencias religiosas 
Por Leandro Sequeiros 
  lsequeiros42@gmail.com, presidente de la 
Asociación Interdisciplinar José de Acosta 
 
 
Partimos de la hipótesis de que es posible ser 
persona culta e intelectual y creyente 
Por lo general, en los ambientes 
universitarios españoles cultos y laicos suele 
estar muy arraigada la convicción de que 
cuando una persona se introduce en el 
mundo del estudio, de la lectura, de la 
cultura, su fe religiosa se debilita hasta 
desaparecer en muchos casos por completo. 
            Jóvenes que en su adolescencia 
participaron en movimientos religiosos 
juveniles o en parroquias con gran 
entusiasmo, cuando ingresan en la 
Universidad suelen paulatinamente 
abandonar las creencias y las prácticas 
religiosas. Son muy pocos los que mantienen 
sus creencias. Y en algunos casos, la 
perseverancia en la fe religiosa se hace a 
costa de vivir una cierta esquizofrenia entre 
momentos creyentes voluntaristas y la vida 
ordinaria sin vivencias interiores. 
            ¿En posible en la Europa del siglo XXI 
ser una persona culta, científica, formada 
profesionalmente, adaptada a la realidad 

mailto:lsequeiros42@gmail.com


73 

 

secular integrada en los valores de la laicidad, 
y a la par vivirse como persona creyente, con 
una experiencia interior de Dios, y un 
compromiso cristiano auténtico y radical? ¿Es 
compatible vivir una espiritualidad sincera y 
profunda y a la par ser un ciudadano o 
ciudadana de la “ciudad secular”, con una 
visión laica del mundo y una mente racional, 
crítica y no mítica? 
  
La opinión del premio Nobel, Frank Wilczek 
          En la revista XLSemanal (distribuida por 
cadenas de prensa) (número 1787, del 6 a 12 
de febrero de 2022) www.xlsemanal.com 
target=”_blank” leemos una interesante 
entrevista con el premio Nobel de 2004 Frank 
Wilczek. En ella, el periodista le pregunta: 
“¿Cree que hay sitio para Dios allá donde la 
física no llega?. Respuesta de F. W. : “El 
problema es que hay muchas ideas 
alternativas sobre Dios. Y si nos ponemos a 
discutir sobre ellas es un terreno resbaladizo. 
No creo que la ciencia valide ninguna 
religión. Pero, si eres creyente y quieres 
profundizar en la obra de Dios, la ciencia 
tiene mucho que aportar. Cuando 
estudiamos cómo es el mundo, también 
podemos conocer mejor a Dios”. 
Esta última frase, “cuando estudiamos en 
mundo, también podemos conocer mejor a 
Dios”, coincide en gran manera con la 
hipótesis que fundamenta tres libros que 

http://www.xlsemanal.com/
http://www.xlsemanal.com/


74 

 

acabo de publicar y que deseo presentar a los 
lectores. Desde mi punto de vista, sin negar 
todo lo anterior, “saber más” (es decir, ser una 
persona culta, ilustrada, crítica, racional, 
integrada en la cultura laica) no solo no anula 
necesariamente la experiencia religiosa, sino 
que puede ayudar a “creer mejor” (a madurar 
las creencias, a dotarlas de una 
fundamentación, a hacerlas más personales, 
comunitaria, sinodales y comprometidas por 
la transformación de la realidad) 
            Desde esta hipótesis (que para muchos 
puede ser discutible, utópica o ilusoria) 
ofrezco la lectura reflexiva e invito a dar su 
opinión y aportar sus sugerencias personales 
a mi correo 
electrónico lsequeiros42@gmail.com creand
o así una comunidad crítica virtual para 
enriquecer los contenidos y las perspectivas. 
            Estos tres libros son estos: 

• SEQUEIROS, L. 
(2022) https://www.bubok.es/libros/270804
/SABER-MAS-PARA-CREER-MEJOR-1–
Reflexiones-de-ASINJA-sobre-ciencia-y-
religion 

• SEQUEIROS, L. 
(2022) https://www.bubok.es/libros/270815
/SABER-MAS-PARA-CREER-MEJOR-2-Debate-
abierto 

• SEQUEIROS, L. 
(2022) https://www.bubok.es/libros/270812
/SABER-MAS-Aproximacion-epistemologica 

mailto:lsequeiros42@gmail.com
https://www.bubok.es/libros/270804/SABER-MAS-PARA-CREER-MEJOR-1--Reflexiones-de-ASINJA-sobre-ciencia-y-religion
https://www.bubok.es/libros/270804/SABER-MAS-PARA-CREER-MEJOR-1--Reflexiones-de-ASINJA-sobre-ciencia-y-religion
https://www.bubok.es/libros/270804/SABER-MAS-PARA-CREER-MEJOR-1--Reflexiones-de-ASINJA-sobre-ciencia-y-religion
https://www.bubok.es/libros/270804/SABER-MAS-PARA-CREER-MEJOR-1--Reflexiones-de-ASINJA-sobre-ciencia-y-religion
https://www.bubok.es/libros/270815/SABER-MAS-PARA-CREER-MEJOR-2-Debate-abierto
https://www.bubok.es/libros/270815/SABER-MAS-PARA-CREER-MEJOR-2-Debate-abierto
https://www.bubok.es/libros/270815/SABER-MAS-PARA-CREER-MEJOR-2-Debate-abierto
https://www.bubok.es/libros/270812/SABER-MAS-Aproximacion-epistemologica
https://www.bubok.es/libros/270812/SABER-MAS-Aproximacion-epistemologica


75 

 

            Para centrarnos en la orientación, me 
permito ahora darles algunas notas de estos 
libros: 

1. Saber más para creer mejor: reflexiones de 
ASINJA sobre ciencia y religión 
            El punto de partida es la tarea llevada 
a cabo por ASINJA, Asociación 
Interdisciplinar José de Acosta. En el año 
1974, el jesuita Alberto Dou, catedrático de 
Matemáticas, impulsó la creación de esta 
Asociación Interdisciplinar que integra a 
ingenieros y titulados de ciencias y de letras 
de toda España. 
            Durante más de 40 años, los socios y 
los amigos de la Asociación Interdisciplinar 
José de Acosta (ASINJA) se han reunido 
anualmente. Según nuestros Estatutos 
(Artículo 2) ASINJA nació con una vocación 
“interdisciplinar”. Pero siempre nos 
preguntamos: ¿Estamos satisfechos? 
¿Creemos haberlo hecho bien? ¿Cómo hemos 
integrado los saberes científicos y las 
experiencias que las trascienden como 
pueden ser las religiosas? 
            El hecho de habernos reunido 
hombres y mujeres procedentes de muy 
diversas disciplinas para dialogar sobre un 
tema visto desde diversas perspectivas, ¿nos 
constituye en grupo interdisciplinar? 
¿Creemos que tratar sobre un tema, charlar, 
discutir, dialogar, escuchar críticamente nos 
constituye en Asociación Interdisciplinar? 



76 

 

¿Hemos construido conocimientos nuevos o 
simplemente hemos acumulado 
información? ¿Ha emergido algo diferente? 
¿Hemos hecho interdisciplinariedad o 
transdisci-plinariedad? ¿Emergencia o 
acumulación de conocimientos? ¿No habrá 
sido más bien confusión, mezcla de 
elementos que no eran homogéneos? 
            Desde el punto de vista epistemológico 
¿hemos aceptado el pluralismo en los 
conocimientos? ¿Hemos practicado en el 
relativismo, el perspectivismo, la tolerancia?  

¿Creemos que es posible la 
interdisciplinariedad?  

¿Qué concepto de verdad estaba 
debajo de nuestra búsqueda?  

¿Hemos soportado la diferencia en los 
enfoques, metodologías, perspectivas?  

¿Creemos que todos los conocimientos 
humanos tienen el mismo rango?  

¿Hemos superado el obstáculo de las 
dos culturas?  

¿Nos situamos en la “tercera cultura” 
de Brockman en la que la ciencia subsume 
todos los demás conocimientos?  

¿Hemos respetado la autonomía 
epistemológica de las ciencias sociales? 

 
 
 

 



77 

 

            El volumen SEQUEIROS, L. (2022) 
Saber más para creer mejor (1): reflexiones de 
ASINJA sobre ciencia y 
religión  https://www.bubok.es/libros/2708
04/SABER-MAS-PARA-CREER-MEJOR-1–
Reflexiones-de-ASINJA-sobre-ciencia-y-
religion se puede bajar gratuitamente como 
eBook o se puede adquirir en soporte de 
papel. 
            El volumen tiene 9 capítulos y se inicia 
con una extensa entrevista con el autor en la 
que ofrece sus opiniones sobre la actitud y 
tarea interdisciplinar. En sucesivos capítulos 
se ofrecen aspectos diferentes del aparente 
conflicto entre ciencia y religión, 
conocimiento racional y creencias religiosas, 
sobre ciencia y teología. 
            En el capítulo de presentación leemos: 
En el año 1948 tuvo lugar el famoso debate 
transmitido por la BBC entre el jesuita F. C. 
Copleston y el matemático y filósofo Bertrand 
Russell. El auge del positivismo lógico en los 
inicios del siglo XX propició un conflicto 
insalvable entre Ciencia y Religión. 
  
La discusión Russell-Copleston sobre la 
existencia de Dios está superada 
            La clásica discusión Russell-Copleston 
de 1948 suscitó enorme interés en su tiempo, 
pero en la actualidad puede saber algo a 
rancia. El ámbito de reflexión ciencia-religión 
ha cambiado, tenemos nuevos 

https://www.bubok.es/libros/270804/SABER-MAS-PARA-CREER-MEJOR-1--Reflexiones-de-ASINJA-sobre-ciencia-y-religion
https://www.bubok.es/libros/270804/SABER-MAS-PARA-CREER-MEJOR-1--Reflexiones-de-ASINJA-sobre-ciencia-y-religion
https://www.bubok.es/libros/270804/SABER-MAS-PARA-CREER-MEJOR-1--Reflexiones-de-ASINJA-sobre-ciencia-y-religion
https://www.bubok.es/libros/270804/SABER-MAS-PARA-CREER-MEJOR-1--Reflexiones-de-ASINJA-sobre-ciencia-y-religion


78 

 

conocimientos y autores importantes han 
aportado sus ideas. No obstante tiene 
innegable interés valorarla y discutirla desde 
la actualidad porque permite recordar dónde 
estaba el razonamiento clásico de la 
escolástica en aquel entonces y por dónde 
van hoy las directrices más modernas del 
diálogo ciencia-religión. Por Javier 
Monserrat. 
            La lectura de la discusión Russell-
Copleston es útil porque puede servirnos 
para entender cómo se formulaba la 
argumentación sobre la existencia de Dios 
desde un punto de vista escolástico clásico. 
Este es, en efecto, el punto de vista de 
Copleston. En 1948 en los centros de 
enseñanza católicos predominaban las 
escuelas de filosofía escolástica y en ellos se 
defendía la tesis de que Dios podía ser 
conocido por la razón natural con un grado 
de certeza que solía calificarse (esta era la 
llamada “censura” de las tesis) como 
“absoluta” o “metafísica”. 
            La exposición de Copleston representa 
una formulación en esquema perfectamente 
lógica de los argumentos metafísicos que, 
según la doctrina escolástica clásica, 
suponían la columna vertebral de la 
“demostración” de la existencia de Dios (así se 
llamaba sin ambages en aquellos años). La 
reacción de Russell ante los argumentos de 

http://www.tendencias21.net/Recuperada-la-discusion-Russell-Copleston-sobre-la-existencia-de-Dios_a2925.html
http://www.tendencias21.net/Recuperada-la-discusion-Russell-Copleston-sobre-la-existencia-de-Dios_a2925.html


79 

 

Copleston es a la defensiva, manteniendo a 
toda costa su posición agnóstica (no ateísta). 
            Russell en realidad no pretende 
conocer cómo es la realidad metafísicamente 
(es agnóstico), pero argumenta que los 
argumentos de Copleston no están bien 
construidos y que, por tanto, no imponen 
racionalmente la existencia de Dios y que, en 
consecuencia, su posición agnóstica es 
defendible. ¿Qué podemos hoy pensar de 
ambas argumentaciones? 
            Es evidente que la valoración de la 
discusión depende de cada “valorador”. No 
pretendemos aquí presentar, ni mucho 
menos, la valoración que “nuestro tiempo” 
hace de la discusión Russell-Copleston. Sólo 
hay valoraciones de personas concretas. 
Muchos filósofos que se mueven todavía a 
gusto en el marco de la escolástica tradicional 
y, en consecuencia, tenderán a pensar 
todavía hoy que los argumentos de 
Copleston son incontrovertibles. Pensarán 
que Russell fue acorralado por los 
argumentos de Copleston y que se batió 
puramente a la defensiva, dejándose llevar en 
todo momento por el hilo de la conversación 
impuesto por Copleston. 
            Nuestro punto de vista es matizado. 
Creemos que los argumentos escolásticos 
que en aquel tiempo se esgrimían sin 
complejos necesitan hoy muchos matices que 
deberemos argumentar. Por otra parte, las 



80 

 

formulaciones de Russell, aunque le 
mantienen a flote, no alcanzan una especial 
brillantez. Por tanto, exponemos sólo nuestra 
valoración personal de la discusión Russell-
Copleston. Pero lo hacemos desde el 
convencimiento de que cuanto debemos 
decir está apoyado por las tendencias 
modernas del diálogo entre la ciencia y la 
religión. 
            La discusión Russell-Copleston es muy 
extensa y trata dos temas diferenciados: el 
argumento metafísico de la contingencia y el 
de la experiencia religiosa. En este artículo 
nos ceñimos sólo al primer argumento. Será 
también interesante que, en otro artículo, 
estudiemos la discusión del segundo 
argumento. Pero, en lo que sigue, nos 
limitamos al argumento metafísico. 
            Pero en los últimos años del siglo XX, 
daba la impresión de que se había distendido 
la tensión. Por una parte, el positivismo lógico 
dejaba espacio a otras epistemologías, y por 
otra, los científicos eran menos dogmáticos 
en sus afirmaciones sobre las posibilidades de 
acceder a la verdad sobre la naturaleza 
mediante el método científico. Incluso en 
muchos casos, tendían una mano hacia otras 
fuentes de acceso al conocimiento del mundo 
y prestaban atención a la filosofía y a las 
religiones.  

La palabra “diálogo” e 
“interdisciplinariedad” parecían talismanes 



81 

 

anunciadores de una nueva era de 
entendimiento. 
            Los últimos años del pontificado de 
Juan Pablo II, si bien acentuaron el 
conservadurismo moral, fueron años 
fecundos para el diálogo con los científicos. 
Juan Pablo II impulsó a través de la Academia 
de Ciencias Vaticana el diálogo entre ciencia 
y religión.  En un texto de Juan Pablo II de 
1987, con ocasión del centenario de la 
publicación en 1687 de los Principia 
Matemathica Philosophiae Naturalis del gran 
físico y teólogo heterodoxo, Isaac Newton 
(1687), leemos: “la ciencia puede purificar a 
la religión del error y de la superstición; 
la religión puede purificar a la ciencia de 
idolatría y falsos absolutos. Cada una puede 
atraer a la otra hacia un mundo más amplio, 
en el que ambas puedan florecer”. Estas ideas 
están contenidas en la carta de Juan Pablo II 
al padre Coyne, director del Observatorio 
Vaticano en 1988, tras el Congreso sobre el 
centenario de Newton. 
  
Un diálogo prometedor al terminar el siglo XX 
            El interés del Papa por este diálogo 
fecundo dio lugar al desarrollo de un 
proyecto que llevó a cabo el Observatorio 
Vaticano junto al Center for Theology and 
Natural Sciences (CTNS) de Berkeley. Como 
resultado de este proyecto, se celebraron en 
Roma importantes reuniones de científicos 



82 

 

(creyentes o no), de filósofos y teólogos. Estos 
encuentros dieron lugar a cinco interesantes 
volúmenes de 500 páginas cada 
uno: Cosmología cuántica y leyes de la 
naturaleza (1993), Caos y 
complejidad (1995), Biología evolutiva y 
molecular (1995), Neurociencia y la 
persona (1999), Mecánica cuántica (2001). 
            Estos diálogos interdisciplinares, muy 
abiertos en sus planteamientos, dieron lugar 
a que el 3 de mayo de 2003, se anuncia la 
creación del Proyecto STOQ (Science, 
Theology and Ontological Quest), bajo el 
patrocinio del Consejo Pontificio para la 
Cultura, en el que participa la Santa Sede, tres 
universidades pontificias (Lateranense, 
Gregoriana, Ateneo Pontificio) y la 
Fundación Templeton. 
            Para muchos científicos, filósofos y 
teólogos parecía que se avecinaba una época 
de encuentro. En los Estados Unidos, se 
creaba el Instituto METANEXUS para el 
diálogo entre las ciencias y las religiones que 
desparramaba por los cinco continentes 
grupos de reflexión, investigación, estudio y 
difusión de las posibilidades reales de un 
diálogo fecundo. Los trabajos de Ian G. 
Barbour, Arthur Peacocke o John 
Polkinghorne llegaban a un público reducido 
pero influyente. Sus obras están siendo 
traducidas al castellano en estos años. 
Incluso, publicaciones de divulgación, 



83 

 

como Muy Interesante, que ha dedicado un 
número monográfico a esta cuestión que ha 
pasado al gran público en España. 
            Por otra parte, grupos de científicos y 
teólogos ha publicado síntesis muy 
completas al alcance de lectores más 
expertos. En la Universidad Pontificia 
Comillas (Madrid) funciona desde hace varios 
años la Cátedra Ciencia, Tecnología, Religión, 
que en estos últimos años ha ampliado su 
cobertura a España y Portugal con proyectos 
comunes y alimenta la página de “religiones” 
de la revista digital tendencias21. 
          Este volumen recoge diversos textos que 
pueden ser de ayuda a algunas personas y 
que pretenden colaborar a la construcción 
racional de un paradigma que me parece 
emergente: “saber más para creer mejor”. 
Frente (pero no enfrentado) a aquellos que 
defienden que saber más nos lleva a 
descubrir los engaños de la religión, y por ello 
saber más nos debe llevar al ateísmo, 
defendemos (espero que justificadamente) 
que “saber” (madurar críticamente para 
conocer mejor el mundo) puede ayudarnos a 
“creer mejor”, puesto que se aporta una 
justificación racional, filosófica y teológica 
que reelabora las propias creencias. 
            Desde hace 50 años un grupo de 
hombres y mujeres, muchos de ellos 
procedentes del mundo universitario, 
constituyó un grupo formal para crear y 



84 

 

fomentar una tarea desde una inteligencia 
colectiva en una perspectiva epistemológica 
interdisciplinar.  

La Asociación Interdisciplinar José de 
Acosta (ASINJA) tiene un amplio bagaje de 
producción científica, filosófica y teológica. 
Gracias a un Convenio con la Universidad 
Pontificia Comillas se han publicado más de 
40 volúmenes con las ponencias y actas de las 
reuniones anuales.  

En la actualidad, ASINJA colabora con 
la Cátedra Ciencia, Tecnología y Religión 
(Universidad P. Comillas), con la revista digital 
FronterasCTR, con Razón y Fe, Pensamiento y 
con otras publicaciones, así como con los 
centros universitarios de la Compañía de 
Jesús y con diversas instituciones de corte 
intelectual.  

España atraviesa momentos de 
“posverdades” y de “mantras” con graves 
carencias de una presencia pública de 
intelectuales que sean capaces de reflexionar 
interdisciplinarmente.  

El presente volumen es una aportación 
al debate entre ciencia y religión en 
España, en Europa y el mundo. 

 
 
 
 

  



85 

 

2. Saber más para creer mejor (2): debate 
abierto 
            El segundo volumen de esta serie es 
este: 
SEQUEIROS, L. (2022) Saber más para creer 
mejor (2): debate 
abierto. https://www.bubok.es/libros/27081
5/SABER-MAS-PARA-CREER-MEJOR-2-
Debate-abierto 
  
Un debate abierto 
            Este segundo volumen es plural, pues 
en él hemos dado la palabra a los 
componentes de Andalucía Laica y al grupo 
de Escépticos. Hemos querido oir sus puntos 
de vista. 
            En el año 1974, hace casi medio siglo, 
el profesor Alberto Dou, jesuita, catedrático 
de Matemáticas e Ingeniero de Caminos, tuvo 
una intuición que nos parece genial: crear, 
junto a otros profesores (jesuitas o no) la 
Asociación Interdisciplinar José de Acosta 
(ASINJA). Se dedicó a este jesuita que vivió en 
América entre el siglo XVI y XVII, autor de la 
Historia Natural y Moral de las Indias, un libro 
interdisciplinar. Desde esa fecha, la 
Asociación se ha mantenido viva, a pesar de 
los problemas que surgen en toda empresa 
cultural. 
            El presente volumen, segundo de esta 
serie (y que desarrolla los principios 
metodológicos de “SABER MAS. 

https://www.bubok.es/libros/270815/SABER-MAS-PARA-CREER-MEJOR-2-Debate-abierto
https://www.bubok.es/libros/270815/SABER-MAS-PARA-CREER-MEJOR-2-Debate-abierto
https://www.bubok.es/libros/270815/SABER-MAS-PARA-CREER-MEJOR-2-Debate-abierto


86 

 

Aproximación epistemológica”, Bubok, 2022) 
presente diversas perspectivas de la 
problemática interdisciplinar de la ciencia y la 
religión. La Unificación de saberes no es tan 
sencilla como podría creerse. Y en esto 
volumen prestamos la voz a los laicistas y a los 
escépticos para que aporten su punto de 
vista. 
            Estos son los títulos de algunos de sus 
capítulos: 4. Una nueva obra descubre el 
itinerario científico y espiritual de Georges 
Lemaître. 5. Albert Einstein (1879-1955): 
ciencia y espiritualidad- 6. ¿Es posible un 
naturalismo religioso? 7. Tender puentes 
entre ciencia y religión: Pierre Teilhard de 
Chardin (1881-1955) y la unificación de los 
saberes. 8. Stephen Hawking y Dios el debate 
en Tendencias21 de las Religiones. 
            Ofrecemos el capítulo de presentación: 
 
PRESENTACIÓN 
            En el año 1974, Alberto Dou, un jesuita 
catedrático de matemáticas e ingeniero de 
caminos, impulsó la Asociación 
Interdisciplinar José de Acosta (ASINJA) 
Intuía que en un futuro próximo sería 
necesario desarrollar una inteligencia 
colectiva que unificara los saberes. 
            El pensamiento interdisciplinar era en 
España algo desconocido. La fragmentación 
de saberes era lo normal. La Universidad era 
una suma de Facultades incomunicadas 



87 

 

cuando no enfrentadas. Recuerdo que el 
Decano de mi Facultad decía ufano un día: 
“nosotros en Ciencias, investigamos: los de 
Letras, leen”. Y mi jefe de Departamento, un 
día que me atreví en el café del bar a aludir a 
algo humanístico, me espetó (haciendo con la 
mano un gesto de desprecio): “mire 
Sequeiros, eso es filosofía” (como si hubiera 
hablado de brujas o de pseudociencia) 
            Este es el segundo volumen de esta 
colección que recopila algunas de mis 
publicaciones (y las de otros colegas) sobre 
“Saber más para creer mejor”. Defendemos 
que la ciencia no lleva necesariamente al 
ateísmo. Y que una perspectiva 
epistemológica equilibrada (lo que tratamos 
en “Saber más. Perspectiva epistemológica” 
Bubok, 2022) puede ayudar a madurar las 
propias creencias. Religión y experiencia 
religiosa. 
 
Reflexión interdisciplinar 
            Muchas de las perspectivas proceden 
de los trabajos interdisciplinares de Arthur 
Peacocke, Ian Barbour, John Polkinghorne, 
Philip Clayton y otros científicos-filósofos-
teólogos interdisciplinares. 
            Para Peacocke, como para Barbour, las 
religiones son un hecho, cuya existencia real 
no puede ponerse en duda. Pero estas se 
fundan en la experiencia religiosa, individual 
e integrada en comunidades religiosas. 



88 

 

En el cristianismo integrada asimismo en las 
comunidades de fe del pasado, hasta llegar a 
la comunidad de Israel en el A.T. y de la 
primitiva comunidad cristiana descrita en el 
N.T. 
            La teología busca exponer la fe 
contenida en la experiencia religiosa, pero 
también hacerla inteligible y expresar su 
sentido. Buscar inteligibilidad es conocer por 
qué la experiencia religiosa es como es, cómo 
debe ser entendida y cuáles son sus causas en 
el conjunto de la realidad en que vivimos. 
Para Peacocke la experiencia religiosa busca 
algo que no busca la ciencia (por la pura 
objetividad de ésta): el sentido. 
            La teología busca entender cómo la 
experiencia religiosa integra al hombre 
congruentemente en la realidad del universo, 
dotando a su vida personal de un valor y de 
una esperanza de cumplimiento final. 
            La experiencia religiosa, por tanto, 
puede ser objeto de descripción 
fenomenológica. Es una vivencia de 
experiencia de Dios, por ejemplo, descrita en 
la mística de muchas religiones. 
            El sujeto se siente inmerso en Dios y 
cercano a Él en su interior (el 
agustiniano intimior intimo meo): es la 
experiencia de inmanencia y transcendencia 
de Dios presente ya en el paulino “en Dios 
vivimos, nos movemos y somos”, 
repetidamente citado por Peacocke. Pero la 



89 

 

teología, y la filosofía cristiana, al buscar 
inteligibilidad han debido necesariamente 
hacer uso de la razón. Pero esto ha 
dependido –no podía ser de otra manera- de 
cada época histórica: de la filosofía griega, de 
Platón, de Aristóteles, de los sistemas 
escolásticos, de Descartes, de Kant, de 
Hegel… Estos modelos de inteligibilidad 
racionales han llevado a una lectura o 
interpretación de la experiencia religiosa: 
lectura, sin embargo, que podría ser más o 
menos correcta, o incluso imprecisa y 
errónea. Estos análisis de inteligibilidad 
epocales, variables por su propia naturaleza, 
no deben confundirse con los modelos 
religiosos que contienen la vivencia de la 
realidad y de la experiencia religiosa que 
constituye la esencia de la religión. 
 
Inteligibilidad de Dios en la era de la ciencia. 
            El conjunto de la obra intelectual de 
Peacocke se funda en una declaración de 
principios básica, compartida con Barbour, 
Polkinghorne y otros muchos (y por mí 
mismo): que el constructo racional sobre el 
universo, la vida y el hombre hacia un 
entendimiento actual de la experiencia 
religiosa debe partir de la experiencia 
organizada en la ciencia (sometida, 
naturalmente, a una problematización 
filosófica, ya que la ciencia no tiene por qué 
plantearse desde su propia metodología 



90 

 

ciertas cuestiones últimas, antropológicas o 
metafísicas). 
            Peacocke insiste en que acceder a la 
inteligibilidad de la experiencia religiosa en la 
teología desde la ciencia es hoy, además, 
especialmente necesario para el cristianismo 
por razones históricas y sociológicas: por el 
cuestionamiento crítico de la religión desde la 
ilustración por la ciencia y por la influencia 
generalizada de la ciencia en la cultura 
occidental de nuestros días. 
            No seguir este camino equivaldría a 
encerrar el conocimiento y lenguaje racional 
sobre Dios, y la experiencia religiosa, en 
discursos deficientes y en anacronismos 
ininteligibles por la sociedad actual. En su 
discurso de recepción del premio Templeton 
decía Peacocke, el 8 de marzo de 2001, que 
“la ciencia es el lenguaje global y el 
patrimonio de nuestro cultura, y para los 
creyentes de todas las religiones ha llegado el 
tiempo de comprometerse creativamente con 
la perspectiva universal ofrecida por las 
ciencias”. 
            La ciencia, asumida por los modelos 
religiosos, conduce a entender la inmanencia 
de la divinidad en la ontología del mundo –
como hemos visto en el pan-enteísmo de 
Peacocke, Clayton y otros 
https://www.bubok.es/libros/270072/PANE
NTEISMO-Reflexiones-para-saber-mas-ycreer-
mejor-. 

https://www.bubok.es/libros/270072/PANENTEISMO-Reflexiones-para-saber-mas-ycreer-mejor-
https://www.bubok.es/libros/270072/PANENTEISMO-Reflexiones-para-saber-mas-ycreer-mejor-
https://www.bubok.es/libros/270072/PANENTEISMO-Reflexiones-para-saber-mas-ycreer-mejor-


91 

 

Experiencia del mundo-experiencia de Dios 
            La experiencia del mundo es 
ciertamente ya una experiencia implícita del 
ser de la Divinidad. Pero es una experiencia 
del Deus absconditus, ya que el mundo, como 
nos hace ver la ciencia, puede ser descrito 
como puramente mundano, autónomo, sin 
Dios. La imagen científica del mundo nos 
conduce a entender que el Dios que se revela 
en la experiencia religiosa es el Deus 
absconditus de Lamaître (ver página 55 y ss) 
el Dios oculto que no se impone, el Dios 
cristiano de la Gracia en el Espíritu, el Dios de 
la libertad. El Dios, en definitiva, que se nos 
manifiesta en la kénosis cristológica del 
misterio de su Muerte y Resurrección. La 
experiencia natural no es eo ipso religiosa 
(porque puede ser mundana), sino que es la 
experiencia religiosa posible, asumida 
libremente, la que revela la experiencia del 
mundo como experiencia de Dios. Todo esto 
es, a nuestro entender, muy importante y 
depende de la inteligibilidad de Dios 
orientada por la imagen científica del mundo. 
  

3. Saber más: aproximación epistemológica 
            Los dos volúmenes anteriores tienen 
en sus diversos capítulos una 
fundamentación epistemológica no explícita. 
En este tercer volumen, se aporta la caja de 
herramientas epistemológicas que puede 



92 

 

dotar al lector de la fundamentación 
necesaria. Esta es la ficha del mismo: 
SEQUEIROS, L. 
(2022) https://www.bubok.es/libros/270812
/SABER-MAS-Aproximacion-epistemologica 
            En los libros anteriores mantengo que 
es conveniente “SABER MÁS” para “CREER 
MEJOR”.  En un mundo en el que parece que 
cunde la idea de que las creencias, valores y 
convicciones religiosas son cuestiones del 
pasado, de personas frágiles y engañadas, 
bloqueadas por los miedos, intento justificar 
que “SABER MÁS”,- tener más herramientas 
intelectuales- , puede ayudar a madurar las 
propias convicciones y salir del círculo de los 
“mantras”, las “fake news” y las 
“posverdades”. Atrévete a usar tu propia 
mente, nos recomendaba Kant hace varios 
siglos. 
            Los hombres y mujeres del siglo XXI 
necesitamos sentirnos dueños de nuestra 
propia vida para autoconstruirnos en libertad 
como seres humanos en una sociedad 
plural.  Pero ¿qué es “saber”? En este libro se 
intenta suministrar la caja de herramientas 
intelectuales para ser más dueños de 
nosotros mismos y reforzar nuestras 
creencias y convicciones. Aunque entrar en el 
campo de la filosofía es duro, hoy más que 
nunca es necesaria una formación filosófica 
para afrontar críticamente los retos de la 

https://www.bubok.es/libros/270812/SABER-MAS-Aproximacion-epistemologica
https://www.bubok.es/libros/270812/SABER-MAS-Aproximacion-epistemologica


93 

 

“sociedad líquida” de Zygmunt Bauman o la 
sociedad de encefalograma plano. 
            Este tercer volumen de 10 capítulos 
partimos de una ponencia sobre la 
Interdisciplinariedad (ASINJA: 40 años 
construyendo puentes entre “saberes”) y de 
una manera didáctica se aportan las 
“herramientas” básicas que debe poseer toda 
persona culta que desee unificar sus saberes 
procedentes de la sociedad laica y sus 
experiencias interiores. Siguiendo al profesor 
Antonio Fernández- Rañada creemos que la 
filosofía (y más en concreto la filosofía de la 
ciencia, la epistemología) es la herramienta 
que permite construir puentes entre el 
conocimiento racional y científico-técnico y 
las formulaciones y experiencias formalizadas 
de la espiritualidad, las religiones y las 
teologías. 
            Por eso consideramos de interés los 
últimos capítulos: 6. Formalización de los 
“saberes”: la historia y la filosofía de las 
ciencias. 7 La nueva filosofía de la ciencia. 8. 
“Saberes” y sociedad: las críticas al 
cientificismo y a la tecnocracia en las filosofías 
del siglo XX.  9.  La unificación de los 
“saberes” en crisis: el nuevo ateísmo 
científico. 10.“Saberes” y creencias: el 
conflicto de racionalidades. 
 
 
 



94 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



95 

 

 
 
 

6 
El Instituto Fe y 

Secularidad (1967-
2002): a los veinte años 

de su “hibernación” 
Leandro Sequeiros, 20-abril-2022 

 
 

Este recuerdo que Leandro 
Sequeiros nos aporta a ATRIO hoy tiene para 
mí unas resonancias especiales. Habiendo 
estado toda mi vida rodeado de jesuitas, 
buenos o regulares maestros desde mi 
infancia, estos que formaron Fe y 
Secularidad (los que aparecen y otros como 
Manolo Fraijó y Luis Acebal) han sido los 
hombres con los que enlacé plenamente en 
mis años de madurez, la espléndida 

https://www.atrio.org/wp-content/uploads/Sequeiros.jpg


96 

 

primavera que siguió al Vaticano II. Fuimos 
interlocutores y amigos. Unimos mentes y 
sentimientos para una renovación de l Iglesia. 
Todos -menos mi compañero de infancia Julio 
Colomer, cronista principal de este relato- se 
han ido, aunque siguen hoy presentes en 
muchos de quienes hoy vemos más necesaria 
que nunca una colaboración entre fe y 
secularidad para asegurar una 
auténtica cultura de paz que pueda salvar a 
nuestra especie y nuestro planeta con ella. 
AD.  

 
 

• Hace ya 20 años que el Instituto Fe y 
Secularidad (1967-2002) se “hibernó”. En sus 
35 años de vida representó una plataforma 
eclesial clave para el diálogo cristianismo-
increencia durante la segunda mitad del 
siglo XX en España. 

• Dos décadas después de su cierre 
incomprensible, el archivo de la institución 
continúa siendo un territorio tan inexplorado 
como de interés para calibrar más 
certeramente el peso del proceso de 
secularización en España. 

• El artículo pretende, en línea con las últimas 
aportaciones académicas sobre la 
secularización, analizar el cambio religioso en 
España a través de la documentación y la 
historia de Fe y Secularidad mediante una 



97 

 

aproximación a tres periodos de especial 
importancia para el Instituto. 
El Instituto Fe y Secularidad, creado en 1967 
por la Compañía de Jesús en España, supuso 
una plataforma de reflexión privilegiada en 
torno al profundo cambio cultural y religioso 
que se efectuó con el traspaso desde una 
España nacionalcatólica hacia una sociedad 
aconfesional y aceleradamente secularizada. 
Su local, sito en la madrileña calle de Diego de 
León, se convirtió en un foco de atracción e 
irradiación de diferentes perspectivas sobre 
el debate de la secularización a través de la 
organización de diversas propuestas 
(congresos, seminarios, foros) que contaron 
con la participación de miembros de la vida 
intelectual, eclesial y política del 
tardofranquismo y de la España democrática. 
Un documentado artículo de Rafael Ruiz 
Andrés, profesor del Instituto Universitario 
de Ciencias de las Religiones Universidad 
Complutense de Madrid, titulado 
“Dialogando con la secularización: el Instituto 
Fe y Secularidad (1967-2002)” 
–  Ayer 125/2022 (1): 323-350 indaga sobre 
el papel que representó en el escenario de la 
transición política y religiosa de España. 
El Instituto Fe y Secularidad fue disuelto por 
la Compañía de Jesús hace ya 20 años,  en el 
año 2002. Con su desaparición, la Iglesia y la 
Compañía de Jesús ha dejado de estar 
presente en las fronteras de las filosofías de 

https://redib.org/Record/oai_articulo2738229-el-instituto-fe-y-secularidad-y-el-di%C3%A1logo-de-los-jesuitas-espa%C3%B1oles-sobre-marxismo-y-secularizaci%C3%B3n-1967-1987-%C2%ABeuropa-como-espacio-de-paz%C2%BB
http://www.revistasmarcialpons.es/revistaayer/article/view/789/900
http://www.revistasmarcialpons.es/revistaayer/article/view/789/900
http://www.revistasmarcialpons.es/revistaayer/article/view/789/900
http://www.revistasmarcialpons.es/revistaayer/article/view/789/900
http://www.revistasmarcialpons.es/revistaayer/article/view/789/900
http://www.revistasmarcialpons.es/revistaayer/article/view/789/900
http://www.revistasmarcialpons.es/revistaayer/article/view/789/900
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=7032646
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=7032646
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=7032646


98 

 

las culturas, de las ciencias y de las religiones. 
Y esta desaparición no solo ha dejado un 
vacío intelectual a nivel europeo, sino que ha 
originado un abismo de silencio  en los 
discursos sobre Europa como espacio 
histórico, cultural y político. 
En el caso de España los jesuitas tuvieron la 
gran intuición de empujar la reapertura de la 
Iglesia hacia Europa, sobre todo mediante 
el Instituto Fe y Secularidad.   
El Instituto representó una respuesta a los 
retos planteados por el Concilio Vaticano II en 
1967. 
 

 
Alfonso Álvarez Bolado (1928-2013). 
Fundador y 1er Director de FeySec 
 

https://www.iberlibro.com/buscar-libro/autor/instituto-fe-y-secularidad/
https://www.iberlibro.com/buscar-libro/autor/instituto-fe-y-secularidad/
https://www.iberlibro.com/buscar-libro/autor/instituto-fe-y-secularidad/
https://www.iberlibro.com/buscar-libro/autor/instituto-fe-y-secularidad/
https://www.iberlibro.com/buscar-libro/autor/instituto-fe-y-secularidad/
https://www.atrio.org/wp-content/uploads/Alvarez-bolado.jpg


99 

 

Fe y Secularidad formó una nueva 
generación de intelectuales que aspiraba a 
renovar tanto la sociedad española como la 
Iglesia católica mediante una europeización 
del mundo cultural y académico en España. 
Uno de sus enfoques más importantes se 
centraba en la idea de la paz en Europa. 
El análisis del presente estudio se centrará en 
las ideas de paz de los dos Jesuitas 
fundadores y directores de Fe y 
Secularidad Alfonso Álvarez Bolado SJ (1928-
2013) y José Gómez Caffarena SJ (1923-
2013), contextualizando sus contribuciones 
en el discurso de los Jesuitas sobre Europa. 
No obstante, el debate sobre la secularización 
ha continuado aportando nuevas 
perspectivas para el estudio, desde las cuales 
nos aproximaremos a Fe y Secularidad. 
  
Una mirada a la secularización en España a 
través del Instituto Fe y Secularidad 
A partir de esta apreciación, el presente 
artículo tiene como objetivo fundamental la 
reflexión sobre el proceso de secularización 
en España a través un sujeto histórico de 
particular interés, el Instituto Fe y 
Secularidad. 
La importancia del Instituto para comprender 
la secularización se encuentra acreditada en 
el trabajo de destacados estudiosos del 
catolicismo en España (Alfonso Botti y 
Nieves Montesinos: «Anticlericalismo y 

https://canal.uned.es/video/5a6f4f20b1111f6e3a8b46a1
https://canal.uned.es/video/5a6f4f20b1111f6e3a8b46a1
http://insidewashington.net/centros/cent_inst_fese_pres.aspx
http://insidewashington.net/centros/cent_inst_fese_pres.aspx
https://elpais.com/sociedad/2013/07/15/actualidad/1373924959_742337.html#:~:text=Fue%20uno%20de%20los%20intelectuales%20m%C3%A1s%20destacados%20del%20pensamiento%20cristiano&text=El%20sacerdote%20jesuita%20Alfonso%20%C3%81,cristiano%20en%20el%20siglo%20XX.
https://www.filosofia.org/bol/not/bn066.htm


100 

 

laicidad en la posguerra, la transición y la 
democracia (1939-1995)», en Emilio La 
Parra y Manuel Suárez Cortina (eds.): El 
anticlericalismo español 
contemporáneo, Madrid, Biblioteca Nueva, 
1998, pp. 303-370, esp. p. 324; José Andrés-
Gallego y Antón M. Pazos: La Iglesia en la 
España contemporánea, t. 2, Madrid, 
Encuentro, 1999, p. 195, y 
Feliciano Montero: La Iglesia: de la 
colaboración a la disidencia (1956-1975). La 
oposición durante el franquismo, t. 4, Madrid, 
Encuentro, 2009, pp. 197-200) y en la obra-
homenaje a Alfonso Álvarez Bolado 
(José Gómez Caffarena: «Todavía un retorno 
a Honest to God», en Xavier Quinzá Lleó y 
José J. Alemany: Ciudad de los hombres, 
Ciudad de Dios. Homenaje a Alfonso Álvarez 
Bolado S.J., Madrid, Universidad Pontificia de 
Comillas, 1999, pp. 224-236). 
Sin embargo, el Instituto Fe y Secularidad es 
tratado en la mayor parte de las reflexiones 
como un punto interesante para comprender 
el cambio religioso de la segunda mitad del 
siglo XX en España y no como el objeto 
histórico de la investigación, como sí sucede 
excepcionalmente en el artículo «El “Instituto 
Fe y Secularidad” de la Universidad de 
Comillas (Madrid) y su actividad filosófica 
(1967-1987)» de Teresa Rodríguez de Lecea. 
Para lograr este diálogo entre la 
secularización y la evolución del Instituto Fe y 

https://research.amanote.com/publication/4Jma23MBKQvf0BhiLNwA/el-instituto-fe-y-secularidad-y-el-dilogo-de-los-jesuitas-espaoles-sobre-marxismo-y
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=4307483
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=4307483
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=4307483
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=4307483


101 

 

Secularidad se han planteado dos líneas de 
interacción de la realidad del Instituto con el 
proceso de secularización, que servirán de 
vectores para el artículo: 1) el Instituto Fe y 
Secularidad, aunque no exclusivamente, fue 
esencialmente un espacio de reflexión 
continuada sobre la dinámica de la 
secularización en España y 2) los avatares de 
la evolución histórica del propio Instituto son 
a su vez reflejos del más amplio proceso de 
transformación sociorreligiosa que 
conocemos como secularización. 
  

• 1) En primer lugar, el Instituto Fe y 
Secularidad constituyó una plataforma de 
reflexión teórica sobre la secularización de 
manera ininterrumpida durante sus más de 
treinta años de existencia, hecho que lo 
convierte en un espacio de estudio único y 
especialmente relevante para la observación 
de la auto-comprensión de la secularización 
por parte de los actores históricos 5. Su 
reflexión aporta una serie continuada de 
análisis de los cambios religiosos a partir de la 
cual el artículo construirá la evolución de los 
dilemas y transformaciones del catolicismo en 
España en la segunda mitad del siglo xx. 
Junto a otras series ya disponibles —
fundamentalmente estadísticas— para el 
estudio del cambio religioso, la aproximación 
a la secularización desde las reflexiones 
emanadas del propio contexto y de la voz de 

http://www.revistasmarcialpons.es/revistaayer/article/download/789/900?inline=1#footnote-064


102 

 

un actor como Fe y Secularidad permite «que 
los conceptos utilizados por las ciencias 
sociales adquieran realidad empírica y que los 
acontecimientos históricos ayuden a intuir, 
más allá de la mera concreción temporal 
específica, problemas humanos de alcance 
general». (Zira Box: «Secularizando el 
Apocalipsis. Manufactura mítica y discurso 
nacional franquista: la narración de la 
Victoria», Historia y Política, 12 (2004), 
pp. 133-160, esp. p. 135). 

•  
• 2) Además, en segundo lugar, la reflexión del 

Instituto Fe y Secularidad se presentará en su 
contexto a través de las distintas relaciones 
con otros actores sociales, políticos y 
eclesiales del momento y con las 
complicaciones y oportunidades que el 
devenir histórico fue planteando al Instituto. 
En este marco, los avatares de Fe y 
Secularidad coincidieron tanto con el 
desarrollo de un proceso de secularización sin 
precedentes en la sociedad española como 
con un consecuente cambio en la presencia 
de la religión católica en la sociedad. Por 
medio de las vicisitudes que el proceso de 
cambio religioso planteó al propio devenir 
del Instituto, profundizaremos en las 
consecuencias que el genérico concepto de 
secularización produce en la dinámica 
histórica concreta. 



103 

 

De tal modo, presentaremos la historia del 
Instituto y sus antecedentes —principalmente 
la Comisión para el Estudio del Ateísmo— a 
través de tres periodos de su desarrollo 
histórico y desde la doble línea expuesta: Fe y 
Secularidad como reflexión teórica 
continuada sobre la secularización y como 
una trayectoria histórica particular dentro de 
una sociedad en profunda transformación 
religiosa. 
  
El diálogo con la llamada España «atea» en la 
época del nacionalcatolicismo. 
Siguiendo el hilo del interesante artículo 
de Rafael Ruiz Andrés,  “Dialogando con la 
secularización: el Instituto Fe y Secularidad 
(1967-2002)” Ayer 125/2022 (1): 323-350 se 
puede documentar que su nacimiento está 
relacionado con gran parte de los cambios 
eclesiales de la década de los sesenta. La 
historia de Fe y Secularidad se remonta a la 
Ciudad Eterna, foco 
del aggiornamento iniciado con el papa 
Roncalli, Juan XXIII. Tras años de conflicto 
entre el catolicismo y la modernidad, de 
conflictiva secularización, el Concilio 
Vaticano II (1962-1965), a través 
fundamentalmente de su 
constitución Gaudium et Spes (1965), 
señalaba que la línea renovada del 
catolicismo con la modernidad y sus dilemas 

http://www.revistasmarcialpons.es/revistaayer/article/view/789/900
http://www.revistasmarcialpons.es/revistaayer/article/view/789/900
http://www.revistasmarcialpons.es/revistaayer/article/view/789/900


104 

 

era la del diálogo, aunque este también 
tendría que ir configurándose. 
El 7 de mayo de 1965, aún sin haber 
finalizado el periodo conciliar, el papa 
Pablo VI situó a los jesuitas al comienzo de su 
XXXI Congregación ante un «terrible peligro 
que amenaza a la humanidad entera: el 
ateísmo» (Alfonso Álvarez Bolado: «Entre 
Barcelona y Madrid (1965-1968). El informe 
sobre el ateísmo y la Fundación del Instituto 
Fe y Secularidad», Revista Catalana de 
Teología, 25é anniversari (2000), pp. 441-
454. Consultado el borrador del texto en 
el Archivo de la Universidad Pontificia de 
Comillas (en adelante, AHUPCO), Fondo del 
Archivo Instituto Fe y Secularidad (en 
adelante, FYS), caja 578, carpeta 2, p. 2). 
Sin embargo, y a pesar del aparente tono 
frentista del pontífice, Pablo VI combinó esa 
consideración del ateísmo como «terrible 
peligro» con la única consigna que dio al 
cardenal F. König a la hora de Instituir el 
Secretariado para el Diálogo con los No 
Creyentes (Secretariatus Pro non 
Credentibus) en 1965: Usus docebit (El uso 
enseña), invitación al diálogo que el papa 
Montini ya había subrayado en su 
encíclica Ecclesiam Suam (1964). 
Ante esta petición del pontífice, el padre 
Arrupe, prepósito general de la Compañía, 
respondió favorablemente a la invitación, 
encomendando a Andrew Varga —asistente 



105 

 

general de los jesuitas— la promoción del 
apostolado en relación con el ateísmo 
(Julio Colomer: «El Instituto Fe y Secularidad» 
(s. l., 1988), AHUPCO, FYS, caja 578, 
carpeta 2). 
En España se creó la Comisión del 
Ateísmo, constituida por 15 sabios jesuitas 
para estudiar la respuesta a la petición de 
Pablo VI. 
  
Nace el Instituto Fe y Secularidad (1967) 
En medio de estos debates, reflexiones y 
polémicas en torno a la Comisión del 
Ateísmo, surgió desde sus propios miembros 
la creación del Instituto Fe y Secularidad el 
día 2 de abril de 1967. En las reflexiones que 
precedieron a la puesta en marcha del 
Instituto, se debatieron distintas opciones 
para el nombre de la plataforma: Instituto 
para el Estudio de la Creencia y de la 
Increencia, Fe y Existencia Laica e incluso Fe 
y Ateísmo, alternativas rápidamente 
descartadas. 
Durante este periodo inicial, se siguieron tres 
líneas fundamentales de actuación para 
continuar y ampliar la experiencia de la 
Comisión: primero, la formulación de 
objetivos; a continuación, la creación de una 
estructura organizativa y por último, la 
programación de actividades propias, las 
cuales mostraban su amplitud de miras y el 
deseo de comprensión integral del proceso 



106 

 

de secularización y del cambio social en 
España. 
  
Los primeros años del Instituto Fe y 
Secularidad 
En estos primeros años, se llevaron a cabo 
seminarios como Las prospectivas del 
contexto sociorreligioso de la vida religiosa 
femenina (J. López García), El joven Hegel y 
la interpretación teológica de la muerte de 
Dios (Álvarez Bolado), Sociología y teología 
de la confesionalidad estatal (M. García), 
efectuados en el curso 1968-1969. 
En 1969-1970 tuvieron lugar los 
seminarios Incidencias del marxismo en la 
actual transformación sociopolítica y en 
1970-1971, Elementos teóricos para una 
sociología de la secularización (E. Recio, 
J. F. Fontecha y J. Martínez Cortés), entre 
otras propuestas.  

Muy destacables fueron igualmente 
tanto la publicación del primer número 
del Boletín de Fe y Secularidad en 1970 como 
la redacción de una bibliografía sobre 
sociología de la religión, que comenzó —
precisamente— por el tema «Secularización».  

Esta tarea fue complementada en 1975 
y 1978 con otros dos tomos, realizando en 
total un análisis de 23.000 títulos. 
  
 



107 

 

Tiempos de cambio, tiempos de expansión 
del Instituto Fe y Secularidad (1972-1981) 
Frente al languidecimiento que se 
contemplaba en la matriz de  jesuitas y laicos 
que formaron la Comisión del Ateísmo, el 
grupo del Instituto Fe y 
Secularidad experimentó durante la década 
1972-1981 una progresiva estabilización, que 
se acompañó con el traslado de la sede desde 
la madrileña calle Pablo Aranda a Diego de 
León en el año 1970. 
La consolidación se completó con la creación 
de los estatutos en 1973, en los que se fijaban 
claramente unos objetivos que ya estaban 
siendo desarrollados: 1) «Estudio del proceso 
de Secularización», 2) «Promoción de un 
diálogo crítico entre las concepciones del 
mundo vigentes en la sociedad 
contemporánea y fomento de la colaboración 
entre ellas (hacia un mundo más humano)» y 
3) «Estudio específico del hecho cristiano, 
desde un doble ángulo de interés; para su 
comprensión por los actuales no-creyentes y 
para la iluminación de los presupuestos de 
una realística evangelización actual» 
(Ver:  Julio Colomer: «El Instituto Fe y 
Secularidad» (s. l., 1988), AHUPCO, FYS, 
caja 578, carpeta 2. Página 5) 
 
 
  



108 

 

1972: Gómez Caffarena, director del Instituto 
Fe y Secularidad 
 

 
José Gómez Caffarena (1923-2013) 2º 
Director de Fey Sec 
 
 
Los problemas asociados llevaron al 
agotamiento de Álvarez Bolado y su 
sustitución en 1972 por Gómez Caffarena. Sin 
embargo, y a pesar de las dificultades, las 
Jornadas de El Escorial y sus reflexiones 
iluminaron toda la década a través de la 
continuación de los seminarios 
cristianismo/marxismo. 
En ellos se puede observar la evolución de 
esta relación durante el periodo del 
tardofranquismo a la Transición: desde la 
expectativa y la ilusión por la colaboración 
conjunta en los estertores del Régimen, al 
desánimo y la separación progresiva a 
medida que se afianzaba la democracia, para 

https://www.atrio.org/wp-content/uploads/G%C3%B3mez-Caffarena.jpg


109 

 

concluir en cierta reactivación del recelo 
mutuo a partir de los ochenta. 
Sin duda, el cambio de la Transición durante 
los setenta suponía un contexto 
cualitativamente diferente al desaparecer el 
enemigo común de cristianos progresistas y 
de comunistas: el Régimen. Aun así, el 
destacado peso cultural del marxismo y el 
particular interés del Instituto por él 
motivaron que durante los años 1976 y 1978 
se continuase con el debate en propuestas 
como el seminario Estudio empírico sobre 
socialismo y cristianismo (1976-1977) o la 
encuesta Los marxistas españoles y la 
religión  (Instituto Fe y Secularidad: Los 
marxistas españoles y la religión, Madrid, 
Edicusa, 1977). 
  
El Instituto Fe y Secularidad: del diálogo en el 
conflicto entre fe y secularidad a su 
disolución en la secularización (1982-2001) 
A través de reflexiones y estadísticas como las 
presentadas, los años setenta se revelan 
como un hito fundamental en el cambio de 
tendencia de la presencia del catolicismo en 
España.  

Además, la progresiva consolidación 
de las dinámicas en torno una sociedad 
plural, democrática y secularizada generaba 
el replanteamiento de los actores sociales y 
eclesiales en torno a la cuestión religiosa. 



110 

 

Concretamente, desde los años ochenta 
el Instituto Fe y Secularidad  tuvo que 
afrontar y responder a los diferentes 
distanciamientos que se evidenciaron entre 
la Iglesia, el Estado y la sociedad civil. En ellos, 
aunque siempre dentro de un marco 
democrático y de consensos básicos que 
diferenciaban esta tensión de épocas 
precedentes, se reanudaron los conflictos 
sobre el propio tema religioso  (ver: 
Susana Aguilar: «La jerarquía católica 
española en perspectiva comparada. La 
confrontación política entre la Iglesia y el 
Gobierno socialista a comienzos del 
siglo xxi», Revista Internacional de Sociología 
(RIS), 71, 2 (2013), pp. 309-334, p. 321). Esta 
creciente tensión condicionaba la propuesta 
de diálogo entre fe y secularidad del Instituto. 
Mientras, el proceso de secularización 
continuaba. 
  
Cambios en el Instituto Fe y Secularidad para 
el siglo XXI 
La suma de todos estos cambios sociales, 
políticos y eclesiales favoreció que a medida 
que se aproximaba el año 2000 el Instituto se 
fuera quedando cada vez más reducido a lo 
académico y con un alcance limitado a los ya 
«fieles» de sus iniciativas. 



111 

 

 
Julio Colomer (1933-) 3er Director de FeySec 
 
 
Junto con los cambios en la dirección —Julio 
Colomer relevó a Caffarena y posteriormente 
Antonio Blanch asumió la dirección—, la 
acentuada sensación de crisis forzaba el 
replanteamiento sobre la esencia misma del 
Instituto a través de diferentes revisiones y 
autocríticas que se realizaron durante este 
periodo, y que se conservan en el archivo. 
En primer lugar, el Instituto a pesar de su 
carácter plural había sido llevado 
esencialmente por jesuitas. Como señalaba 
un informe de Julio Colomer, «La disminución 
del número de jesuitas que trabajaban en el 
Instituto [suponía una] nueva perspectiva del 
fenómeno de la increencia en España», a la 
par que añadía una dificultad a su 
organización. 
El desánimo propició la “hibernación” del 
Instituto. Las publicaciones y la gestión de un 
máster pasaron a la Universidad Pontificia de 

https://www.atrio.org/wp-content/uploads/julio-colomer-Casanova-1933.jpg


112 

 

Comillas, finalmente se desestructuró su 
autonomía en el año 2001. 
 

 
Antonio Blanch, 4ª y último Director de 
FeySec 
 
 

En la carta de integración del Instituto 
en la Facultad de Teología de la Universidad 
Pontificia de Comillas, Antonio Blanch, el 
director que cerró la última etapa del 
Instituto, explicaba con claridad las razones 
del fin: «La gran transformación de las 
circunstancias sociales y culturales, en lo 
referente a la vida religiosa de los españoles, 
que se manifiesta ahora en formas muy 
generalizadas de indiferencia o de 
pragmatismo escéptico, mientras que los 
objetivos del Instituto habían sido sobre todo 
el estudio del ateísmo y de la secularidad en 
su sentido más originario.  

A lo cual se añade, en segundo lugar, el 
envejecimiento de muchos de los miembros 
del Instituto» (más datos en:  Antonio Blanch: 
Carta de disolución del Instituto (Madrid, 

https://www.atrio.org/wp-content/uploads/antonio-blanch-i-Xir%C3%B3-1929-2013.jpg


113 

 

16 de mayo, 2001), AHUPCO, FYS, caja 547, 
carpeta 13, p. 1) 
  
Conclusiones: Fe y Secularidad, teoría y 
alcance de la secularización en España 
Tras haber presentado la trayectoria del 
Instituto a partir de la documentación de su 
archivo y en diálogo con el desarrollo del 
proceso de secularización en España, 
concluiremos el artículo retomando las dos 
líneas de partida: la presentación de la 
reflexión sobre la secularización de Fe y 
Secularidad y los avatares en la trayectoria 
del Instituto como reflejo de las 
transformaciones socio-rreligiosas de la 
segunda mitad del siglo XX. 
La reflexión teórica y la evolución del 
Instituto Fe y Secularidad, una experiencia 
pasada que tuvo lugar en medio de las 
profundas transformaciones del catolicismo 
en España, nos muestran un camino para la 
continuación del estudio histórico de la 
secularización. Sin evitar la necesaria 
confrontación con el rico acervo conceptual 
ya existente, el análisis de la secularización 
desde la sociología histórica construye su 
comprensión del cambio religioso desde los 
actores que se hallan tras las estadísticas y a 
partir de procesos necesariamente 
contextualizados. Así pues, a través de voces 
como Fe y Secularidad, conservadas en la 
documentación, se hace posible la inserción 



114 

 

de la secularización en la historia, es decir, la 
inserción de nuestra situación contingente 
de individuos seculares en nuestra condición 
perenne de individuos históricos. 
 
 
 

7 
La “edad de oro” del 

Instituto Fe y 
Secularidad de Madrid 

(de 1972 a 1992) 
Leandro Sequeiros, 28-abril-2022 
 

Leandro nos ha enviado un nuevo 
artículo en que completa  lo ya dicho en su 
anterior. Por mi implicación personal me 
parece necesario poner en relieve, 
precisamente ahora, esta iniciativa que se 
convirtió en un lugar de auténtico diálogo 
entre católicos y ateos para un 
entendimiento mejor y una acción 
coordinada por la justicia y paz en el 
mundo. Pero incluso como moderador de 
ATRIO constato que el anterior artículo «El 
Instituto Fe y Secularidad (1967-2002): a los 
veinte años de su “hibernación”» ha sido 

https://www.atrio.org/2022/04/el-instituto-fe-y-secularidad-1967-2002-a-los-veinte-anos-de-su-hibernacion/
https://www.atrio.org/2022/04/el-instituto-fe-y-secularidad-1967-2002-a-los-veinte-anos-de-su-hibernacion/
https://www.atrio.org/2022/04/el-instituto-fe-y-secularidad-1967-2002-a-los-veinte-anos-de-su-hibernacion/


115 

 

abierto 450 veces, aunque no conste si ha 
sido leído entero o no. Una buena audiencia, 
superior a la media. Mi deseo es retomar 
experiencia para nuevas semejantes 
iniciativas. AD.  
  
El Instituto Fe y Secularidad (1967-2002) 
representó una plataforma eclesial clave para 
el diálogo cristianismo-increencia durante la 
segunda mitad del siglo XX en España.  Dos 
décadas después de su cierre incomprensible, 
el archivo de la institución continúa siendo 
un territorio tan inexplorado como de interés 
para calibrar más certeramente el peso del 
proceso de secularización en España. Desde 
nuestro punto de vista, los 20 años que 
discurren entre 1972 y 1992 pueden ser 
considerados la “edad de oro” de Fe y 
Secularidad. 
El Papa Pablo VI, dirigió una carta en 1965 a 
los jesuitas de todo el mundo, reunidos en 
Roma para la Congregación General 31 
encargando a la Compañía de Jesús la lucha 
contra el ateísmo. Esa misma Congregación 
aprobó un Decreto (el número 29) sobre la 
investigación científica y recibió y aceptó el 
encargo del Papa. La Congregación era 
consciente de que se trata de estar presentes 
en los cambios culturales del mundo 
contemporáneo con el espíritu del Concilio 
Vaticano II. 



116 

 

En España, finalizada la Congregación 
General, los jesuitas pronto se movilizaron y 
se creó una Comisión Interprovincial para el 
estudio del ateísmo. Tras unos meses de 
trabajo elaboraron y aprobaron el 
documento de trabajo Decreto sobre el 
Ateísmo. Los debates sobre la aplicación de 
este Decreto dieron lugar a la creación en 
1967 del Instituto Fe y Secularidad con sede 
en Madrid. 
Podemos considerar que la “edad de oro” del 
Instituto se desarrolla entre los años 1972 y 
1992. Años revueltos política y eclesialmente, 
pero fascinantes para los que vivimos el 
riesgo de la emergencia de la libertad. 
  
Tiempos de cambio, tiempos de expansión 
del Instituto Fe y Secularidad (1972-1981) 
En el año 1972 comenzó a evidenciarse el 
agotamiento creativo que  se detectaba en lo 
que se puede considerar  la matriz originaria 
del Instituto, la 
llamada Comisión Interprovincial para el 
estudio del ateísmo. Este agotamiento se 
debía a la falta de unanimidad en los 
contenidos de un informe sobre la izquierda 
social cristiana en 1972, la que puede 
considerarse la última gran obra de 
la Comisión del Ateísmo. 
Por otra parte, Fe y Secularidad,  que se había 
creado en 1967, experimentó durante esta 
década una progresiva estabilización, que se 



117 

 

acompañó con el traslado de la sede desde la 
madrileña calle Pablo Aranda a Diego de 
León en el año 1970. 
La consolidación se completó con la creación 
de los estatutos en 1973, en los que se fijaban 
claramente unos objetivos que ya estaban 
siendo desarrollados: 
1) «Estudio del proceso de Secularización», 
2) «Promoción de un diálogo crítico entre las 
concepciones del mundo vigentes en la 
sociedad contemporánea y fomento de la 
colaboración entre ellas (hacia un mundo 
más humano)» y 
3) «Estudio específico del hecho cristiano, 
desde un doble ángulo de interés; para su 
comprensión por los actuales no-creyentes y 
para la iluminación de los presupuestos de 
una realística evangelización actual», según 
escribe Julio Colomer. 
Por otra parte, más allá del espacio 
«parapolítico» que las instituciones eclesiales 
desempeñaron durante el franquismo, y que 
fue especialmente relevante en esta última 
etapa del Régimen, Fe y Secularidad también 
gozó durante la década de los setenta de 
amplia visibilidad dentro de la vibrante etapa 
posconciliar, situación que favorecía el 
aumento de su presencia tanto en los medios 
eclesiales como políticos. En ambos, el 
Instituto alcanzó probablemente el culmen 
de su influencia durante esta época de 
profundo cambio religioso. 



118 

 

El Instituto Fe y Secularidad y sus contactos 
con la Iglesia española 
En primer lugar, el Instituto incrementó su 
participación y contacto con el aparato 
institucional católico. Tras el pronto 
despegue de la «Iglesia de base» desde el 
inmediato posconcilio, la jerarquía también 
fue alejándose tanto del Régimen como del 
nacionalcatolicismo a través de hitos como 
la Asamblea Conjunta de Obispos-Sacerdotes 
1971 o la polémica en torno a Añoveros, 
obispo de Bilbao, en 1974. 
En paralelo a este proceso de «desenganche», 
se incrementaron los potenciales puntos de 
colaboración entre el Instituto y el 
episcopado a medida que aumentaba el 
interés por el diálogo con la «no creencia» en 
la jerarquía. 
Esta creciente relación favorecía la 
sugerencia de propuestas desde el Instituto a 
ordinarios como el arzobispo de Granada, 
Emilio Benavent, a quien el Instituto alentó a 
la creación de un Secretariado Español para 
los No Creyentes. 
El Instituto aprovechaba el momento de cese 
del polémico arzobispo de Zaragoza, Pedro 
Cantero, como responsable episcopal en el 
área del Ecumenismo para efectuar el envío 
de su iniciativa por carta. Como señalaba Fe y 
Secularidad, en la justificación de este 
Secretariado, que hubiera supuesto la 
institucionalización episcopal del diálogo con 



119 

 

la no creencia, «casi lo más importante de la 
fundación sería la «plasmación objetiva» de 
una voluntad de diálogo por parte de la 
Jerarquía española. Después, habría que 
«mentalizar ad intra» antes que nada» 
A medida que el taranconismo se fue 
afianzando en el episcopado y con la llegada 
de la democracia, la relación episcopado-
Instituto continuó estrechándose en torno a 
la reflexión sobre la «increencia». 
El propio nuncio L. Dadaglio escribió a Fe y 
Secularidad en 1977 para solicitar 
información sobre una posible «Asociación 
de Ateos» que habría surgido a raíz de los 
cambios profundos de la sociedad, otra 
muestra más de la transformación en la 
sociedad española y de la colaboración del 
Instituto con la Iglesia para la comprensión 
del cambio. 
La labor del Instituto como asesor-consultor 
de la estructura eclesiástica no se limitó al 
ámbito nacional, sino que también se hacía 
presente en la participación de miembros del 
Instituto en plataformas internacionales. 
Dos jesuitas vinculados al Instituto, Luis 
Acebal y Gómez Caffarena, redactaron a 
petición del Secretariado para los No 
Creyentes de Roma informes preparatorios 
para una reunión internacional sobre 
diferentes perspectivas de la increencia en 
1977, titulada Les jeunes et l’avenir de la foi. 



120 

 

En ellos se recogía parte de la reflexión 
teórica que el Instituto ya había acumulado 
en un considerable número de seminarios 
para la fecha y confirmaba a la plataforma 
como la interlocutora española para la Iglesia 
universal sobre la temática de la 
secularización, tal y como se materializó en la 
continuación del asesoramiento al 
Secretariado en la siguiente reunión sobre la 
increencia de 1981 en torno al dilema entre 
ciencia y fe. 
 
El Instituto Fe y Secularidad y la reflexión 
política 
Por otra parte, el Instituto también se 
convirtió en espacio de reflexión sobre la 
política y sus relaciones con el factor religioso 
en torno a dos líneas fundamentales en esta 
década: el marxismo, por un lado, y, cada vez 
más intensamente desde 1975, los dilemas en 
la construcción de la España democrática, por 
otro. 
Si bien desde el inicio hemos visto que la 
novedad del Instituto radicaba en el intento 
de comprensión del ateísmo práctico, su 
ambicioso proyecto abarcó un diálogo con 
todo el fenómeno del ateísmo en general, 
máxime teniendo en cuenta la fuerza que 
poseyó el marxismo en el tardofranquismo y 
su popularidad en el mundo de base cristiano 
que había protagonizado y sobrevivido a la 
crisis de la Acción Católica (1966-1967). 



121 

 

Aunque el marxismo podía percibirse más 
ligado a las categorías previas de 
secularización de «apostasía de las masas» 
obreras, Fe y Secularidad no ignoró la 
importancia radical del mismo en la minoría 
más activa de la Iglesia, así como las 
implicaciones que poseía para su propio 
proceso de transformación religiosa. 
José Antonio Gimbernat y Alfonso Álvarez 
Bolado se convirtieron en los coordinadores 
de esta cuestión gracias a sus trayectorias 
personales, siendo el fruto más destacado de 
este diálogo la preparación con el Instituto 
Misionológico de Bérriz de las jornadas «Fe 
Cristiana y Cambio social en América Latina» 
(El Escorial, julio de 1972). 
Las Jornadas atrajeron a la España 
nacionalcatólica a exponentes de la Teología 
de la Liberación, como al propio Gustavo 
Gutiérrez, y confirmaron la impronta de esta 
corriente en el presente y el futuro del 
cristianismo progresista en España. Era un 
hito indudable que los responsables de la 
Teología de la Liberación reunieran a 
400 asistentes en Europa y más 
concretamente en una España que aún bebía 
del recuerdo de su «propia victoria» contra el 
marxismo, como se recogió en la profunda 
crítica que desde los sectores próximos al 
Régimen se efectuó contra el evento. 
En este sentido, las Jornadas no solo 
acarrearon dificultades al Instituto por el 



122 

 

tema económico —problemática que Fe y 
Secularidad tratará de resolver más adelante, 
en 1979, con la creación de una institución de 
apoyo, la Fundación de Estudios 
Socioculturales— , sino que sus 
complicaciones excedieron las cuestiones de 
presupuesto e implicaron a la Dirección 
General de Seguridad. 
El impacto quedó corroborado por la 
creación en el Gabinete de Enlace, organismo 
de control de la información política durante 
el tardofranquismo, de un fichero dedicado 
tanto al Instituto Fe y Secularidad como al 
propio Álvarez Bolado a raíz de las jornadas, 
que son descritas como reunión de «la parte 
más conspicua de los teólogos de la 
liberación» [Gabinete de Enlace del Ministerio 
de Información y Turismo, «Memoria anual de 
la Iglesia española» (Madrid, 15 de enero de 
1973), AGA (3), caja 107.1-42/08992, 
carpeta 1, p. 6] 
  
José Gómez Caffarena toma el rumbo del 
Instituto desde 1972 
Los problemas asociados llevaron al 
agotamiento de Álvarez Bolado y su 
sustitución en 1972 por Gómez Caffarena. 
Sin embargo, y a pesar de las dificultades, las 
Jornadas de El Escorial y sus reflexiones 
iluminaron toda la década a través de la 
continuación de los seminarios 
cristianismo/marxismo. En ellos se puede 

http://www.revistasmarcialpons.es/revistaayer/article/download/789/900?inline=1#footnote-033


123 

 

observar la evolución de esta relación 
durante el periodo del tardofranquismo a la 
Transición: desde la expectativa y la ilusión 
por la colaboración conjunta en los estertores 
del Régimen, al desánimo y la separación 
progresiva a medida que se afianzaba la 
democracia, para concluir en cierta 
reactivación del recelo mutuo a partir de los 
ochenta. 
Sin duda, el cambio de la Transición durante 
los setenta suponía un contexto 
cualitativamente diferente al desaparecer el 
enemigo común de cristianos progresistas y 
de comunistas: el Régimen. 
Aun así, el destacado peso cultural del 
marxismo y el particular interés del Instituto 
por él motivaron que durante los años 1976 y 
1978 se continuase con el debate en 
propuestas como el seminario Estudio 
empírico sobre socialismo y cristianismo 
(1976-1977) o la encuesta Los marxistas 
españoles y la religión. 
En el contexto de esta reflexión, la propia 
Conferencia Episcopal, por medio del 
contacto entre su secretario—Elías Yanes— 
con Gómez Caffarena —director del 
Instituto—, solicitó un informe sobre el 
cristianismo y el marxismo para el propio 
discernimiento de los obispos sobre el 
fenómeno. 
La carta de Caffarena a Elías Yanes data de 
enero de 1977 (meses previos a la 



124 

 

legalización del Partido Comunista en el 
Sábado Santo de aquel año) y se sitúa en el 
archivo inmediatamente antes de varios 
análisis que recogían el fruto de la reflexión 
amplia del Instituto sobre las relaciones 
cristianismo-marxismo. 
 
Aportaciones de Fe y Secularidad al debate 
sobre el marxismo 
Siguiendo el hilo del trabajo de Rafael Ruiz, 
podemos decir que la profundidad del 
análisis filosófico del propio Caffarena 
constituía el pórtico de una serie de 
documentos: una relación del magisterio 
pontificio y sus contradicciones con el 
marxismo; un documento de Ricardo Alberdi 
en el que reclamaba declaraciones 
episcopales más explícitas sobre «el carácter 
anticristiano del capitalismo en sus principios 
y estructuras (p. 8)» o la reflexión de Rafael 
Belda sobre la complementariedad entre la 
lucha de clases y el Evangelio, en las que 
afirmaba que «el evangelio no se opone al 
proyecto socialista de una sociedad sin clases, 
sino a ciertas interpretaciones de ese 
proyecto (p. 6)». 
Sin duda, el documento del anexo que iba 
más lejos era el que incidía en la posibilidad 
real de integración cristiana en los partidos 
de inspiración marxista. 
No obstante, este último análisis afirmaba 
una doble (y curiosa) diferenciación: por un 



125 

 

lado, en «la situación española se constata 
una fuerte carga de dogmatismo agnóstico y 
ateo (p. 2)», con la recomendación del 
mantenimiento de las precauciones de 
la Octogessima Adveniens (1971) para el 
Partido Socialista, la Organización 
Revolucionaria de Trabajadores (ORT) y el 
Partido del Trabajo (PT); pero, por otro, 
señalaba que el Partido Comunista había 
dado un cambio real hacia un «comunismo 
laico» entendido como «comunismo de 
libertad» y había, por tanto, eliminado las 
contradicciones entre cristianismo y 
marxismo. 
Los documentos episcopales más próximos a 
la citada correspondencia fueron la Nota 
sobre Participación Política (febrero de 1977) 
y el Extracto del comunicado final de la 
reunión de la Permanente de la CEE del 22 de 
abril de 1977. 
En ambos, se observaba una continuidad 
con Iglesia y Comunidad Política (1973) al 
señalar que ningún partido político agotaba 
la potencialidad del Evangelio, pero con un 
marcado énfasis —en línea con los 
documentos situados en el archivo junto a la 
carta de Caffarena— en la significativa 
incompatibilidad del cristiano con cualquier 
opción en la que «se suprimen los derechos 
fundamentales y las libertades del hombre; o 
en la que el lucro sea el motor esencial del 
progreso económico; la concurrencia, la ley 



126 

 

suprema de la economía, y la propiedad 
privada de los medios de producción, un 
derecho absoluto», párrafo que provocó la 
crítica de Garrigues-Walker a la Iglesia y a su 
«incultura económica» en El País. 
Sin embargo, en el segundo documento 
episcopal, del 22 de abril de 1977, se incluyó 
un significativo añadido a la base anterior, 
llamado a tener un peso destacado en los 
futuros debates democráticos: la 
incompatibilidad del católico con «los que 
propugnan la estatificación de la enseñanza 
contra el derecho de los padres a elegir la 
escuela que prefieren para sus hijos» así como 
la necesidad de la defensa de «valores como 
la libertad, la moralidad, la estabilidad de la 
familia, el derecho a la vida aun antes de 
nacer…» . 
Más allá de la reflexión cristianismo-
marxismo, la democracia propiciaba un 
nuevo espacio público y político en el que la 
Iglesia devenía un actor más en una sociedad 
plural. 
En este contexto, el Instituto se prestó a sí 
mismo como punto de encuentro entre 
diversos protagonistas del momento en los 
locales de Diego de León. ¿El objetivo?: 
debatir en clave de Fe y Secularidad sobre el 
fenómeno político, cívico y constitucional y el 
papel de lo religioso y de lo ético. 
Desde esa base, se organizaron seminarios 
sobre la relación entre Ética y Política (1976-

http://www.revistasmarcialpons.es/revistaayer/article/download/789/900?inline=1#footnote-027


127 

 

1978) y sobre los Presupuestos éticos y 
teórico-críticos del quehacer político, que 
incluyó un coloquio sobre la actuación del 
PSOE y del PCE en las sesiones parlamentarias 
de 1977 y contó con la presencia de J. L. 
Aranguren, M. Villa Arregui, G. Caffarena, 
Rafael Arias Salgado, Pérez Ledesma 
(catedrático), Salustiano del Campo 
(Sociólogo), el jurista Rubio Llorente, Vidal 
Beneyto y Tierno Galván. 
A este momento corresponde también el 
seminario La actitud eclesial ante la 
Constitución de 1978, al que asistieron Peces 
Barba, Eugenio Nasarre, Miguel Herrero de 
Miñón y Fernando Claudín. 
 
La reflexión de Fe y Secularidad sobre el 
cambio religioso en España 
La reflexión sobre la política y la labor de 
asesoría a la Iglesia no supusieron el 
abandono de la actividad académica e 
intelectual sobre el cambio religioso, que se 
intensificó y se re-estructuró durante el final 
de la década de los setenta con el objetivo de 
comprender las nuevas dinámicas de un 
proceso secularización acelerado. 
A través de las propuestas del Instituto 
podemos vislumbrar el carácter de la 
Transición como una suerte de cierre de una 
etapa religiosa anterior y «a lo largo de un 
periodo de dos-tres años (1979-1982) se 
celebraron en el Instituto Fe y Secularidad 



128 

 

unos seminarios de investigación del tema 
“Cambio social y conciencia religiosa”». 
 
Los Foros del Hecho Religioso desde 1978 
Sin embargo, la Transición representaba 
igualmente la apertura de una etapa con 
diferentes exigencias en cuanto al diálogo 
entre fe y secularidad. 
En primer lugar, porque la democracia 
garantizaba un espacio de pluralidad que 
posibilitó, como reconocía Gómez Caffarena, 
la irrupción de una nueva propuesta del 
Instituto: los Foros sobre el Hecho 
Religioso en 1978 como «ámbito de diálogo 
entre intelectuales cristianos, agnósticos y 
ateos». 
En sus objetivos, los organizadores trataban 
de «reeditar para nuestra situación lo que 
fueron en su momento las «Conversaciones 
Católicas Internacionales» de San Sebastián y 
algo después, las «Conversaciones de Gredos 
para intelectuales». 
Los Foros del Hecho Religioso, cuya primera 
edición se efectuó en 1978, fueron 
divulgados por medio de la revista Vida 
Nueva, hecho que favoreció su difusión al 
público interesado. 
Igualmente, la apertura de una nueva etapa 
también implicaba un reacomodo del 
catolicismo en este espacio democrático. 
Tanto en los seminarios sobre la actuación 
eclesial en democracia como en el tercero de 



129 

 

los Foros sobre el Hecho 
Religioso (septiembre de 1979) y su 
significativa ponencia La religión, hecho 
inútil de Joan Estruch se reflexionaba sobre 
los posibles nuevos (no) espacios de lo 
religioso en medio de una sociedad cada vez 
más pluralista y que estaba perdiendo la 
anterior carga impositiva, moral y legal del 
catolicismo. 
Reflexiones en esa línea constituían el reflejo 
teórico en el Instituto de los cambios que 
estaban acaeciendo en la sociedad española 
con el paso del nacionalcatolicismo a la 
sociedad democrática: tras la muerte del 
dictador, el porcentaje de católicos 
practicantes descendió del 87 al 59 por 100 
solo entre 1976 y 1978, mientras que el 
volumen de las respuestas no religiosas 
ascendió del 2 al 20 por 100, en ese mismo 
periodo. 
  
El Instituto Fe y Secularidad: del diálogo en el 
conflicto entre fe y secularidad a su 
disolución en la secularización forzada (1982-
2002) 
A través de reflexiones y estadísticas como las 
presentadas, los años setenta se revelan 
como un hito fundamental en el cambio de 
tendencia de la presencia del catolicismo en 
España. Además, la progresiva consolidación 
de las dinámicas en torno una sociedad 
plural, democrática y secularizada generaba 



130 

 

el replanteamiento de los actores sociales y 
eclesiales en torno a la cuestión religiosa. 
Concretamente, desde los años ochenta el 
Instituto tuvo que afrontar y responder a los 
diferentes distanciamientos que se 
evidenciaron entre la Iglesia, el Estado y la 
sociedad civil. 
En ellos, aunque siempre dentro de un marco 
democrático y de consensos básicos que 
diferenciaban esta tensión de épocas 
precedentes, se reanudaron los conflictos 
sobre el propio tema religioso. Esta creciente 
tensión condicionaba la propuesta de 
diálogo entre fe y secularidad del Instituto. 
Mientras, el proceso de secularización 
continuaba. 
De hecho, y como consecuencia del desgaste 
que iba generando el proceso de 
secularización y las tensiones internas 
eclesiales que se arrastraban desde los 
sesenta, la vitalidad del debate posconciliar 
fue cediendo paso al desánimo, el desánimo 
a la pasividad, y la pasividad a la nostalgia en 
la comunidad católica  
. En paralelo a este cambio en el «estado de 
ánimo» del catolicismo, continuaba la 
división entre episcopado e Iglesia de base, 
que se hizo más clara a medida que se 
acentuaba la línea de relectura de los debates 
posconciliares por parte de Juan Pablo II, 
nombrado Papa en 1978. 

http://www.revistasmarcialpons.es/revistaayer/article/download/789/900?inline=1#footnote-018


131 

 

El inicio del pontificado de Wojtyla se tradujo 
rápidamente en España en un cambio de 
actitud del episcopado y, posteriormente, en 
una modificación de las cabezas visibles de la 
Iglesia. 
Este giro generó un distanciamiento notable 
entre la jerarquía eclesial y Fe y Secularidad 
respecto a la década anterior. La 
colaboración entre ambos se volvió menos 
frecuente y fueron los 
obispos taranconianos —como el propio 
Vicente Enrique y Tarancón o Ramón 
Echarren— los que la continuaron 
protagonizando. 
Respecto a este conflicto intra-eclesial, 
Caffarena —como director del Instituto Fe y 
Secularidad— ya se había situado en 1975 del 
lado de los sectores más cuestionados por 
parte de la jerarquía, como era el caso de los 
sacerdotes secularizados, con una carta en la 
que denunciaba que «Las discriminaciones 
que en la Iglesia afectan a los que se 
secularizan deben desaparecer». 
Por otra parte, miembros y participantes del 
Instituto continuaron presentes en diferentes 
hitos del desentendimiento con el 
episcopado durante este periodo: la creación 
de la Asociación de Teólogos Juan XXIII, 
fundada en el año 1982; la «carta abierta 
sobre el devenir de la teología» en 1986 o la 
firma de la carta de los teólogos en 1993 



132 

 

contra la encíclica Veritatis Splendor  de Juan 
Pablo II. 
Además, pensadores como Juan José 
Tamayo, miembro de la citada Asociación 
Juan XXIII —que se encontraba en creciente 
tensión con el episcopado español—, o Juan 
Antonio Estrada, teólogo sancionado por el 
episcopado en 1988, estuvieron presentes en 
las publicaciones y debates del propio 
Instituto. 
Por si no quedaba claro de qué lado de la 
balanza se situaba el estilo Fe y Secularidad, 
uno de los colaboradores más asiduos del 
Instituto —el filósofo José Luis Aranguren— 
comparaba en El País a raíz del seminario 
sobre La función de la Iglesia en el desarrollo 
de los Estados Modernos (1983) «el estilo 
comunicación interdisciplinar e 
interpersonal» del Instituto frente a Juan 
Pablo II y «Las concentraciones papales [que] 
nos devuelven a los tiempos de la preguerra 
mundial, a la pura aclamación pasiva de un 
protagonista». 
Merece la pena subrayar la función de 
Aranguren como relator en El País de los 
anteriormente citados Foros del Hecho 
Religioso. En sus escritos, Aranguren 
contribuía a la presencia de los Foros dentro 
del «intelectual colectivo» de la Transición. A 
pesar de la importante función como 
interlocutor eclesial que el filósofo subrayaba 
para el Instituto, Fe y Secularidad se situaba 

http://www.revistasmarcialpons.es/revistaayer/article/download/789/900?inline=1#footnote-016


133 

 

en un sector de la Iglesia cada vez más 
cuestionado por el episcopado, hecho que 
condicionaba en la práctica el alcance intra-
eclesial de su planteamiento. 
En cuanto a su papel como actor social en el 
debate político, mientras el marxismo, que en 
el anterior punto se mencionaba como uno 
de los grandes ejes de reflexión del Instituto, 
abandonaba definitivamente peso en los 
debates de Fe y Secularidad, los seminarios se 
fueron centrando más en las consecuencias 
de la victoria del PSOE en 1982. 
Este hecho marcó un cambio progresivo en 
las relaciones Iglesia-Estado a través de los 
debates impulsados por la política socialista 
en la sociedad española. 
Entre todos estos dilemas (aborto, 
educación…), fue la cuestión del encaje de lo 
religioso en la escuela de un sistema 
aconfesional la que más atención del 
Instituto atrajo y a la cual dedicó seminarios 
como Escuela pública y religión en 1987-
1988 (coordinadores: Emma Martínez Ocaña, 
Javier Martínez Cortés); Identidad disciplinar 
de la Enseñanza escolar de la religión en el 
marco educativo español en 1989-1990 
(coordinador: Rafael Artacho); y los dos 
seminarios sobre El hecho religioso en el 
Sistema Educativo Español organizados por 
Caffarena entre 1997-1999. 
En el desarrollo de los seminarios se 
procuraba la generación de un espacio 



134 

 

diálogo entre las posiciones de los diferentes 
protagonistas políticos y sociales del debate 
(Luis Gómez Llorente, Emma Martínez Ocaña, 
Eugenio Nasarre, Herrero de Miñón, José 
Blanco, Martín Patino…) a través del diálogo 
sobre las cuestiones que polarizaban a los 
actores. 
Este era el caso de la asignatura de Religión y 
Moral Católica. El Instituto generó un 
importante corpus de reflexión en el que se 
contemplaban diferentes propuestas para la 
asignatura de Religión y sus posibles 
alternativas, además de estudiar otros modos 
de presencia de lo religioso en la escuela que 
fueran a la vez de carácter obligatorio y laico 
(Historia de las Religiones). 
Paradójicamente, la diferencia entre el 
debate político en torno a estos temas, en los 
que progresivamente se afianzó el 
desentendimiento entre la Iglesia 
institucional y el gobierno socialista, y la 
propuesta de diálogo de los seminarios 
generó que el Instituto pudiera perder 
también proyección en el espacio político. 
Ciertamente, el Instituto mostraba su 
capacidad de convertir los seminarios en 
espacios de encuentro entre posturas, 
dinámica que también se extendía a los 
Foros. No obstante, la nota realista era dada 
por el profesor Javier Fernández Vallina en la 
quinta sesión del seminario de El hecho 
religioso en el Sistema Educativo 



135 

 

Español (1997-1998) cuando señalaba la 
creciente desconexión entre las iniciativas del 
Instituto y la situación social, con la 
consiguiente posibilidad de conversión de la 
plataforma en una acción voluntarista y 
minoritaria. 
 
La reflexión en Fe y Secularidad sobre la 
Increencia religiosa 
Junto con una nueva postura socio-religiosa 
en la estructura eclesial y en el debate 
político, la diversidad que alcanzaba el 
fenómeno de la increencia religiosa siguió 
promoviendo la reflexión sobre la 
secularización a través de las Jornadas sobre 
Increencia. La primera de estas iniciativas se 
realizó en 1986 y contó con la presencia del 
prepósito general de los jesuitas, Peter Hans 
Kolvenbach. Esto da una idea de la 
importancia que daban los jesuitas en este 
tiempo al Instituto Fe y Secularidad. 
La reflexión sobre el fenómeno de la 
increencia religiosa en España y en Europa 
fue continuada en las Jornadas de Increencia 
y Medios de Comunicación Social (1989) y en 
el encuentro sobre Fe en el Mundo de 
Hoy (1994). 
 
Los Cuadernos Fe y Secularidad desde 1988 y 
el debate posmoderno 
El Instituto, además, promovió otra apuesta 
novedosa durante esta época final de su 



136 

 

existencia: desde 1988 aparecieron —en 
colaboración con la editorial Sal Terrae— 
los Cuadernos Fe y Secularidad. 
Por medio de los Cuadernos, el Instituto 
pretendía llegar a un mayor número de 
interesados con ediciones de 3.000 
ejemplares. En la documentación justificativa 
de estas distintas iniciativas se destacaba la 
necesidad de responder con más medios a las 
distintas variantes de increencia que la 
sociedad democrática había hecho explícitas. 
Quien esto firma tuvo la fortuna de publicar 
uno de los Cuadernos (el 19) en 1992. 
En esta década de los ochenta, los fenómenos 
asociados a la secularización se hacían cada 
vez más plurales y complejos a través de una 
deriva posmoderna, sobre la cual también 
reflexionó el Instituto, que posibilitaba la 
irrupción de nuevas realidades religiosas que 
progresivamente se alejaban de la primera 
etapa del Instituto. 
Ya no era en sí el ateísmo práctico, sino la 
base de una nueva oleada de secularización 
entre la exculturación cristiana de las 
estructuras sociales y la irrupción de 
nebulosas místico-esotéricas apartadas de la 
formulación católica. 
 
Las transformaciones de la secularidad 
El Instituto dedicó parte de su esfuerzo 
intelectual durante los noventa a la 
comprensión de estas transformaciones de la 



137 

 

secularización. Tal fue el caso del soporte que 
brindó a la obra de Andrés Tornos y Rosa 
Aparicio de 1995 ¿Quién es creyente en 
España hoy?, confeccionada a partir de un 
trabajo de campo que comenzó en 1993. 
En los informes preparatorios se 
evidenciaban las bases de la intensificación 
de la secularización a medida que un 
porcentaje creciente de la población 
consultada consideraba la respuesta cristiana 
como «anticuada, propia de gente atrasada», 
«insuficientemente crítica», «rígida, 
intolerante»; «ligada a un aparato eclesiástico 
inadmisible», tal y como recogían los escritos 
elaborados por los autores y conservados en 
el archivo del Instituto. 
Más aún, como reflexionaba Juan Antonio 
Estrada en un número de los Cuadernos Fe y 
Secularidad surgido a raíz del XXXIII Foro 
sobre el Hecho Religioso, el progresivo 
aumento de la indiferencia mostraba que 
languidecía la respuesta cristiana, pero 
también quizá la pregunta por Dios, quien 
«desaparece, pierde sentido y significación y 
se convierte en un nombre del pasado sin 
referente para el hombre de hoy». 
 
 
 
 
 
 



138 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



139 

 

 

 
8 

Panenteísmo de 
nuevo para una Fe 

razonable 
 
Leandro Sequeiros, 06-mayo-2022 

 
 
Si vuelve de nuevo Leandro, y Atrio con él, a 
esta concepción global y procesual de la 
realidad inmanente y trascendente, es para 
afianzar la convicción de que puede 
sobrevivir una fe viva y secular en este 
mundo de la cultura líquida sin rumbo. Ver el 
descompromiso de la posmodernidad (sobre 
Z. Bauman) o la neoesclavitud 
del  smartphone (Byung-Chul Han). AD. 

https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/?p=6742
https://elpais.com/ideas/2021-10-02/aferrados-a-nuestros-moviles-byung-chul-han-contra-el-smartphone-como-oso-de-peluche-digital.html?event_log=oklogin
https://www.atrio.org/wp-content/uploads/Sequeiros-1.jpg


140 

 

CLAYTON, Philip – PEACOCKE, Arthur 
(eds.): En él vivimos, nos movemos y 
existimos. Reflexiones panenteístas sobre la 
presencia de Dios en el mundo tal como lo 
describe la ciencia, Sal Terrae-U.P. Comillas, 
Maliaño-Madrid 2021, 332 pp. ISBN: 978-84-
293-3033-5. Comprar (19 €). 
          La palabra “panenteísmo”, como 
atestiguan todos los artículos estándar de los 
diccionarios especializados, fue acuñada por 
Karl Christian Friederich Krause (1781-1832), 
filósofo idealista alemán y coetáneo de Hegel. 
Uno de los editores de este volumen, Philip 
Clayton, sugiere que los teólogos idealistas 
de inicios del siglo XIX como Krause, 
desarrollaron una serie básica de intuiciones 
hereda-das del siglo xviii, y que tales 
intuiciones derivaban de la idea de Nicolás de 
Cusa de que la creación acontecía “en” Dios 
(Ph. Clayton. The Problem of God in Modern 
Thought, Cambridge 2000, 150-151), así 
como de la sustitución por Descartes de la 
noción escolástica de infinitud por otra más 
participativa. 
          La palabra alcanzó amplia difusión en 
Estados Unidos a través de Charles 
Harsthorne, “el más destacado defensor del 
panenteísmo en EE.UU.”, en especial a través 
de su compilación de textos sobre 
Dios, Philosophers Speak of God de 1953. Y 
fue reintroducida en Gran Bretaña por John 
Robinson, cuyo libro Exploración en el 

https://gcloyola.com/ciencia-y-religion/3864-en-el-vivimos-nos-movemos-y-existimos-9788429330335.html


141 

 

interior de Dios (original de 1967) desarrolla 
las sugerencias doctrinales de su 
controvertido superventas Honest to God, 
Sincero para con Dios (original de 1963). Y el 
principal exponente del panenteísmo en ese 
país, aunque el término no le gusta, es el 
filósofo y teólogo John Macquarrie. El 
panenteísmo de Macquarrie deriva de la 
posición “existencia-ontológica” de la 
primera edición de sus Principles of Christian 
Theology, 1966, que a su vez es un desarrollo 
de su crítica ontológica a los existencialistas 
Heidegger y Bultmann. 
          Esta breve introducción nos centra 
ahora en el volumen que comentamos y que 
puede tener gran interés para los lectores 
de Razón y Fe, que reflexionan sobre las 
relaciones interdisciplinares entre las 
ciencias, la racionalidad filosófica y las 
creencias religiosas. 
          Nos centramos en el volumen que 
comentamos. Volviendo a hace 20 años, 
recordamos que entre los días 6 y 8 de 
diciembre del año 2001 se reunieron en el 
recinto del castillo de Windsor un nutrido 
grupo interdisciplinar de expertos para 
celebrar un simposio auspiciado por la 
Fundación John Templeton sobre cómo 
explicar la acción de Dios en el mundo. El 
presente volumen, traducido del inglés, se 
organiza en 19 capítulos correspondientes a 
las intervenciones de todos los participantes 



142 

 

en el simposio, así como por el doctor en 
Teología Michael W. Brierley, que realizó su 
tesis doctoral sobre el panenteísmo, a quien 
se encomendó que aportara una visión de 
conjunto. 
          La filosofía, la ciencia y la teología 
panenteístas no están demasiado extendidas 
entre nosotros. Y con frecuencia, mucha 
gente confunde panteísmo y panenteísmo. 
De un modo muy simple se puede decir que, 
para el panteísmo, TODAS las cosas son Dios; 
mientras que el panenteísmo sostiene que 
Dios ESTÁ en todas las cosas, pero estas no 
son Dios. Entre nosotros, el panenteísmo se 
ha divulgado en ciertos ambientes gracias a 
las obras de Pierre Teilhard de Chardin que en 
esto prolonga la espiritualidad de la 
Contemplación para Alcanzar Amor de los 
Ejercicios Espirituales de San Ignacio de 
Loyola. 
          Para los lectores de Razón y Fe puede 
resultar de interés este cuidado volumen de 
la colección Ciencia y religión. Para valorar su 
dimensión interdisciplinar entre la ciencia y la 
fe, hemos de citar al filósofo, científico y 
teólogo Philip Clayton que habla del “giro 
panenteísta” en la teología del siglo xx (Ph. 
Clayton. “The Panentheistic Turn in Christian 
Theology”. Dialog, 38 [1999], 289-293). 
          La palabra “panenteísmo” es menos 
conocida que la palabra “panteísmo”. Esta fue 
propuesta por vez primera a principios del 



143 

 

siglo xviii y luego adoptada por los 
tradicionalistas como insulto para toda 
insinuación de alejamiento del teísmo clásico, 
en especial cuando la inmanencia divina pasó 
al primer plano de la teología, desde finales 
del siglo xix hasta la conclusión de la Primera 
Guerra Mundial. Teísmo clásico, panenteísmo 
y panteísmo son reconocidos como los 
patrones básicos con cuya ayuda analizar la 
doctrina sobre Dios. 
          En la actualidad, toda una pléyade de 
teólogos se caracteriza a sí mismo como 
panenteísta. Algunos suscriben el “teísmo del 
proceso” y la “filosofía del proceso”, como un 
subconjunto de pensadores en torno al 
panenteísmo: tales son, Hartshorne, Norman 
Pittenger, Charles Birch, Schubert Ogden, 
John Cobb, James Will, Jim Garrison, David 
Pailin, Joseph Bracken, David Griffin, Jay 
McDaniel, Daniel Dombrowski y Anna Case-
Winters. 
          Otros que se identifican a sí mismos 
como panenteístas son: Alan Anderson, 
Leonardo Boff, Marcus Borg, Philip Clayton, 
Scott Cowdell, Denis Edwards, Paul Fiddes, 
Matthew Fox, Donald Gelpi, Peter Hodgson, 
Christopher Knight, John Macquarrie 
(aunque no le gusta el nombre), Paul 
Matthews, Sallie McFague, Jürgen Moltmann, 
Hugh Montefiore, Helen Oppenheimer, 
Arthur Peacocke, Piet Schoonemberg, Claude 
Stewart y Kallistos Ware. 



144 

 

          Además, un grupo de pensadores y 
teólogos han sido identificados por otros 
como panenteístas. Tales son Nikolai 
Berdiaev, Peter Berger, James Bethune-
Baker, Dietrich Bonhoffer, Martin Buber, 
Sergei Bulgakov, Rudolf Bultmann, Martin 
Heidegger, Karl Heim, William Hocking, 
Geddes MacGregor, Charles Pierce, Rosemary 
Radford Ruether, Albert Schweitzer, Pierre 
Teilhard de Chardin, Paul Tillich, Ernst 
Troeltsch, Alan Watts, Paul Weiss y Alfred 
Whitehead; los idealistas británicos John y 
Edward Caird y Andrew Seth Pringle-
Pattison; los alemanes decimonónicos 
Schleiermacher, Fichte, Hegel, Schelling, 
Baur, Fechner y Pfleiderer; así como los 
teólogos medievales Nicolás de Cusa y 
Maestro Eckhart. 
          En definitiva: las personas de nivel 
intelectual universitario y mentalidad 
interdisciplinar encontrarán en este volumen 
un arsenal intelectual poderoso que puede 
reelaborar muchos de los paradigmas 
heredados de otras filosofías. Un capítulo 
extenso con las notas y un índice biográfico 
de los autores, completan el estudio. 
Resaltemos la labor cuidadosa y actualizada 
(para los trabajos en español) del traductor, 
José Manuel Lozano-Gotor. 
Leandro SEQUEIROS, SJ Presidente de la 
Asociación Interdisciplinar José de Acosta 
 



145 

 

 

9 
Teología de la ciencia: 

una tarea necesaria 
Leandro Sequeiros, 28-mayo-2022 

 
 
A Leandro Sequeiros le debe ATRIO ya 
mucho, incluso el sugerirnos el lema Fe y 
Secularidad hoy. Publicamos un extracto de 
su último artículo en CTR-Ciencia Técnica y 
Religión. Un horizonte más de búsqueda en 
beneficio de las dos disciplinas. AD.  
 
 
 Los medios de comunicación se han hecho 
eco en estos años del avance, sobre todo 
en países anglosajones, de teologías 
cristianas conservadoras que se acercan a 
posturas calificadas por algunos como 
“fundamentalistas”. Según éstas, los 
contenidos de la Biblia, tal como son 
formulados, deben ser entendidos 

https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/?p=6793
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/?p=6793
http://filosofia.org/ave/002/b025.htm
http://filosofia.org/ave/002/b025.htm
http://filosofia.org/ave/002/b025.htm
http://filosofia.org/ave/002/b025.htm
https://www.atrio.org/wp-content/uploads/Sequeiros-1.jpg


146 

 

literalmente, y deben ser considerados como 
ciencia que debe anteponerse a las 
propuestas de los científicos. Con ello niegan 
la posibilidad, no solo de un diálogo sino 
también de un encuentro entre el 
pensamiento científico (tanto de las ciencias 
de la naturaleza como de las ciencias sociales 
y humanas) y la construcción racionalizada 
de la experiencia religiosa como es la 
Teología. 
 
Frente a estas teologías de corte 
“fundamentalista” aparecen esfuerzos 
personales y colectivos que buscan un 
diálogo y un encuentro que superen los 
aparentes conflictos entre las ciencias 
profanas y la religión. Estas teologías 
pretenden una reflexión constructiva 
encaminada a “tender puentes” entre 
las culturas científicas emergentes y las 
formulaciones de las convicciones de la fe. 
Estos intentos de diálogo y encuentro 
interdisciplinar pueden dar lugar a 
reformulaciones de algunas tesis teológicas 
en función de los avances del conocimiento 
científico. A este conjunto de tareas se 
denomina con la expresión “Teología de la 
Ciencia”. 
Este concepto no es un simple ejercicio de 
agudeza intelectual. Mantenemos aquí que 
en la cultura que domina en nuestra sociedad 
existen unos elementos de cientificismo 

https://www.tendencias21.net/La-Teologia-de-la-Ciencia-nueva-propuesta-para-la-comprension-del-mundo_a986.html
https://www.tendencias21.net/La-Teologia-de-la-Ciencia-nueva-propuesta-para-la-comprension-del-mundo_a986.html


147 

 

borroso que para muchas personas supone 
una traba importante para sus creencias 
tradicionales. 
Y por otra parte, muchos perciben que 
algunos planteamientos de la Teología 
aparecen desfasados respecto a los avances 
de las ciencias, lo que da lugar al desprestigio 
de la Teología y por ello, de su expresión 
social como son las religiones. Todo esfuerzo 
por educar en la fe a la comunidad cristiana 
teniendo en cuenta los avances de las 
ciencias modernas, supone hoy un reto para 
las Facultades de Teología y los centros que 
pretenden un diálogo entre la fe y la cultura, 
entre la fe y la justicia. De aquí los aspectos 
pastorales de la “Teología de la Ciencia”. 
 
Antecedentes: el conflicto entre ciencia y 
religión en el siglo XIX 
[Este apartado, menos novedoso, puede 
leerse completo en el enlace a CTR] 
 
La emergencia de la Teología de la Ciencia 
Durante el siglo XX, las relaciones entre la 
Ciencia y la Religión, entre la imagen racional 
y científica de un mundo regido por leyes 
autónomas y en evolución, y la imagen 
religiosa y teológica de un mundo “creado” 
por Dios, no han sido fáciles. Pero en estos 
últimos años, sobre todo tras el Concilio 
Vaticano II (y la asimilación de la Constitución 
Pastoral Gaudium et Spes), sectores aún 

https://www.tendencias21.net/Karl-Schmitz-Moormann-une-la-teoria-evolutiva-con-la-teologia-de-la-creacion_a3430.html


148 

 

minoritarios del mundo científico y sectores 
aún minoritarios del pensamiento teológico 
han iniciado un acercamiento que comenzó 
con el diálogo, continuó con la búsqueda de 
lenguajes comunes (el diálogo 
interdisciplinar) y se dirige hacia un 
encuentro que pueda integrar posturas 
aparentemente separadas. 
 
Posturas actuales ante las relaciones entre la 
Teología y las Ciencias profanas 
Puede decirse que hoy no existe una postura 
monolítica y cerrada dentro del mundo 
científico ante la posibilidad de un acuerdo 
entre ciencia y religión. En un intento de 
sistematización de las posturas, podemos 
adoptar las ideas de un físico, Ian G. 
Barbour,que ha dedicado gran parte de la 
última parte de su vida a la reflexión entre la 
ciencia y la teología. Éste sistematiza en 
cuatro las posturas históricas que han 
relacionado la fe cristiana y la ciencia: 
 

1. Conflicto: la postura que ahonda en el 
conflicto (y por tanto, en la imposibilidad de 
un diálogo) se dio sobre todo en el siglo XIX 
bajo la influencia del libro de J. W. 
Draper, Historia de los conflictos entre la 
Religión y la Ciencia. Esta lucha abierta, se 
alimentó, por un lado, de una postura de 
grosero materialismo científico, y por otro 
lado, de un literalismo bíblico 

https://fund-encuentro.org/index.php/pensamiento/article/view/6078
https://fund-encuentro.org/index.php/pensamiento/article/view/6078


149 

 

fundamentalista que hacía imposible 
cualquier tipo de encuentro. Esta postura 
sigue presente también hoy en algunos 
grupos científicos de factura más positivista y 
materialista. Pero también por parte de 
sectores religiosos existen posturas 
intransigentes que perciben en las ciencias 
una amenaza a la Teología. 
 

2. Independencia: otra de las posturas ente fe 
cristiana y ciencia es la de la independencia, 
tal como ha defendido 
modernamente Stephen Jay Gould. Según 
ella, son dos magisterios diferentes, con 
metodologías diferentes y objetivos 
diferentes y por ello nunca se pueden 
encontrar. Muchos cristianos evangélicos y 
cristianos conservadores propugnan esta 
postura. Ciencia y religión no se encuentran y 
tan científica es la ciencia de la evolución 
como la ciencia de la creación. 
 

3. Diálogo: la postura del diálogo supone unas 
relaciones constructivas entre ciencia y 
religión que deben superar los conflictos o la 
independencia. Se sitúa gradualmente hacia 
una mayor postura de integración, como 
veremos. El diálogo presupone la aceptación 
por ambas partes los límites del conocimiento 
científico y del conocimiento teológico, y 
explora las semejanzas entre los métodos de 
la ciencia y de la religión y analiza los 

https://www.todostuslibros.com/libros/ciencia-versus-religion_978-84-08-00858-3


150 

 

conceptos puente que permiten unas 
relaciones transdisciplinares. 
 

4. Integración: como culmen de este proceso de 
diálogo está la emergencia de formulaciones 
nuevas que constituyen lo que se 
denomina interdisciplinariedad, un intento 
de reelaboración conceptual y metodológico 
que permite aceptar la complementariedad 
de saberes dentro de un universo de límites 
difusos pero que acepta la legítima 
autonomía de cada disciplina. No se trata 
tanto de lanzar puentes cuanto de 
construcción tolerante y plural de 
interpretaciones del mundo siempre 
provisionales y éticamente elaboradas. En el 
pasado, fue la llamada Teología Natural la 
que estableció constructos teológicos 
asentados desde los datos de las ciencias 
empíricas. Más modernamente está el intento 
denominado Teología de la Ciencia, según la 
cual los conceptos teológicos se reelaboran 
dentro de los macroparadigmas elaborados 
por las ciencias, de modo que sean 
comprensibles a los humanos de nuestra 
época. 
  
Qué se quiere decir al hablar de Teología de 
la Ciencia 
Dentro del mundo de habla hispana el 
concepto “Teología de la Ciencia” es un 
concepto emergente. Una búsqueda en 

http://filex.es/historia/filosofiamedieval/321_teologa_natural_dios_visto_a_la_luz_natural_de_la_razn.html
https://iviva.org/hacia-donde-va-la-teologia-de-las-religiones/


151 

 

Internet ha dado como resultado unas 17.000 
páginas en que se cita este concepto. Son 
frecuentes los trabajos en el mundo 
anglosajón que abordan la posibilidad 
del diálogo y del encuentro entre las ciencias 
y la teología. Para muchos filósofos, 
científicos e incluso pertenecientes a 
religiones, no hay posibilidad de acuerdo, 
diálogo ni encuentro entre el conocimiento 
científico y la religión o la teología. Como 
mucho, se puede llegar a un pacto de no 
agresión. Algunos lo justifican diciendo que 
el método auténtico del conocimiento es el 
de la racionalidad científica, el método 
hipotético deductivo. Y que la religión 
pertenece al campo de las convicciones no 
demostrables. 
Desde la perspectiva más eclesial, el 
acercamiento hacia las posturas de la ciencia 
es objeto de un proyecto que desarrollan 
juntos el Observatorio Vaticano y el Center 
for Theology and Natural Sciences (CTNS) de 
Berkeley. El punto de partida de lo que 
podemos llamar Teología de la Ciencia, como 
disciplina emergente, se sitúa en 1987. Ese 
año, con ocasión del Tercer centenario de la 
publicación de los Principia Matemática 
Philosophiae Naturalis de Isaac Newton, la 
Santa Sede promovió una semana de estudios 
dedicada a la investigación de las múltiples 
relaciones entre la teología, la filosofía y las 
ciencias de la naturaleza. En el mismo se 

https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/2019/01/16/ciencia-filosofia-y-teologia-en-el-pensamiento-de-juan-pablo-ii/
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/2019/01/16/ciencia-filosofia-y-teologia-en-el-pensamiento-de-juan-pablo-ii/
https://www.ctns.org/
https://www.ctns.org/
https://www.ctns.org/


152 

 

dieron cita científicos, filósofos y teólogos de 
todo en mundo, creyentes y no creyentes, 
pero animados por el espíritu de libertad de 
opinión y expresión. 
Juan Pablo II, con esta ocasión, dirigió un 
mensaje al jesuita Padre George Coyne, 
Director del Observatorio Vaticano, en donde 
recuerda cómo Isaac Newton consagró gran 
parte de su existencia al estudio de los temas 
objeto de dicha semana: “Al estimular la 
apertura entre la Iglesia y las comunidades 
científicas –dice Juan Pablo II – no nos 
proponemos una unidad disciplinaria entre la 
teología y la ciencia como la que existe dentro 
de un determinado campo científico o dentro 
de la propia teología. Con el aumento del 
diálogo y de la búsqueda común, tendrá 
lugar un crecimiento hacia la mutua 
comprensión y un descubrimiento de 
intereses comunes que constituirán la base 
para futuras investigaciones y debates. En 
este debate debemos superar – añade – toda 
tendencia regresiva que conduzca a un 
reduccionismo unilateral, al miedo y al 
aislamiento autoimpuesto”. 
Y concluye:“La ciencia puede purificar a la 
religión de error y superstición; la religión 
puede purificar a la ciencia de idolatría y 
falsos absolutos. Cada una puede atrae a la 
otra hacia un mundo más amplio, en el que 
ambas partes puedan florecer” 

https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/2020/04/22/una-conversacion-con-g-coyne-observatorio-astronomico-del-vaticano/
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/2020/04/22/una-conversacion-con-g-coyne-observatorio-astronomico-del-vaticano/
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/2020/04/22/una-conversacion-con-g-coyne-observatorio-astronomico-del-vaticano/


153 

 

Esta expresión ha sido recogida y citada por 
muchos de los seguidores católicos 
interesados en el diálogo y el encuentro entre 
ciencia y religión. Desde el presupuesto de la 
autonomía entre los diferentes niveles del 
conocimiento humano, cuestión en la que 
insistió reiteradamente Juan Pablo II en su 
rico magisterio sobre estas cuestiones, 
recogiendo el espíritu y la letra del Vaticano 
II, ya que “ha faltado en general entre los 
teólogos dedicados a la enseñanza y a la 
investigación un diálogo con la ciencia 
contemporánea”, y los previene tanto de “la 
tentación de hacer un uso acrítico y 
precipitado” de ciertas teorías científicas 
contemporáneas, como de “desestimar en su 
totalidad la relevancia potencial de tales 
teorías” (Audiencia de Juan Pablo II a los 
participantes en la Sesión Plenaria de la 
Pontificia Academia de Ciencias (31-X-1992), 
“Rehabilitar a Galileo”. Ecclesia, 21-XI-1992, 
19 (1775). 
 
 
¿Es posible una Teología de la Ciencia? 
No cabe duda de que en la actualidad hay 
grandes paradigmas científicos que plantean 
no pocos problemas a las formulaciones 
teológicas tradicionales. Pero, ¿cuáles son los 
grandes temas de conflicto hoy entre Ciencia 
y Religión? Son numerosas las instituciones 
que en la actualidad proponen plataformas 



154 

 

de diálogo oral (paneles, conferencias, 
simposios, congresos…), escrito y, más aún, a 
través de las redes informáticas (blogs, 
páginas webs..). 
El profesor José Antonio Jáuregui en su 
libro Dios Hoy, cree encontrar en un autor 
que no se profesa creyente el origen de esta 
Teología de la Ciencia: “Stephen Hawking es 
uno de los fundadores de la Teología de la 
Ciencia, asignatura pendiente que nos 
concierne a todos y que debe formar parte del 
nuevo currículo tanto en facultades 
científicas como en facultades filosóficas, 
antropológicas, teológicas y humanísticas. 
Comienza una nueva era de diálogo y debate 
entre dos países académicos 
tradicionalmente enfrentados o, a lo peor, 
incomunicados, separados por un muro 
erigido por la ignorancia y la soberbia: el de 
la ciencia y el de la teología. Ha nacido la 
Teología de la Ciencia”. 
¿En qué sentido podemos situar a Hawking 
en esta postura? En su famosa Breve Historia 
del Tiempo, escribe: “Hasta ahora, la mayoría 
de los científicos han estado demasiado 
ocupados con el desarrollo de nuevas teorías 
que describen cómo es el universo para 
hacerse la pregunta de por qué. Por otra 
parte, la gente cuya ocupación es 
preguntarse por qué, los filósofos, no han 
podido avanzar al paso de las teorías 
científicas. En el siglo XVIII, los filósofos 

https://www.casadellibro.com/libro-dios-hoy/9788487531132/174305
https://www.casadellibro.com/libro-dios-hoy/9788487531132/174305
https://es.wikipedia.org/wiki/Breve_historia_del_tiempo
https://es.wikipedia.org/wiki/Breve_historia_del_tiempo
https://es.wikipedia.org/wiki/Breve_historia_del_tiempo


155 

 

consideraban todo el conocimiento humano, 
incluida la ciencia, como su campo, y 
discutían cuestiones como: ¿tuvo el universo 
principio? Sin embargo en los siglos XIX y XX, 
la ciencia se hizo demasiado técnica y 
matemática para ellos y para cualquiera, 
excepto para unos pocos especialistas. Los 
filósofos redujeron tanto el ámbito de sus 
indagaciones que Wittgenstein, el filósofo 
más famoso de su siglo, dijo: La única tarea 
que le queda a la filosofía es el análisis del 
lenguaje”. Y concluye: “No obstante, si 
descubrimos una teoría completa, con el 
tiempo habrá de ser, en sus líneas maestras, 
comprensible para todos y no únicamente 
para unos pocos científicos. Entonces todos, 
filósofos, científicos y la gente corriente 
seremos capaces de tomar parte en la 
discusión de por qué existe el universo y por 
qué existimos nosotros. Si encontrásemos 
una respuesta a esto, sería el triunfo 
definitivo de la razón humana porque 
entonces conoceríamos la mente de Dios”. 
Estas frases de Hawking, que a muchos 
parecerán sorprendentes, revelan el estado 
de opinión que muchos científicos actuales 
muestran hacia el poder y la fragilidad de sus 
propios conocimientos. Se está produciendo 
en muchos científicos un corrimiento hacia 
posturas que van más allá de las “ciencias 
puras y duras”. Estas posturas de los 
científicos llevan a hacerse preguntas sobre el 



156 

 

“sentido” de las cosas: el principio y fin del 
universo, el sentido del ser humano y de la 
evolución, la capacidad de la ciencia para 
responder por sí sola a los grandes 
interrogantes del saber sobre el mundo. En 
este sentido, parafraseando el famoso libro 
de Ilya Prigogine y J. Stengers (La Nueva 
Alianza) se comienza a hablar de una ruptura 
del cisma entre ciencia y filosofía que lleva a 
una nueva alianza de las ciencias y la 
filosofía. Más modernamente, la antigua 
pregunta sobre la escisión entre las ciencias y 
las humanidades, está dando lugar a un 
amplio debate sobre las llamada “Tercera 
cultura”, un intento de integración de saberes 
emergentes que partiendo de las ciencias de 
la naturaleza se pregunta por el sentido. Sin 
embargo, estos debates suelen estar 
ausentes de las aulas de las Facultades de 
Teología. 
Es cierto que en los planes de Estudio de las 
Facultades de Teología se cuenta con lo que 
se llamaba una Teología Natural o Teodicea y 
ahora Fenomenología e Historia de las 
Religiones, una Teología Fundamental y una 
Filosofía de la Naturaleza. En ellas se realiza 
una aproximación desde la Teología hacia los 
campos científicos y humanísticos. Pero 
todavía este intento queda corto por cuanto 
no se produce suficientemente la 
reelaboración de las bases filosóficas o 

https://www.casadellibro.com/libro-la-nueva-alianza-metamorfosis-de-la-ciencia/9788420623689/370568
https://www.casadellibro.com/libro-la-nueva-alianza-metamorfosis-de-la-ciencia/9788420623689/370568
https://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=2006
https://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=2006
http://www.terceracultura.net/tc/john-brockman-la-tercera-cultura/
http://www.terceracultura.net/tc/john-brockman-la-tercera-cultura/


157 

 

teológicas del conocimiento y la práctica de 
las religiones. 
Tal vez sea el profesor Lluis Oviedo (“La fe en 
diálogo: con la razón, la cultura y las ciencias”. 
En: Pie-Salvador, S. Teología Fundamental: 
temas y propuestas para el nuevo 
milenio. Bilbao, 1999, pág. 443-498) quien ha 
formulado más acertadamente, a nuestro 
entender, el estatuto epistemológico de esta 
disciplina emergente. De entrada, reconoce 
que “La teología vive una de sus experiencias 
más interesantes de los últimos años al 
aceptar a las ciencias como interlocutoras en 
la común búsqueda de la verdad que salva y 
al comprenderlas como nuevos loci 
theologici” (lugares teológicos). Este intento 
intelectual da lugar a “una nueva 
subdisciplina (que pudiera entenderse como 
aquella que tiene por objetivo profundizar en 
el diálogo entre la teología y la ciencia), 
dotada de métodos y contenidos propios, que 
está llamada a un desarrollo alentador”. 
Esta subdisciplina podría ser lo que aquí 
hemos llamado Teología de la Ciencia, un 
campo de reflexión emergente que recoge 
elementos de la Fenomenología de la 
Religión, de la Teología Fundamental y de la 
Filosofía de la Naturaleza elevándolos a un 
nivel de formalización nuevo. Este campo 
conceptual debería tener su propio estatuto 
epistemológico y una entidad suficiente que 
da paso a un nuevo espacio autónomo del 



158 

 

conocimiento que hace posible la 
racionalidad científica dentro de la visión 
teológica. ¿No sería deseable una disciplina 
como ésta, no entendida como identidad 
entre la ciencia y la fe, según nos advertía 
Juan Pablo II, sino en un diálogo 
institucionalizado curricularmente, para 
ahondar en el tan necesario y, en parte, 
exigible diálogo entre la ciencia y la fe, sus 
métodos, cuestiones comunes, etc? 
 
 
Conclusión: ¿Es posible, deseable y necesario 
reflexionar  desde una ciencia que “hace” 
teología y desde una teología que mira a la 
ciencia? 
El profesor Agustín Udías, jesuita y 
catedrático de Geofísica en la Universidad 
Complutense de Madrid, firme  impulsor del 
diálogo entre ciencia y teología en España, 
escribió en un cuaderno destinado al gran 
público: 
“Curiosamente, muchos, por no decir la 
mayoría, de estos escritos [en los que se 
pretende un diálogo entre ciencia y teología] 
están escritos por científicos que muestran su 
interés y preocupación por la cuestión 
religiosa, y muy pocos por teólogos que se 
aventuran en campos científicos. 
Personalmente, he podido comprobar la 
existencia de este interés por temas religiosos 
entre científicos, y no tanto el interés 

https://revistas.comillas.edu/index.php/pensamiento/article/view/4581
https://revistas.comillas.edu/index.php/pensamiento/article/view/4581
https://revistas.comillas.edu/index.php/pensamiento/article/view/4581
https://revistas.comillas.edu/index.php/pensamiento/article/view/4581
https://revistas.comillas.edu/index.php/pensamiento/article/view/4581
https://revistas.comillas.edu/index.php/pensamiento/article/view/4581


159 

 

correlativo entre teólogos por los problemas 
científicos”. 
Por lo general, los profesionales de la teología 
se aproximan con inseguridad a los 
problemas teológicos que les suelen plantear 
los científicos. Y esto tiene hoy una 
explicación: la formación filosófica que la 
mayor parte de ellos recibieron tuvo poco en 
consideración las grandes preguntas que hoy 
se hacen las ciencias y que traspasan lo que 
se ha llamado “cientifismo resistente”. Se 
puede hablar, pues, de una demanda de los 
científicos a los teólogos que buscan 
respuestas al “sentido” de su actividad, a los 
límites y fronteras de su quehacer. 
En un volumen publicado hace unos años, al 
que se le tituló Teología de la Ciencia (Bubok, 
2012) el autor de este artículo recoge algunas 
de las contribuciones a la reflexión y a 
la práctica de muchos científicos, teólogos, 
filósofos y humanistas que coinciden en su 
deseo de construcción de un conocimiento 
interdisciplinar. 
Es necesario cada vez más no sólo un diálogo 
sino también un encuentro entre Ciencia y 
Religión. La Teología debe ser sensible a los 
retos que nuevas visiones del universo, la 
vida y el ser humano, procedentes sobre 
todo, de las nuevas Cosmologías (Física de 
partículas, origen y estructura del universo, 
etc), las disciplinas que se mueven en torno a 
las ciencias de la vida (biología, genética, 

https://www.bubok.es/libros/172267/TEOLOGIA-DE-LA-CIENCIA
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/2020/01/15/sacerdotes-y-cientificos-de-copernico-a-lemaitre/
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/2020/01/15/sacerdotes-y-cientificos-de-copernico-a-lemaitre/
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/2020/01/15/sacerdotes-y-cientificos-de-copernico-a-lemaitre/


160 

 

bioquímica, embriología, y la bioética médica, 
por ejemplo) y las antropologías emergentes 
(las que plantean problemas desde los 
nuevos hallazgos de fósiles humanos). 
En un mundo atravesado por un cientificismo 
difuso y por la convicción de que la Ciencia 
ocupa una gran parte de las exigencias de la 
humanidad, la Teología debe encontrar su 
lugar epistemológico. No como la instancia 
suprema a la que se acude para dilucidar la 
verdad universal, sino para hacer oír su voz 
reclamando su autonomía como 
conocimiento organizado socialmente 
aceptado, como un cuerpo de doctrina que 
debe recuperar lo más genuino de una 
ciencia. 
Leandro Sequeiros, Doctor en Ciencias 
Geológicas, colaborador con la Cátedra CTR y 
Presidente de ASINJA, Asociación 
Interdisciplinar José de Acosta. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



161 

 

10 
¿Hay pruebas científicas 
de la existencia de Dios? 
 

Leandro Sequeiros, 22-junio-2022 
 
Dos libros recuperan el viejo argumento de 
existencia de Dios basada en los datos de las 
ciencias: 

• Dios, la ciencia, las pruebas. El alba de una 
revolución. La ciencia, nueva aliada de 
Dios de Michel Yves Bolloré y Olivier 
Bonnassies (Ed Guy Trédaniel, Octubre 2021, 
577 páginas) defiende que la ciencia 
moderna es impensable hoy sin aceptar la 
existencia de Dios. 

• Por su parte, el jesuita François Euvé (La 
ciencia ¿es una prueba de la existencia de 
Dios? Respuesta al libro Dios, la ciencia, las 

https://www.amazon.com/-/es/Michel-Yves-Bollore/dp/2813225851
https://www.amazon.com/-/es/Michel-Yves-Bollore/dp/2813225851
https://www.amazon.com/-/es/Michel-Yves-Bollore/dp/2813225851
https://www.jesuites.com/la-science-lepreuve-de-dieu-p-francois-euve-sj/
https://www.jesuites.com/la-science-lepreuve-de-dieu-p-francois-euve-sj/
https://www.jesuites.com/la-science-lepreuve-de-dieu-p-francois-euve-sj/
https://www.atrio.org/wp-content/uploads/Libros-franc%C3%A9s-1.jpg


162 

 

pruebas.  Edición de François Euvé y Etienne 
Klein. Éditions Salvator, mayo de 2022, 577 
p.) refuta que los argumentos basados en el 
diseño del mundo no tienen valor para 
demostrar que Dios existe. 
Muchos de los seguidores de Atrio nutrieron 
su fe juvenil con la lectura del libro del jesuita 
padre Jesús Simón, A Dios por la ciencia. 
Estudios científico-apologéticos. Frente a los 
ateos, el docto autor pretendía demostrar 
que Dios existe basado en argumentos 
científicos. 
El llamado argumento del diseño, 
el argumento teleológico o “argumento del 
diseño inteligente”, se ha propuesto 
en teología durante siglos.  Se puede resumir 
brevemente como «Donde existe un diseño 
complejo, tiene que haber habido un 
diseñador; la naturaleza es compleja; Por lo 
tanto, la naturaleza debe haber tenido un 
diseñador inteligente” (Sentencia contra el 
Diseño Inteligente, juzgado de Dover, 2005).  
Tomás de Aquino lo presentó en su quinta 
prueba de la existencia de Dios como 
un silogismo.  

En 1802, William Paley presentó 
en Teología Natural ejemplos de propósito 
intrincado en organismos. Su versión de 
la analogía del relojero argumentó que, de la 
misma manera que un reloj ha sido 
evidentemente diseñado por un artesano, la 
complejidad y la adaptación observada en la 

https://www.jesuites.com/la-science-lepreuve-de-dieu-p-francois-euve-sj/
https://es.wikipedia.org/wiki/Argumento_teleol%C3%B3gico
https://es.wikipedia.org/wiki/Teolog%C3%ADa
https://es.wikipedia.org/wiki/Tom%C3%A1s_de_Aquino
https://es.wikipedia.org/wiki/Quinque_viae
https://es.wikipedia.org/wiki/Quinque_viae
https://es.wikipedia.org/wiki/Silogismo
https://es.wikipedia.org/wiki/William_Paley
https://es.wikipedia.org/wiki/Analog%C3%ADa_del_relojero


163 

 

naturaleza debe haber sido diseñada, y la 
perfección y la diversidad de estos diseños 
muestran que el diseñador es omnipotente, 
el Dios cristiano.  
Al igual que la ciencia de la creación, el diseño 
inteligente se centra en el argumento 
religioso de Paley del diseño,  pero mientras 
que la teología natural de Paley está abierta a 
un diseño deísta a través de leyes dadas por 
Dios, el diseño inteligente busca la 
confirmación científica de repetidas 
intervenciones milagrosas en la historia de la 
vida.  
La ciencia de la creación prefiguró los 
argumentos del diseño inteligente de la 
complejidad irreducible, citando incluso 
el flagelo bacteriano. En los Estados Unidos, 
los intentos de introducir la ciencia de la 
creación en las escuelas llevaron a juicios que 
fallaron que es de naturaleza religiosa y, por 
lo tanto, no puede enseñarse en las clases de 
ciencias de las escuelas públicas.  
El diseño inteligente también se presenta 
como ciencia y comparte otros argumentos 
con la ciencia de la creación, pero evita 
referencias bíblicas literales a cosas tales 
como la historia del Diluvio, la historia 
del Génesis o el uso de versículos de la Biblia 
para datar a la Tierra.  
 
 
  

https://es.wikipedia.org/wiki/Dios_cristiano
https://es.wikipedia.org/wiki/Deismo
https://es.wikipedia.org/wiki/Flagelo_bacteriano
https://es.wikipedia.org/wiki/Biblia
https://es.wikipedia.org/wiki/Diluvio_universal
https://es.wikipedia.org/wiki/G%C3%A9nesis
https://es.wikipedia.org/wiki/Cronolog%C3%ADa_b%C3%ADblica
https://es.wikipedia.org/wiki/Cronolog%C3%ADa_b%C3%ADblica


164 

 

¿El regreso de la apologética? 
Los autores: Michel Yves Bolloré es el 
hermano mayor de Vincent Bolloré, líder del 
Grupo del mismo nombre. Ingeniero de 
formación, administrador de empresas, 
miembro de la organización católica Opus 
Dei (que nada tiene que ver con el nombre, 
con la secta estigmatizada por Dan Brown en 
la famosa novela El Código Da Vinci ), es hoy 
administrador de empresas e instituciones de 
educación superior. en Londres. 
Olivier Bonnassies es un hipergraduado: 
politécnico, Instituto HEC, ¡licenciado en 
teología! Emprendedor, es también autor de 
una veintena de libros, videos, escenarios, 
artículos, boletines y agregador de 
contenidos en Internet sobre temas a 
menudo vinculados a la racionalidad de la fe. 
Los dos libros que comentamos se incluyen 
dentro del género apologético. La defensa de 
Dios basada, en este caso, en argumentos 
científicos. ¿Dios existe? Después de que la fe 
en fuerzas superiores, múltiples o singulares, 
haya moldeado la historia de los hombres, la 
ciencia se ha esforzado por racionalizar el 
mundo, tanto el comportamiento de los 
astros como el de los hombres. 
Desde Galileo y Copérnico se ha buscado 
comprender mecanismos que ya no 
dependieran de lo divino, de la magia o de un 
orden inmutable; al comprender mejor el 
mundo, las estrellas y el cosmos, la ciencia ha 



165 

 

hecho retroceder la idea misma de un Dios 
que diseñó el mundo y ordenó nuestros 
destinos. 
En el primero de estos extensos ensayos, 
abundantemente documentado e ilustrado, 
Michel Yves Bolloré y Olivier Bonnassies nos 
llevan tras los pasos de los descubrimientos 
de los últimos 150 años, en astronomía, física, 
química, biología, matemáticas, lógica, en los 
debates que han generado. en filosofía, no 
para señalar que “Dios ha muerto”, sino para 
testimoniar que abren nuevos argumentos, 
incluso pruebas, sobre el origen del universo 
y el significado de la vida. 
Este conocimiento parece venir a consolidar 
las lecturas históricas y simbólicas de la Biblia, 
a testimoniar el destino excepcional del 
pueblo judío, tanto las analogías propuestas 
a nuestra reflexión hacen converger 
observaciones científicas y mensaje 
bíblico. “Hay libros sobre las pruebas 
científicas de la existencia de Dios, de otros 
sobre pruebas filosóficas y otros más sobre 
pruebas religiosas. La singularidad de 
nuestro trabajo es haber ofrecido 
deliberadamente un panorama variado, 
alternando cosmología, filosofía, moral, 
historia, milagros y enigmas históricos. Esta 
diversidad fue posible porque las pruebas de 
la existencia de Dios son tan numerosas que 
las hay, de hecho, en todos los ámbitos”. Si el 
libro niega ser militante, ¡el tono está fijado! 



166 

 

Claramente, leer este ensayo es 
fascinante. Dependiendo de tus intereses, 
quizás seas más receptivo a atravesar 
décadas de descubrimientos científicos, 
desde lo infinitamente grande a lo 
infinitamente pequeño, o a las “verdades 
humanamente inalcanzables de la Biblia”, al 
destino del pueblo judío, a los razonamientos 
sobre la identidad de Jesús y la fuerza 
increíble de la difusión del mensaje 
evangélico. Más abstractas, la filosofía, la 
lógica y las matemáticas también tienen su 
lugar en la abundante presentación de 
argumentos de los que los autores deducen 
con convicción a partir de numerosas 
pruebas. 
Una de las fortalezas de este ensayo es que 
parece un archivo de alegatos. A priori, todo 
está ahí, argumentos, contraargumentos, 
autores -en gran parte premios Nobel-, 
fuentes, tesis y antítesis… para desarrollar 
razonamientos interesantes y sólidamente 
sustentados. También se puede leer en orden 
y desorden, aunque igual los invito a seguir el 
orden lógico, ya que comienza con un 
interesante y útil capítulo sobre “que es una 
prueba en ciencia”. 
En el campo bastante objetivo de la ciencia, 
aprendemos mucho sobre la comprensión 
progresiva de las leyes del universo, del 
consenso ahora ampliamente aceptado del 
Big Bang, un término acuñado originalmente 



167 

 

para desacreditar la tesis de su autor sobre el 
tiempo cero del nacimiento simultáneo de 
materia, tiempo y espacio, sobre la expansión 
del universo y el increíble ordenamiento de la 
materia y la vida. Sus leyes ahora más 
conocidas, tan precisas (“la sintonía fina del 
Universo”), las teorías recientemente 
demostradas por observaciones 
astronómicas (la radiación fósil del Big 
Bang en particular) o microscópicas (la 
increíble singularidad, complejidad e 
inteligencia de la genética código) 
precisamente ponen en duda el azar y la 
necesidad en el surgimiento de la vida y la 
conciencia. Un llamado a la reflexión, 
liberada del dogma materialista, sobre las 
“pruebas de la existencia de Dios”, de un dios 
o un ente superior, creador del cosmos y de 
las leyes de la vida. 
“Durante siglos, el progreso de la ciencia ha 
reforzado la creencia materialista de que Dios 
no existe, – explica Olivier Bonnassies, 
coautor del libro, en una entrevista- . Pero 
desde hace un siglo, nuevos conocimientos 
han demostrado que no solo es posible que 
Dios haya creado el universo, sino que incluso 
es necesario.» 
Sin quitar nada al interés de la pluma de los 
autores, este ensayo se nutre de numerosas 
citas, en el texto (unas 300), al pie de página 
(¡559!), de grandes científicos, filósofos, 
teólogos, figuras políticas y periodistas. El 



168 

 

físico Paul Davies, profesor de la Universidad 
Estatal de Arizona, también confiesa su 
malestar: “ Pertenezco al número de esos 
investigadores que no suscriben una religión 
convencional pero se niegan a creer que el 
Universo es un accidente fortuito. El Universo 
físico está arreglado con tal ingenio que no 
puedo aceptar esta creación como un hecho 
en bruto. Debe haber, en mi opinión, un nivel 
más profundo de explicación. Si queremos 
llamarlo “Dios” es una cuestión de gusto y 
definición .” P 177 
  
La perspectiva del jesuita François Euvé 
En La ciencia ¿es una prueba de la existencia 
de Dios? Respuesta al libro Dios, la ciencia, las 
pruebas 
Jesuita, doctor en teología, profesor de las 
Facultados jesuitas de París (Centre Sèvres). 
Desde 2013, es redactor jefe de la 
revista Etudes. Luego de una primera 
formación en física, estudió filosofía y 
teología. Sus áreas de interés son la teología 
de la creación, la ecología, la relación entre 
ciencia y religión, el pensamiento de Teilhard 
de Chardin y las cuestiones antropológicas. 
Es el autor de los libros Penser la création 
comme jeu (Paris, 2000),Crainte et 
tremblement. Une histoire du péché (Paris, 
2009) y Théologie de l’écologie (Paris, 2021) 
¿Qué es lo real? ¿Comenzó el universo? ¿Cuál 
es el lugar del hombre dentro del 



169 

 

cosmos? Estas cuestiones filosóficas y 
metafísicas nos muestran que las teorías 
científicas más recientes no han logrado 
explicarlo todo. Es en este mundo más 
complejo, incluso más misterioso de lo que 
pensábamos, donde reaparece la “hipótesis” 
de Dios. Según el P. François Euvé sj, primero 
debemos preguntarnos de qué Dios estamos 
hablando. 
Más ampliamente, debemos cuestionar los 
principios en los que se basa la ciencia 
moderna y sus presupuestos filosóficos y 
teológicos. Sin ceder a la tentación del 
concordismo, la fe y la ciencia pueden 
dialogar y darnos acceso a una verdad que no 
defiende ni el materialismo cientificista ni la 
irracionalidad fideísta. Si la ciencia puede 
purificar la religión de la superstición, a la 
inversa, la religión puede ayudar a la ciencia 
a purificarse de falsos absolutos. 
Si se desea profundizar en los argumentos de 
Euvé, recomendamos la lectura del debate 
que tuvo lugar hace unos días. 
El 9 de junio, el Priorato de Mont Saint Michel 
organizó un debate entre Olivier Bonnassies 
y el P. François Euvé, sj autor del libro “La 
ciencia, ¿la prueba de Dios? publicado “en 
respuesta a Dios, ciencia, 
evidencia”. Ofrecemos a continuación todos 
estos intercambios muy interesantes. 
La perspectiva del estudio de Euvé es 
diferente del libro de Olivier. “Es más amplio, 

https://dieulasciencelespreuves.com/debat-avec-le-pere-francois-euve-sj-anime-par-le-pere-jacques-vianney-laurent-csj-au-prieure-du-mont-saint-michel/
https://dieulasciencelespreuves.com/debat-avec-le-pere-francois-euve-sj-anime-par-le-pere-jacques-vianney-laurent-csj-au-prieure-du-mont-saint-michel/
https://dieulasciencelespreuves.com/debat-avec-le-pere-francois-euve-sj-anime-par-le-pere-jacques-vianney-laurent-csj-au-prieure-du-mont-saint-michel/
https://dieulasciencelespreuves.com/debat-avec-le-pere-francois-euve-sj-anime-par-le-pere-jacques-vianney-laurent-csj-au-prieure-du-mont-saint-michel/
https://dieulasciencelespreuves.com/debat-avec-le-pere-francois-euve-sj-anime-par-le-pere-jacques-vianney-laurent-csj-au-prieure-du-mont-saint-michel/
https://dieulasciencelespreuves.com/debat-avec-le-pere-francois-euve-sj-anime-par-le-pere-jacques-vianney-laurent-csj-au-prieure-du-mont-saint-michel/


170 

 

más ambicioso, porque se trata de un área 
más grande, dijo Euvé. Si queremos volver a 
lo básico, con una fuerte dimensión histórica, 
porque… yo en realidad tengo formación 
científica, muy pronto me interesé por dos 
cuestiones. 
Para Euvé, el libro de Bonnassies y Bolloré se 
basa en una epistemología desfasada, más 
cercana al viejo positivismo de Comte que de 
la moderna epistemología. 
Y se pregunta: Primero, ¿qué es la 
ciencia? ¿Qué es el método científico? ¿Qué 
distingue a la ciencia de lo que no es 
ciencia? Proposición: la Tierra gira alrededor 
del sol, el electrón es estable… o Dios 
existe. Hay diferentes propuestas. ¿Qué es 
ciencia? ¿Qué no le pertenece? Esto ha dado 
lugar, podemos volver a esto, a muchos 
estudios filosóficos muy interesantes. 
Y un segundo elemento también, un segundo 
campo que me interesó mucho, es la historia 
de la ciencia. No tanto por curiosidad, sino 
porque percibí que, de hecho, la ciencia tenía 
una historia. La ciencia tiene una historia, lo 
que es para nosotros, los europeos del siglo 
XXI, los científicos, no lo era necesariamente 
para nuestros antepasados de la Edad Media 
o la Antigüedad. 
¿Podemos “probar” la existencia de Dios? A 
priori no, ya posteriori de estas 577 páginas, 
afortunadamente, no. Por otro lado, sí, este 
ensayo entrega argumentos inquietantes. Si 



171 

 

no logra convencer, enriquecerá a los 
entusiastas de la ciencia y a los curiosos sobre 
los orígenes de la vida. Bien construido, muy 
bien documentado, bien escrito, a veces un 
poco difícil, testimonia un afán de precisión, 
de exhaustividad, de pedagogía que debe 
matizarse con la indisimulada convicción de 
los autores de que Dios existe. 
 Tenemos que admitir que las leyes del 
cosmos y de la vida son tan precisas que una 
variable de 10 -30 (diez potencias menos 
treinta) después de la coma en la 
composición de la materia, los átomos, las 
moléculas habrían esterilizado el universo, o 
simplemente no habrían permitido que 
existiera. La increíble improbabilidad de la 
aparición del universo y la vida de una “sopa 
primordial” entregada al azar de un mundo 
sin principio ni fin es ciertamente un 
argumento, pero no una prueba. 
Sin embargo, asistidos por un equipo de más 
de 20 investigadores y científicos movilizados 
durante tres años, Michel-Yves Bolloré y 
Olivier Bonnassies contribuyen a demostrar 
que el nihilismo y el materialismo no son las 
únicas lecturas posibles del Universo, del 
destino de los hombres o del “sentido de la 
historia”. Y así que si el Universo tiene un 
principio, ¿cómo podría aparecer y ordenarse 
según leyes que el hombre va descifrando 
poco a poco? 



172 

 

Sobre estas importantes preguntas 
existenciales sin respuesta formal, puede leer 
con interés Worlds from Elsewhere ,  el 
ensayo publicado en mayo de 2021 por el 
astrofísico Trinh Xuan Thuan.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

https://www.culture-tops.fr/critique-evenement/essais/mondes-dailleurs-sommes-nous-seuls-dans-lunivers%C2%A0


173 

 

 
 
 

11 
¿Dédalo o Ícaro? 

Leandro Sequeiros, 13-septiembre-2022 

 
 
Cien años de debate sobre la bondad y la 
maldad de la ciencia y la tecnología 
Relacionado con el dilema Transhumanismo 
y Planetizacióm de hace dos días, Leandro 
Sequeiros vuelve a enviar un artículo 
interesantísimo que recoge sabiduría clásica 
y disputas modernas y posmodernas. AD 
        En el año 1923, mientras Europa todavía 
trataba de recuperarse de las profundas 
heridas generadas por la Primera Guerra 
Mundial, el bioquímico inglés, John B. 
S. Haldane (1892-1964) publicó un pequeño 
libro titulado Dédalo o la ciencia y el 
futuro. En él recogía sus reflexiones sobre el 



174 

 

valor de la ciencia y de la tecnología para el 
desarrollo de la sociedad. 
       Su visión positiva y optimista del futuro de 
la ciencia y de la tecnología fue rápidamente 
contestada por el filósofo y matemático galés 
Bertrand Russell (1872-1970). Unos meses 
más tarde, en su ensayo Ícaro y el futuro de la 
ciencia plateaba una visión mucho más 
escéptica y pesimista acerca de la influencia 
que la ciencia puede ejercer en nuestras 
vidas. 
       Hoy, casi un siglo más tarde desde la 
estimulante polémica mantenida por ambos 
pensadores, sus contenidos permanecen 
plenamente vigentes. Esta ha sido mi lectura 
y reflexión de estas últimas semanas. Y por 
ello, deseo compartir con los amigos de 
ATRIO las cosmovisiones que configuran 
nuestras vidas en el mundo postsecular. 
  
Una polémica más allá de la pura 
especulación vana 
          La editorial KRK de Oviedo, publicó en 
2005 estos textos con una excelente 
introducción de Carlos López Otín 
(Catedrático de Bioquímica de la Universidad 
de Oviedo). 
       Dédalo e Ïcaro son los dos héroes clásicos 
con los que, respectivamente, el biólogo John 
B. S. Haldane y el matemático y filósofo 
Bertrand Russell  ilustran sus posiciones en el 
debate que mantuvieron en 1923. 



175 

 

       Dédalo es quien con su técnica es capaz 
de construir el laberinto para encerrar al 
Minotauro y luego, prisionero él mismo del 
rey Minos, debe emplear de nuevo su ingenio 
para construirse unas alas y pegarlas con cera 
a su cuerpo para remontar el vuelo, huir a 
Creta y alcanzar la libertad. Buen símbolo de 
cómo el saber científico y sus aplicaciones 
técnicas reducen los peligros que ha de 
enfrentar la humanidad y le facilita la libertad 
cuanta ésta se ve amenazada. 
       El hijo de Dédalo, Ícaro, por el contrario, 
remonta orgulloso e imprudente el vuelo, se 
le derrite la cera de las alas y se ve precipitado 
al vacío. Imagen en este caso de los peligros 
que comporta el uso inadecuado de los 
avances científicos, sobre todo cuando están 
subordinados a las desmedidas pasiones de 
poder de los humanos. 
 
  
La postura optimista de Haldane 
       John B. S. Haldane es biólogo y considera 
que ésta es la ciencia que hará las 
contribuciones decisivas en beneficio de la 
humanidad, desplazando el centro de interés 
que hasta entonces había residido en la física 
y en la química, ciencias que en su carácter 
aplicado tanto han contribuido a desarrollar 
una sociedad industrial estable. 
 



176 

 

 
John B. S. Haldane (1892-1964) 
     
   Piensa Haldane que en su época la teoría 
física se encuentra en un estado de profunda 
incertidumbre debido a la idealidad que 
otorgan al espacio y al tiempo las teorías de 
Einstein, lo que las estarían acercando al 
idealismo trascendental kantiano que 
consideraba a espacio y tiempo como formas 
de la sensibilidad. 
       Y Haldane, a quien algunos consideran 
marxista y comunista, recuerda frente a los 
idealismos de cualquier tipo que “el 
materialismo ha producido resultados 
importantes, tales como la higiene, el 
socialismo de Marx y el derecho del acusado 
a justificarse”. 



177 

 

       Con todo, mientras se refiere a la física y a 
sus numerosas aplicaciones, no dejará de 
decir que “la ciencia es un estimulante más 
enérgico de la imaginación que los clásicos y 
que ya ha llegado el momento de educar a 
poetas y artistas en ciencia y economía para 
que el arte y la literatura también influyan en 
la conquista científica del espacio y del 
tiempo”. 
       Para Haldane la ciencia del futuro es la 
biología y serán innumerables sus 
aplicaciones beneficiosas a la vida humana. Si 
la misma teoría biológica, con la teoría de la 
evolución de las especies de Darwin o con los 
descubrimientos de Mendel, ya tiene un gran 
impacto sobre las teorías políticas y las 
creencias religiosas establecidas, las 
aplicaciones prácticas de la biología también 
han supuesto ya en medicina la detección y 
destrucción del bacilo del cólera, la 
erradicación de la mortalidad infantil, el 
aumento de la esperanza de vida y el control 
artificial de la natalidad, con las 
consecuencias sociales beneficiosas que todo 
ello comporta. 
       Incluso para describir esa ciencia del 
futuro  y el futuro de la sociedad 
beneficiosamente influenciado por la ciencia 
acude Haldane a una ficción: el supuesto 
trabajo que un torpe estudiante de 
Cambridge presentaría dentro de 150 años, 



178 

 

en el 2073, bajo el título: “La influencia de la 
biología en la historia del siglo XX”. 
       En él podremos encontrar mención al 
movimiento eugénesico, a la erradicación de 
las enfermedades infecciosas o a la 
propagación marina del alga púrpura, un tipo 
de alga que tras sus beneficios para la 
agricultura o la pesca terminará tiñendo los 
mares de un matiz púrpura. Predicción no 
cumplida, lo que hace al profesor Carlos 
López Otín titular su breve e interesante 
introducción bajo el título: “Y el mar sigue 
siendo azul”. 
       Continúa nuestro estudiante relatando la 
introducción de nuevas técnicas de 
reproducción humana mediante hechos tales 
como la conservación durante cinco años de 
un ovario de una mujer fallecida en accidente 
y su posterior fertilización, la aplicación de 
la ectogénesis, la  fertilización de óvulos 
previamente conservados en líquidos 
apropiados y posterior desarrollo del 
embrión- por la que en 1958 habrán nacido 
68.000 niños causando la condena de su 
práctica tanto por la bula papal Nunquam 
prius audito como por una fatwa del califa. 
       Y también ha resultado posible la 
alteración de las especies animales en gran 
escala, con la perspectiva de hacerlo con el 
hombre. Gracias a la fisiología será posible 
intervenir en los trastornos y desequilibrios 
psíquicos provocados por las pasiones y los 



179 

 

instintos. Y, por último, se habrá llegado a la 
definitiva abolición de la enfermedad, lo que 
hará de la muerte un accidente psicológico 
como un sueño. 
       ¿Qué hará el hombre con esos poderes de 
la ciencia?, se pregunta Haldane. Su 
respuesta es que no podemos decir si el 
hombre sobrevivirá al incremento de su 
poder, pero la perspectiva sólo será 
halagüeña si la humanidad logra ajustar su 
moralidad a sus capacidades. En ese progreso 
moral deseado será necesario superar la 
realidad de la nación y del patriotismo, causa 
de las guerras y de la destrucción pasadas, y 
avanzar desde la Sociedad de Naciones hacia 
un Estado Mundial. 
 
La réplica pesimista de Bertrand Russell 

 
Bertrand Russell (1872-1970) 



180 

 

       Bertrand Russell responde punto por 
punto a las tesis de Haldane y, desde el 
principio mismo del escrito, proclama su 
escepticismo ante “el Dédalo del Sr. 
Haldane”  y su pronosticado aumento de la 
felicidad humana con el empleo de los 
descubrimientos científicos. 
       Y lo hace por lo que él llama un largo 
conocimiento de gobiernos y hombres de 
Estado. Hay que decir aquí que por esta 
época, concretamente en 1920, Russell había 
visitado Rusia en compañía de Dora Black y 
que volvió poco optimista con respecto a una 
sociedad futura ideal después de conocer los 
planes de Lenin. Es este un primer elemento 
de carácter ideológico y político que le 
separará de Haldane. 
       Para Russell es una utopía suponer que la 
ciencia se utilizará para hacer más felices a los 
hombres. Al contrario, para lo que se usa es 
para incrementar el poder de los grupos 
sociales y de las naciones dominantes y eso 
lleva aparejado un alto poder de destrucción 
mientras se mantengan las actuales 
instituciones políticas y económicas. En este 
supuesto, Ícaro, que acabó destruido por su 
osadía de pretender acercarse al Sol con sus 
frágiles alas, y no Dédalo, es la mejor imagen 
y la mejor metáfora del destino que podrían 
correr los pueblos que se confíen al poder de 
los científicos modernos. 



181 

 

       Russell, como Haldane hace en su escrito, 
divide las ciencias en físicas, biológicas y 
antropológicas y en estos tres campos 
plantea su respuesta al escrito de su 
oponente. Para nuestro autor la mayoría de 
los cambios que la ciencia ha producido se 
han debido no a la biología, sino a las ciencias 
físicas que con sus aplicaciones técnicas han 
propiciado la revolución industrial. 
       El industrialismo, recuerda Russell, es el 
que ha hecho del mundo una unidad 
económica “no debemos pensar que somos 
nosotros hoy los primeros que hablamos de 
globalización o de mundialización”-, el que ha 
incrementado la productividad del trabajo 
humano y el que ha permitido el nacimiento 
de un tipo de sociedad dotada de muchos 
más lujos y recursos y no ya sólo preocupada 
por las necesidades de subsistencia. 
       Pero este industrialismo moderno 
también ha supuesto la competencia y la 
guerra de las naciones entre buscando la 
conquista imperialista de mercados y de 
materias primas y, con ellas, del dominio de 
unas naciones sobre otras. Carbón, hierro y 
petróleo, recuerda Russell, son las bases del 
poder y de la riqueza de las naciones y 
también de sus guerras constantes. Este es el 
principal argumento del escéptico Russell 
contra el utópico Haldane. 
       Pero en su escrito también hay una 
interesante reflexión sobre lo que denomina 



182 

 

el auge de la organización, en la que el 
siempre liberal Russell cargará contra el 
incremento del nacionalismo, del poder del 
Estado y de la pérdida de la libertad y la 
subordinación de las conciencias. Así 
recuerda que en economías de producción a 
gran escala la organización mercantil 
adquiere gran relevancia y estas 
organizaciones, entre las que se encuentra el 
Estado, ejercen mediante las aplicaciones 
técnicas de la ciencia  -el ferrocarril, el 
telégrafo, el teléfono- el gobierno desde un 
punto central e incrementan su control. 
Fijémonos por un momento en las 
previsiones que hace Russell y en los temores 
que desliza sobre este asunto central en su 
escrito. 
Así dice que “para una mente racional la 
pregunta no es si queremos más 
organización o no; la pregunta es: ¿cuánta 
organización queremos?, ¿dónde, cuándo,  
de qué tipo?” Y teme que con los inventos 
científicos que se están produciendo, y 
gracias a la centralización y a la propaganda, 
los individuos y los grupos se tornen cada vez 
más disciplinados y se vuelvan dóciles como 
máquinas en manos del Estado. Por ello este 
aumento de la organización en el mundo 
moderno ha convertido en inaplicables los 
ideales del liberalismo. Ideales tan liberales 
como el mercado libre, la libertad de prensa, 



183 

 

la educación no tendenciosa o pertenecen al 
pasado o no tardarán en hacerlo. 
Mientras se mantengan las fuentes de poder 
económico en manos privadas, no habrá 
libertad sino para los pocos que controlen 
dichas fuentes. Y aquí Russell, como Haldane, 
reflexiona sobre el internacionalismo político 
y sobre la necesidad de una Liga de Naciones, 
si bien señala que un Estado mundial no 
logrará triunfar hasta que no haya 
internacionalismo económico. Un Estado 
mundial por lo demás necesario para prevenir 
el exterminio mutuo de las naciones 
civilizadas. 
Las consideraciones de Russell sobre el 
estado de las ciencias antropológicas y su 
contribución a la felicidad humana tienen 
acaso menor interés. Él mismo señala que las 
ciencias antropológicas aún están en su 
infancia, si bien hace un repaso de sus 
aportaciones tales como el control de la 
natalidad que aumenta en todos los países 
civilizados y la reducción de la tasa de la 
mortalidad infantil así como a los nuevos 
problemas sociales derivados de las mismas: 
entre ellos el aumento incontrolado de la 
población y la introducción de las prácticas 
eugenésicas. 
El liberal Russell responde con temor ante la 
ingeniería genética predicha por Haldane: “Si 
conociéramos bastante sobre herencia para 
determinar, dentro de un límite, qué clase de 



184 

 

población podríamos tener, el asunto 
quedaría a buen seguro en manos de 
funcionarios del Estado. No estoy seguro de 
que éstos sean verdaderamente preferibles a 
la Naturaleza. Sospecho que criarían una 
población servil, útil para los gobernantes 
pero incapaz de iniciativa alguna”. Incluso 
podría hacerse uso de la psicología para 
controlar la vida emocional mediante las 
secreciones de las glándulas endocrinas. 
Y vuelve otra vez a la carga: “Cuando llegue 
ese momento, tendremos las emociones que 
deseen nuestros gobernantes y el principal 
cometido de la educación elemental será 
producir la disposición deseada, no ya 
mediante el castigo o el precepto moral, sino 
por el mucho más seguro método de la 
inyección o la dieta”.  

Quienes administren ese sistema, 
proclama Russell, tendrán un poder que 
superará los sueños de los jesuitas. 

Así llega Russell a sus conclusiones 
sobre la contribución de la ciencia al 
bienestar de la humanidad, unas 
conclusiones bastante más pesimistas que las 
de Haldane. La ciencia permite a quienes 
ejercen el poder llevar a cabo eficazmente sus 
intenciones. Si esas intenciones son buenas, 
habrá beneficio; si son malas, perjuicio. Pero, 
para Russell – que escribe bastantes años 
antes de la Segunda Guerra Mundial y del uso 
destructivo de la energía nuclear y de las 



185 

 

armas bacteriológicas-, en la época actual las 
intenciones de los poderosos son 
generalmente malas. 
Y también, dice textualmente al final, “las 
pasiones colectivas de los hombres son 
generalmente malas, siendo el odio y la 
rivalidad dirigida contra otros grupos las más 
intensas. Así pues, en la actualidad todo lo 
que da poder a los hombres para que 
satisfagan sus pasiones colectivas es malo. 
Ése es el motivo por el que la ciencia amenaza 
con provocar la destrucción de nuestra 
civilización”. 
  
Conclusiones 
El debate sobre las relaciones entre ciencia, 
bienestar material y progreso sociomoral es 
un debate que siempre encierra interés y que, 
en cada época, no sólo los científicos sino 
también una ciudadanía bien informada se 
han de plantear. Su presencia debiera ser 
constante en la pluralidad de medios de 
información y de comunicación que posee 
nuestra sociedad. Pero lugar excelente para 
iniciar a los jóvenes en esa reflexión lo son 
nuestros institutos de enseñanza secundaria 
y nuestros departamentos de filosofía, de 
física, de ciencias naturales, de historia o de 
matemáticas. 
 
 
 



186 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



187 

 

 
  

12 
De la cultura de la 

secularización a la cultura 
de la  postsecularización 

Leandro Sequeiros, 13-octubre-2022 
 

Un artículo sobre el más reciente 
pensamiento sociológico, pensado desde 
Atrio y para Atrio 
 
 Mucha gente de ámbitos intelectuales 
(incluso en ATRIO) mantiene que el problema 
de la religión en España es que esta está 
“secularizada”. Que hay una actitud de 
desafecto hacia las creencias y experiencias 
religiosas. Y esta se suele achacar al poder 
ideológico de la ciencia y la técnica en 
nuestra cultura. ¿Es eso así? Los sociólogos 
piensan que esta actitud está cambiando. Y 
suelen apuntar la hipótesis de que estamos 
emergiendo a lo que Habermas (2001) llama 
postsecularización. Recogemos los rasgos de 
esta cultura a partir de las reflexiones 
del sociólogo Rafael Ruiz Andrés es un 
trabajo publicado en Cuestiones de 
pluralismo (volumen 2, número 2, 2022) 
         Carlos F. Barberá publicó en ATRIO (19 
junio 2017) un interesante trabajo sobre “La 

https://www.observatorioreligion.es/revista/articulo/de_la_secularizacion_a_la_postsecularizacion__hacia_una_comprension_de_la_secularidad_desde_el_pluralismo_y_el_dialogo/index.html
https://www.observatorioreligion.es/revista/articulo/de_la_secularizacion_a_la_postsecularizacion__hacia_una_comprension_de_la_secularidad_desde_el_pluralismo_y_el_dialogo/index.html
https://www.observatorioreligion.es/revista/articulo/de_la_secularizacion_a_la_postsecularizacion__hacia_una_comprension_de_la_secularidad_desde_el_pluralismo_y_el_dialogo/index.html
https://www.atrio.org/2017/06/la-religion-en-la-sociedad-secular/


188 

 

religión en la sociedad secular”. Y hace unos 
meses, publiqué en ATRIO un artículo 
sobre La secularización, como oportunidad 
para creer mejor hoy.  Pero ahora parece que 
las cosas cambian. Y se comienza a hablar 
de postsecularidad y postsecularización. 
De acuerdo con los planteamientos de 
algunos sociólogos (como Habermas, 
Casanova.. ) en la reflexión sobre el papel de 
las tradiciones religiosas en nuestras 
sociedades occidentales, el término 
‘postsecularización’ ha ido gozando de 
creciente aceptación e implantación en los 
debates desde finales del siglo XX. 
Actualmente, en todos los congresos y foros, 
aparecen de manera reiterada títulos como 
la Europa postsecular, espiritualidad y 
postsecularización, tiempos postseculares, 
pluralismo religioso y postsecularización. 
¿Pero a qué nos referimos con este concepto? 
¿Por qué es necesario añadir un “post” a la 
secularización? 
  
El mundo cultural enigmático 
Desde hace cientos de años, la cultura 
universal se ha ido colmando de vocablos 
que, en cierto modo, ya no se muestran 
operativos de la misma manera y que 
requieren del uso de prefijos para tratar de 
explicar las nuevas realidades que acontecen. 
 

https://www.atrio.org/2017/06/la-religion-en-la-sociedad-secular/
https://www.atrio.org/2022/05/secularizacion-oportunidad-par-la-fe-hoy/
https://www.atrio.org/2022/05/secularizacion-oportunidad-par-la-fe-hoy/
https://www.redalyc.org/journal/5819/581967819005/html/
https://www.academia.edu/42255878/Secularizaci%C3%B3n_postsecularizaci%C3%B3n_y_el_lugar_de_la_religi%C3%B3n_en_el_espacio_p%C3%BAblico_Cap%C3%ADtulo_de_libro_
https://www.academia.edu/42255878/Secularizaci%C3%B3n_postsecularizaci%C3%B3n_y_el_lugar_de_la_religi%C3%B3n_en_el_espacio_p%C3%BAblico_Cap%C3%ADtulo_de_libro_
https://www.academia.edu/42255878/Secularizaci%C3%B3n_postsecularizaci%C3%B3n_y_el_lugar_de_la_religi%C3%B3n_en_el_espacio_p%C3%BAblico_Cap%C3%ADtulo_de_libro_


189 

 

Esto es, precisamente, lo que sucedió a 
finales del siglo XX con el 
término “posmodernidad”: las lógicas que 
guiaron la modernidad parcialmente 
continuaban estructurando el día a día, los 
anhelos e inquietudes, pero algo había 
cambiado ya, algo se escapaba al término 
modernidad y, por ello, se hacía necesario el 
uso del prefijo “post-” para expresar que lo 
que fue cierto en otro tiempo ya no lo era de 
la misma manera. 
Siguiendo esta misma lógica, en los últimos 
años se han multiplicado los términos con 
prefijos para referirse a una realidad 
escurridiza y nueva: postverdad, 
posthumanismo, metaverso, etc. 
En la reflexión sobre religiones, ha sido el 
término postsecularización el que ha ido 
gozando de creciente aceptación e 
implantación en los debates desde finales del 
siglo XX. Actualmente, en todos los congresos 
y foros, aparecen de manera reiterada títulos 
como la Europa postsecular, espiritualidad y 
postsecularización, tiempos postseculares, 
pluralismo religioso y postsecularización. 
¿Pero a qué nos referimos con este término? 
¿Por qué es necesario añadir un “post” a la 
secularización? 
  
Precisando el significado de la secularización 
La modernidad — es decir, todo ese gran 
periodo cuya génesis, no sin discusión, 

https://revistas.comillas.edu/index.php/razonyfe/article/view/18825
https://batalloso.com/la-modernidad-liquida-la-sociedad-inmadura-1/
https://www.bubok.es/libros/271860/El-paradigma-de-la-modernidad-en-la-era-de-la-Ciencia


190 

 

podemos ubicar en los albores de la Edad 
Moderna (siglos XV-XVI), y que experimenta 
un crecimiento y expansión con la Ilustración 
(siglo XVIII), las Revoluciones Atlánticas e 
Industrial (siglos XVIII y XIX) y el conjunto de 
cambios acontecidos durante los siglos XIX y 
XX — se ha asociado de manera indisoluble a 
otro concepto: secularización. Así pues, 
frecuentemente han aparecido las ideas de 
‘modernidad’ y ‘secularización’ 
intrínsecamente ligadas, casi equiparadas. 

Podemos generalizar afirmando que 
gran parte de las transformaciones que 
fueron vinculadas a la modernidad en los 
diferentes ámbitos del conocimiento y de la 
vida social y política — ciencia, democracia, 
ciudadanía, racionalidad — entraron en 
colisión con la religión, más particularmente 
con el cristianismo, debido a la impronta 
eurocéntrica que posee el relato de la 
modernidad. 
De esta tensión pervive la narrativa que 
establece entre religión y modernidad 
una relación conflictiva e incluso antagónica, 
y que se nutre de episodios históricos como la 
imagen de Galileo frente a la Inquisición 
romana. 
Por otra parte, con la aceleración en la 
velocidad y en la intensifidad de los cambios 
sociales, políticos y religiosos y su expansión 
a los diferentes estratos sociales, 
particularmente durante el siglo XIX e inicios 

https://www.eldiario.es/alternativaseconomicas/compatibles-religiones-modernidad_132_3348998.html
https://www.eldiario.es/alternativaseconomicas/compatibles-religiones-modernidad_132_3348998.html
https://historia.nationalgeographic.com.es/a/juicio-inquisicion-contra-galileo_7184
https://historia.nationalgeographic.com.es/a/juicio-inquisicion-contra-galileo_7184
https://historia.nationalgeographic.com.es/a/juicio-inquisicion-contra-galileo_7184
https://historia.nationalgeographic.com.es/a/juicio-inquisicion-contra-galileo_7184


191 

 

del siglo XX, la religión parecía perder la 
impronta que tuvo otrora, en la Europa del 
antiguo régimen. 
Es frecuente encontrar en los testimonios de 
esta época la descripción de cómo las 
industrias crecían y las iglesias se vaciaban, 
cómo emergían nuevos imaginarios sociales y 
políticos — el socialismo, el anarquismo, el 
liberalismo — que competían con las 
cosmovisiones y las estructuras ofrecidas por 
las religiones. 
Ya en los clásicos de la sociología de la 
religión, el advenimiento de la prometida 
sociedad socialista (Karl Marx, 1818-1883), la 
expansión de las lógicas racionalizadoras 
y burocráticas (Max Weber, 1864-1920) o el 
deterioro de los lazos comunitarios (Émile 
Durkheim, 1858-1917) iban a poner, antes o 
después, en serios aprietos a las religiones 
tradicionales. Desde este momento, 
secularización y modernidad se fueron 
asociando a la desaparición de las religiones, 
a su retirada o a la irrupción de nuevos credos 
que ocuparían el solar yermo de las creencias 
religiosas. 
Esta sensación de la desaparición, yo llamaría 
invisibilización (o condenar a ser invisible), de 
lo religioso se expandió por Europa y América 
particularmente durante la década de los 
sesenta del pasado siglo XX. El desarrollo de 
la sociedad de consumo, el vaciamiento rural, 
la irrupción de una nueva generación joven, 

https://es.wikipedia.org/wiki/Antiguo_R%C3%A9gimen
https://es.wikipedia.org/wiki/Antiguo_R%C3%A9gimen
https://www.muyhistoria.es/contemporanea/articulo/marx-1818-1883-521466164543
https://www.muyhistoria.es/contemporanea/articulo/marx-1818-1883-521466164543
https://www.bubok.es/libros/272217/LA-RELIGION-DESDE-LAS-CIENCIAS-HUMANAS-Tras-una-lectura-de-Hans-Joas-pensando-en-la-sociedad-actual
https://www.bubok.es/libros/272217/LA-RELIGION-DESDE-LAS-CIENCIAS-HUMANAS-Tras-una-lectura-de-Hans-Joas-pensando-en-la-sociedad-actual
https://www.bubok.es/libros/272217/LA-RELIGION-DESDE-LAS-CIENCIAS-HUMANAS-Tras-una-lectura-de-Hans-Joas-pensando-en-la-sociedad-actual


192 

 

de carácter rupturista, o la emergencia de 
nuevas valoraciones morales, entre otros 
fenómenos, favorecieron que una pléyade de 
pensadores. 
De estos pensadores en más conocido 
es Peter Berger (1929-2017), y estos 
pronosticaban el fin de las religiones para el 
inicio del tercer milenio.  Así lo mostraba el 
titular de la revista Times en abril de 1966 con 
su impactante titular “Is God Dead?”, que 
parecía confirmar aquello que el Zaratustra 
de Nietzsche había gritado a finales del siglo 
XIX. 
  
El retorno de Dios 
Sin embargo, el final del siglo XX y el inicio del 
XXI han matizado profundamente esta 
hipótesis. El progresivo avance de la sociedad 
globalizada puso de relieve que la 
secularización quizá era una teoría 
excesivamente eurocéntrica y unidireccional. 
No todos los procesos de modernización en el 
mundo adquirían el trazado del derrotero 
europeo: basta con pensar en las diferencias 
entre Estados Unidos, Francia, Brasil y Corea 
del Sur, por ejemplo. En este momento, 
investigadores como Shmuel Eisenstadt 
(1923-2010) comenzaron a hablar de 
modernidades múltiples, apuntando, 
consecuentemente, a la posible existencia de 
distintos caminos de secularización. 

https://sociologiac.net/2017/07/08/muere-peter-l-berger-1929-2017-sociologo-del-conocimiento-y-de-la-religion/
https://www.cristianismeijusticia.net/sites/default/files/pdf/es91_0.pdf
https://www.cristianismeijusticia.net/sites/default/files/pdf/es91_0.pdf
https://www.latercera.com/noticia/las-10-portadas-mas-polemicas-de-la-revista-time/
https://www.latercera.com/noticia/las-10-portadas-mas-polemicas-de-la-revista-time/
https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0185-19182013000200006
https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0185-19182013000200006
https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0185-19182013000200006


193 

 

Tampoco los sociólogos y pensadores desde 
Europa, tierra por antonomasia de la 
secularización, han arribado en las últimas 
décadas al horizonte de la desaparición de las 
religiones. Ciertamente en el viejo 
continente, la irreligión se ha convertido en 
una de las principales tendencias en 
sociología de la religión. 
El caso de España es particularmente 
evidente a este respecto, con un asombroso 
crecimiento de las opciones de conciencia no 
religiosas durante las primeras décadas del 
siglo XXI. Sin embargo, aún la mayoría de la 
población europea sigue declarándose 
religiosa en la actualidad, como revela el 
estudio Being Christian in Western 
Europe, realizado por el Pew Research Center 
en 2018. 
Además, la equiparación de la secularización 
con la retirada de las religiones había hecho 
que se infravalorasen otros fenómenos 
espirituales y religiosos también propios de 
un contexto secular — como son las 
metamorfosis de las creencias, estudiadas, 
entre otras investigadoras, por Grace Davie y 
Daniéle Hervieu-Leger — y a la vez global, con 
diferentes flujos migratorios que han 
transformado la faz de las sociedades 
europeas. 
Después de varias  décadas de debate sobre 
la naturaleza, impacto, peligros y tendencias 
de la secularización, en Europa y en el mundo 

https://www.pewresearch.org/religion/2018/05/29/being-christian-in-western-europe/
https://www.pewresearch.org/religion/2018/05/29/being-christian-in-western-europe/
http://www.arbil.org/(75)expo.htm
http://www.arbil.org/(75)expo.htm


194 

 

no se han borrador los contextos religiosos o 
irreligiosos, sino que básicamente se ha 
confirmado la pluralidad de formas religiosas 
e irreligiosas que coexisten en nuestra 
sociedad global. Este es el punto en el que 
surge la que se ha dado en llamar la 
postsecularización. 
  
¿Qué es lo que queremos significar con la 
palabra postsecularización? 
La palabra “secularización” parece haberse 
disuelto en la complejidad de sus matices e 
insuficiencias ideológicas. A partir de las 
fronteras borrosas del término secularización 
y la intensificación de su crítica en las últimas 
décadas, han irrumpido otras explicaciones y 
paradigmas alternativos. En términos 
kuhnianos, en nuestra percepción de la 
realidad emergen otros paradigmas que 
parecen tener más capacidad explicativa y se 
convierten en alternativa del paradigma 
dominante hasta entonces. Tal vez esto está 
sucediendo. 
Como reflexionaba Juan Antonio Estrada en 
un número de los Cuadernos Fe y 
Secularidad surgido a raíz del XXXIII Foro 
sobre el Hecho Religioso, el progresivo 
aumento de la indiferencia mostraba que 
languidecía la respuesta cristiana, pero 
también quizá la pregunta por Dios, quien 
«desaparece, pierde sentido y significación y 
se convierte en un nombre del pasado sin 



195 

 

referente para el hombre de hoy» [Juan 
Antonio Estrada: «La atracción del creyente 
por la increencia», en Javier Muguerza y Juan 
Antonio Estrada (eds.): Creencia e increencia: 
un debate en la frontera, Cuadernos Fe y 
Secularidad 48/49, Maliaño, Sal Terrae, 2000, 
pp. 37-63, p. 51]. 
De alguna manera, estas palabras remiten al 
giro de Habermas [Camil C. Ungureanu, 
“Razón pública, religión y traducción: 
prospectivas y límites del postsecularismo de 
Habermas”. Revista Española de Ciencia 
Política. Núm. 32, Julio 2013, pp. 183-201] 
Con la caída del muro de Berlín, Habermas 
deja definitivamente de lado el criticismo 
secularista de tipo marxista junto con la 
esperanza de un orden socialista alternativo. 
En un giro gradual un tanto irónico, la 
religión llega a ocupar el lugar dejado 
vacante por la “religión secular” del 
marxismo. Sin embargo, el giro postsecular de 
Habermas es 
motivado  por  razones  empíricas  y  normati
vas  sólidas. 
Posiblemente una de las que más éxito ha 
gozado es la postsecularización, concepto 
que surgió a finales del siglo XX, pero cuya 
popularización en el debate se efectuó en el 
año 2001, de la mano del filósofo alemán 
Jürgen Habermas. 
Después  de  1989,  la  hipótesis  clásica de la 
modernización como causa de la inevitable 

https://gcloyola.com/cuadernos-fys/589-creencia-e-increencia-un-debate-en-la-frontera-9788429313468.html
https://gcloyola.com/cuadernos-fys/589-creencia-e-increencia-un-debate-en-la-frontera-9788429313468.html
https://gcloyola.com/cuadernos-fys/589-creencia-e-increencia-un-debate-en-la-frontera-9788429313468.html
https://gcloyola.com/cuadernos-fys/589-creencia-e-increencia-un-debate-en-la-frontera-9788429313468.html
https://gcloyola.com/cuadernos-fys/589-creencia-e-increencia-un-debate-en-la-frontera-9788429313468.html
https://gcloyola.com/cuadernos-fys/589-creencia-e-increencia-un-debate-en-la-frontera-9788429313468.html
https://gcloyola.com/cuadernos-fys/589-creencia-e-increencia-un-debate-en-la-frontera-9788429313468.html
https://revistas.ucm.es/index.php/POSO/article/view/72876


196 

 

decadencia de la religión ha perdido, en 
gran  medida,  su  atractivo. Algunos 
sociólogos  influyentes,  tales  como  P.  Berg
er  y  J.  Casanova, han sustituido la visión 
teleológica de la modernización como la 
secularización con la idea de la 
“desprivatización” (Casanova, 1994) de la 
religión y la “desecularización” (Berger, 
1999). En relación a esto, el hecho de que la 
religión volviera a la esfera pública demostró 
la no plausibilidad de la hipótesis sobre la 
incompatibilidad entre modernidad y 
religión. El giro de Habermas hacia la religión 
fue impulsado por su legítima preocupación 
por la desafección y la pobre moral de la 
razón pública en las democracias capitalistas: 
la solidaridad entre los ciudadanos y su 
motivación por participar en la esfera pública 
son cada vez más difíciles de obtener. 
La reflexión de Habermas puso las bases de lo 
que posteriormente, en el desarrollo de su 
teorización y de la de otros autores y autoras, 
acabaría siendo — y también no siendo — la 
postsecularización. Pongo ese énfasis en lo 
que es y no es la postsecularización, porque, 
en muchas ocasiones y sobre todo en 
términos complejos como la 
postsecularización, es tan importante lo que 
este concepto aspira a ser como lo que no 
desea ser. 
  
 



197 

 

Algunas precisiones 
En primer lugar, la postsecularización no 
hace referencia al final del proceso de 
secularización, una realidad sociológica que 
escapa de los propósitos fundamentales de la 
postsecularización. De hecho, y desde 2001, 
el proceso de cambio religioso que 
conocemos como secularización ha 
continuado, tanto en su vertiente de 
metamorfosis religiosas como en el drenaje 
de fieles hacia posiciones irreligiosas, 
dinámica, esta última que se ha acentuado en 
algunas sociedades como Estados Unidos, 
Europa e incluso a nivel global, como señala 
el sociólogo Roland Inglehart en su reciente 
libro Religion’s Sudden Decline. 
En segundo lugar, la postsecularización 
tampoco implica el retroceso en los logros 
científicos, democráticos y sociales que han 
sido conseguidos a lo largo del desarrollo de 
la modernización. A este respecto, no 
podemos obviar que la separación Iglesia-
Estado, la libertad en la producción científica 
y el respeto al pluralismo sexual, moral o 
religioso, entre otras tantas distintas 
realidades que conforman el rostro que 
evocamos con el término modernidad, han 
estado ligadas, de una u otra manera, a 
diferentes procesos, como el aumento del 
subjetivismo o la diferenciación funcional, 
que están vinculados a la secularización. 
Precisamente la postsecularización surge 



198 

 

para salvaguardar los logros adquiridos 
durante el proceso de secularización y que 
ciertos excesos de la secularización podrían 
paradójicamente dinamitar. 
  
Conclusión: la postsecularización: ¿es un 
camino alternativo al choque de 
civilizaciones? 
A pesar de la crítica que, por su 
reduccionismo, la teoría de Samuel P. 
Huntington ha recibido, la amenaza, real o 
percibida, de un choque de civilizaciones ha 
estado presente desde el final de la Guerra 
Fría, tanto a nivel geopolítico como en el seno 
de cada una de nuestras sociedades plurales. 
En ese discurso programático de octubre de 
2001, Habermas da una clave importante: el 
replanteamiento de las relaciones entre 
religiones y secularización es fundamental 
para trazar un futuro alternativo al choque de 
civilizaciones. 
Desde esta convicción, la postsecularización 
implica dar un necesario paso más allá del 
diálogo interreligioso. Hasta la actualidad 
sigue siendo común abogar por el diálogo 
interreligioso como medio para la paz, tal y 
como estipuló Hans Küng en su célebre frase 
“No habrá paz entre las naciones sin paz 
entre las religiones”. Sin embargo, la intuición 
postsecular, sin negar la importancia del 
diálogo interreligioso, lo contextualiza 
dentro de un marco más amplio. 

https://www.altillo.com/examenes/usal/politica/politica2012resuchoquecivi.asp
https://www.altillo.com/examenes/usal/politica/politica2012resuchoquecivi.asp
https://es.wikipedia.org/wiki/Di%C3%A1logo_interreligioso
https://es.wikipedia.org/wiki/Di%C3%A1logo_interreligioso
https://es.wikipedia.org/wiki/Di%C3%A1logo_interreligioso
https://www.diariosur.es/pg060629/prensa/noticias/Cultura/200606/29/SUR-CUL-274.html?ref=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.diariosur.es/pg060629/prensa/noticias/Cultura/200606/29/SUR-CUL-274.html?ref=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.diariosur.es/pg060629/prensa/noticias/Cultura/200606/29/SUR-CUL-274.html?ref=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F


199 

 

La discursividad democrática se articula en 
lenguaje secular. Así lo ve Michael Ignatieff 
en las primeras páginas de su libro Las 
virtudes cotidianas, cuando señala que tanto 
las religiones como la secularidad se han 
convertido en lenguajes del mundo global. 
De tal manera que, reformulando la frase de 
Küng, cabe afirmar que solo habrá paz global 
si existe un entendimiento entre religiones y 
secularidad, tal y como propugna la 
postsecularización. De lo contrario, puede 
que exista el diálogo entre las religiones o las 
distintas denominaciones religiosas, pero que 
este se encamine hacia una confrontación 
conjunta contra la secularidad, tal y como 
plantea Elina Vuola al hablar de 
“ecumenismo fundamentalista”. 
Como conclusión, y frente al derrotero del 
choque entre secularismo y fe, la 
postsecularización emerge como una llamada 
al diálogo transrreligioso, en el que no solo 
los ciudadanos seculares comprendan a las 
religiones más allá de toda premisa 
secularista, sino en el que también los 
ciudadanos religiosos y sus representantes se 
abran al diálogo con la modernidad, lejos de 
toda actitud fundamentalista. 
Ante la ambición que encierran estas 
aspiraciones, la postsecularización ha sido 
criticada por su carácter utópico. Sin 
embargo, en este periodo de profundos retos 
y de cierto desconcierto ante el mañana, 

https://www.casadellibro.com/libro-las-virtudes-cotidianas/9788430619443/6309405
https://www.casadellibro.com/libro-las-virtudes-cotidianas/9788430619443/6309405
https://www.casadellibro.com/libro-las-virtudes-cotidianas/9788430619443/6309405
https://es.scribd.com/document/178222618/El-Ecumenismo-Fundamentalista
https://es.scribd.com/document/178222618/El-Ecumenismo-Fundamentalista
https://www1.unicap.br/observatorio2/wp-content/uploads/2018/02/Espiritualidad-transdisciplinariedad-y-dialogo-texto-Gilbraz.pdf


200 

 

quizá sean los horizontes de utopía dialogada 
— es decir, aquella que surge de la búsqueda 
por lo que nos une, acogiendo nuestras 
diferencias — los que nos puedan ayudar a 
seguir trazando futuro. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



201 

 

 
 

13 
Atrévete a ser dueño de 
tu vida desde la propia 

racionalidad 
Leandro Sequeiros, 17-noviembre-2022 
 
 

 
 
 
En el día mundial de la Filosofía 
“Sapere audi” (atrévete a usar tu propia 
mente para organizar tu vida) es una máxima 
cuya autoría se atribuye al filósofo Inmanuel 
Kant y que se encuentra en su escrito 
“Qué es la ilustración” (1784). Pero hoy 
sabemos que la tomó del Epistolario del 
poeta latino Horacio. 



202 

 

En un mundo en el que los medios de 
comunicación tienen tanto poder para 
moldear la mente de los ciudadanos y 
determinar sus vidas, la Filosofía aparece, 
sobre todo, como un camino de aprendizaje 
para potenciar una mente crítica y libre que 
sepa tomar decisiones sobre la propia vida. 
Si los antiguos insistían en que “la filosofía 
nos enseña a amar y a buscar la sabiduría”, 
hoy se insiste más en que es, además, un 
camino de higiene mental para saber qué es 
lo que cada persona, desde su racionalidad, 
desea hacer con su propia vida. 
Muchas personas –sobre todo de cierta 
edad– sienten aversión a lo que les obligaron 
a estudiar en su época de filosofía. Y es 
verdad. No existió en el pasado una auténtica 
pedagogía para enseñar a pensar. Y muchos 
“aprobaron” tan molesta asignatura a base de 
memorizar determinados datos sobre 
filósofos y sus conceptos pero no les 
enseñaron a pensar. 
La filosofía es el estudio de la naturaleza de la 
realidad y de la existencia, de lo que a los 
humanos nos es posible conocer, y del 
comportamiento correcto e incorrecto. Es 
uno de los campos más importantes del 
pensamiento humano, ya que aspira a llegar 
al sentido mismo de la vida. 
Muchos pensadores afirman que el 
“asombro” es la raíz de la filosofía. De hecho, 
la filosofía proviene de la tendencia natural 



203 

 

de los seres humanos de sentirse asombrados 
por sí mismos y por el mundo que les rodea. 
Un asombro que no debe ser paralizante sino 
dinamizador de la mente para encontrar con 
otros las respuestas adecuadas desde la 
propia perspectiva. 
En un mundo de pensamiento único, la 
filosofía nos enseña a reflexionar sobre la 
reflexión misma, – sin caer el en relativismo- a 
cuestionar continuamente verdades ya 
establecidas, a verificar hipótesis y a 
encontrar conclusiones. Durante siglos, en 
todas las culturas, la filosofía ha dado a luz 
conceptos, ideas y análisis que han sentado 
las bases del pensamiento crítico, 
independiente y creativo. 
Para la Organización de las Naciones Unidas 
para la Educación, la Ciencia y la 
Cultura (UNESCO), la filosofía proporciona las 
bases conceptuales de los principios y valores 
de los que depende la paz mundial: la 
democracia, los derechos humanos, la justicia 
y la igualdad. Además, la filosofía ayuda a 
consolidar los auténticos fundamentos de la 
coexistencia pacífica y la tolerancia. 
Fue en el año 2005 cuando la Conferencia 
General de la UNESCO proclamó que el Día 
Mundial de la Filosofía se celebre en todo el 
mundo, según las posibilidades de cada cual, 
el tercer jueves del mes de noviembre. 
Muchos se preguntarán, ¿por qué celebrar un 
Día Mundial de la Filosofía? La UNESCO desea 

http://es.unesco.org/
http://es.unesco.org/
http://es.unesco.org/
http://es.unesco.org/


204 

 

que el Día Mundial de la Filosofía celebre la 
importancia del pensamiento racional que, 
partiendo de los datos de las ciencias, va más 
allá: se pregunta por las razones de fondo, su 
fundamentación y los valores que comporta. 
El pensamiento racional se hace filosófico y 
anima a las personas de todo el mundo a 
compartir su herencia filosófica entre sí. 
Porque la filosofía es la base para la paz 
mundial. 
Dicho en palabras de la UNESCO, la filosofía 
proporciona las bases conceptuales de los 
principios y valores de los que depende la paz 
mundial: la democracia, los derechos 
humanos, la justicia y la igualdad. 
 
 
Día Mundial de la Filosofía 2022: El Humano 
del Futuro 
Para celebrar el Día Mundial de la Filosofía 
2022, la UNESCO y Le Fresnoy – Estudio 
Nacional de Arte Contemporáneo organizan 
un simposio y una exposición sobre el 
tema “El ser humano del futuro” en la Sede de 
la UNESCO en París, Sala II, del 16 al 18 de 
noviembre de 2022. 
En un mundo hipertecnologizado, el 
concepto mismo de humanidad está en 
constante evolución. ¿Cómo llamarnos 
humanos hoy? ¿Cómo seguimos llamando 
humanos a pesar de la evidente evolución 
histórica y el futuro incierto al que nos 



205 

 

enfrentamos? ¿Estamos asistiendo a una 
transfiguración tan radical que su propia 
definición, además del horizonte humanista, 
queda desfasada? ¿Cómo podemos imaginar 
las nuevas figuras de lo humano en el futuro? 
No hay respuestas simples a estas preguntas, 
pero la rápida digitalización sin duda está 
teniendo un impacto. Con su mandato único, 
el Sector de Ciencias Sociales y Humanas de la 
UNESCO proporciona un foro ideal para 
interrogar estos dilemas éticos y 
epistemológicos, y ofrece una perspectiva 
multidisciplinaria y multicultural, que reúne 
varios campos del conocimiento. 
En colaboración con Le Fresnoy-Studio 
national des arts contemporains , un centro 
de investigación de posgrado en arte y 
audiovisuales, se ha desarrollado un 
programa en torno a los siguientes temas y 
campos de estructuración disciplinaria: 
antropología, ciencias naturales (lo no 
humano), poscolonialismo , cuestiones 
tecnológicas, género, residuos, invenciones 
ficticias, la perspectiva de largo tiempo y el 
cosmos. 
 
 
 
 
 
 
 



206 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



207 

 

14 
ATRIO, en la frontera 

de un cambio de 
paradigma 

Leandro Sequeiros, 11-octubre-2023 

 
 
Una vez más agradecemos a Leandro 
Sequeiros, Presidente de ASINJA, Asociación 
Interdisciplinar José de Acosta ( 
lsequeiros42@gmail.com ) este valioso 
artículo que profundiza en la necesidad de 
incorporar en paradigmas y proyectos de 
hoy, la sabiduría y el sentido expresado de 
otra forma en el pasado. AD 
 
 
En unos años, nuestra sociedad ha transitado 
desde la cristiandad a la postsecularidad 
        El pasado día 5 de octubre asistí (de forma 
virtual) a la conferencia de un arzobispo y 



208 

 

periodista de una diócesis española. El título 
era sugerente: “Evangelizar en la sociedad de 
la información”.  Comenzó describiendo 
cómo es nuestra sociedad. Una sociedad en la 
que cada vez hay menos bodas religiosas, 
menos asistencia dominical a misa, menos 
confesiones, menos catequesis familiar. Una 
sociedad en la que la Iglesia apenas tiene 
relevancia social y es víctima de acoso debido 
a los periódicos y a los acontecimientos 
bochornosos, como la pederastia clerical, los 
abusos y los curar poco edificantes. En 
resumen, el conferenciante mostró una 
sociedad descristianizada, desorientada, 
intoxicada de información en la que los 
creyentes de verdad se sienten afectados por 
la desafección que sienten hacia el clero y 
hacia la Iglesia. Y en el contexto, una 
añoranza de la sociedad de la cristiandad 
asediada por los enemigos de siempre, los 
ateos y los secularistas. 
        Esta situación – con sus matices – puede 
aplicarse a muchos países europeos y 
latinoamericanos. Y en España tuvo el matiz 
añadido del llamado Nacionalcatolicismo que 
se prolongó hasta los años setenta del siglo 
pasado. 
  
Paradigmas alternativos emergentes 
        En la ya lejana época de la transición 
política española hay una anécdota 
significativa cuando Alfonso Guerra 

https://www.centrosuarezgranada.es/l/evangelizar-en-la-sociedad-de-la-informacion/
https://www.centrosuarezgranada.es/l/evangelizar-en-la-sociedad-de-la-informacion/


209 

 

proclamó “vamos a cambiar un país que no lo 
va a conocer ni la madre que lo parió”. Entre 
otras cosas, esta secularización implicaba la 
desafección a todo lo religioso. 
        En estos años, como reacción a la 
situación de poder de la Iglesia española en el 
franquismo, surgieron desde los cristianos de 
base reacciones críticas a esta prepotencia de 
la Iglesia. 
        Pero también hubo instituciones que 
fueron modélicas en el diálogo con el ateísmo 
y con la posición más emocional que racional 
del llamado “secularismo”. De ellos hemos 
hablado en ATRIO al traer a estas páginas la 
experiencia del Instituto Fe y Secularidad. 
        Describir estas situaciones desde 
el modelo de los paradigmas de Thomas S. 
Kuhn puede ser fecundo para los seguidores 
de ATRIO. En su famoso ensayo “Estructura 
de las Revoluciones científicas” incluye 
muchas definiciones de paradigma. Como 
este concepto no parecía bien delimitado, 
Kuhn se ve en la necesidad de precisarlo en la 
famosa Posdata: 1969. Escribe: «Un 
paradigma es lo que los miembros de una 
comunidad científica comparten y, 
recíprocamente, una comunidad científica 
consiste en hombres que comparten un 
paradigma». (La Estructura de las 
Revoluciones Científicas, Posdata: 1969, pág. 
271). 

https://www.atrio.org/2022/04/el-instituto-fe-y-secularidad-1967-2002-a-los-veinte-anos-de-su-hibernacion/
https://tendencias21.levante-emv.com/las-propuestas-de-thomas-s-kuhn-siguen-vivas-despues-de-medio-siglo_a10016.html
https://tendencias21.levante-emv.com/las-propuestas-de-thomas-s-kuhn-siguen-vivas-despues-de-medio-siglo_a10016.html


210 

 

        En nuestro caso, se puede sostener la 
hipótesis de que el paradigma de cristiandad 
(que incluye su opuesto, la secularidad) está 
siendo sustituido por otro paradigma: el de la 
postsecularidad. 
        Este texto de Kuhn describe ese cambio 
revolucionario de paradigma: 
«La transición de un paradigma en crisis a 
otro nuevo del que pueda surgir una nueva 
tradición de ciencia normal, está lejos de ser 
un proceso de acumulación, al que se llegue 
por medio de una articulación o una 
ampliación del antiguo paradigma. Es más 
bien una reconstrucción del campo, a partir 
de nuevos fundamentos, reconstrucción que 
cambia algunas de las generalizaciones 
teóricas más elementales del campo, así como 
también muchos de los métodos y 
aplicaciones del paradigma» (La Estructura 
de las Revoluciones Científicas, cap. VIII, pág. 
139) 
  
El papel de Jürgen Habermas 
        El cambio de paradigma que hoy se opera 
hacia la postsecularidad parece que se inicia 
en el siglo XXI gracias, sobre todo, a Jürgen 
Habermas. Hacia el año 2000 se va a dar un 
paso que dará lugar a lo que ahora muchos 
sociólogos de la religión 
denominan paradigma postsecular. En la 
mente de Habermas (que era muy crítico con 
las religiones) se opera un giro 

https://www.atrio.org/2021/07/un-cristianismo-para-la-era-secular-y-post-secular/


211 

 

epistemológico en 2001 y su entrevista con 
Josep Ratzinger en 2004 abre nuevas vías de 
superación de los conflictos de 
racionalidades, entre saberes científicos y 
teología. 
        En el año 2001, Habermas con ocasión de 
la concesión del Premio de la Paz en 
Frankfurt, pronuncia una conferencia 
sobre Creer y saber (Glauben und 
Wissen).  Habermas utiliza aquí la expresión 
“sociedad postsecular”, que aplica a muchas 
naciones de Europa Occidental, pero también 
a algunos países en cuya formación la 
emigración europea ha sido determinante, 
como Canadá o a Australia. 
        Según leemos en la prensa de 2001, “Si 
queremos evitar un choque de civilizaciones, 
debemos reflexionar sobre nuestro propio 
proceso occidental de secularización”, afirmó 
Jürgen Habermas al recibir, en Frankfort, el 
Premio de la Paz. Para Habermas, la 
construcción de la paz duradera en Europa 
no puede prescindir de la aportación de las 
tradiciones religiosas. El diálogo y 
colaboración con las religiones es necesaria 
para una cultura de la paz. 
        Puede decirse que, junto con otros 
autores, a partir de 2001 se empieza a 
generalizar la expresión “postsecularidad”. 
Las religiones ya no son un lastre para el 
progreso del saber libre, sino que hay que 
contar con ellas para la construcción de la 

http://nous-siglo-xxi.blogspot.com/p/jurgen-habermas-creer-y-saber.html
http://nous-siglo-xxi.blogspot.com/p/jurgen-habermas-creer-y-saber.html


212 

 

sociedad occidental laica. Esta ponencia la 
consideramos de gran interés porque, muy 
probablemente, abrió la posibilidad del 
encuentro de Jürgen Habermas con el 
entonces cardenal Josep Ratzinger (2004) 
que consideramos un giro importante en el 
diálogo entre la teología y la modernidad. 
  
El encuentro Ratzinger- Habermas del año 
2004 
        Dentro de un año, en 2024, recordaremos 
los 20 años del trascendental encuentro 
entre Josep Ratzinger y Jürgen Habermas, 
dentro del contexto de la postsecularidad. 
        En enero del año 2004 la Academia 
Católica en Baviera reunió al entonces 
cardenal Joseph Ratzinger (nacido en 1927 y 
fallecido en 2022) con el filósofo Jürgen 
Habermas (nacido en 1929) para debatir 
sobre los fundamentos de una ética de la paz. 
La cumbre intelectual se mantuvo entonces 
en discreta reserva. Personalidades de amplia 
influencia en mundos muy distintos -el reino 
vaticano en un caso, la república académica 
en otro-, ambos son alemanes de una 
generación que, muy joven, participó del 
colapso bélico del Tercer Reich. 
        Maestros de vasta experiencia si bien, por 
así decir, con libros opuestos, ofrecieron en 
esa ocasión su visión de las relaciones entre la 
religión y la política a comienzos del siglo XXI. 
¿Pueden llegar a ser hermanas la fe y la 

https://www.elespanol.com/el-cultural/blogs/entreclasicos/20230103/habermas-ratzinger-discurso-baviera/730796917_12.html


213 

 

democracia? ¿O bien persistirán en su añeja y 
mutua hostilidad? 
        Más allá del resultado del encuentro, 
resulta claro que Ratzinger se enfrentó en un 
sentido amistoso, pero con energía, con su 
antagonista, sin dudas el pensador vivo más 
célebre tras la desaparición de figuras 
como Norberto Bobbio, John Rawls o 
Jacques Derrida. 
        La conferencia de Baviera modifica algo 
del perfil convencional por el que son 
conocidos sus protagonistas. Es cierto que 
Habermas se muestra preocupado por los 
temas de siempre, como son los de la 
fundamentación no metafísica de los valores 
modernos y la racionalización de la cultura 
política. Pero a la vez -y esto es sorprendente 
en quien al pasar se define como indiferente, 
«sin oído musical para la religión»- insistió allí 
en la necesidad de contar con la fe para 
sostener la debilitada vitalidad de la 
conciencia democrática. 
        Ratzinger defendió por cierto una 
filosofía tradicional que tiene siglos detrás de 
él. En sus maneras, sin embargo, tomó 
distancia del perfil mediático que supo 
proyectar como guardián del dogma y 
purpurado ultramontano capaz de sostener 
que los políticos católicos pueden aplicar la 
pena de muerte pero jamás autorizar el 
aborto. En su Baviera natal adoptó el papel 
de polemista urbanizado. Se permite incluso 

http://2001.atrio.org/com050504RICHARD.htm
http://2001.atrio.org/com050504RICHARD.htm


214 

 

un cortés comentario crítico acerca de una 
idea de Hans Küng, un teólogo cuya 
enseñanza combatió desde su implacable 
puesto institucional en Roma durante la era 
Wojtyla. 
  
¿En qué creen los laicistas? 
        Un problema de los que se hacen llamar 
“laicistas”, comenzó Habermas, es que tienen 
dificultades para afirmar valores sin recurrir a 
los respaldos trascendentes o confesionales 
que pretenden negar. La secularización -vale 
decir, el proceso de replanteo en términos 
laicos del antiguo universo conceptual de la 
cultura religiosa- amenaza con vaciar el 
sentido mismo de esos conceptos que son 
también valores. 
        ¿Cómo se justifican, por ejemplo, el 
derecho y el Estado? Esta pregunta 
fundamental para la política constituyó el 
centro de la discusión en Baviera. Desde la 
filosofía de Habermas, una variante del 
liberalismo político, el respaldo de las 
instituciones ya no puede ser religioso o 
metafísico: debe ser racional. La ley que 
regula al Estado se fundamenta en las mismas 
condiciones que hacen posible el diálogo 
entre ciudadanos, quienes están 
involucrados de una u otra forma en el 
procedimiento legislativo. La argumentación 
es la fábrica de legitimidad del sistema. 



215 

 

        En esta visión, es el propio proceso 
democrático el que genera el imprescindible 
consenso hacia un sistema que pretende 
apoyarse no tanto en la represión que en el 
acuerdo más imaginario que real de sus 
integrantes. Una derivación importante es 
que el Estado democrático evita dar 
instrucciones sobre la felicidad o fijar 
orientaciones acerca del sentido de la vida. Es 
neutral, dice Habermas, respecto de las 
visiones del mundo. Sus ciudadanos pueden 
adoptar la que prefieran; son libres de pensar 
y actuar como quieran siempre que respeten 
la legalidad vigente. 
        Pero el verdadero problema -que, hay que 
decirlo, no empezó a preocupar a Habermas 
en el momento en que se encontró a debatir 
con Ratzinger sino mucho antes- se perfila 
ahora con claridad, pues ¿qué motivará a 
estos ciudadanos laicistas, post-metafísicos, 
individualistas a participar en política o a 
sacrificar algo de lo propio en aras de un 
interés común? La razón puede justificar, 
pero no basta para motivar, aclaró Habermas. 
Y es aquí donde se encuentra un espacio para 
que la religión haga su aporte a la cultura 
democrática moderna con la que vive en 
disenso a la vez perpetuo y, según él, 
tolerable. 
        Este tono desconcertó a los 
comentaristas. ¿El heredero de la tradición 
radical de Frankfurt, el defensor de la 



216 

 

Ilustración y del progresismo se aprestaba 
ahora a un giro religioso ante un cardenal 
oscurantista? 
        Cristianos y no creyentes deberían 
soportar la perpetua discrepancia sobre 
temas de sexo o familia. La razón, por su lado, 
ganaría en profundidad si reconociera en la 
fe un «potencial de verdad» que ésta sin 
embargo no puede demostrar por sus propios 
medios. La filosofía no debería enjuiciar a la 
fe con criterios estrictos de verdad o falsedad 
(cosa que hizo abundante e inútilmente en el 
pasado), sino cambiar de actitud y estimar lo 
que puede aprender de ella. 
        El cristianismo le parece a Habermas un 
aliado adecuado en la lucha contra el 
posmodernismo, enemigo común, pues, a 
diferencia de éste, no reniega de la 
racionalidad ni le atribuye a ella el origen de 
todos los males. Con todo, para Habermas 
sería preciso «desinfectar» de cierto 
irracionalismo remanente a las culturas no 
liberales, como las religiosas, para admitirlas 
en la ciudad. Pero, ¿qué queda de la religión 
después de esta profilaxis? 
  
¿Liberales o católicos? 
        Para Ratzinger es obvio que el laicismo de 
la modernidad racionalista domina -por el 
momento y para su propio mal- el actual 
panorama espiritual. Con todo, razón y fe -los 
padres de la iglesia, dice el cardenal, lo 

https://theobjective.com/elsubjetivo/opinion/2023-01-01/ratzinger-retos-laicismo/
https://theobjective.com/elsubjetivo/opinion/2023-01-01/ratzinger-retos-laicismo/


217 

 

enseñaron hace ya muchos siglos- son 
complementarias antes que enemigas. 
Además, queda claro que la razón tiene sus 
propias patologías, no menores ni menos 
mortíferas de las que la religión sufrió en el 
pasado. Atrocidades históricas aparte, y pese 
a que superficialmente no parezca así, desde 
un exclusivo plano doctrinal el ecumenismo 
de la fe católica manifiesta una mayor 
disposición a la relación con lo distinto que la 
cultura liberal. 
        La lucha de Habermas contra el llamado 
posmodernismo, – deja entender el cardenal 
Ratzinger -, lo terminará arrastrando hacia la 
intolerancia cultural. Después de todo, no 
sólo París es la capital de la diferencia. 
También el Islam, el modo de vida de la India 
o las sensibilidades nativas de Latinoamérica 
tienen sus propias visiones no coincidentes 
con las del Occidente racionalista, la mayor 
cultura operativa a nivel global. 
        Para Ratzinger, y en ello se adivina el 
intento de una estocada final (¿populista?), la 
modernidad que Habermas defiende debería 
aprender a modular sus pretensiones de 
universalidad tomando lecciones de la 
tradición católica. Esta tradición no sería 
menos firme pero sí (al menos en teoría) 
menos absolutista o paranoica que la 
modernidad laica. Si ésta no modera su ciega 
arrogancia, lo pagará caro. Y ya lo está 
pagando, insinuó en Baviera el hombre que 



218 

 

sería Papa. Pese a los aspectos oscuros es 
conveniente recuperar las dimensiones 
luminosas del que fue gran intelectual 
católico en tiempos de penumbra. 
  
Conclusión 
          ATRIO busca su propio lugar dentro del 
debate interreligioso e intercultural. Tal vez 
estas reflexiones puedan ayudar a ello. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

https://www.atrio.org/2022/09/el-ocaso-de-los-intelectuales-y-el-extravio-de-la-razon/
https://www.atrio.org/2022/09/el-ocaso-de-los-intelectuales-y-el-extravio-de-la-razon/
https://www.atrio.org/2022/09/el-ocaso-de-los-intelectuales-y-el-extravio-de-la-razon/


219 

 

 
15 

ATRIO y formación 
permanente 

Leandro Sequeiros, 09-noviembre-2023 
 
 
          En ATRIO se ofrecen pautas diversas 
para el crecimiento en la fe de personas de 
tradición cristiana y que desean vivir su fe en 
el proyecto de Jesús de Nazaret desde los 
paradigmas emergentes en nuestra sociedad. 

La sociedad del conocimiento está 
configurando más que una época de cambio, 
un cambio de época. Desde mi punto de vista 
este cambio de época está impulsado por lo 
que se ha dado en llamar la revolución digital. 

La revolución digital está 
considerada la tercera revolución industrial, 
o mejor dicho, una revolución de carácter 
científico y tecnológico.  

Pero, ¿Qué es exactamente la 
revolución digital? La revolución digital es un 
proceso de cambio que ha experimentado 
nuestra sociedad y sigue experimentando 
cada día. 
Con la aparición de tecnologías como las 
analógicas, después las mecánicas y 



220 

 

electrónicas, y finalmente la tecnología 
digital, han provocado un cambio disruptivo 
en la sociedad y la economía.  
Y una de las consecuencias de esa revolución 
digital es el imperio de lo que el Papa 
Francisco llama el paradigma tecnocrático. 
Leemos en la reciente exhortación Laudate 
Deum (2023): 20. En Laudato si’ ofrecí un 
breve desarrollo acerca del paradigma 
tecnocrático que está detrás del proceso 
actual de degradación del ambiente. Es «un 
modo de entender la vida y la acción humana 
que se ha desviado y que contradice la 
realidad hasta dañarla» (Laudato Si, 101). En 
el fondo consiste en pensar «como si la 
realidad, el bien y la verdad brotaran 
espontáneamente del mismo poder 
tecnológico y económico» (Laudato Si, 
107). Como lógica consecuencia, «de aquí se 
pasa fácilmente a la idea de un crecimiento 
infinito o ilimitado, que ha entusiasmado 
tanto a economistas, financistas y 
tecnólogos» (Laudato Si, 107) 
Y prosigue:  21. Durante los últimos años 
hemos podido confirmar este diagnóstico al 
mismo tiempo que hemos asistido a un nuevo 
avance de dicho paradigma. La inteligencia 
artificial y las últimas novedades tecnológicas 
parten de la idea de un ser humano sin límite 
alguno, cuyas capacidades y posibilidades 
podrían ser ampliadas hasta el infinito gracias 
a la tecnología. Así, el paradigma 

https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html


221 

 

tecnocrático se retroalimenta 
monstruosamente. 
Y alerta sobre los retos para la 
humanidad:  23. Provoca escalofríos advertir 
que las capacidades ampliadas por la 
tecnología «dan a quienes tienen el 
conocimiento, y sobre todo el poder 
económico para utilizarlo, un dominio 
impresionante sobre el conjunto de la 
humanidad y del mundo entero. Nunca la 
humanidad tuvo tanto poder sobre sí misma 
y nada garantiza que vaya a utilizarlo bien, 
sobre todo si se considera el modo como lo 
está haciendo […]. ¿En manos de quiénes está 
y puede llegar a estar tanto poder? Es 
tremendamente riesgoso que resida en una 
pequeña parte de la humanidad» (Laudato Si, 
107) 
  
Apostamos por la Formación integral 
Esto justifica la importancia de que ATRIO 
siga formando hombres y mujeres para los 
demás. No al servicio de sus propios intereses 
sino hombres y mujeres abiertos a los retos de 
la sociedad y comprometidos evangélica y 
espiritualmente en la defensa de los valores 
humanos. 
Pero para ello, es necesario FORMACIÓN 
INTEGRAL, madurar mental y psíquicamente 
sabiendo vivir la realidad del mundo en que 
vivimos. Que hoy percibimos como una 
realidad dinámica que cambia muy 



222 

 

rápidamente. Las generaciones se suceden 
con gran celeridad. 
Las generaciones que ahora son más que 
adultas solían mantener que una ver 
terminados los estudios universitarios y 
adquirida una profesión suficientemente 
remunerada, ya no hacía falta estudiar más, 
ni formarse más. Hace 50 años el 
conocimiento adquirido en los años de la 
Universidad cambiaba muy lentamente y  lo 
aprendido era suficiente para toda la época 
laboral. 
Pero las cosas han cambiado mucho. El 
conocimiento científico, el conocimiento 
técnico y el conocimiento humanístico han 
cambiado mucho a lo largo de este medio 
siglo. Las generaciones jóvenes son 
conscientes de que el conocimiento y las 
tecnologías cambian muy aprisa. Que cada 
año aparecen cientos de profesiones nuevas 
relacionadas con las nuevas tecnologías. Y 
que lo que se llama formación permanente no 
es un lujo sino una necesidad. 
Es más: la Unión Europea insiste que se debe 
inculcar a los ciudadanos que todos debemos 
pasar toda nuestra vida en un proceso de 
formación permanente. 
  
La Formación permanente en el contexto de 
Europa 
Por eso, el Consejo de la Unión Europea el 22 
de mayo de 2018 aprobó y publicó (4 de junio 



223 

 

2018) en el Diario Oficial de la Unión 
Europea (C189)  unas “recomendaciones” 
sobre las competencias clave a conseguir a lo 
largo de la formación permanente de los 
ciudadanos de la UE. 
La que parece ser una palabra novedosa, 
como es la de “competencia”, significa la 
agrupación de una combinación de 
conocimientos, habilidades y actitudes: eres 
“competente” si tienes confianza para actuar 
bien en una situación determinada. Ser 
competente no significa únicamente saber 
algo o tener algunas nociones sobre algunos 
temas, ser competente implica poner en 
práctica los conocimientos en un 
determinado contexto y situación. 
La Unión Europea ha identificado 8 
Competencias Clave que capacitan a todos 
los ciudadanos a adaptarse a los cambios de 
la sociedad. Estas competencias son muy 
importantes para la realización y el desarrollo 
personal para la vida laboral, para estudios y 
nuevos aprendizajes. Todo el mundo debería 
poseerlas: los jóvenes en formación para 
prepararse para la vida adulta, adultos y 
gente mayor para el aprendizaje permanente 
con el fin de mejorar continuamente el 
conocimiento. 
  
Las 8 Competencias Clave son las siguientes: 

1. Comunicación en lengua materna 
2. Comunicación en lengua extranjera 



224 

 

3. Competencia matemática y competencias 
básicas en ciencia y tecnología 
4. Competencia digital 
5. Aprender a aprender 
6. Competencia social y cívica 
7. Sentido de iniciativa y emprendimiento 
8. Sensibilización y expresión culturales. 
  
¿De qué van esas competencias? 
El documento que citamos es mucho más 
amplio y especifica muchos detalles de las 
competencias. Pero para nuestros lectores 
ofrecemos un breve resumen del contenido 
de las mismas: 
 

1. COMUNICACIÓN EN LA LENGUA MATERNA, 
que es la capacidad de expresar e interpretar 
conceptos, pensamientos, sentimientos, 
hechos y opiniones de forma oral y escrita 
(escuchar, hablar, leer y escribir) en la lengua 
maternal e interactuar lingüísticamente en 
una lengua apropiada y creativa en una 
amplia gama de contextos sociales y 
culturales. 

2. COMUNICACIÓN EN LENGUAS 
EXTRANJERAS, que implica, además de las 
principales dimensiones de la comunicación 
en la lengua materna, la mediación y la 
comprensión intercultural. El nivel de 
competencia depende de varios factores y de 
la capacidad de escuchar, hablar, leer y 
escribir. 



225 

 

3. COMPETENCIA MATEMÁTICA Y 
COMPETENCIAS BÁSICAS EN CIENCIA Y 
TECNOLOGÍA. La competencia matemática 
es la capacidad de desarrollar y aplicar el 
pensamiento matemático para resolver una 
serie de problemas en situaciones cotidianas, 
haciendo hincapié en el proceso, la actividad 
y el conocimiento. Las competencias básicas 
en ciencia y tecnología se refieren al dominio, 
uso y aplicación de conocimientos y 
metodologías que explican el mundo natural. 
Esto implica una comprensión de los cambios 
causados por la actividad humana y la 
responsabilidad de cada individuo como 
ciudadano. 

4. COMPETENCIA DIGITAL implica el uso 
seguro y crítico de la tecnología de la 
sociedad de la información (IST) y, por lo 
tanto, las competencias básicas en tecnología 
de la información y la comunicación (TIC). 

5. APRENDER A APRENDER está relacionado 
con el aprendizaje, la capacidad de perseguir 
y organizar el propio aprendizaje, 
individualmente o en grupo, de acuerdo con 
las propias necesidades, y la conciencia de los 
métodos y oportunidades. 

6. COMPETENCIAS SOCIALES Y CÍVICAS. La 
competencia social se refiere a la 
competencia personal, interpersonal e 
intercultural y todas las formas de 
comportamiento que capacitan a los 
individuos para participar de manera efectiva 



226 

 

y constructiva en la vida social y laboral. Está 
vinculado al bienestar personal y social. La 
comprensión de los códigos de conducta y 
costumbres en los diferentes entornos en los 
que los individuos operan es esencial. La 
competencia cívica, y en particular el 
conocimiento de los conceptos y estructuras 
sociales y políticos (democracia, justicia, 
igualdad, ciudadanía y derechos civiles) 
capacita a los individuos para participar en 
una participación activa y democrática. 

7. SENTIDO DE INICIATIVA Y 
EMPRENDIMIENTO es la capacidad de 
convertir las ideas en acción. Implica la 
creatividad, la innovación y la toma de 
riesgos, así como la capacidad de planificar y 
gestionar los proyectos para alcanzar los 
objetivos. El individuo es consciente del 
contexto de su trabajo y es capaz de 
aprovechar las oportunidades que surgen. Es 
la base para adquirir habilidades y 
conocimientos más específicos que necesitan 
aquellos que establecen o contribuyen a la 
actividad social o comercial. Esto debería 
incluir la conciencia de los valores éticos y 
promover el buen gobierno. 

8. SENSIBILIZACIÓN Y EXPRESIÓN CULTURAL, 
que implica apreciar la importancia de la 
expresión creativa de ideas, experiencias y 
emociones en una variedad de medios 
(música, artes escénicas, literatura y artes 
visuales). 



227 

 

  
Además de esas 8 competencias que 

constituyen el núcleo de la formación 
permanente de los ciudadanos, en algunos 
países (como en España) las Conferencias 
Episcopales han incluido una novena 
competencia: la competencia espiritual. 

9. COMPETENCIA ESPIRITUAL: pretende que los 
ciudadanos sean capaces de desarrollar su 
sensibilidad ante la belleza, ser capaces de 
aceptar la posibilidad humana de trascender 
lo material, aceptar la posibilidad de la 
existencia de Dios y acceder a la figura de 
Jesús de Nazaret. 
De alguna manera, estas nueve competencias 
no solo deben formar parte de los sistemas 
educativos básicos y universitarios sino estar 
presentes en los proyectos de formación 
permanente de los ciudadanos. Un proyecto 
de formación permanente que podría 
también desarrollarse desde las posibles 
muchas plataformas que intentan una 
transformación interior de las personas 
dentro del contexto del cuidado de la casa 
común. En eso estamos muchos… 
  
ANEXO: Un nuevo marco europeo de 
competencias clave 
http://revoluacion.blogspot.com/2018/06/u
n-nuevo-marco-europeo-de-
competencias.html 

http://revoluacion.blogspot.com/2018/06/un-nuevo-marco-europeo-de-competencias.html
http://revoluacion.blogspot.com/2018/06/un-nuevo-marco-europeo-de-competencias.html
http://revoluacion.blogspot.com/2018/06/un-nuevo-marco-europeo-de-competencias.html


228 

 

Sigue vigente en la formación permanente de 
los ciudadanos de Europa  la Recomendación 
del Consejo de 22 de mayo de 2018 relativa a 
las competencias clave para el aprendizaje 
permanente. Esta recomendación se 
presenta como una actualización de su 
antecesora, y se plantean en ella aspectos 
interesantes a tener en cuenta. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

https://eur-lex.europa.eu/legal-content/ES/TXT/PDF/?uri=CELEX:32018H0604(01)&from=ES
https://eur-lex.europa.eu/legal-content/ES/TXT/PDF/?uri=CELEX:32018H0604(01)&from=ES
https://eur-lex.europa.eu/legal-content/ES/TXT/PDF/?uri=CELEX:32018H0604(01)&from=ES
https://eur-lex.europa.eu/legal-content/ES/TXT/PDF/?uri=CELEX:32018H0604(01)&from=ES


229 

 

 
  

16 
Para poder tender 

puentes entre ciencia 
y religión 

Leandro Sequeiros, 09-febrero-2024 

 
 
 
Cinco preguntas filosóficas previas 
       Tres voluminosos libros publicados 
recientemente defienden que la Ciencia 
demuestra la existencia de Dios. Estos 
estudios reabren una polémica antigua en la 
tradición cristiana: ¿podemos llegar a afirmar 
a Dios con datos científicos? 



230 

 

        La respuesta supone que es posible 
tender puentes racionales entre ciencia y 
religión. Pero para poder dialogar es 
necesario consensuar qué es lo que se 
entiende por “realidad”, por “conocimiento”, 
por “verdad”, por “método científico” y, 
especialmente, qué es lo que se entiende 
por “Dios”. LS. 
En estos meses han visto la luz en España tres 
voluminosos libros con un tema común y que 
se están convirtiendo en mediáticos, gracias a 
una intensa campaña de promoción. El 
contenido de estos dos ensayos se dedica a 
un mismo objetivo: mostrar a los lectores y a 
la opinión pública que existen pruebas 
científicas de la existencia de Dios. 
El tema no es nuevo. Muchos de los 
seguidores de estas páginas nutrieron su fe 
juvenil con la lectura del libro del jesuita 
padre Jesús Simón, A Dios por la ciencia. 
Estudios científico-apologéticos. Frente a los 
ateos, el docto autor jesuita pretendía 
demostrar que Dios existe basado en 
argumentos científicos. 
Uno de los libros que comentamos tiene 
como autor a un español: José Carlos 
González-Hurtado (Madrid 1964), presidente 
de la red de comunicaciones EWTN España. 
Profesionalmente 
es Senior Advisor global de la consultora 
estratégica Roland Berger y de algunas de las 
mayores firmas mundiales de Private Equity 

https://www.amazon.com/-/es/Jesus-Simon/dp/B00CHQA424
https://www.amazon.com/-/es/Jesus-Simon/dp/B00CHQA424
https://www.amazon.com/-/es/Jesus-Simon/dp/B00CHQA424
https://www.infocatolica.com/blog/caballeropilar.php/2309040213-jose-carlos-gonzalez-hurtado
https://www.infocatolica.com/blog/caballeropilar.php/2309040213-jose-carlos-gonzalez-hurtado


231 

 

así como Consejero de varias compañías 
multinacionales de tecnología y consumo 
basadas en Europa y América. 
Este voluminoso y documentado estudio de 
González-Hurtado, Nuevas evidencias 
científicas de la existencia de Dios, puesto a la 
venta el 12 de septiembre de 2023, en la 
editorial Voz de Papel, aborda el tema de la 
relación entre ciencia y religión combinando 
diversos enfoques (histórico, cultural, 
testimonial, divulgativo, sociológico) y 
prestando especial atención a los debates 
científicos actuales y de los dos últimos siglos. 
No se limita a refutar la leyenda urbana de la 
incompatibilidad entre ambas formas de 
conocimiento. 
Su objetivo es demostrar que una mirada sin 
prejuicios al panorama de la ciencia moderna 
lleva necesariamente a la idea de Dios. Para 
ello presenta argumentos de peso 
apoyándose en abundante documentación y 
usando un estilo desenfadado que convierte 
la lectura del libro en gratificante y 
enriquecedora. Muchos de los lectores de 
este comentario habrán encontrado en redes 
sociales una gran cantidad de entrevista con 
el autor presentando el libro y sus 
argumentos. 
El segundo de estos libros de carácter 
apologético que están teniendo mucha 
repercusión mediática y muchas ventas es 

https://www.ociohispano.es/libro/nuevas-evidencias-cientificas-de-la-existencia-de-dios
https://www.ociohispano.es/libro/nuevas-evidencias-cientificas-de-la-existencia-de-dios


232 

 

una traducción del francés: Michel Yves 
Bolloré y Olivier Bonnassies (2023):  
Dios, la ciencia, las pruebas. El albor de una 
revolución. Editorial Funambulista, en 
coedición con Ladera Norte, Madrid, 573 
páginas. 
La tesis básica de este voluminoso y bien 
documentado estudio es que la ciencia 
moderna es impensable hoy sin aceptar la 
existencia de Dios. La tesis de este estudio ha 
sido refutada por el jesuita François Euvé (La 
ciencia ¿es una prueba de la existencia de 
Dios? Respuesta al libro Dios, la ciencia,las 
pruebas, (edición de François Euvé y Etienne 
Klein. Éditions Salvator, mayo de 2022, 577 
p.). Euvé pone en duda en valor de los 
argumentos, basados en el diseño del 
mundo, que para él no tienen valor para 
demostrar que Dios existe. 
El trasfondo filosófico y teológico de este 
estudio es similar al del libro anterior. Para 
estos autores apologéticos, el llamado 
argumento del diseño, el argumento 
teleológico o “argumento del diseño 
inteligente”, se ha propuesto en teología 
durante siglos. Pero la publicación en España 
de libros de claro diseño apologético, parece 
haber encontrado un grupo de personas 
preocupadas por solucionar en sus vidas el 
problema de Dios. Síntoma que creemos 
positivo aunque defendemos que la 
apologética no es el camino. 

https://www.amazon.com/-/es/Michel-Yves-Bollore/dp/2813225851
https://www.amazon.com/-/es/Michel-Yves-Bollore/dp/2813225851
https://www.amazon.com/-/es/Michel-Yves-Bollore/dp/2813225851
https://www.jesuites.com/la-science-lepreuve-de-dieu-p-francois-euve-sj/
https://www.jesuites.com/la-science-lepreuve-de-dieu-p-francois-euve-sj/
https://www.jesuites.com/la-science-lepreuve-de-dieu-p-francois-euve-sj/
https://www.jesuites.com/la-science-lepreuve-de-dieu-p-francois-euve-sj/
https://es.wikipedia.org/wiki/Argumento_teleol%C3%B3gico
https://es.wikipedia.org/wiki/Argumento_teleol%C3%B3gico


233 

 

El tercer libro de tema similar es el de Jaime 
Fernández Garrido, Detrás de la puerta. Dios 
está detrás de cada puerta que la ciencia 
abre. Editorial Clie, Barcelona, 2022, Tras las 
huellas de Einstein. Conciencia. Desde la 
óptica epistemológica de la iglesia 
evangélica, sigue las pautas de la Teología 
Natural, aunque alude a Einstein y sus 
reflexiones sobre la existencia de una energía 
creadora y conservadora del mundo. 
  
Consensos epistemológicos antes de tender 
puentes. 
Muchos amigos que han leído alguno de 
estos libros me han preguntado por mi 
opinión personal. Los he estudiado 
críticamente con interés. Pero dar una 
respuesta a su pregunta no es fácil. 
Reconozco que estoy de acuerdo en muchas 
cosas y en desacuerdo en otras. Es una 
excelente ocasión para tender puentes de 
diálogo entre ciencia y religión, tal como 
sugería el profesor Antonio Fernández 
Rañada en la última edición (2016) de Los 
científicos y Dios (Trotta, Madrid) utilizando 
la filosofía de la ciencia como lenguaje 
común. 
Por ello, previo a un proceso de tender 
puentes de diálogo entre ciencia y religión, es 
necesario llegar a acuerdos sobre los 
lenguajes que se van a usar en ese diálogo. 
Posiblemente, cada una de las partes domina 

https://www.trotta.es/libros/los-cientificos-y-dios/9788481649635/
https://www.trotta.es/libros/los-cientificos-y-dios/9788481649635/


234 

 

un lenguaje que utilizar para formalizar sus 
argumentos. Pero podría ser que la 
contraparte en el diálogo no utilice la misma 
gramática epistemológica. 
Esto justifica la necesidad de darse a conocer, 
previamente, las gramáticas epistemológicas 
propias en las que se envuelven verbalmente 
los argumentos. Esto implica, al menos desde 
mi punto de vista, que los participantes en el 
diálogo deban consensuar, o al menos 
explicitar para que todos sepan el contexto 
lingüístico y epistemológico en el que se 
construye la mente de cada uno de los 
participantes. 
Desde mi punto de vista, hay cuestiones 
filosóficas, que se formulan como preguntas, 
previas entre ambas posturas para intentar 
tender puentes: 

1. Qué es lo que se entiende por REALIDAD 
2. Qué queremos decir con la palabra 

CONOCIMIENTO 
3. Qué es lo que se entiende por la VERDAD 
4. Cómo llegar a establecer afirmaciones 

UNIVERSALES: el problema del método 
científico 

5. Qué es lo que entendemos por DIOS 
Si se asumen las posiciones de cada uno a 
estas cuestiones (aunque no haya acuerdo, (si 
hay conocimiento mutuo de las herramientas 
mentales que usamos), estaremos en 
disposición de tender puentes, dialogar y tal 
vez llegar a encuentros y consensos. 



235 

 

A modo de anécdota (que puede ser 
clarificadora) el presidente del gobierno de 
España, en una entrevista el 20 de enero, 
declaraba que “la verdad es la realidad”. Pero 
¿qué es lo que entendía por “verdad” y qué es 
lo que entendía por “realidad”? La prensa 
comentaba que Sánchez parecía seguir los 
dictados aristotélico-tomistas que la “la 
verdad es la adecuación entre nuestro 
entendimiento con la realidad” [Veritas 
consistit in adaequatione intellectus et rei, 
sicut supra dictum est (S.Th. I, q. 16, a. 1). 
Intellectus autem qui est causa rei, 
comparatur ad ipsam sicut regula et mensura, 
e converso autem est de intellectu qui accipit 
scientiam a rebus. Quando igitur res sunt 
mensura et regula intellectus, veritas consistit 
in hoc, quod intellectus adaequatur rei, ut in 
nobis accidit, ex eo enim quod res est vel non 
est, opinio nostra et oratio vera vel falsa est. 
<small>La verdad consiste en equiparar el 
entendimiento y la realidad, como ya se dijo 
(S.Th. 1, q. 16, a. 1). Ahora bien, el 
entendimiento, que es causa de una cosa, se 
le compara como regla y medida; Por lo tanto, 
cuando las cosas son medida y regla del 
entendimiento, la verdad consiste en que el 
entendimiento es igual a la cosa, como 
sucede en nosotros, porque de lo que es o no 
es una cosa, nuestra opinión y nuestra 
palabra son verdaderas. o falso. ] 
  

https://www.20minutos.es/noticia/5211026/0/sanchez-verdad-realidad/


236 

 

1.       Qué es lo que se entiende por 
REALIDAD 
En el extenso mundo de la filosofía, las 
reflexiones sobre qué es real, qué es la 
realidad, ocupa un extenso campo en las 
páginas de muchos filósofos. La realidad 
(del latín realitas y este de res, «cosa») es el 
término lingüístico que expresa 
el concepto abstracto de lo real. No es fácil 
consensuar una definición de “realidad” y 
menos aún llegar a acuerdos sobre la 
capacidad del ser humano para acceder al 
conocimiento de la “realidad”. 
Se puede decir que la realidad es la suma o 
agregado de todo lo que es real o existente 
dentro de un sistema, en contraposición a lo 
que es solo imaginario. El término también se 
usa para referirse al estado ontológico de las 
cosas, lo que indica su existencia. En términos 
físicos, la realidad es la totalidad de un 
sistema, conocido y desconocido. 
Las cuestiones filosóficas sobre la naturaleza 
de la realidad o la existencia o el ser se 
consideran bajo la rúbrica de la ontología, 
que es una rama importante de la metafísica 
en la tradición filosófica occidental. Las 
preguntas ontológicas también aparecen en 
varias ramas de la filosofía, incluida 
la filosofía de la ciencia, la filosofía de la 
religión, la filosofía de las matemáticas y 
la lógica filosófica. 

https://es.wikipedia.org/wiki/Lat%C3%ADn
https://es.wikipedia.org/wiki/Concepto
https://es.wikipedia.org/wiki/Abstracci%C3%B3n_(filosof%C3%ADa)
https://es.wikipedia.org/wiki/Lo_real
https://es.wikipedia.org/wiki/Imaginaci%C3%B3n
https://es.wikipedia.org/wiki/Ontolog%C3%ADa
https://es.wikipedia.org/wiki/Filosof%C3%ADa_de_la_ciencia
https://es.wikipedia.org/wiki/Filosof%C3%ADa_de_la_religi%C3%B3n
https://es.wikipedia.org/wiki/Filosof%C3%ADa_de_la_religi%C3%B3n
https://es.wikipedia.org/wiki/Filosof%C3%ADa_de_las_matem%C3%A1ticas
https://es.wikipedia.org/wiki/Filosof%C3%ADa_de_las_matem%C3%A1ticas
https://es.wikipedia.org/wiki/L%C3%B3gica_filos%C3%B3fica


237 

 

Estos incluyen preguntas sobre si solo los 
objetos físicos son reales (es decir, el 
fisicalismo), si la realidad es 
fundamentalmente inmaterial (por ejemplo, 
el idealismo), si existen entidades hipotéticas 
no observables postuladas por teorías 
científicas, si Dios existe, si existen números y 
otros objetos abstractos, y si existen otros 
mundos posibles. 
En la filosofía clásica y tradicional la realidad 
ha sido considerada en estrecha relación con 
los conceptos de esencia y existencia. De esta 
forma el Ens Realissimum se ha concebido de 
un modo trascendente, fuera del mundo de la 
experiencia, como el ser cuya esencia implica 
su propia existencia. De tal forma que sería el 
Ser Único propiamente dicho real, Necesario 
e infinitamente perfecto del que, como 
origen y principio surge todo lo demás. Tal es 
el fundamento del 
llamado argumento ontológico. 
Se postula un Ser Necesario que, visto desde 
el punto de vista religioso, sirve de 
fundamento racional para el concepto de 
Dios. Este es el contexto de la argumentación 
de los tres libros citados más arriba. 
Pero muchas corrientes filosóficas (sobre 
todo en la época de la modernidad, con 
Descartes, Hume, el racionalismo y el 
empirismo y luego Inmanuel Kant) han 
puesto en cuestión estas argumentaciones.  

https://es.wikipedia.org/wiki/Idealismo
https://es.wikipedia.org/wiki/Esencia
https://es.wikipedia.org/wiki/Existencia
https://es.wikipedia.org/wiki/Argumento_ontol%C3%B3gico
https://es.wikipedia.org/wiki/Argumento_ontol%C3%B3gico
https://es.wikipedia.org/wiki/Postulado
https://es.wikipedia.org/wiki/Ser
https://es.wikipedia.org/wiki/Necesario


238 

 

Más modernamente, 
los neopositivistas negaron de raíz el 
contenido significativo de cualquier 
expresión sobre lo real y la realidad. Tal 
pretensión es, según ellos un 
pseudoproblema. 
Un laudable intento de articular una visión 
moderna de la esencia de la realidad, con la 
posibilidad de la metafísica y de la existencia 
de Dios, se debe a Xavier Zubiri. Para Zubiri la 
realidad se nos manifiesta y es conocida en 
aprehensión de realidad. Pero no es lo mismo 
conocer «por aprehensión» que conocer «en 
aprehensión» para no caer en el idealismo. 
Posiblemente, en el diálogo con los autores 
de los libros citados, haya discrepancias sobre 
el modo de entender qué es lo real y la 
realidad, pero esa diferencia no debe impedir 
la posibilidad de un diálogo. 
  
2.          Qué queremos decir con la palabra 
CONOCIMIENTO 
Los autores de estos libros y quien esto 
escribe coincidimos en rechazar la postura 
que se suele conocer como cientificismo o 
cientismo: la postura de aquellos científicos y 
filósofos que defienden que la única vía para 
un conocimiento fiable de la realidad es la 
ciencia. Y que el método científico es el único 
camino para inferir afirmaciones de carácter 
universal sobre los fenómenos naturales y 
sociales. 

https://es.wikipedia.org/wiki/Neopositivismo
https://es.wikipedia.org/wiki/Lo_real
https://es.wikipedia.org/wiki/Cientificismo
https://es.wikipedia.org/wiki/Cientificismo


239 

 

Sin embargo, hay muy diversos modos de 
entender lo que es el “conocimiento” (cuáles 
son los límites del conocimiento humano, qué 
objetividad tiene el conocimiento humano, 
qué valor tienen los sentidos para la 
adquisición del conocimiento. 
El conocimiento es la familiaridad, la 
conciencia o la comprensión de alguien o de 
algo, como pueden ser los hechos 
(conocimiento descriptivo), las habilidades 
(conocimiento procedimental) o los objetos 
(conocimiento por familiaridad). En la 
mayoría de los casos, el conocimiento puede 
adquirirse de muchas maneras y a partir de 
muchas fuentes, como la percepción, 
la razón, la memoria, el testimonio, 
la investigación científica, la educación y la 
práctica. El estudio filosófico del 
conocimiento se denomina epistemología. 
El término “conocimiento” puede referirse a 
la comprensión teórica o práctica de un tema. 
Puede ser implícito (como la habilidad 
práctica o la pericia) o explícito (como la 
comprensión teórica de un tema); formal o 
informal; sistemático o particular. Los 
filósofos debaten sobre el realismo y el 
idealismo, sobre el racionalismo y el 
empirismo, sobre la objetividad y la 
subjetividad. 
En el fondo, la gran pregunta es: ¿es posible 
un conocimiento humano objetivo, fiable, 
comunicable, socialmente aceptado sobre la 

https://es.wikipedia.org/wiki/Percepci%C3%B3n
https://es.wikipedia.org/wiki/Raz%C3%B3n
https://es.wikipedia.org/wiki/Memoria_(proceso)
https://es.wikipedia.org/wiki/Testimonio
https://es.wikipedia.org/wiki/Investigaci%C3%B3n
https://es.wikipedia.org/wiki/Educaci%C3%B3n
https://es.wikipedia.org/wiki/Filosof%C3%ADa
https://es.wikipedia.org/wiki/Epistemolog%C3%ADa


240 

 

realidad? ¿Es posible al humano poseer la 
VERDAD? ¿Podemos los humanos tener 
CERTEZAS? ¿Es el conocimiento “científico” el 
único que da certezas sobre la realidad 
objetiva? ¿Es el conocimiento humano 
“desinteresado”? ¿hay intereses ocultos en la 
búsqueda de la verdad? 
Esto implica que, cuando intentamos tender 
puentes entre ciencia y religión, hemos de 
tener muy claro por ambas partes cuál es la 
escuela de filosofía del conocimiento que 
cada una de las partes mantiene. Y los que 
dialogan deben conocer el punto de vista 
gnoseológico de cada parte para saber que 
herramientas conceptuales maneja. 
  
3.         Qué es lo que se entiende por la 
VERDAD 
En el diálogo entre ciencia y religión es 
necesario preguntarse: ¿qué es lo que cada 
uno de los participantes entiende por 
“verdad”? Los humanos cuando emitimos una 
opinión tenemos la pretensión de afirmar que 
esta es la “verdad”. Hemos aludido a que el 
presidente del gobierno afirmó 
recientemente: “la verdad es la realidad”. Y ya 
hemos discutido que no es tal claro qué es lo 
que se entiende en filosofía por “realidad”. Y 
los filósofos suelen diferenciar casi un 
centenar de definiciones de “verdad”, como 
muestran los profesores J. A. Nicolás y M. J. 
Frapolli en sus numerosas publicaciones. 



241 

 

Estas son las teorías sobre la verdad más 
difundidas: 
        Un autor clásico (Keller) sistematiza las 
diferentes “teorías” sobre la verdad. 

1. La teoría de la adecuación: son las clásicas. Es 
la concepción más influyente desde 
Aristóteles hasta el También llamada de 
la correspondencia entre el intelecto y la 
cosa. Es la que recoge Santo Tomás y ha 
pasado a la filosofía escolástica. 
        Tiene la ventaja de que con ella se 
explican los dos significados de “verdadero“: 
“verdadero amigo” y “democracia 
verdadera”. Tal hombre responde a la idea 
que nosotros nos hacemos de un amigo; y la 
sociedad coincide con la concepción que 
tenemos de democracia. Es lo que se llama 
“verdad objetiva”. Este concepto está 
presente en Platón y en Heidegger. Supone 
una capacidad nuestra para conocer 
objetivamente y que el objeto está fijo. 
        Pero hay otras: 

2. Teorías de la verdad de orientación 
lingüístico-analítica: La verdad como una 
propiedad de las creaciones lingüísticas. La 
más influyente de estas teorías es la teoria 
semántica de la verdad, presentada por el 
lógico polaco A. Tarski. Es la verdad del 
sentido semántico. 

3. Teorías de la coherencia: “la verdad en una 
afirmación consiste en dejarse encajar sin 
contradicción en el conjunto de afirmaciones 



242 

 

de un sistema”. Aparece en el siglo XIX en la 
filosofía idealista y luego en la posición 
filosófica contrapuesta del Círculo de 
Bertrand Russell (1872-1970) ha formulado 
objeciones a esta concepción (ver Keller). 

4. Teorias pragmáticas de la Verdad y la 
teoría del consenso: “Es verdadero lo que 
aprovecha”. Es la argumentación de W. 
James (1842-1910). Se afirma a Dios porque 
de ello se siguen cosas buenas para la 
persona.     Para los del consenso, es 
verdadera la afirmación que aceptan y 
reconocen todos los interlocutores Pero 
¿quién decide lo que ha de ser razonable? 
En el fondo, la gran pregunta es: ¿es posible 
un conocimiento humano objetivo, fiable, 
comunicable, socialmente aceptado sobre la 
realidad? ¿Es posible al humano poseer la 
VERDAD? ¿Podemos los humanos tener 
CERTEZAS? ¿Es el conocimiento “científico” el 
único que da certezas sobre la realidad 
objetiva? ¿Es el conocimiento humano 
“desinteresado”? ¿hay intereses ocultos en la 
búsqueda de la verdad? 
Para tender puentes entre ciencia y religión, 
es necesario saber la postura de cada uno de 
los que dialogan. No se trata de rebatir, sino 
de respetar las herramientas epistemológicas 
que tenemos. Pues con el uso de esas 
herramientas, accedemos al saber humano. 
  



243 

 

4.          Cómo llegar a establecer afirmaciones 
UNIVERSALES: el problema del método 
científico 
Para poder tender puentes entre ciencia y 
religión, los participantes deben conocer qué 
postura epistemológica mantienen los 
participantes. No se trata de rebatir sino de 
conocer sus herramientas conceptuales. 
Saber dónde cada uno se sitúa 
epistemológicamente es esencial para poder 
tener un lenguaje común de diálogo. El 
método científico es un camino intelectual, 
un itinerario, una metodología para obtener 
nuevos conocimientos sobre la realidad, que 
ha caracterizado históricamente a las ciencias 
y que se inicia con la observación sistemática, 
la medición, la emisión de hipótesis y su 
contrastación. Las principales características 
de un método científico válido son la 
falsabilidad (según Popper) y la posibilidad 
de reproducir el proceso y repetir los 
resultados. Algunos tipos de técnicas o 
metodologías utilizadas son la deducción, la 
inducción, la inferencia, y la predicción, entre 
otras. 
El método científico abarca las prácticas 
aceptadas por la comunidad científica como 
válidas a la hora de exponer y confirmar sus 
teorías. Las reglas y principios del método 
científico buscan minimizar la influencia de 
la subjetividad del científico en su trabajo, 

https://es.wikipedia.org/wiki/Comunidad_cient%C3%ADfica
https://es.wikipedia.org/wiki/Comunidad_cient%C3%ADfica
https://es.wikipedia.org/wiki/Subjetividad


244 

 

reforzando así la validez de los resultados y, 
por ende, del conocimiento obtenido. 
Afirmamos que no existe un único modelo de 
método científico. El científico puede usar 
métodos definitorios, clasificatorios, 
estadísticos, empírico-analíticos, hipotéticos-
deductivos, entre otros. Se puede decir – 
frente a las posturas reduccionistas – que 
existe un polimorfismo epistemológico. Cada 
ciencia, y aun cada tipo 
de investigación concreta, puede requerir un 
modelo propio de método científico. 
En las ciencias empíricas no es posible la total 
verificación (como defendía el Círculo de 
Viena). Es decir, no existe el «conocimiento 
perfecto» o «probado». Cada teoría científica 
(en el sentido de Popper) permanece siempre 
abierta a ser falsada, a ser refutada. En las 
ciencias formales las deducciones o 
demostraciones 
generan pruebas únicamente dentro del 
marco del sistema definido por ciertos 
axiomas y ciertas reglas de inferencia. 
Y concluimos: para tender puentes entre 
ciencia y religión, es necesario saber la 
postura de cada uno de los que dialogan. No 
se trata de rebatir, sino de respetar las 
herramientas epistemológicas que tenemos. 
Pues con el uso de esas herramientas, 
accedemos al saber humano. 
  
 

https://es.wikipedia.org/wiki/Investigaci%C3%B3n
https://es.wikipedia.org/wiki/Ciencias_f%C3%A1cticas
https://es.wikipedia.org/wiki/Prueba_(ciencia)
https://es.wikipedia.org/wiki/Sistema


245 

 

5.         Qué es lo que entendemos por DIOS 
Terminamos esta serie sobre consensos 
epistemológicos previos para tender puentes 
entre ciencia y religión. Esta última cuestión 
es la más importante y más abierta. Sean los 
que participan en el diálogo ateos o teístas, 
todos mantienen imágenes de Dios en su 
mente, crean o no en Él. 
En la cultura occidental, el término “Dios” 
normalmente se ha referido al concepto 
teísta de un ser creador supremo, diferente 
de cualquier otro ser. El teísmo clásico, de tipo 
judío y aristotélico-tomista, afirma que Dios 
posee toda posible perfección, incluyendo 
cualidades tales como la omnisciencia, la 
omnipotencia y la omnibenevolencia, y que 
es providente con su creación. 
Sin embargo, esta definición no es la única 
posible definición de Dios. Otros enfoques 
filosóficos toman una simple definición de 
Dios como “motor inmóvil” o “causa 
incausada” o «el creador definitivo» o «un ser 
superior sobre el cual nada puede ser 
concebido» a partir de lo cual se pueden 
deducir sus propiedades clásicas. 
Por el contrario, la postura del panteísmo no 
cree en un Dios personal. Por ejemplo, Baruch 
Spinoza y sus seguidores filosóficos (por 
ejemplo, el físico Albert Einstein) utilizan el 
término «Dios» en un sentido filosófico 
particular, para significar, aproximadamente, 



246 

 

la sustancia, funda- mento o principio 
esencial de la naturaleza. 
En estos años, sobre todo por las reflexiones 
de Arthur Peacocke, Philip Hefner y Philip 
Clayton, se está introduciendo desde las 
ciencias la postura panenteísta, según la cual 
Dios ESTÁ en todas las cosas, actúa por 
causas segundas, ya que los humanos somos 
co-creadores de la acción divina en un mundo 
en que las cosas cambian como si Dios no 
existiera (autonomía de las realidades) 
Y concluimos: para tender puentes entre 
ciencia y religión, es necesario saber la 
postura de cada uno de los que dialogan. No 
se trata de rebatir, sino de respetar las 
herramientas epistemológicas que tenemos. 
Pues con el uso de esas herramientas, 
accedemos al saber humano. 
  
Leandro Sequeiros. Presidente de 
ASINJA (Asociación Interdisciplinar José de 
Acosta), Colaborador de la Cátedra Hana y 
Francisco J. Ayala de Ciencia, Tecnología y 
Religión. 
   
 
 
 
 
 
 
 



247 

 

 
      
 

17 
Robustecer la 
sociedad civil 

Leandro Sequeiros, 03-abril-2024 
 

 

 
        Los medios de comunicación social y las 
redes sociales muestran reiteradamente un 
fenómeno que está cobrando cada vez más 
fuerza: en muchas democracias europeas, 
entre ellas la democracia española, los 
partidos políticos van ocupando cada vez más 
espacio y poder social. Muchos tenemos la 
impresión de que la sociedad civil (entendida 
en el sentido de la sociología, como el 
conjunto de los ciudadanos que respetamos 
el sistema democrático) cuenta “cada vez 
menos” a la hora de saber lo que pasa a 



248 

 

nuestro alrededor, a la hora de intervenir 
socialmente y de tener una voz en la realidad 
plural de nuestro mundo. Mientras que los 
partidos políticos (que son solo una 
herramienta instrumental de la sociedad civil) 
tienden a ocupar todo el espacio social 
disponible. 
        La inminencia de tres elecciones en 
España (las catalanas, las vascas y las 
europeas) están ya invadiendo las agencias 
de noticias de partidos y coaliciones, de 
candidatos y de estrategias para rebañar 
votos de los indecisos. Y lo que debía ser solo 
un medio para la construcción de la mejor 
convivencia de la sociedad civil se convierte 
en protagonista y, con frecuencia, en el 
objeto final de toda la vida social de España y 
de Europa. ¿Tal importantes – por no decir 
necesarios e imprescindibles – son los 
partidos en la construcción de las 
democracias? ¿No habría otras formas de 
participación de la sociedad civil? 
        Muchos tenemos la impresión de que, de 
modo intencional, se nos ofrece una realidad 
social deformada, muchas veces edulcorada y 
otras veces exagerada para presionar la 
decisión del voto. Y, en estos momentos, 
sabemos el poder de la Inteligencia Artificial 
para incidir en la mente de los 
votantes.  Parece que se va a cumplir alguna 
de las ideas de los detractores de la Agenda 
2030: la sociedad civil se considera menor de 



249 

 

edad y no entiende las sutilizas de las 
complicaciones de las grandes políticas de los 
Estados. Y por ello, con diversos sustitutivos 
(fútbol, toros, festivales, programas de 
televisión, ferias, consumo…) se tiene una 
sociedad civil domesticada y sumisa ante los 
“expertos” que construyen el futuro. 
        Robustecer a la sociedad civil (que no es 
una sociedad apolítica, sino que intenta 
situar a los partidos políticos en su lugar 
necesario pero invasivo de competencias) 
debería ser uno de los objetivos de los medios 
de comunicación social. Educar para una 
ciudadanía adulta y responsable, que respeta 
y valora el papel necesario de los partidos 
políticos en las sociedades liberales; pero que 
además reclama su voz (y no solo su voto) 
para construir junto con el resto de agentes 
sociales una sociedad más tolerante, 
igualitaria y justa. 
        Sin caer en los excesos de las distopías y 
de los conspiranoicos, el futuro de las 
democracias liberales europeas debe estar 
controlado por la sociedad civil y no por 
oscuras corporaciones poderosas como el 
Foro de Davos, los intereses económicos de 
los monopolios y el Mercado global 
generador de desigualdad y deterioro de 
nuestra casa común. 
Leandro Sequeiros. Presidente de ASINJA 
(Asociación Interdisciplinar José de Acosta) 
 



250 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



251 

 

 

18 
El homo co-creator 
según Philip Hefner 

Leandro Sequeiros, 02-mayo-2024 
 

 
 
El pasado dia 27 de abril de 2024 nos ha 
dejado el teólogo evolucionista Philip 
Hefner. Su extensa obra reitera en su 
desarrollo intelectual una serie de conceptos 
estructurantes que son muy significativos en 
la tarea de reflexión en el mundo 
interdisciplinar:  co-creador, emergentismo, 
filosofía y teología del proceso, Teilhard, 
teología kenótica, Lakatos, naturalismo 
religioso, y en especial, ciencia, tecnología, 
espiritualidad, religiones, teología.  

Nacido en 1932, fundó en 1988 el 
Chicago Center for Religion and Science, que 
más tarde fue rebautizado como Zygon 



252 

 

Center for Religion and Science. De este 
centro salió la revista Zygon que es hoy un 
referente necesario en la reflexión entre 
Ciencia y Religión. Sus aportaciones pueden 
colaborar a la reelaboración mental de la 
experiencia de Dios. LS; 
El emergentismo co-creador de Philip Hefner. 
Aportaciones al encuentro entre ciencia y 
religión 
 
 
Philip Hefner es uno de los impulsores del 
Instituto de Religión en la Era de la 
Ciencia (IRAS), una asociación civil no 
confesional que promueve y facilita la 
dialéctica continua entre la religión y la 
ciencia. 
El Instituto ha celebrado conferencias 
anuales de una semana de duración en Star 
Island en New Hampshire desde 1954. La 
conferencia atrae a unos 250 miembros y no 
miembros cada año. 
A la conferencia de 1964, por ejemplo, 
asistieron 215 conferencistas, con discursos 
de figuras como Theodosius Dobzhansky.  En 
su Constitución, el propósito de IRAS se 
establece de la siguiente manera: “Se 
establece el Instituto de Religión en la Era de 
la Ciencia para promover esfuerzos creativos 
que conduzcan: 
 

https://en.wikipedia.org/wiki/Non-denominational
https://en.wikipedia.org/wiki/Non-denominational
https://en.wikipedia.org/wiki/Star_Island_(New_Hampshire)
https://en.wikipedia.org/wiki/Star_Island_(New_Hampshire)
https://en.wikipedia.org/wiki/New_Hampshire
https://en.wikipedia.org/wiki/Theodosius_Dobzhansky
https://en.wikipedia.org/wiki/Theodosius_Dobzhansky


253 

 

• *a la formulación, a la luz de los 
conocimientos contemporáneos, de 
doctrinas y prácticas eficaces para el 
bienestar humano; 

• *a buscar relaciones dinámicas y positivas 
entre los conceptos desarrollados por la 
ciencia y los objetivos y esperanzas de la 
humanidad expresados a través de la 
religión; y 

• *a enunciar los valores humanos en términos 
tan universales y válidos que sean 
comprendidos por todos los pueblos, 
independientemente de su origen cultural o 
experiencia, de manera que proporcionen 
una base para la cooperación mundial. 
El Consejo IRAS adoptó la siguiente 
declaración en 2003: “En IRAS tomamos en 
serio el mundo natural como una fuente 
primaria de significado. Nuestra búsqueda 
está informada y guiada por la 
profundización y evolución de los 
entendimientos fomentados por la 
investigación científica. 
“A partir de aquí, nuestras búsquedas de 
significado nos llevan en direcciones 
divergentes. Para algunos, el mundo natural 
y sus manifestaciones emergentes en la 
experiencia humana y la creatividad son el 
foco de la exploración. Algunos continúan 
encontrando y celebrando lo sagrado en 
tales exploraciones. Para otros, la 
comprensión del mundo natural se entrelaza 



254 

 

con la comprensión inherente a varias 
tradiciones religiosas, generando caminos 
adicionales de exploración y encuentro. 
Como resultado, articulamos nuestras 
orientaciones emergentes con muchas voces 
que son armoniosas en el sentido de que 
compartimos un sentido común de lugar y 
gratitud. Reconocemos también un conjunto 
compartido de valores y preocupaciones 
relacionadas con la paz, la justicia, la 
dignidad, la diversidad cultural y ecológica y 
la sostenibilidad planetaria. Aunque 
podemos diferir y, por lo tanto, debatir sobre 
cómo se abordan estas preocupaciones aquí, 
estamos comprometidos a participar en su 
resolución”. 
En enero de 2023 Philip Hefner ha 
intervenido en una conferencia de gran 
interés sobre la IA  “The Greatest Challenge: 
The Created Co-Creator” que puede 
encontrarse en  Institute for Religion 
and Science – Philip Hefner, PhD – YouTube. 
La profesora de sociología, Audrey R. 
Chapman, dice de él: 
 Philip Hefner es quizás el teólogo que ha 
lidiado más seria y explícitamente con la 
evolución de la naturaleza humana. Su 
enfoque de este tema, particularmente en su 
obra ‘El factor humano’ es sacralizar el 
proceso de evolución. como varios otros 
pensadores, Hefner presenta un paradigma 
evolutivo biocultural del Homo sapiens… Para 

https://www.youtube.com/watch?v=6YRa0pm8BjM
https://www.youtube.com/watch?v=6YRa0pm8BjM
https://www.youtube.com/watch?v=6YRa0pm8BjM
https://www.youtube.com/watch?v=6YRa0pm8BjM
https://www.youtube.com/watch?v=6YRa0pm8BjM
https://www.youtube.com/watch?v=6YRa0pm8BjM
https://www.youtube.com/watch?v=6YRa0pm8BjM
https://www.youtube.com/watch?v=6YRa0pm8BjM


255 

 

él, la cultura es un happening en la 
naturaleza”. 
  
El teólogo Philip Hefner: Datos biográficos 
La persona y la obra filosófica y teológica de 
Philip Hefner es poco conocida en España, 
dado que ninguno de sus libros ha sido 
traducido al castellano. Por ello, presentamos 
algunos datos biográficos para situar su 
persona y su obra en un contexto general del 
debate entre ciencia y religión. 
El teólogo Philip Hefner nació el 10 de 
diciembre de 1932 en Denver (Colorado). Ha 
sido profesor en la Lutheran School of 
Theology de Chicago y en la Universidad de 
Chicago, siendo su área de conocimiento la 
Filosofía de la Religión y la Teología de las 
culturas. Hasta hace unos días seguía 
trabajando como profesor emérito de 
Teología sistemática en la  Lutheran School 
of Theology de Chicago. 
        
 Desde el punto de vista académico, el trabajo 
de investigación y docencia de Philip Hefner 
han girado en torno a la problemática de las 
interacciones epistemológicas entre las 
tradiciones religiosas y las ciencias de la 
naturaleza. Hefner ha desarrollado cursos en 
otras universidades como profesor visitante y 
como conferenciante en seminarios, colegios 
y universidades de Estados Unidos, Europa, 
África y Asia. Como pastor y ministro 

https://en.wikipedia.org/wiki/Lutheran_School_of_Theology_at_Chicago
https://en.wikipedia.org/wiki/Lutheran_School_of_Theology_at_Chicago
https://en.wikipedia.org/wiki/Lutheran_School_of_Theology_at_Chicago
https://en.wikipedia.org/wiki/University_of_Chicago
https://en.wikipedia.org/wiki/University_of_Chicago
https://en.wikipedia.org/wiki/Lutheran_School_of_Theology_at_Chicago
https://en.wikipedia.org/wiki/Lutheran_School_of_Theology_at_Chicago
https://en.wikipedia.org/wiki/Lutheran_School_of_Theology_at_Chicago
https://en.wikipedia.org/wiki/Lutheran_School_of_Theology_at_Chicago
https://en.wikipedia.org/wiki/Lutheran_School_of_Theology_at_Chicago
https://en.wikipedia.org/wiki/Lutheran_School_of_Theology_at_Chicago


256 

 

ordenado de la Iglesia Evangélica Luterana 
ha enseñado en numerosos seminarios 
luteranos en Estados Unidos. 
 

 
 
        En el año 1988, Hefner jugó un papel 
decisivo en hacer realidad la visión  de Ralph 
Wendell Burhoe al ayudar a crear el  Centro 
de Chicago para la Religión y la Ciencia,  que 
más tarde pasó a llamarse Centro Zygon para 
la Religión y la Ciencia5. Fue el primer director 
del centro y permaneció en ese cargo desde 
1988 hasta 2003, momento en el que Antje 
Jackelén lo sucedió. Hoy en día, el Centro 
Zygon está dirigido por Lea Schweitz. 
  
La obra intelectual de Philip Hefner 
        Philip Hefner fue muchos años el 
editor  de la revista Zygon: Journal of 
Religion & Science, la revista líder de religión 
y ciencia en el mundo. Se retiró como editor a 

https://en.wikipedia.org/wiki/Ralph_Wendell_Burhoe
https://en.wikipedia.org/wiki/Ralph_Wendell_Burhoe
https://en.wikipedia.org/wiki/Antje_Jackel%C3%A9n
https://en.wikipedia.org/wiki/Antje_Jackel%C3%A9n
https://en.wikipedia.org/wiki/Zygon_(journal)
https://en.wikipedia.org/wiki/Zygon_(journal)
https://en.wikipedia.org/wiki/Zygon_(journal)
https://en.wikipedia.org/wiki/Zygon_(journal)


257 

 

finales de 2008. El erudito holandés Willem B. 
Drees fue nombrado su sucesor en el Journal. 
        Philip Hefner fue cuatro veces 
copresidente de la conferencia anual 
del Instituto de Religión en la Era de la 
Ciencia (IRAS). En esta actividad ha sido un 
líder en las discusiones sobre el paradigma 
evolutivo del Naturalismo Religioso. Hefner 
es una figura prominente en la defensa de 
esta propuesta emergente, que se distancia 
de las propuestas de las religiones 
tradicionales, ya que descubre aspectos 
religiosos en el mundo que pueden ser 
apreciados en un marco naturalista en lugar 
de depender de lo sobrenatural. 
        Hefner escribe: 
“Una segunda respuesta alternativa, a 
menudo identificada como “naturalismo 
religioso”, está compuesta por una muestra 
representativa de personas, muchas de las 
cuales son notables científicos, que están 
creando una cosmovisión religiosa que es 
consistente con su perspectiva personal y/o 
libre de esos estorbos de la religión 
tradicional que consideran conceptualmente 
anacrónica y moralmente peligrosa. El 
naturalismo religioso es una variedad de 
naturalismo que implica un conjunto de 
creencias y actitudes de que hay aspectos 
religiosos de este mundo que pueden ser 
apreciados dentro de un marco naturalista”. 

https://en.wikipedia.org/wiki/Willem_B._Drees
https://en.wikipedia.org/wiki/Willem_B._Drees
https://en.wikipedia.org/wiki/Institute_on_Religion_in_an_Age_of_Science
https://en.wikipedia.org/wiki/Institute_on_Religion_in_an_Age_of_Science
https://en.wikipedia.org/wiki/Religious_Naturalism
https://en.wikipedia.org/wiki/Religious_Naturalism


258 

 

 Entre las publicaciones de Philip Hefner se 
cuentan más de 150 artículos académicos, 
aproximadamente la mitad de los cuales 
tratan sobre las relaciones entre la religión y 
las ciencias naturales, mientras que la otra 
mitad de sus trabajos trata sobre cuestiones 
históricas y teológicas tradicionales. 
Desgraciadamente, ninguno de sus libros 
está traducido al castellano. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



259 

 

 
19 

Cuando la verdad no 
importa 

Leandro Sequeiros, 02-agosto-2024 

 
 
Esta es una reflexión de Leandro que nos 
acaba de llegar. La veo preparada para ser 
publicada sin trabajo previo en temporada 
semivacacional y oportuna para el momento 
actual. No nos subamos a las nubes de 
la verdad absoluta. Empecemos por la verdad 
factual, la comprobable, aunque sea con”var” 
o fotofinish. Como, por ejemplo, cuáles 
fueron los resultados de la últimas elecciones 
en Venezuela. AD. 
 
Tal vez muchos ciudadanos nos estamos 
haciendo mayores (por no decir con más 
propiedad, “viejos”). Pero la percepción de lo 



260 

 

que entendemos de lo que está pasando en el 
mundo, nos deja perplejos. Y algunos 
comenzamos a intuir que, tal vez, vivimos (o 
emergemos en la sociedad digital) a un 
mundo en que parece que “la verdad no 
importa”. Lo que manejamos en la realidad 
cotidiana para conocer la realidad, son las 
“imágenes” (las representaciones, las 
interpretaciones (casi todas visuales) que son 
las ráfagas o jirones de realidad que hacen 
referencia a “acontecimientos” exteriores a 
nosotros. Queremos insistir en que nuestra 
sociedad prefiere muchas veces vivir de 
“imágenes”, “representaciones”, 
“interpretaciones de la realidad” que 
coinciden con su modo de pensar. 
Esto tranquiliza las mentes (razón y corazón) 
y evitan que nuestra racionalidad crítica 
intente buscar la verdad. Para mucha gente, 
la verdad no importa. 
En estos días de verano, muchos hombres y 
mujeres “desconectan” y “se relajan” en el 
campo, en las playas de nuestras costas. No 
pretendemos con estas reflexiones ser 
agoreros, distópicos ni conspiranoicos. Pero, 
a pesar de que “cortamos” para descansar 
merecidamente, el mundo sigue girando. 
Pero nos debe preocupar el tema de “la 
verdad”,  la “desinformación”, la cultura 
“woke”, “la Agenda 2023”, el “globalismo” y 
la guerra cultural en nuestro mundo. Estamos 



261 

 

no en una época de cambio sino en un 
cambio de época.   

Y emerge una cultura global de la 
evasión, de la construcción social de unas 
representaciones del mundo socialmente 
compartidas que potencian la cultura de “la 
imagen”, de lo aparente, de lo virtual, de la 
posverdad, del “todo vale”, del uso de la IA 
para “crear” un mundo ficticio como el de 
Alicia en el País de las Maravillas. 

Dejando a un lado (por salud mental) lo 
que nos parece percibir de España, 
centremos la imaginación en lo que acontece 
en el mundo. Nos llegan cada día imágenes 
terribles de guerras y sufrimiento insostenible 
de millones de inocentes en Gaza, Sudán y 
Ucrania. No se pueden ocultar ni falsear.  

Pero también nos llegan las imágenes 
que los potentes medios de comunicación del 
mundo están construyendo (y metiendo en 
las cabezas de los ciudadanos) de la persona 
y poderío de China, Putin; de Donald Trump, 
Kamala Harris, Jose Biden como los que 
tienen la llave de lo que serán nuestras vidas.  

Y estas imágenes no solo llegan por los 
sentidos a nuestro cerebro intelectual sino 
que colonizan los sectores del cerebro donde 
se alojan los sentimientos. Vivimos en un 
mundo en el que el control de los ciudadanos 
no es solo ideológico, sino sobre todo 
emocional. Quien controla el corazón 
controla el cerebro. 



262 

 

Posiblemente esto ha sido siempre así. 
Pero posiblemente la marea impetuosa de 
sobreinformación que  llega a nuestra mente 
(racional y emocional), al cerebro, por la 
muchas vías de comunicación de nuestro 
mundo (prensa, radio, televisión y – sobre 
todo ahora – las poderosas redes sociales, no 
solo nos aturde y nos confunde, sino que sin 
darnos cuenta modelan en nuestra mente 
sistemas de creencias (ajenas) que nos hacen 
ser y creer lo que no somos y no creíamos. 

El viejo sociólogo fallecido en enero de 
2017 con más de 90 años,    había acuñado 
los conceptos de modernidad líquida, 
sociedad líquida o amor líquido para definir el 
actual momento de la historia en el que las 
realidades sólidas de nuestros abuelos, como 
el trabajo y el matrimonio para toda la vida, 
se han desvanecido. Y han dado paso a un 
mundo más precario, provisional, ansioso de 
novedades y, con frecuencia, agotador. Un 
mundo que Bauman supo explicar como 
pocos. 
Y la referencia a Bauman me trae a la 
memoria el filósofo Nietzsche, que escribió 
“contra el positivismo que se detiene ante el 
fenómeno solo hay acontecimientos, yo diría: 
no, justamente no hay acontecimientos, solo 
interpretaciones”. Los “acontecimientos” son 
derivados de la interpretación. Todo 
acontecer es una conglomeración de 
fenómenos escogidos y reunidos por un 



263 

 

intérprete. Por tanto, lo que se dice del 
fenómeno en cuestión no es un hecho, sino 
una interpretación. Incluso, nos advierte lo 
siguiente: “el hombre sólo encuentra en las 
cosas lo que él ha puesto en ellas”. Para 
Nietzsche, no existe un estado de las cosas  y 
mucho menos un sentido particular. El 
mundo está cargado de valor en sí mismo y 
somos el resultado de lo que interpretamos 
de él. 

Muchas de estas cosas son ya sabidas. 
En el siglo XIX, «Ley Campoamor» se basa en 
el texto del famoso poema LIX, titulado “Las 
dos linternas”, dedicado a Guillermo Laverde 
Ruiz y que forma parte de la 
obra Doloras (1846) de Ramón de 
Campoamor.  

Y este dice: «Y es que en el mundo 
traidor / nada hay verdad ni mentira: / todo 
es según el color / del cristal con que se mira», 
el cual supone una manera de expresar, y 
admitir, que nada vale, que ningún valor es 
inmutable, y que inevitablemente impera 
el subjetivismo, la arbitrariedad, y 
el relativismo, en todas las facetas de 
nuestro mundo (por ello, traidor a la verdad y 
justicia, según el poeta). 
Sin embargo, la afirmación de Campoamor no 
cae solamente en el relativismo y en el 
subjetivismo, sino en un desencanto del 
mundo, en donde la referencia al “mundo 
traidor” significa que el mundo en sí, la 

https://es.wikipedia.org/wiki/Doloras
https://es.wikipedia.org/wiki/Ram%C3%B3n_de_Campoamor
https://es.wikipedia.org/wiki/Ram%C3%B3n_de_Campoamor
https://es.wikipedia.org/wiki/Valor_(axiolog%C3%ADa)
https://es.wikipedia.org/wiki/Subjetivismo
https://es.wikipedia.org/wiki/Relativismo
https://es.wikipedia.org/wiki/Mundo
https://es.wikipedia.org/wiki/Traidor


264 

 

realidad, no es confiable, es sujeto de 
desconfianza debido a que cambia, se 
transforma, un día nos muestra un rostro y 
otro día otro. Ello supone que en el verso de 
Campoamor lo mismo impera el subjetivismo, 
con la referencia al color del cristal con que se 
mira; que la desconfianza en el mundo y su 
constante transformación. 
En un mundo en donde muchos quieren vivir 
perpetuamente “distraídos”, “relajados”, 
“evadidos”, y donde muchos se conforman 
con “imágenes” que justifiquen su vida y no 
les preocupa la “verdad” de nuestro mundo, 
urge que, desde los educadores y desde los 
medios de comunicación, potenciar el 
“pensamiento crítico”, una habilidad que 
todo humano debe desarrollar. Una 
competencia humana que nos dota de 
cualidades muy específicas que nos ayudan a 
resolver problemas de una mejor manera, nos 
hace más analíticos, nos ayuda a saber 
clasificar la información en viable y no viable, 
nos hace más curiosos, querer saber e 
investigar más acerca de temas de interés. 
Cuando se desarrolla este tipo de habilidades, 
también se desarrollan muchas otras 
capacidades del cerebro como la creatividad, 
la intuición, la razón y la lógica, entre otras. 
Las estrategias de pensamiento crítico 
apoyan a que el pensador crítico sea 
autodirigido y autorregulado. 



265 

 

Y tienen más actualidad los versos de Antonio 
Machado [LXXXV]: “¿Tu verdad? No, la 
Verdad, y ven conmigo a buscarla. La tuya, 
guárdatela”. 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



266 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



267 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



268 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



¿Conoces nuestro catálogo de libros con letra grande?

Están editados con una letra superior a la habitual para
que todos podamos leer sin forzar ni cansar la vista.

Consulta AQUI todo el catálogo completo.

Puedes escribirnos a pedidos@edicionesletragrande.com

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://www.bubok.es/libros/279461/las-aventuras-de-sherlock-holmes-escandalo-en-bohemia---la-liga-de-los-pelirrojos---un-caso-de-identidad--letra-grande
https://www.bubok.es/libros/277759/el-monte-de-las-animas-y-otras-leyendas-edicion-en-letra-grande
https://www.bubok.es/libros/277580/la-voragine-edicion-en-letra-grande
https://www.bubok.es/libros/277192/azul-edicion-en-letra-grande
https://www.bubok.es/libros/276986/memorias-de-mama-blanca-edicion-en-letra-grande
https://www.bubok.es/libros/276969/los-desterrados-y-otros-cuentos-edicion-en-letra-grande
https://www.bubok.es/libros/276824/relatos-de-edgar-allan-poe-edicion-en-letra-grande
https://www.bubok.es/libros/276464/tres-novelas-cortas-edicion-en-letra-grande
https://www.bubok.es/libros-en-letra-grande
mailto:pedidos@edicionesletragrande.com
http://www.tcpdf.org

