LEANDRO SEQUEIROS

CIENCIAS Y
CREENCIAS:

aportaciones a
"Atrio"

bubok
EDITORIAL



Ciencias y
creencias

Aportaciones a
“Atrio”

Leandro Sequeiros
Bubok ediciones, 2024




Entre ciencias y creencias

Ciencias y creencias.
Aportaciones a “Atrio”
Bubok ediciones, 2024

ISBN: (en proceso)



g

9.

CONTENIDOS

. Otro punto de vista sobre teismo .... 7

Panenteismo: recuperacion de un paradigma
de como Dios actua en el mundo .... 25
éTienen algo que decir los intelectuales
cristianos criticos en la sociedad moderna? .....
29

No confundir a los Intelectuales, los expertos
y a los tertulianos en los atrios del saber.... 52
Saber mas, para creer mejor ....7 1

El Instituto Fe y Secularidad (1967-2002): a
los veinte anos de su “hibernaciéon”....95

La “edad de oro” del Instituto Fe y Secularidad
de Madrid (de 1972 a 1992)... 114
Panenteismo de nuevo para una Fe razonable
e 139

Teologia de la ciencia: una tarea necesaria...
145

10.;Hay pruebas cientificas de la existencia de

Dios?... 161

11. ;Dédalo o icaro?....173
12.De la cultura de Ia secularizacion a la cultura

de la postsecularizacion .... 187

13.Atrévete a ser dueno de tu vida desde la

propia racionalidad.... 201



14.ATRIO, en la frontera de un cambio de
paradigma... 207

15.ATRIO y formacion permanente .... 219

16.Para poder tender puentes entre ciencia y
religion .... 229

17.Robustecer la sociedad civil .... 247

18.El homo co-creator segun Philip Hefner
................................................. 251

19.Cuando la verdad no importa ....259




PRESENTACION

El 6 de agosto de 2011 es la fecha de
mi primera colaboracion (tal vez, tardia) en la
revista digital “Atrio” que impulsa desde sus
inicios mi amigo Antonio Duato y un grupo
de entusiastas activistas interdisciplinares.

Segun el indice de la revista “Atrio” han
sido 63 colaboraciones. De ellas he elegido
una seleccion que tienen mas relacién con
CIENCIAS Y CREENCIAS.

Creo que es una aportacion interesante
para muchos de los amigos de ASINJA.

Tengo muy claro que estos textos
expresan lo que desde hace medio siglo es mi
MISION en la Compaiia:

[‘Presencia (fisica o virtual) activa y
participante trabajando en red (con jesuitas y
laicos) en aquellos espacios de frontera en los
que hay conflictos de racionalidades y se
tienden puentes interdisciplinares entre las
cosmovisiones cientificas y las tradiciones
espirituales y/o religiosas, ente la ciencia y la
religion (y su estructura racional en Ia
Teologia), el cambio cultural y la justicia
ambiental y global]






1
Otro punto de vista
sobre teismo

Leandro Sequeiros, 06-agosto-2021

Leandro Sequeiros, profesor jubilado
de la Facultad de Teologia de Granada,
iniciador y colaborador de Ia Cdtedra
Francisco José Ayala de Ciencia, Tecnologia y
Religion, y de la revista digital Fronteras
CTRde Ila Iniversidad de Comillas, actual
presidente de ASINJA- Asociacion
Interdisciplinar José de Acosta, nos ha hecho
el honor de enviar al post Invitacion a recoger

7


https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/
https://www.atrio.org/2021/04/19397/

en ATRIO el debate sobre No-teismo y fe en
Dios un extenso comentario que nos parece
oportuno subirlo a la columna central para
que pueda ser mds leido y comentado. AD.

Con un gran respeto a las razones a
favor del NO-Teismo, aporto mi punto de
vista. Tampoco me satisface el teismo. Y no
solo del que se habla en estas paginas sino de
otros teismos que aparecen en la filosofiay en
la teologia.

Personalmente, postulo que
el panenteismo, es un modelo mas coherente
con las ciencias de la naturaleza. Y de este
tema se acaba de publicar un libro muy
interesante:

Philip Clayton y Arthur
Peacocke (editores) En é/ vivimos, nos
movemos y  existimos. Reflexiones

panenteistas sobre la presencia de Dios en e/
mundo tal como lo describe la ciencia. Sal
Terrae, Santander, 2021, Universidad P
Comillas Coleccion Ciencia y Religion,
numero 27, 332 paginas. ISBN: 978-84-293-
3033-5. (Traduccidn del original en inglés de
2004 por José Manuel Lozano-Gotor), 332
paginas. ISBN: 978-84-293-3033-5.

Hacemos historia de este volumen.
Entre los dias 6 y 8 de diciembre del arno 2001
se reunieron en el recinto del castillo de
Windsor un nutrido grupo interdisciplinar de
expertos para celebrar un simposio


https://www.atrio.org/2021/04/19397/
https://www.atrio.org/2021/04/19397/
https://gcloyola.com/ciencia-y-religion/3864-en-el-vivimos-nos-movemos-y-existimos-9788429330335.html
https://gcloyola.com/ciencia-y-religion/3864-en-el-vivimos-nos-movemos-y-existimos-9788429330335.html
https://gcloyola.com/ciencia-y-religion/3864-en-el-vivimos-nos-movemos-y-existimos-9788429330335.html
https://gcloyola.com/ciencia-y-religion/3864-en-el-vivimos-nos-movemos-y-existimos-9788429330335.html
https://books.google.es/books/about/In_Whom_We_Live_and_Move_and_Have_Our_Be.html?id=N123ZrSR2b0C&redir_esc=y
https://books.google.es/books/about/In_Whom_We_Live_and_Move_and_Have_Our_Be.html?id=N123ZrSR2b0C&redir_esc=y

auspiciado por la Fundacion John Templeton:
como explicar la accion de Dios en el mundo.
El presente volumen traducido del inglés, se
organiza en 19 capitulos correspondientes a
las intervenciones de todos los participantes
en el simposio, asi como por el doctor en
Teologia Michael \X/. Brierley, que realizé su
tesis doctoral sobre el panenteismo a quien se
encomendé que aportara una vision de
conjunto.

La filosofia, la ciencia y la teologia
panenteistas no estan demasiado extendidas
entre nosotros. Y con frecuencia, mucha
gente confunde panteismo y panenteismo.
De un modo muy simple se puede decir que
para el panteismo, TODAS las cosas son Dios;
mientras que el panenteismo sostiene que
Dios ESTA en todas las cosas, pero estas no
son Dios. Entre nosotros, el panenteismo se
ha divulgado en ciertos ambientes gracias a
las obras de Pierre Teilhard de Chardin que en
esto prolonga la espiritualidad de
la Contemplacion para Alcanzar Amor de los
Ejercicios Espirituales de San Ignacio de
Loyola.

Para los lectores de “Atrio” puede
resultar de interés este comentario del libro
centrado en el primer capitulo. Su autor es el
doctor Michael William Brierleyy lo titula
“Nombrar una revolucion silenciosa. El giro
panenteista de la teologia moderna’. Este
capitulo es un extracto de la tesis doctoral



que estoy redactando (en 2001) en la
Universidad de Birmingham.
Michael W. Brierley (nacido en 1973),
graduado en Teologia e Historia en Oxford y
Cambrige, se doctoré6 en Teologia en la
Universidad de Birmingham en 2001 con una
tesis sobre el auge del panenteismo en la
teologia britanica del siglo XX. En Ia
actualidad es candnigo y maestro de
ceremonias en la catedral de Worcester.
Autor del articulo “The Potential of
Panentheism for Dialogue Between Science
and Religion” en la Oxford Handbook of
Religion and Science (2009).

Para valorar la dimension filosofica de este
volumen, hemos de citar al filésofo, cientifico
y tedélogo Philip Clayton que habla del “giro
panenteista” en la teologia del siglo XX[1],
pero también sabe que el término mismo, si
se quiere que sea considerado una parte seria
de la futura agenda teoldgica mundial,
necesita ser mejor conocido, mejor definido,
mejor comprendido.

Ya en la década de 1970[2], Donald Neil,
defendi6 una tesis doctoral sobre el
panenteismo en la que se percaté de que “ha
llegado el momento de llevar a cabo un
detallado estudio historico y analitico de la
doctrina del panenteismo”. La versidon
publicada de su tesis, God in
Everything 1984, [Dios en todas las cosas], es
el primer libro dedicado a esta palabra.

10


https://www.gov.uk/government/news/canon-precentor-of-worcester-cathedral-reverend-michael-william-brierley
https://www.oxfordhandbooks.com/view/10.1093/oxfordhb/9780199543656.001.0001/oxfordhb-9780199543656-e-38
https://www.oxfordhandbooks.com/view/10.1093/oxfordhb/9780199543656.001.0001/oxfordhb-9780199543656-e-38
https://www.oxfordhandbooks.com/view/10.1093/oxfordhb/9780199543656.001.0001/oxfordhb-9780199543656-e-38
https://www.atrio.org/2021/08/otro-punto-de-vista/#_edn1
https://www.atrio.org/2021/08/otro-punto-de-vista/#_edn2
https://www.amazon.es/God-Everything-J-D-Neil/dp/0863320228
https://www.amazon.es/God-Everything-J-D-Neil/dp/0863320228

La palabra “panenteismo” es menos conocida
que la palabra “panteismo”. Esta fue
propuesta por vez primera a principios del
siglo XVIII[3]y luego adoptada por Ilos
tradicionalistas como insulto para toda
insinuacion de alejamiento del teismo
clasico[4], en especial cuando la inmanencia
divina pasé a primer plano de la teologia,
desde finales del siglo XIX hasta la conclusién
de la Primera Guerra Mundial[5].

La palabra “panenteismo”, como atestiguan
todos los articulos estandar de Ilos
diccionarios especializados[6] fue acunada
por Karl Christian Friederich Krause (1781-
1832)[7], filosofo idealista aleman[8]y
coetaneo de Hegel[9].

Philip Clayton sugiere que los tedlogos
idealistas de inicios del siglo XIX, como
Krause, desarrollaron una serie basica de
intuiciones heredadas del siglo XVIII, y que
tales intuiciones derivaban de la idea de
Nicolas de Cusa de que la creacion acontecia
“en” Dios[10], asi como de la sustitucion por
Descartes de Ila nocion escolastica de
infinitud por otra mas participativa.

La palabra alcanzé amplia difusibn en
Estados Unidos a través de Charles
Harsthorne, “el mas destacado defensor del
panenteismo en EEUU", en especial a través
de su compilacibn de textos sobre
Dios, Philosophers Speak of God de 1953[11].
Y fue reintroducida en Gran Bretana por John

11


https://www.atrio.org/2021/08/otro-punto-de-vista/#_edn3
https://www.atrio.org/2021/08/otro-punto-de-vista/#_edn4
https://www.atrio.org/2021/08/otro-punto-de-vista/#_edn5
https://www.atrio.org/2021/08/otro-punto-de-vista/#_edn6
https://www.atrio.org/2021/08/otro-punto-de-vista/#_edn7
https://www.atrio.org/2021/08/otro-punto-de-vista/#_edn8
https://www.atrio.org/2021/08/otro-punto-de-vista/#_edn9
https://www.atrio.org/2021/08/otro-punto-de-vista/#_edn10
https://www.atrio.org/2021/08/otro-punto-de-vista/#_edn11

Robinson, cuyo libro Exploracion en el
interior de Dios (original de 1967) desarrolla
las  sugerencias doctrinales de su
controvertido superventas Honest to God,
Sincero para con Dios (original de 1963). Y el
principal exponente del panenteismo en ese
pais, aunque el término no le gusta, es John
Macquarrie[12]. El panenteismo  de
Macquarrie deriva de la posicion “existencia-
ontologica” de Ila primera edicion de
sus Principles of Christian Theology, 1966,
que a su vez es un desarrollo de su critica
ontologica a los existencialistas Heidegger y
Bultmann.

Teismo clasico, panenteismo y panteismo son
reconocidos como los patrones basicos con
cuya ayuda analizar la doctrina sobre Dios.
En la actualidad, toda una pléyade de
teodlogos se caracteriza a si mismo como
panenteista. Algunos suscriben el “teismo del
proceso”[13], un subconjunto del
panenteismo: Hartshorne, Norman Pittenger,
Charles Birch, Schubert Ogden, John Cobb,
James Will, Jim Garrison, David Pailin, Joseph
Bracken, David Griffin, Jay McDaniel, Daniel
Dombrowski y Anna Case-Winters.

Otros que se identifican a si mismos como
panenteistas son: Alan Anderson, Leonardo
Boff, Marcus Borg, Philip Clayton, Scott
Cowdell, Denis Edwards, Paul Fiddes,
Matthew Fox, Donald Gelpi, Peter Hodgson,
Christopher Knight, John Macquarrie

12


https://www.atrio.org/2021/08/otro-punto-de-vista/#_edn12
https://www.atrio.org/2021/08/otro-punto-de-vista/#_edn13

(aunque no le gusta el nombre), Paul
Matthews, Sallie McFague, Jurgen Moltmann,
Hugh Montefiore, Helen Oppenheimer,
Arthur Peacocke, Piet Schoonemberg, Claude
Stewart y Kallistos Ware.

Ademas, un grupo de pensadores y tedlogos
han sido identificados por otros como
panenteistas. Tales son Nikolai Berdiaev,
Peter Berger, James Bethune-Baker, Dietrich
Bonhoffer, Martin Buber, Sergei Bulgakov,
Rudolf Bultmann, Martin Heidegger, Karl
Heim, William Hocking, Geddes MacGregor,
Charles Pierce, Rosemary Radford Ruether,
Albert Schweitzer, Pierre Teilhard de
Chardin[14], Paul Tillich, Ernst Troeltsch, Alan
\X/atts, Paul Weiss y Alfred \¥hitehead; los
idealistas britanicos John y Edward Caird y
Andrew Seth Pringle-Pattison; los alemanes
decimonodnicos  Schleiermacher, Fichte,
Hegel, Schelling, Baur, Fechner y Pfleiderer;
Asi como los te6logos medievales Nicolas de
Cusa y Maestro Eckhart. Las misticas Matilde
de Magdeburgo y Juliana de Norwich. E
incluso Lutero.

Lo mismo podria afirmarse con buenas
razones para otros muchos autores, entre
ellos R. J. Campbell, John Oman, John V.
Taylor, y anglicanos liberales clasicos como
Peter Baelz, Geoffrey Lampe y Maurice Wiles.
Con el panenteismo cabe  asociar
movimientos enteros, como el
neoplatonismo, el cristianismo ortodoxo, la

13


https://www.atrio.org/2021/08/otro-punto-de-vista/#_edn14

mistica, y el modernismo inglés. En
consecuencia, “panenteismo” no puede ser
descartado como un “término vago y en
cierto modo sospechoso”.

Sugerir que “todos somos panenteistas
ahora” seria ir demasiado lejos. Esto no es
sostenible a la vista del neotomismo, del
crédito que en la actualidad se da al
barthanismo que proponen, por ejemplo,
Colin Gunton y John Webster[15], y de la
posmoderna ortodoxia radical. Pero se
considera que el panenteismo es una buena
ayuda para el dialogo ciencia y religion. Para
algunos es wuna ‘“revolucion” en el
planteamiento de la teologia. Ha sido una
revolucion tranquila porque ha sido
defendida con otros nombres: “teismo
dialéctico” (Macquarrie), “teismo neoclasico”
(Hartshorne), “teismo naturalista” (Griffin) o
“teismo del proceso”.

Bajo el titulo de “panenteismo” se engloban
muchas descripciones de la relacion entre
Dios y el cosmos. Estan, por ejemplo, el
“panenteismo patristico” de Ware, el
“panenteismo basado en la idea de campo”
que propone el jesuita Blacken, y Ia
singularizacion de la conjungacion de finitud
e infinitud como Ilo distintivo del
panenteismo que realiza Philip Clayton.
Charles Hartshorne concibe a Dios como
“conciencia eterno-temporal que conoce e
incluye el mundo” (lo que resume en el

14


https://www.atrio.org/2021/08/otro-punto-de-vista/#_edn15

acrénimo ETCK\Y, Eternal-Temporal
Conciousness, Knowing and Including the
Worl/d). Y Daniel Nikkel ha calificado a Paul
Tillich de panenteista, por el distintivo
lenguaje de “ser” que emplea el tedlogo
germano-norteamericano.

Pero a pesar de la aparente dispersion de
concepciones, es posible establecer un
terreno comun compartido por los diversos
panenteismos, especialmente estudiado el
vocabulario que utilizan un pequeno grupo
de tedlogos (“panenteistas clave”) que se
ocupan de esto: Philip Clayton[16], David Ray
Griffin, Charles Hartshorne[17], John
Macquarrie[18], Jay B. McDaniel, David A.
Pailin y Arthur Peacocke[19].

Para los estudiosos de la filosofia, los autores
parten de la definiciobn clasica de
“panenteismo”, que es la que ofrece el Oxford
Dictionary of the Christian Church:“La
creencia (conviccion) de que el ser de Dios
engloba e impregna la totalidad del universo,
de suerte que todas las partes de este existen
en éI”[20]. El experto, Michael W. Brierley,
considera que esta es una definicion “débil”
porque apenas va mas alla de la definicion
literal de la palabra. La afirmaciéon de que
Dios “engloba” el universo se limita a afirmar
el significado literal, “todo en Dios”, con Dios
como sujeto, dejando la “impregnacion”
como la unica glosa de lo que de hecho

15


https://www.atrio.org/2021/08/otro-punto-de-vista/#_edn16
https://www.atrio.org/2021/08/otro-punto-de-vista/#_edn17
https://www.atrio.org/2021/08/otro-punto-de-vista/#_edn18
https://www.atrio.org/2021/08/otro-punto-de-vista/#_edn19
https://www.atrio.org/2021/08/otro-punto-de-vista/#_edn20

podria significar la “inclusion” del universo o
su existencia “en” Dios.

La pregunta permanece, por tanto, abierta:
éen qué sentido existe el universo en Dios? Es
posible que esta imprecision en el significado
del sintagma: segun Polkinghorne (2008)
“todo en Dios”, sea responsable de parte de
las “tentadoras ambigluedades” que “parecen
lastrar el debate panenteista”[21].
Cieertamente, la ambiguedad del “en” ha
llevado a algunos tedlogos a distinguir entre
diferentes tipos de panenteismo[22]. Asi, por
ejemplo, McDaniel distingue entre el
panenteismo “emanatista” y el panenteismo
“relacional”. En el primero, el cosmos es
manifestacion directa del ser mismo de Dios,
de suerte que la accion creadora del universo
es a la vez accion creadora de Dios. En
cambio, el panenteismo “relacional”, para
McDaniel, permite al cosmos independencia
creadora respecto a Dios, de modo que la
humanidad posee su propio poder creador.
Analogamente, Gregory R. Peterson
(Universidad del Estado de Dakota) habla de
panenteismo “débil” y panenteismo “fuerte”.
La version “débil” se refiere (solo) a la
presencia de Dios en el universo, mientras
que la version “fuerte” implica cierta
identidad entre ambos.

Pero estas opciones resultan ser, sin
embargo, elecciones superficiales a la luz de
las ocho facetas del lenguaje panenteista que

16


https://www.atrio.org/2021/08/otro-punto-de-vista/#_edn21
https://www.atrio.org/2021/08/otro-punto-de-vista/#_edn22

son (en gran medida) comunes a los autores
panenteistas mas importantes y explicitan
realmente el “en”[23]. Estas facetas son: 1. El
cosmos como cuerpo de Dios; 2. Lenguaje de
“en y a través de”; 3. El cosmos como
sacramento; 4. Lenguaje de entrelazamiento
inextricable; 5. Dependencia de Dios respecto
del Cosmos; 6. Valor intrinseco y positivo del
cosmos; 7. Pasibilidad divina; y 8. La
Cristologia gradual. Estos rasgos son
aplicables a modo de “test” a los tedlogos
para ver si es posible calificarlos como
panenteistas.

En definitiva: las personas de nivel intelectual
universitario y mentalidad interdisciplinar
encontraran en este volumen un arsenal
intelectual poderoso que puede reelaborar
muchos de los paradigmas heredados de
otras filosofias. Un capitulo extenso con las
notas y un indice biografico de los autores,
completan el estudio. Resaltemos Ia
cuidadosa y actualizada (para los trabajos en
espanol) del traductor, José Manuel Lozano-
Gotor.

LEANDRO SEQUEIROS. Presidente de Ia

Asociacion Interdisciplinar José de Acosta.

NOTAS:
[1] Ph. Clayton. “The Panentheistic Turn in Christian
Theology”. Dialog, 38 (1999), 289-293; Cfr. J.

17


https://www.atrio.org/2021/08/otro-punto-de-vista/#_edn23
https://www.atrio.org/2021/08/otro-punto-de-vista/#_ednref1

Macquarrie, Stubborn Theological Questions, SCM
Press, Londres, 2003.

[2][2] J. D. Neil. Panentheism: a Gospel for To-
Day?Tesis doctoral, Universidad de Exeter, 1973.

[3] Para los tratamientos modernos del panteismo, cf.
M. P. Levine, Pantheism: A Non-Theistic Concept of
Deity. Routhledge, London/New York, 1994.

[4] Cf. M. D. Hampson, Theology and Feminism. Basil
Blackwell, Oxford/Cambridge (Mass.), 1990, 132.

[5] Un ejemplo de esta tendencia es la doctrina del
“Dios finito”, expresion que fue adoptada, entre otros,
por H. G. Wells en la Primera Guerra Mundial durante
su breve fase teista. Arthur R. Peacocke, God and the
New Biology, J. M. Dent and Sons. London, 1986, 84-
85, observa que la “tradicion autoctona” de Teologia
inmanentista en Gran Bretana puede ayudar a explicar
por qué las ideas de Teilhard de Chardin y de
\Xhitehead tuvieron mayor repercusion en Estados
Unidos.

[6] Ch. Harstshorne, “Pantheism and Panentheism”,
en Encyclopedia of Religion, Macmillan, New York,
1987, 165-171.

[7] Krause utilizé el término en una obra de 1829.
Otros afirman que fue utilizada por F. Jacobi (1743-
1819)

[8] R. V. Orden, E/ sistema de la filosofia de Krause:
Génesis y desarrollo del panenteismo. Publicaciones
Universidad P. Comillas, 1998.

[?] R. C. Whittemore, “Hegel as Panentheistic”, Tulane
Studies in Philosophy, 9 (1960), 134-164.

[10] Ph. Clayton. The Problem of God in Modern
Thought, Cambridge 2000, 150-151.

[11] Charles Hartshorne (Kittanning, Pensilvania, 5 de
junio de 1897 — Roma, Italia 9 de octubre de 2000) fue
un prominente fil6sofo estadounidense que se dedico
principalmente a lafilosofia de Ila religibny a
la metafisica. Desarrollé la idea neoclasica de Dios y
produjo una prueba de la existencia de Dios desde
la lI6gica modal a partir del argumento

18


https://www.atrio.org/2021/08/otro-punto-de-vista/#_ednref2
https://www.atrio.org/2021/08/otro-punto-de-vista/#_ednref3
https://www.atrio.org/2021/08/otro-punto-de-vista/#_ednref4
https://www.atrio.org/2021/08/otro-punto-de-vista/#_ednref5
https://www.atrio.org/2021/08/otro-punto-de-vista/#_ednref6
https://www.atrio.org/2021/08/otro-punto-de-vista/#_ednref7
https://www.atrio.org/2021/08/otro-punto-de-vista/#_ednref8
https://www.atrio.org/2021/08/otro-punto-de-vista/#_ednref9
https://www.atrio.org/2021/08/otro-punto-de-vista/#_ednref10
https://www.atrio.org/2021/08/otro-punto-de-vista/#_ednref11
https://es.wikipedia.org/wiki/Pensilvania
https://es.wikipedia.org/wiki/5_de_junio
https://es.wikipedia.org/wiki/5_de_junio
https://es.wikipedia.org/wiki/1897
https://es.wikipedia.org/wiki/Roma
https://es.wikipedia.org/wiki/Italia
https://es.wikipedia.org/wiki/9_de_octubre
https://es.wikipedia.org/wiki/2000
https://es.wikipedia.org/wiki/Fil%C3%B3sofo
https://es.wikipedia.org/wiki/Estadounidense
https://es.wikipedia.org/wiki/Filosof%C3%ADa_de_la_religi%C3%B3n
https://es.wikipedia.org/wiki/Metaf%C3%ADsica
https://es.wikipedia.org/wiki/Neoclasicismo
https://es.wikipedia.org/wiki/Dios
https://es.wikipedia.org/wiki/Existencia_de_Dios
https://es.wikipedia.org/wiki/L%C3%B3gica_modal
https://es.wikipedia.org/wiki/Argumento_ontol%C3%B3gico

ontolégico de San Anselmo. Hartshorne es también
conocido por aplicar la filosofia del proceso de Alfred
North Whitehead a una teologia del proceso.

[12] John Macquarrie, In Search of Deity: An Essay in
Dialectical Theism. The Glifford Lectures 1983-1984. A
Macquarrie se le considera el “patriarca” del
panenteismo britanico.

[13] La teologia del proceso (teismo del proceso) es un
tipo de teologia desarrollada a partir de la filosofia del
proceso de Alfred North Whitehead (1861-1947) ,
sobre todo por Charles Hartshorne (1897-2000), John
B. Cobb (n. 1925) y Eugene H. Peters (1929- 1983). La
teologia del proceso y la filosofia del proceso se
denominan colectivamente  “pensamiento del
proceso”. Tanto para Whitehead como para
Hartshorne, es un atributo esencial de Dios afectar y
ser afectado por Ilos procesos temporales,
contrariamente a las formas del teismo que sostienen
que Dios es en todos los aspectos intemporal (eterno),
inmutable ( inmutable ) y no afectado. por el mundo (
impasible ). La teologia del proceso no niega que Dios
es en algunos aspectos eterno (nunca morira),
inmutable (en el sentido de que Dios es
inmutablemente bueno) e impasible (en el sentido de
que el aspecto eterno de Dios no se ve afectado por la
actualidad), pero contradice la vision clasica al insistir
en que Dios es en algunos aspectos temporal, mutable
y pasible. Segun Cobb, “la teologia del proceso puede
referirse a todas las formas de teologia que enfatizan
el evento, la ocurrencia o el devenir sobre la sustancia .
En este sentido, la teologia influenciada por Hegel es
la teologia del proceso tanto como la influenciada por
\X/hitehead. Este uso del término llama atencion a las
afinidades entre estas tradiciones por lo demas
bastante diferentes”.También se puede incluir a Pierre
Teilhard de Chardinentre los tedlogos del
proceso, incluso si en general se entiende que se
refieren a la escuela de Whitehead y de Hartshorne,
donde contintan los debates en curso dentro del

19


https://es.wikipedia.org/wiki/Argumento_ontol%C3%B3gico
https://es.wikipedia.org/wiki/Anselmo_de_Canterbury
https://es.wikipedia.org/wiki/Filosof%C3%ADa_del_proceso
https://es.wikipedia.org/wiki/Alfred_North_Whitehead
https://es.wikipedia.org/wiki/Alfred_North_Whitehead
https://es.wikipedia.org/wiki/Teolog%C3%ADa_del_proceso
https://www.atrio.org/2021/08/otro-punto-de-vista/#_ednref12
https://www.atrio.org/2021/08/otro-punto-de-vista/#_ednref13
https://gaz.wiki/wiki/es/Process_philosophy
https://gaz.wiki/wiki/es/Process_philosophy
https://gaz.wiki/wiki/es/Alfred_North_Whitehead
https://gaz.wiki/wiki/es/Charles_Hartshorne
https://gaz.wiki/wiki/es/John_B._Cobb
https://gaz.wiki/wiki/es/John_B._Cobb
https://gaz.wiki/wiki/es/Becoming_(philosophy)
https://gaz.wiki/wiki/es/Being
https://gaz.wiki/wiki/es/Georg_Wilhelm_Friedrich_Hegel
https://gaz.wiki/wiki/es/Pierre_Teilhard_de_Chardin
https://gaz.wiki/wiki/es/Pierre_Teilhard_de_Chardin

campo sobre la naturaleza de Dios, la relacion de Dios
y el mundo y la inmortalidad.

[14] Ursula King. Cristo en todas las cosas. Explorando
la espiritualidad con Pierre Teilhard de Chardin. Sal
Terrae, 2021.

[15] Para el rechazo barthiano del panenteismo, K.
Barth, Church Dogmatics, The doctrine of God. Karl
Barth (10 de mayo de 1886 — 10 de diciembre de 1968)
fue un suizo Reformado teélogo quien es mas
conocido por su comentario histérico La Epistola a los
Romanos (1921) (también conocido como Romanos
ll), su participaciéon en el Confesiéon de la iglesia, y la
autoria del Declaracién de Barmen, y especialmente su
resumen teolégico inacabado de cinco volumenes,
el Dogmdtica de Ila Iglesia(publicado en doce
volumenes parciales entre 1932 y 1967). La influencia
de Barth se expandié mucho mas alla del ambito
académico a la cultura dominante, lo que lo llevo a
aparecer en la portada de Hora el 20 de abril de 1962.
[16] Philip Clayton (nacido en 1956) es un filésofo
estadounidense contemporaneo de la religibn y
filbsofo de la ciencia. Su trabajo se centra en Ia
interseccion de la «ciencia, la ética y Ila
sociedad. Actualmente ocupa la Catedra Ingraham en
la Escuela de Teologia de Claremont y se desempena
como miembro de la facultad afiliada en la Universidad
de Graduados de Claremont . Clayton se especializa
enfilosofia de Ila ciencia, filosofia de |Ia
biologia y filosofia de Ia religion , asi como en teologia
comparada. Como administrador en la educacion
superior, Clayton se desempenoé como Decano de la
Escuela de Teologia de Claremont, y como Rector y
Vicepresidente senior dela Universidad Claremont
Lincoln, que en ese momento era una universidad
interreligiosa. Fue investigador principal del
proyecto Science and the Spiritual Questde 1999 a
2003, en cuyo proyecto colaboré la Catedra Ciencia,
Tecnologia y Religion de la Universidad Pontificia
Comillas, siendo director de la misma el profesor Javier

20


https://www.atrio.org/2021/08/otro-punto-de-vista/#_ednref14
https://www.atrio.org/2021/08/otro-punto-de-vista/#_ednref15
https://es.wikinew.wiki/wiki/Protestantism_in_Switzerland
https://es.wikinew.wiki/wiki/Reformed_churches
https://es.wikinew.wiki/wiki/Theology
https://es.wikinew.wiki/wiki/The_Epistle_to_the_Romans_(Barth)
https://es.wikinew.wiki/wiki/The_Epistle_to_the_Romans_(Barth)
https://es.wikinew.wiki/wiki/Confessing_Church
https://es.wikinew.wiki/wiki/Barmen_Declaration
https://es.wikinew.wiki/wiki/Church_Dogmatics
https://es.wikinew.wiki/wiki/Time_(magazine)
https://www.atrio.org/2021/08/otro-punto-de-vista/#_ednref16
https://en.wikipedia.org/wiki/Claremont_School_of_Theology
https://en.wikipedia.org/wiki/Claremont_Graduate_University
https://en.wikipedia.org/wiki/Claremont_Graduate_University
https://en.wikipedia.org/wiki/Philosophy_of_science
https://en.wikipedia.org/wiki/Philosophy_of_biology
https://en.wikipedia.org/wiki/Philosophy_of_biology
https://en.wikipedia.org/wiki/Philosophy_of_religion
https://en.wikipedia.org/wiki/Comparative_theology
https://en.wikipedia.org/wiki/Comparative_theology
https://en.wikipedia.org/wiki/Claremont_Lincoln_University
https://en.wikipedia.org/wiki/Claremont_Lincoln_University
https://www.washingtonpost.com/wp-srv/newsweek/science_of_god/scienceofgod.htm

Leach y en la que colaboraron, entre otros, la Facultad
de Teologia de Granada. Dentro de las ciencias
naturales, la investigacion de Philip Clayton se ha
centrado en la dinamica emergente en biologia y en
los correlatos neuronales de Ia concienciaen Ia
neurociencia. Ha sido coautor o editor de varias
publicaciones con fisicos, quimicos y bidlogos,
analizando sistemas naturales emergentes y
explorando su importancia para el estudio de la
religion. Trabaja en particular sobre las implicaciones
filosoficas y religiosas de la teoria de la emergencia. En
este campo, sus libros incluyen Mind and Emergence:
From Quantum to ConsciousnessyIn Quest of
Freedom: The Emergence of Spirit in the Natural
World. También fue editor de The Reemergence of
Emergence. También ha publicado extensamente en
el campo de Ia ciencia y la religion, y se desempeno
como coeditor del Oxford Handbook of Religion and
Science . Philip Clayton recibié un doctorado conjunto
de Yale en filosofia de la ciencia y filosofia de la
religion. También ha ocupado diversas catedras
invitadas en otras universidades, incluidas Ia
Universidad de Munich, la Universidad de Cambridge
y la Universidad de Harvard. Como Fulbright Senior
Fellow y profesor Humboldt, estudié con Wolfhart
Pannenberg en Teologia y en Filosofia con Dieter
Henrich y Lorenz Puntel . Mas tarde coedito
el Festschrift en inglés para Pannenberg y tradujo el
trabajo de Pannenberg al inglés. Philip Clayton ha

ensenado en Haverford College, Williams
College y Sonoma State University.Sus catedras
internacionales incluyen India, Gran
Bretana, Francia, y China. Habla y escribe

extensamente sobre temas en la interseccion de la
ciencia, la religion, la ética y la politica.

[17] Charles Hartshorne (Kittanning, Pensilvania, 5 de
Jjunio de 1897 — Roma, Italia 9 de octubre de 2000) fue
un prominente filésofo estadounidense que se dedicé
principalmente a lafilosofia de la religibny a

21


https://en.wikipedia.org/wiki/Neural_correlates_of_consciousness
https://www.amazon.com/Mind-Emergence-Consciousness-Philip-Clayton/dp/0199291438/
https://www.amazon.com/Mind-Emergence-Consciousness-Philip-Clayton/dp/0199291438/
https://www.amazon.com/Quest-Freedom-Emergence-Frankfurt-Naturwissenschaft/dp/3525569866/
https://www.amazon.com/Quest-Freedom-Emergence-Frankfurt-Naturwissenschaft/dp/3525569866/
https://www.amazon.com/Quest-Freedom-Emergence-Frankfurt-Naturwissenschaft/dp/3525569866/
https://www.amazon.com/Re-Emergence-Emergence-Emergentist-Hypothesis-Religion/dp/019954431X/
https://www.amazon.com/Re-Emergence-Emergence-Emergentist-Hypothesis-Religion/dp/019954431X/
https://www.amazon.com/Oxford-Handbook-Religion-Science-Handbooks/dp/0199543658/
https://www.amazon.com/Oxford-Handbook-Religion-Science-Handbooks/dp/0199543658/
https://en.wikipedia.org/wiki/Wolfhart_Pannenberg
https://en.wikipedia.org/wiki/Wolfhart_Pannenberg
https://en.wikipedia.org/wiki/Dieter_Henrich
https://en.wikipedia.org/wiki/Dieter_Henrich
https://de.wikipedia.org/wiki/Lorenz_Bruno_Puntel
https://www.amazon.com/Theology-Wolfhart-Pannenberg-critiques-autobiographical/dp/0806623705/
https://www.amazon.com/Metaphysics-Idea-God-Wolfhart-Pannenberg/dp/0802849911/
https://www.amazon.com/Metaphysics-Idea-God-Wolfhart-Pannenberg/dp/0802849911/
https://en.wikipedia.org/wiki/Haverford_College
https://en.wikipedia.org/wiki/Williams_College
https://en.wikipedia.org/wiki/Williams_College
https://en.wikipedia.org/wiki/Sonoma_State_University
https://www.atrio.org/2021/08/otro-punto-de-vista/#_ednref17
https://es.wikipedia.org/wiki/Pensilvania
https://es.wikipedia.org/wiki/5_de_junio
https://es.wikipedia.org/wiki/5_de_junio
https://es.wikipedia.org/wiki/1897
https://es.wikipedia.org/wiki/Roma
https://es.wikipedia.org/wiki/Italia
https://es.wikipedia.org/wiki/9_de_octubre
https://es.wikipedia.org/wiki/2000
https://es.wikipedia.org/wiki/Fil%C3%B3sofo
https://es.wikipedia.org/wiki/Estadounidense
https://es.wikipedia.org/wiki/Filosof%C3%ADa_de_la_religi%C3%B3n

la metafisica. Desarrollé la idea neoclasica de Dios y
produjo una prueba de la existencia de Dios desde
la l6gica modal a partir del argumento
ontolégico de San Anselmo. Hartshorne es también
conocido por aplicar la filosofia del proceso de Alfred
North Whitehead a una teologia del proceso.

[18] John Macquarrie TD FBA (1919-2007) fue
un tedlogo, filésofo y sacerdote anglicano nacido en
Escocia. Fue autor de Principios de teologia
cristiana (1966) y Jesucristo en el pensamiento
moderno (1991). Timothy Bradshaw, escribiendo en
el Manual de Tedlogos Anglicanos, describio a
Macquarrie como “sin duda el te6logo sistematico mas
distinguido del anglicanismo en la segunda mitad del
siglo XX". Fue profesor de teologia Lady Margaret en
la Universidad de Oxford y canénigo
residente de Christ Church, Oxford , desde 1970 hasta
1986. Al jubilarse continué viviendo en Oxford y fue
nombrado profesor emérito y canoénigo
emérito. Desde 1996 habia sido profesor Martin
Heidegger de Teologia Filosofica en la Graduate
Theological Foundation de Estados Unidos .

[19] Arthur Robert Peacocke (1924-20006)
fue bioquimicoy Decano del Clare College en
la Universidad de Cambridge. Fue un pionero en la
investigacion de los principios de la quimica fisica
del ADN.En 1971, fue ordenado sacerdote en la Iglesia
de Inglaterra y en 1986 fundé la Society of Ordained
Scientists (SOSc) para hacer avanzar el desarrollo en el
ambito de la ciencia y la religién.Entre sus principales
publicaciones en este ambito son Science and the
Christian Experiment (197 1), que fue galardonado con
el premio Lecomte du Nouy, Creation and the World of
Science (1979), que establecié ademas su reputacion
internacional, /ntimations of Reality: Critical Realism in
Science and Religion (1984), Theology for a Scientific
Age (1990, 2nd edition 1993, que incluye sus Gifford
Lectures de 1993), God and the New
Biology (1994), From DNA to DEAN: Reflections and

22


https://es.wikipedia.org/wiki/Metaf%C3%ADsica
https://es.wikipedia.org/wiki/Neoclasicismo
https://es.wikipedia.org/wiki/Dios
https://es.wikipedia.org/wiki/Existencia_de_Dios
https://es.wikipedia.org/wiki/L%C3%B3gica_modal
https://es.wikipedia.org/wiki/Argumento_ontol%C3%B3gico
https://es.wikipedia.org/wiki/Argumento_ontol%C3%B3gico
https://es.wikipedia.org/wiki/Anselmo_de_Canterbury
https://es.wikipedia.org/wiki/Filosof%C3%ADa_del_proceso
https://es.wikipedia.org/wiki/Alfred_North_Whitehead
https://es.wikipedia.org/wiki/Alfred_North_Whitehead
https://es.wikipedia.org/wiki/Teolog%C3%ADa_del_proceso
https://www.atrio.org/2021/08/otro-punto-de-vista/#_ednref18
https://en.wikipedia.org/wiki/Territorial_Decoration
https://en.wikipedia.org/wiki/Fellow_of_the_British_Academy
https://en.wikipedia.org/wiki/Theology
https://en.wikipedia.org/wiki/Philosophy
https://en.wikipedia.org/wiki/Priest
https://en.wikipedia.org/wiki/Anglican
https://en.wikipedia.org/wiki/Lady_Margaret_Professor_of_Divinity
https://en.wikipedia.org/wiki/University_of_Oxford
https://en.wikipedia.org/wiki/Canon_residentiary
https://en.wikipedia.org/wiki/Canon_residentiary
https://en.wikipedia.org/wiki/Christ_Church,_Oxford
https://en.wikipedia.org/wiki/Oxford
https://en.wikipedia.org/wiki/Professor_emeritus
https://en.wikipedia.org/wiki/Graduate_Theological_Foundation
https://en.wikipedia.org/wiki/Graduate_Theological_Foundation
https://en.wikipedia.org/wiki/United_States
https://www.atrio.org/2021/08/otro-punto-de-vista/#_ednref19
https://es.wikipedia.org/wiki/1924
https://es.wikipedia.org/wiki/2006
https://es.wikipedia.org/wiki/Bioqu%C3%ADmico
https://es.wikipedia.org/wiki/Clare_College
https://es.wikipedia.org/wiki/Universidad_de_Cambridge
https://es.wikipedia.org/wiki/ADN
https://es.wikipedia.org/wiki/Iglesia_de_Inglaterra
https://es.wikipedia.org/wiki/Iglesia_de_Inglaterra
https://es.wikipedia.org/wiki/Gifford_Lectures
https://es.wikipedia.org/wiki/Gifford_Lectures

Explorations of a Priest-Scientist(1996), God and
Science: A Quest for Christianity Credibility (1996),
y Paths from Science Towards God.: The End of All Our
Exploring (2001).Fue galardonado con el premio
Templeton en 2001. Ediciones en espanol: Peacocke,
A. R. (2008). Los caminos de la ciencia hacia Dios: el
final de toda nuestra exploracion. Editorial Sal
Terrae. ISBN 978-84-293-1750-3.

[20] F. L. Cross y E. A, Livingstone (editors) The Oxford
Dictionary of the Christian Church. Oxford University
Press, 1997, 1213; Ila definicion prosigue
caracterizando la diferencia entre el panenteismo y el
panteismo como la imposibilidad de que el Dios
panenteista se “agote” en el universo.

[21] Ver J.C. Polkinghorne, Faith, Science and
Understanding. 2008, SPCK, Londres, pag.
91. https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/?p=5946
; https://revistas.comillas.edu/index.php/pensamient
o/article/view/60

[22] Para los diversos tipos de panenteismo, ver: \X/. M.
Thompson, The Jesus Debate. Paulist, 1985, 370-371;
N. Frankenberry, “Classical Theism, Panentheism and
Pantheism: On the relation between God Construction
and Gender Construction” Zygon, 28 (1993) 29-46. D.
A. Dombrowski, “Classical Theism, Pantheism and
Panentheism”. Cithara, 36/1 (1996) 22-33.

[23] Un aspecto del lenguaje panenteista que
reproduce mas que explica el “en” en la conjugacion
de los polos “trascendencia” e “inmanencia” como
“trascendencia en (o dentro de) la inmanencia”: cfr L.
Boff, Ecologia: grito de Ila Tierra grito de los
pobres. Trotta, Madrid, 2011, 153; A. R
Peacocke, Creation and the World of Science. The
Bampton Lectures, 1978 Clarendon, Oxford, 1979.
139-140.

23


https://es.wikipedia.org/wiki/Premio_Templeton
https://es.wikipedia.org/wiki/Premio_Templeton
https://es.wikipedia.org/wiki/ISBN
https://es.wikipedia.org/wiki/Especial:FuentesDeLibros/978-84-293-1750-3
https://www.atrio.org/2021/08/otro-punto-de-vista/#_ednref20
https://www.atrio.org/2021/08/otro-punto-de-vista/#_ednref21
https://books.google.es/books?id=xmZ5iR62Y9MC&redir_esc=y
https://books.google.es/books?id=xmZ5iR62Y9MC&redir_esc=y
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/?p=5946
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/?p=5946
https://revistas.comillas.edu/index.php/pensamiento/article/view/60
https://revistas.comillas.edu/index.php/pensamiento/article/view/60
https://www.atrio.org/2021/08/otro-punto-de-vista/#_ednref22
https://www.atrio.org/2021/08/otro-punto-de-vista/#_ednref23

24



2
El panenteismo:
recuperacion de un
paradigma sobre como
Dios interactua con el
mundo

Leandro Sequeiros, 18-septiembre-2021

‘
' l !.' |
SR
|

\dl, 5
'R

N

La posicion deleandro Sequeiros, solo
enunciada aqui, muy en la linea de Ia
Meditacion para alcanzar amor de San
Ignacio y de la concepcion de Teilhard de
Chardin es muy valida en la discusion actual
sobre el NoTeismo. Mariana a las 18 hora
espariola estais todos invitados a entrar en la
Consulta amplia:

https://tinyurl.com/NoTeismo . Leandro y yo
estaremos e intervendremos. Espero que
muchos més de ATRIO. Aunque sobre el tema

25


https://tinyurl.com/NoTeismo
https://www.atrio.org/wp-content/uploads/Sequeiros.jpg

ATRIO proyecta una gran ASAMBLEA Zoom
en el otorio proximo, que sera debidamente
anunciada. AD.

LEANDRO SEQUEIROS. Presidente de Ia
Asociacion Interdisciplinar José de Acosta
(ASINJA). Isequeiros42@gmail.com

Desde mi punto de vista, parece dominar en
este proyecto una teologia apofatica: insiste
en lo que Dios NO-ES, mas que en una
perspectiva positiva. Los que creen el Dios,
mantienen diversos imaginarios,
representaciones mentales, metaforas de
Dios. Nunca lo conocemos del todo.
Podemos decir que hay varios paradigmas (o
mejor, varios programas de investigacion
lakatosianos) para responder a esta
incomodidad existencial:

El programa deista (al estilo de Isaac Newton
y de la ciencia mecanicista)

El programa ateista (negacion de Ia
posibilidad de Dios)

El programa panteista (todo es Dios: Deus
sive natura de Spinoza)

El programa agnéstico (el ser humano no
tiene herramientas mentales para responder
a la pregunta sobre Dios)

El programa del teismo (sobre todo el clasico
que es el de la teologia que dimana de Tomas
de Aquino: el Dios creador omnipotente,
omnisciente, Sefior de todo, y que lo hace
todo) Sobre todo el Dios popular: el poderoso

26


mailto:lsequeiros42@gmail.com

que hace “milagros” si se le piden). Es el
programa dominante en la cultura
eclesiastica.

El programa del NO-teismo (laimagen que ha
ocupado espacio ultimamente en las redes
sociales) Teologia APOFATICA

El programa del panenteismo (Dios ESTA EN
todas las cosas pero las supera a todas: Philip
Clayton, Arthur Peacocke) El Dios kenético,
que renuncia a su omnipotencia, de la
teologia del proceso, Personalmente creo que
es el que hoy tiene mayor poder explicativo.
Un libro reciente de la Coleccion Ciencia y
Religién de Sal Terrae incide con profundidad
sobre este asunto:

Philip Clayton 'y Arthur Peacocke
(editores) En é/ vivimos, nos movemos y
existimos. Reflexiones panenteistas sobre la
presencia de Dios en el mundo tal como /o
describe la ciencia.Sal Terrae, Santander,
2021, Universidad P Comillas Coleccidon
Ciencia y Religion, numero 27, 332 paginas.
ISBN: 978-84-293-3033-5. (Traduccién del
original en inglés de 2004 por José Manuel
Lozano-Gotor), 332 paginas. ISBN: 978-84-
293-3033-5.

Tema: Ciencia, DEBATE NO-TEISMO, Dios, Fe

27


https://books.google.es/books/about/In_Whom_We_Live_and_Move_and_Have_Our_Be.html?id=N123ZrSR2b0C&redir_esc=y
https://books.google.es/books/about/In_Whom_We_Live_and_Move_and_Have_Our_Be.html?id=N123ZrSR2b0C&redir_esc=y
https://www.atrio.org/category/ciencia/
https://www.atrio.org/category/1-renacimiento-personal/debate-no-teismo-1-renacimiento-personal/
https://www.atrio.org/category/dios/
https://www.atrio.org/category/fe/

28



3
éTienen algo que
decir los intelectuales
cristianos criticos en Ia
sociedad moderna?

Leandro Sequeiros, 15-noviembre-2021

s
NI

De Leandro Sequeiros dimos hace poco
noticia de un reciente [libro muy
recomendable: PANENTEISIMO. Reflexiones
para saber mds y creer mejor.

Con el articulo que hoy publicamos nos
demuestra que no esta solo en el subido
mundo de la mistica de Ignacio de Loyola o
Teilhard de Chardin (los dos ultimos capitulos
del libro referido). Esta muy atento a los

AN
——

29


https://www.dropbox.com/s/328gbaenl5wtwlf/LEANDRO%20SEQUEIROS%20PANENTEISMO.pdf?dl=0
https://www.dropbox.com/s/328gbaenl5wtwlf/LEANDRO%20SEQUEIROS%20PANENTEISMO.pdf?dl=0

acontecimientos que marcan al catolicismo
espariol, que no se desprende de su
pretension dominadora, como se muestra en
un reciente congreso del CEU San Pablo. Tras
este articulo sobre Intelectuales
catolicos publicaremos otro, también al dia,
sobre intelectuales sin mds. AD.

El dias 12-13 y 14 de noviembre de 2021 ha
tenido lugar en Madrid el 23 Congreso de
Cristianos en la Vida Publica organizado por
el CEU San Pablo. El lema del Congreso:
“Correccion politica: libertades en peligro”.
Segun el programa, desde su primera edicion,
hace ya veintitrés anos, el Congreso Catdlicos
y Vida Publica ha intentado llevar el calor del
debate de ideas y del testimonio a esa
mayoria social, catdlica y espaifola tantas
veces adormecida por la autocomplacencia,
cuando no voluntariamente ignorante de las
batallas en las que, girébn a giréon, iba
desapareciendo el tejido que daba
consistencia y vigencia a su vision del mundo.
En el programa que se entregé a los
asistentes anade: “Casi de repente los
catodlicos hemos tenido que tomar conciencia
de que habitamos en una sociedad que en
buena medida ha dejado de ser cristiana, mas
aun, que parece repudiar lo cristiano -fe,
actitudes, soluciones- como parte de Ilo
“politicamente incorrecto”. En efecto,
asistimos a un fendbmeno nuevo, el de la
“correccion politica” y su mas notable

30


https://www.congreso.ceu.es/
https://www.congreso.ceu.es/
https://www.congreso.ceu.es/
https://www.congreso.ceu.es/

consecuencia, la cancelacion de la libertad tal
como hasta ahora ha sido entendida en un
marco de humanismo cristiano”. Por ello, la
Asamblea General de la Asociacion Catolica
de Propagandistas de octubre de 2020
planteé como tema del afno profundizar en lo
que supone ese fenébmeno de imparable
crecimiento en Occidente y del que parece
depender la posibilidad de la continuidad de
la fe en Jesucristo y de su Iglesia.

Respetar la postura, pero estar abierto a otras
Bajo estas palabras nos parece que se oculta
una perspectiva muy conservadora de la
realidad, respetable pero que no es la unica.
Al menos desde ATRIO abogamos por una
actitud mas abierta. La satanizacion de la
modernidad ilustrada, el temor a Ia
secularidad, impregna todavia hoy muchos
sectores de la esfera publica cristiana, incluso
grupos que se autodenominan intelectuales.
Desde nuestras plataformas los respetamos,
pero no los compartimos. La afnoranza del
pasado no justifica la resistencia al encuentro,
al dialogo y a tender puentes.

Puede haber miedos ocultos y exceso de
cautelas de algunos intelectuales cristianos

Prosigue el texto de presentacion del 23
Congreso de Cristianos en la Vida Publica:
“Hemos de tomar conciencia de que el
conjunto de formas ideoldgicas de raiz

31



profundamente anticristiana que se resumen
bajo la etiqueta de “correccion politica” dan
lugar a un todo que aspira a conformar no
solo las leyes y las instituciones, también las
vidas y las mentes de las personas, incluso
éstas en primer lugar. Se trata de una agenda
que pretende un cambio en la mentalidad
social desde la politica, a través de Ila
educacion, y un cambio legislativo profundo
que viene marcado por directrices mundiales
que determinan una agenda de género que
supone, en primer lugar, la demolicion de la
familia. Tres serian los ambitos preferentes
donde se esta proyectando la correccion
politica: la legislacion educativa, el derecho
antidiscriminatorio y en la tipificacion penal
del denominado “discurso del odio”. Esos tres
frentes avanzan en todo el mundo occidental,
limitando gravemente Ia |libertad de
expresion, con la anuencia o complicidad de
las grandes corporaciones, los medios de
comunicacion dominantes y las elites
internacionales beneficiarias de la
globalizacion.

iSe puede decir que hay miedos en muchos
catolicos intelectuales a los retos del futuro?

El Congreso del CEU se postula apologético:
defensa de posturas que a otros intelectuales
cristianos les parecen obsoletas y fuera de
lugar. Concluyen: “Para dar cuenta de un
desafio cultural de semejante magnitud, el 23

32



Congreso contara con un plantel de
conferenciantes y ponentes de primer nivel, y
volvera a confiar en la formula participativa
que aseguran los talleres especificos, en los
que se abordaran aspectos concretos de la
amenaza que supone la correcciéon politica a
la libertad. Esperamos llegaralosdias 12a 14
de noviembre, fechas de celebracion del
Congreso, con la mente y el corazén
rebosantes de ideas y deseos de atraer al
mundo a la Luz y a la Verdad que, lejos de
ingenierias sociales, s6lo pueden hallarse en
Cristo”.

Recuperar el debate sobre el papel de los
intelectuales

Volvemos al mundo de los intelectuales. La
revista Vida Nueva numero 3245 ha
publicado (6-12 de Noviembre de 2021) un
Pliego extenso de José Javier Ruiz
Serradilla sobre: _jIntelectuales cristianos?
iDénde? Hace un lucido analisis de Ila
realidad e invita, en un mundo complejo, a
que los que se consideran intelectuales
cristianos o cristianos intelectuales a
comprometerse en Ila construccion de
puentes entre las culturas y paradigmas
emergentes y las tradiciones espirituales y
teologicas renovadas de las Iglesias
cristianas. Y en Religién Digital han insistido
en llamar la atencion sobre la necesidad de
una presencia de los intelectuales en la

33


https://www.vidanuevadigital.com/autor/jose-javier-ruiz-serradilla/
https://www.vidanuevadigital.com/autor/jose-javier-ruiz-serradilla/
https://www.vidanuevadigital.com/pliego/intelectuales-cristianos-donde/
https://www.vidanuevadigital.com/pliego/intelectuales-cristianos-donde/
https://www.religiondigital.org/accion-formacion_social_y_etica/Intelectuales-fe-compromiso-ideologias_7_2319738004.html

sociedad que nos invade con la vaciedad de
sus valores.

Con anterioridad, en la revista
digital FronterasCTR se han publicado
algunas reflexiones sobre este

tema, diferenciando muy claramente que no
todos los numerosos tertulianos que pululan
en las redes sociales pueden ser etiquetados
como “intelectuales”, y muchas veces son mas
“charlatanes” y “"demagogos” que auténticos
intelectuales.

iEstamos en el camino correcto?

¢El mito del intelectual catdlico?

Una reflexion de Marcelo Villamarin C. ,sobre
el rol del intelectual en nuestra sociedad nos
puede aproximar a la sinergia de los objetivos
que desde nuestras plataformas intentamos
conseguir. En parte esta tomado de un
trabajo realizado con motivo del Encuentro
de Intelectuales Populares y de Izquierda,
realizado en Quito, del 15 al 17 de noviembre
de 2004, pero que no ha perdido vigencia.
Para su autor, a lo largo de toda la historia del
mundo occidental, se ha difundido
el mito del intelectual como un ser muy
especial. En la antigua Grecia, eran
los filésofos quienes cumplian este rol, en el
marco de lo que se denominé la Paideia -
término intraducible al espafiol - como un
ideal de culturas universal. En la Edad
Media fueron los monjes y sacerdotes

34


https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/?p=5601
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/?p=5601
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/?p=5601
https://www.monografias.com/usuario/perfiles/marcelo_villamarin_c
https://www.monografias.com/trabajos31/rol-intelectuales/rol-intelectuales.shtml
https://www.monografias.com/trabajos31/rol-intelectuales/rol-intelectuales.shtml
https://www.monografias.com/trabajos36/historia-de-quito/historia-de-quito.shtml
https://www.monografias.com/Historia/index.shtml
https://www.monografias.com/trabajos15/mitos-cosmogonicos/mitos-cosmogonicos.shtml
https://www.monografias.com/trabajos/histogrecia/histogrecia.shtml
https://www.monografias.com/trabajos2/sintefilos/sintefilos.shtml
https://www.casadellibro.com/libro-paideia-los-ideales-de-la-cultura-griega/9789681601065/1128732
https://www.monografias.com/trabajos5/oriespa/oriespa.shtml
https://www.monografias.com/trabajos4/edadmedia/edadmedia.shtml
https://www.monografias.com/trabajos4/edadmedia/edadmedia.shtml

quienes cumplieron el rol de celosos
guardianes de la sabiduria y la verdad.

Las aportaciones de Gramsci y Lukas

En Ilas modernas sociedades capitalistas,
tanto el rol como del mito de los intelectuales
sed ha difuminado debido a
la organizacién social del capitalismo. En
estas sociedades, el intelectual deja de ser
una élite y se convierte en una categoria que
caracteriza al intelectual por su funcién en
la sociedad mas que por su papel en
la estructura productiva, tal como senalan
tedricos de la calidad de Gramsci y Lukacs. La
relaciéon de los intelectuales con
las estructuras partidarias de izquierda ha
sido conflictiva y tensa y casi siempre se ha
resuelto con la expulsion de aquellos.

Sin embargo, hoy mas que nunca su funciéon
debe rescatarse, en la medida en que
la construccién del nuevo proyecto histérico
de las clases dominadas y subalternas exige la
confluencia de intelectuales — como sector

autonomo - militancias partidarias y
movimientos  sociales, para elaborar
las teorias alternativas al capitalismo
neoliberal.

No es facil definir que es un “intelectual”

Existen algunos mitos, en unos casos, y
ciertos prejuicios ideoldgicos, en otros, con
relacién al intelectual y el rol que juega en Ila

35


https://www.monografias.com/trabajos16/evolucion-sociedades/evolucion-sociedades.shtml
https://www.monografias.com/trabajos6/napro/napro.shtml
https://www.monografias.com/trabajos15/el-capitalismo/el-capitalismo.shtml
https://www.monografias.com/trabajos7/mafu/mafu.shtml
https://www.monografias.com/trabajos35/sociedad/sociedad.shtml
https://www.monografias.com/trabajos15/todorov/todorov.shtml#INTRO
https://www.monografias.com/trabajos11/conge/conge.shtml
http://ru.juridicas.unam.mx/xmlui/handle/123456789/19997
https://www.monografias.com/trabajos15/todorov/todorov.shtml#INTRO
https://www.monografias.com/trabajos35/materiales-construccion/materiales-construccion.shtml
https://www.monografias.com/trabajos12/pmbok/pmbok.shtml
https://www.monografias.com/trabajos4/epistemologia/epistemologia.shtml

sociedad. En cuanto a lo primero, empecemos
por senalar que el término intelectual se ha
reservado, por lo general, a los filésofos,
poetas, ensayistas, pensadores, cientificos
sociales y todos aquellos personajes que han
hecho de la palabra hablada y escrita su
actividad primordial.

Algunos han cuestionado que para ser
intelectual habia que ser militante de
izquierda. Creemos que esta es una falacia.
¢Eran de izquierdas Descartes o Kant? Esta es
una atribucién impropia que no tiene que ver
con la postura politica. Es totalmente legitima
la compatibilidad de la condicién de persona
intelectual con la posicion politica. No hay
una identificacion necesaria entre Ia
condicion de intelectual y la posicion politica.
Solo de un tiempo a esta parte, debido a la
redefinicion del concepto de cultura, se ha
incluido entre los intelectuales a los artistas
que manejan diferentes géneros: pintores,
escultores, musicos, entre otros. De alli que,
en el imaginario colectivo, se asocia de
manera involuntaria los conceptos de
intelectual y escritor; o, por lo menos, a éstos
se atribuye con preferencia el término
intelectual.

Las aportaciones de Werner Jaeger a las
raices de la intelectualidad

El mito sobre el intelectual es tan viejo como
la civilizacion occidental. En la antigua

36


https://www.monografias.com/trabajos10/teca/teca.shtml
https://www.monografias.com/trabajos13/quentend/quentend.shtml#INTRO

Grecia, eran los filosofos quienes cumplian el
rol de intelectuales y de ellos la sociedad, con
razon o sin ella, se formo una idea particular
que se ha convertido en estereotipo en las
épocas posteriores.

Tal idea derivo de la
“peculiar actitud espiritual” de los primeros
filésofos, segun la caracterizacién hecha por
Werner Jaeger, que consistia en “su
consagracion incondicional al conocimiento,
al estudio y la profundizacion del ser por si
mismo” y la concomitante indiferencia “por
las cosas que parecian importantes al resto de
los hombres, como el dinero, el honor, e
incluso la casa yla familia, su aparente
ceguera para sus propios intereses” e incluso
para el ejercicio practico de la politica. Esto
ultimo tiene algo de paraddjico, puesto que la
mayor parte de ellos, si ho todos, jamas
perdieron de vista la politica, que era
entendida como “servicio a la comunidad”.
Prueba de ello, sin ir mas lejos, son las obras
inmortales de Platén y Aristételes, entre los
mas conocidos, como son La Republicay La
Politica, respectivamente. Sin embargo, no es
usual encontrar su nombre en los anales de la
historia politica de Grecia, exceptuando quiza
Soléon, quien podria decirse que fue el
prototipo del intelectual-politico en la Grecia
presocratica.

37


http://lagreciaclasicablog.blogspot.com/2017/12/werner-jaeger-paideia-los-ideales-de-la_72.html
http://lagreciaclasicablog.blogspot.com/2017/12/werner-jaeger-paideia-los-ideales-de-la_72.html
http://lagreciaclasicablog.blogspot.com/2017/12/werner-jaeger-paideia-los-ideales-de-la_72.html
https://www.monografias.com/trabajos/epistemologia2/epistemologia2.shtml
https://www.monografias.com/trabajos16/marx-y-dinero/marx-y-dinero.shtml
https://www.monografias.com/trabajos/antrofamilia/antrofamilia.shtml
https://www.monografias.com/trabajos14/verific-servicios/verific-servicios.shtml
https://www.monografias.com/trabajos910/comunidades-de-hombres/comunidades-de-hombres.shtml
https://www.monografias.com/trabajos/platon/platon.shtml
https://www.monografias.com/trabajos5/aristo/aristo.shtml

¢Es todo filésofo un intelectual?

Esta peculiar actitud espiritual de los
filésofos, los convirtio en seres extravagantes
y misteriosos, pero altamente estimados por
sus contemporaneos. El filésofo es “ingenuo
como un nino, torpe y poco practico, y existe
fuera de las condiciones del espacio y del
tiempo”, imagen que sirvio de base para la
difusion de anécdotas que ahora son muy
conocidas: el sabio Tales de Mileto, embebido
en la observaciéon de los fenéomenos celestes,
cae en un pozo y es su criada quien le
reprocha que por ver lo que tiene sobre su
cabeza no ve lo que tiene bajo los pies.

Tal vez fueron los romanos quienes pudieron
conjugar mejor el sentido practico con la
reflexion filosofica, probablemente debido a
que las exigencias de la época les obligaron a
pensar con mayor ahinco en cosas concretas,
como aquellas que tiene que ver con el
ejercicio del poder. Son conocidos los
nombres de Ovidio, Tacito y Séneca, entre
otros, quienes cumplieron
importantes funciones publicas.

Sea de esto lo que fuese, el hecho es que los
filosofos constituyeron una élite intelectual
cuya vida, muy a su pesar, estuvo relacionada
y muy estrechamente con el poder; en su
mayoria fueron consejeros de reyes y
emperadores o preceptores de las familias
reales.

38


https://www.monografias.com/trabajos7/imco/imco.shtml
https://www.monografias.com/trabajos7/filo/filo.shtml#tales
https://www.monografias.com/trabajos11/metcien/metcien.shtml#OBSERV
https://www.monografias.com/trabajos35/el-poder/el-poder.shtml
https://www.monografias.com/trabajos7/mafu/mafu.shtml

Los primeros “intelectuales” en sentido
moderno podrian aparecer en la Edad Media
La situacion fue diferente en la Edad Media.
Con el ocaso del Imperio Romano, que se
levanto sobre las ruinas de las polis griegas, la
sociedad europea se fragmento, la cultura se
dispersé y las obras monumentales de los
filbsofos griegos se perdieron por largo
tiempo.

La incorporacion del Cristianismo a
la légica del poder le resté su vitalidad
revolucionaria y convirtio a la Iglesia Catdlica
en el mas fiel instrumento de los poderes
imperiales.

Europa se convirti6 en una sociedad
teocéntrica y teocratica, y todas Ilas
manifestaciones culturales se sometieron a su
légica. Dividido el Imperio entre Oriente y
Occidente, el predominio tanto comercial
como religioso del primero, convirtio a
Bizancio en el eje de la cultura medieval,
concentrandose en ella la antigua sabiduria
heredada de los griegos.

Los clérigos se convirtieron en los nuevos
intelectuales, que asumieron el caracter de
“guardianes” de la cultura, reservada
exclusivamente para uso
y consumo especulativo de las élites
religiosas. Tanto en Oriente como en
Occidente, los monasterios se transformaron
en el simbolo de la radical separacion entre
las élites “cultas” y las masas “incultas”; y, aun

39


https://www.monografias.com/trabajos/roma/roma.shtml
https://www.monografias.com/trabajos2/inicristiabas/inicristiabas.shtml
https://www.monografias.com/trabajos15/logica-metodologia/logica-metodologia.shtml
https://www.monografias.com/trabajos2/inicristiabas/inicristiabas.shtml
https://www.monografias.com/trabajos57/cultura-medieval/cultura-medieval.shtml
https://www.monografias.com/trabajos35/consumo-inversion/consumo-inversion.shtml

en su interior, se produce una division
marcada entre los “monjes sacerdotes, que se
dedicaban a los oficios ligados a los fines de
la institucién”, entre los que se cuentan el
cuidado y la copia de pergaminos, y “los que
debian atender a los servicios de la casa”.
Habran de pasar muchos siglos antes de que
la cultura adquiera de nuevo su dinamica, y
se expanda otra vez hacia el anquilosado
occidente de la Edad Media, cosa que ocurrira
solo con el Renacimiento y la recuperacion de
la antiguedad clasica, en peligro de perderse
entre las hordas invasoras.

La dificil funcion de los filésofos en la
antiguedad segun Jaeger

Si nos atenemos a la interpretacion de Jaeger
sobre la funciéon que cumplieron los filésofos
de la antiguedad, no es dificil descubrir la
gran diferencia entre aquellos y los nuevos
intelectuales de Ia Edad Media. Los
intelectuales griegos fueron educadores por
excelencia.

Su vision del mundo parte de una
comprension de la intima unidad existente
entre el mundo natural y el mundo humano.
El Cosmos, que en su acepcion originaria
significa un orden opuesto al caos, es una
totalidad viviente dentro de la cual el ser
humano ocupa un lugar preponderante, pero
jamas situado fuera ni por encima de él.

40


https://www.monografias.com/trabajos14/verific-servicios/verific-servicios.shtml
https://www.monografias.com/trabajos34/cinematica-dinamica/cinematica-dinamica.shtml
https://www.monografias.com/trabajos/renacim/renacim.shtml
https://www.monografias.com/trabajos37/interpretacion/interpretacion.shtml

De alli derivaron los griegos esa especia
de humanismo objetivo — muy diferente al
humanismo renacentista -, que consiste en
conceder especial preocupacion al ser
humano, pero sujeto siempre a
las leyes impuestas por la naturaleza. Para el
espiritu griego, lo universal, el Logos,
constituye la esencia del espiritu.lLa
educacion consiste en modelar los sujetos
sociales para la construccion de un ideal de
cultura basado en una racionalidad que, a su
vez, se fundamenta en Ila armonia del
Cosmos. Por eso, las “humanidades”- como se
llamaron luego a las ciencias dedicadas al
estudio de lo humano - tiene su mas remoto
origen en los griegos, en quienes
la educaciéon humanistica era integradora y
totalizante. Los griegos no conocieron el
actual concepto de educacibn como
puro adiestramiento para fines exteriores a
las exigencias universales del ser humano. La
Paideia — término intraducible para nosotros
— constituyo todo un proyecto de civilizacion
humana.

¢A qué podemos llamar intelectual en Ilas
modernas sociedades regidas por el
mercado?

En la Modernidad se ha democratizado el
acceso al conocimiento y a la produccion
ideologico-cultural desde la invencion de
la imprenta en el siglo XVI, invencion que

41


https://www.monografias.com/trabajos38/humanismo/humanismo.shtml
https://www.monografias.com/trabajos16/objetivos-educacion/objetivos-educacion.shtml
https://www.monografias.com/trabajos4/leyes/leyes.shtml
https://www.monografias.com/Educacion/index.shtml
https://www.monografias.com/Educacion/index.shtml
https://www.monografias.com/trabajos11/concient/concient.shtml
https://www.monografias.com/Educacion/index.shtml
https://www.monografias.com/trabajos/adpreclu/adpreclu.shtml
https://www.monografias.com/trabajos6/pefi/pefi2.shtml#visi
https://www.monografias.com/trabajos27/imprenta-sonora/imprenta-sonora.shtml

solo fue el punto de partida, infinitamente
superado en la actualidad
por técnicas de escritura y comunicacion ma
s sofisticados. En las nuevas condiciones, la
funcion del intelectual no ha desaparecido,
pero se ha modificado sensiblemente; y, al
mismo tiempo, el mito sobre el intelectual, sin
perder vigencia, ha cobrado nuevas
connotaciones.

Gramsci: el final de Ia escision entre trabajo
intelectual y trabajo manual

Para empezar, se han borrado las fronteras
que separaban el trabajo intelectual del
trabajo manual. Al hacerse infinitamente mas
complejas las relaciones sociales, atravesadas
por un modo de produccion que integra en
un mismo proceso funciones intelectuales
y manuales, pierde vigencia la separacion
entre el trabajo intelectual y el trabajo
manual o, al menos, la diferencia se hace muy
sutil, como lo advierte Antonio Gramsci,
cuando senala: “La relacion entre los
intelectuales y el mundo de la produccion (se
refiere al capitalismo) no es inmediata, como
ocurre con los grupos sociales
fundamentales, sino que es “mediata” en
grado diverso en todo el tejido social y en el
complejo de las superestructuras, en los que
los intelectuales son los “funcionarios”.
Desde el punto de vista filosofico, el
cartesianismo del siglo XVII constituye

42


https://www.monografias.com/trabajos6/juti/juti.shtml
https://www.monografias.com/trabajos16/metodo-lecto-escritura/metodo-lecto-escritura.shtml
https://www.monografias.com/trabajos12/fundteo/fundteo.shtml
https://www.monografias.com/trabajos/fintrabajo/fintrabajo.shtml
https://www.monografias.com/trabajos6/maca/maca.shtml
https://www.monografias.com/trabajos11/grupo/grupo.shtml

un cambio decisivo en la cosmovisidon
antropoldgica de la sociedad moderna.

El rol ambivalente de los intelectuales

Es en el seno de la filosofia de la praxis donde
se ha debatido con mayor interés este
problema relacionado con el rol de los
intelectuales, probablemente debido al
hecho de que gran parte de los dirigentes
revolucionarios, desde Marx y Engels, fueron
a la vez intelectuales.

Si en el conjunto de la sociedad moderna la
ubicacion de los intelectuales se volvid
problematica, lo fue mas en el seno del
movimiento obrero y de los partidos que
surgieron en representacion suya. ;Cual era y
es su rol? ;Dirigir, orientar, impulsar
los procesos revolucionarios? iFormular
teorias? ;Criticar a las dirigencias siendo el
ojo avizor de los dirigidos? Las Iluchas
intestinas dentro del Partido bolchevique,
gestor de la Revoluciéon de Octubre de 1917,
y la postura del estado soviético frente a los
intelectuales - una postura que solo
reconocio la legitimidad de aquellos que de
manera incondicional habian adherido a las
“teorias” oficiales del Partido y del Estado —
atestiguan esta problematicidad.

43


https://www.monografias.com/trabajos2/mercambiario/mercambiario.shtml
https://www.monografias.com/trabajos910/en-torno-filosofia/en-torno-filosofia.shtml
https://www.monografias.com/trabajos910/teoria-y-praxis/teoria-y-praxis.shtml
https://www.monografias.com/trabajos7/tain/tain.shtml
https://www.monografias.com/trabajos14/administ-procesos/administ-procesos.shtml#PROCE
https://www.monografias.com/trabajos10/era/era.shtml

El poder ante los intelectuales: la capacidad
para encajar las criticas

En este sentido, no cabe duda queel
Estado capitalista ha sido relativamente mas
tolerante con los intelectuales que el estado
“socialista”, lo cual se atribuye
equivocadamente a la adhesion del primero
al supremo principio de la libertad. Y digo
equivocadamente porque uno y otro, en
momentos en que se pone enjuego la
estabilidad y permanencia del Estado, son
implacables con los intelectuales.

A pesar de ese interés, siempre ha llamado
la atencién el hecho de que los fundadores
de la filosofia de la praxis, Marx y Engles, no
le hayan prestado suficiente atencion, de tal
suerte que aparte de encontrarse ciertas
alusiones en algunos textos de juventud del
primero, el tema se encuentra ausente en las
obras fundamentales del marxismo. Y Ilo
propio puede decirse respecto a los temas
relacionados con la cultura en general, lo que
ha alimentado ciedrtas posiciones
economicistas que reducen el marxismo a la
relaciéon entre infraestructura y
superestructura. Esto parece obedecer a
factores de caracter historico. Desde el
Manifiesto Comunista de 1848 hasta Ia
Revolucion Rusa de 1917, el movimiento
revolucionario internacional habia
experimentado un constante crecimiento,
habiéndose principalizado la estrategia del

44


https://www.monografias.com/trabajos12/elorigest/elorigest.shtml
https://www.monografias.com/trabajos12/elorigest/elorigest.shtml
https://www.monografias.com/trabajos15/metodos-creativos/metodos-creativos.shtml
https://www.monografias.com/trabajos14/deficitsuperavit/deficitsuperavit.shtml
https://www.monografias.com/trabajos33/juventud/juventud.shtml
https://www.monografias.com/trabajos15/hombre-nuevo/hombre-nuevo.shtml
https://www.monografias.com/trabajos11/henrym/henrym.shtml

“asalto al poder”, tal como ocurrio en el
ultimo de los acontecimientos mencionados.
En el plano de la teoria, esta estrategia obligo
alos dirigentes a privilegiar las discusiones en
torno a problemas politicos como el caracter
del Estado, las alianzas de clases, etc.,
dejando de lado aquellos que dicen relacion
a la organizacion de la cultura, el papel de los
intelectuales, y otros mas.

La aportacién de Michael Lowy

Una de las obras mas significativas al respecto
pertenece a Michael Léwy, Para
una sociologia de los intelectuales
revolucionarios, en la cual el autor analiza a
profundidad la evolucién intelectual de
George Lukacs - marxista hungaro y
dirigente revolucionario — entre 1909y 1929,
evolucion que puede considerarse como
paradigmatica del intelectual revolucionario
de Occidente. En ella muestra el cambio
paulatino de Lukacs desde un pensamiento
liberal-burgués hasta la adscripcion teorico-
practica al proyecto revolucionario del
proletariado, que por entonces era el sector
social que lideraba los procesos de
transformacion politica de Europa. A partir de
esa investigacion formula una teoria que
resulta util para efectos de esta ponencia.

La tesis mas importante de Lowy es que los
intelectuales no son una clase y, por lo tanto,
su posicion no se define en relacion con

45


https://www.monografias.com/trabajos10/sociol/sociol.shtml#cmarx
https://www.monografias.com/trabajos16/teoria-sintetica-darwin/teoria-sintetica-darwin.shtml
https://www.monografias.com/trabajos11/tebas/tebas.shtml
https://www.monografias.com/trabajos11/norma/norma.shtml
https://www.monografias.com/trabajos/tesisgrado/tesisgrado.shtml

los medios de produccidon y la estructura
economico-social, sino una “categoria social”.
Esto significa lo siguiente:

Los intelectuales, en cuanto tales, no son
productores de bienesy servicios, Ssino
creadores de productos ideologico-culturales.
Independientemente del lugar que ocupen
en la estructura econémico social, todos los
seres humanos, por el mero hecho de ser
tales, pueden crear productos ideologico-
culturales: ser pintores, escultores, poetas o
escritores; y quien lo haga cumple una
funcion intelectual.

Por fuertes que sean los condicionamientos
economico-sociales, como la pertenencia a
una clase social determinada o la posicion en
la estructura productiva, quien se ha definido
como intelectual siempre tiene la capacidad
de optar por los intereses de los opresores o
de los oprimidos; valer decir, puede elegir
entre la alternativa de crear productos
ideoldgico-culturales enmarcados en los fines
de la explotaciobnh o en los ideales de
emancipacion y liberacion del género

No existe, por lo tanto, “inteligentzia” neutra,
por mas que los intelectuales “gocen de una
cierta autonomia relativa con respecto a las
clases sociales”. Como creadores de
productos ideoloégico-culturales expresan las
demandas sociales desde la perspectiva del
proyecto histdrico al cual han adherido.

46


https://www.monografias.com/trabajos14/medios-comunicacion/medios-comunicacion.shtml
https://www.monografias.com/trabajos16/configuraciones-productivas/configuraciones-productivas.shtml
https://www.monografias.com/trabajos6/geli/geli.shtml

4. Por lo general, los intelectuales se rigen
por valorescualitativos que se desprenden de
su sensibilidad estética de
su comportamiento moral o de su
comprension tedrica. En la medida en que el
capitalismo todo lo convierte en dinero, en
mercancia, en valores puramente
cuantitativos, los intelectuales sienten una
aversion casi natural contra el capitalismo.
Incluso quienes no han adherido al proyecto
historico de las clases subalternas, que en
términos generales se define como
“socialismo”, coinciden con los intelectuales
revolucionarios en esta aversion,
convirtiéndose en criticos del sistema y de sus
formas de poder.

Estas precisiones conceptuales nos permiten
esclarecer las confusiones anotadas. Gramsci
senalaba. “Todos los hombres son
intelectuales, pero no todos los hombres
cumplen en la sociedad la funcion de
intelectuales”.

Con esto quiere decir que todos los hombres,
desde Ila maxima autoridad de una
empresa productiva, hasta el mas humilde de
los trabajadores aportan con su capacidad
intelectual, en diferentes niveles y
condiciones, en la realizacidon de sus tareas.
Pero, no por cumplir funciones de direccion el
gerente puede ser catalogado como el
“intelectual” de la empresa. Que
eventualmente pueda ser mas instruido que

47


https://www.monografias.com/trabajos14/nuevmicro/nuevmicro.shtml
https://www.monografias.com/trabajos36/estetica/estetica.shtml
https://www.monografias.com/trabajos16/comportamiento-humano/comportamiento-humano.shtml
https://www.monografias.com/trabajos16/marx-y-dinero/marx-y-dinero.shtml
https://www.monografias.com/trabajos11/teosis/teosis.shtml
https://www.monografias.com/trabajos11/empre/empre.shtml
https://www.monografias.com/trabajos11/empre/empre.shtml
https://www.monografias.com/trabajos11/empre/empre.shtml

el resto de trabajadores — cosa que es por
demas obvia dada la estructura de clases de
la sociedad - no implica que cumpla un
funcion intelectual.

Este ejemplo es valido para todos los espacios
micro y macrosociales, en los cuales existen
funciones de direccion y mando y personas
que las ejecutan, como parte de las
necesidades de organizacion de la sociedad;
pero, ello no es razon suficiente para
catalogar a unos como intelectuales
(directivos) y a los otros (subordinados) como
no intelectuales.

Sin embargo, tanto el gerente como el ultimo
empleado en la jerarquia empresarial pueden
cumplir las funciones de intelectual, en la
medida en que, independientemente de su
rol dentro de Ilaempresa, puedan crear
productos ideoloégico-culturales; que tales
productos sean liberadores o alienantes, de
buena o de mala calidad, es otro problema
que no incide en la funcién intelectual.

Esto permite esclarece la confusiéon, muy
frecuente en las organizaciones partidarias,
que tiende a identificar al dirigente con el rol
del intelectual. Un dirigente es tal no porque
sea intelectual, sino porque tiene capacidad
de liderazgo, cuyo perfil entre otras cosas
puede contener una buena formacién
teodrica; igualmente, un intelectual no por el
hecho de ser tal tiene méritos suficientes para
ejercer las funciones de direccion.

48


https://www.monografias.com/trabajos11/empre/empre.shtml
https://www.monografias.com/trabajos6/napro/napro.shtml
https://www.monografias.com/trabajos15/liderazgo/liderazgo.shtml

Por lo tanto, es preciso establecer el rol del
intelectual en la sociedad.
Independientemente de su adscripcion
ideoldgica, puede decirse que hay algo en
comun en todos los intelectuales: sus mas
profundas motivaciones estan dadas por los
valores ético-culturales. De alli que Jorge
Castaneda, por ejemplo, atribuye a los
intelectuales de América Latina algunos
rasgos distintivos que les confiere un rol, mas
alla de su filiacion ideolégico-partidaria:
guardianes de la conciencia nacional, criticos
en constante exigencia de responsabilidad,
baluartes de rectitud, defensores de
los principios de caracter ético-politico del
humanismo, criticos del sistema imperante y
de los abusos de poder, etc. Sus productos
ideoldgico-culturales estan fuertemente
marcados por esos rasgos.

El intelectual, pues, cumple una doble
funcion: es critico frente al poder y, al mismo,
tiempo es constructor de una “nueva e
integral concepcion del mundo”. Tal vez este
ultimo caracter sea decisivo en Ia
diferenciacion entre intelectuales de
izquierda y de derecha: si todos Ilos
intelectuales son criticos frente al poder y
frente a toda clase de atropellos, los primeros
se encuentran empenados en la construccion
de un nuevo mundo de valores; participan
activamente en la lucha social con esos fines
y sus obras son expresion de los valores que

49


https://www.monografias.com/trabajos11/estacon/estacon.shtml
https://www.monografias.com/trabajos33/responsabilidad/responsabilidad.shtml
https://www.monografias.com/trabajos6/etic/etic.shtml

encarnan los nuevos sujetos sociales. Sea a
través de la sensibilidad estética o sea a través
del razonamiento Idgico, sea con Ilos
instrumentos del arte o con el de las ciencias
y la filosofia, los intelectuales participan en
ese gran proyecto de construir una nueva e
integral concepcion del mundo que termine
por enterrar la Dbarbarie suicida del
capitalismo.

Conclusiones

A modo de conclusién, seRalemos algunas
ideas fundamentales:

Las condiciones objetivas impuestas por la
democratizacion, aunque limitada, de las
sociedades occidentales, tienden a eliminar el
mito de los intelectuales como gestores de
una actividad especialisima en confrontacion
con las actividades practicas.

El tratamiento a-critico de la relacidén entre los
intelectuales y los no intelectuales ha
generado confusiones que tienden a disociar
la producciéon intelectual y la practica
cotidiana, desvalorizando en unos casos las
tareas intelectuales, consideradas como mera
especulacion; y en otros, sublimizando los
productos culturales.

Segun algunos representantes del
pensamiento critico, los intelectuales no son
una clase sino una categoria social, cuya
definicion no se determina por su ubicacién
en la estructura productiva sino por la

50


https://www.monografias.com/Arte_y_Cultura/index.shtml

funcion social que cumplen en tanto
creadores de productos ideologico-culturales.
Tienen, por lo tanto, una autonomia relativa
que les permite una adscripcion al proyecto
historico de las clases subalternas a través de
motivaciones ético-culturales, mas que
econoémicas.

La relacion entre los intelectuales y las
estructuras partidarias, especialmente de los
partidos comunistas, ha sido tensa y
conflictiva debido a la sobrevaloracién de la
“practica” que ha caracterizado la concepcion
de aquellos. En el marco del pensamiento
critico, partidos e intelectuales deben ser
considerados como sectores diferenciados
que tiene su propia identidad, pero de
ninguna manera opuestos, de tal manera que
hay que tender puentes entre los dos sobre la
base de una correcta interpretacion de la
unidad dialéctica entre teoria y practica.

En el marco de la construccion de un nuevo
proyecto historico, la presencia de una teoria,
y especificamente de una teoria radical, es
ineludible, si se quiere impulsar Ia
transformacion social.

La produccion de la teoria no es producto
exclusivo de los intelectuales sino de la
creacion de espacios de reflexion y dialogo
entre éstos y los actores sociales. Desde este
punto de vista, nuestras plataformas estan
abiertas a la sinergia con todos aquellos que
buscan honestamente caminos de

51



convivencia plural. Los intelectuales deben
acercarse mas a los movimientos sociales y
nutrirse de sus experiencias, de su espiritu
transformador y, al mismo tiempo, éstos
deben promover un dialogo con la ciencia y
la filosofia de aquellos para juntos construir el
nuevo proyecto historico.

Leandro Sequeiros, Presidente de Ia
Asociacion Interdisciplinar José de Acosta
(ASINJA)

4
No confundir a los
Intelectuales, los expertos
y a los tertulianos en los
atrios del saber

Leandro Sequeiros, 19-noviembre-2021

Hoy, en el Dia Internacional de la Filosofia,
este sequndo articulo de Leandro Sequeiros
que ltrata de quién puede ayudarnos a
encontrar un sentido critico y realista para el
futuro. AD.

Retomamos el tema de los intelectuales
cristianos y anadimos al articulo que publico

52



ATRIO - ;Tienen algo que decir Jos
intelectuales cristianos criticos en la sociedad
moderna?-otras nuevas reflexiones sobre el
papel de los intelectuales hoy.

Aludimos a dos articulos que hasta
cierto punto se contradicen. En un articulo
de Miguel Angel Quintana
Paz titulado: ‘¢Donde estan [escondidos) los
intelectuales cristianos?”(The Objective, 20
noviembre 2020) se abre el debate sobre el
papel de los intelectuales en nuestra
sociedad, y el papel de los intelectuales
cristianos en el debate publico. En las redes
sociales las opiniones han sido diversas al
respecto.

En la sociedad del conocimiento y de las
redes sociales, las fronteras entre el trabajo
de los intelectuales, el de los expertos y el de
los tertulianos tiene limites borrosos. Nuestra
sociedad banaliza la construccion del
pensamiento. En algunos foros de internet
estan apareciendo estos debates.

Nos referiremos en este articulo
al debate sobre el papel de los intelectuales
en la sociedad contemporanea y su retirada
del espacio publico que firmado por JANO se
publicé en Avila-Abierta. A los lectores de los
articulos que desde hace 2016 publicamos en
FronterasCTR (como continuacion a los mas
de 600 articulos publicados en Tendencias21
de las religiones desde 2006) les puede
interesar este debate que arroja luz sobre Ia

53


https://www.atrio.org/2021/11/tienen-algo-que-decir-los-intelectuales-cristianos-criticos-en-la-sociedad-moderna/#more-20109
https://www.atrio.org/2021/11/tienen-algo-que-decir-los-intelectuales-cristianos-criticos-en-la-sociedad-moderna/#more-20109
https://www.atrio.org/2021/11/tienen-algo-que-decir-los-intelectuales-cristianos-criticos-en-la-sociedad-moderna/#more-20109
https://www.atrio.org/2021/11/tienen-algo-que-decir-los-intelectuales-cristianos-criticos-en-la-sociedad-moderna/#more-20109
https://www.atrio.org/2021/11/tienen-algo-que-decir-los-intelectuales-cristianos-criticos-en-la-sociedad-moderna/#more-20109
https://www.tendencias21.es/La-ceguera-moral-de-la-modernidad-liquida_a43639.html
https://www.tendencias21.es/La-ceguera-moral-de-la-modernidad-liquida_a43639.html
https://www.tendencias21.es/La-ceguera-moral-de-la-modernidad-liquida_a43639.html
http://avilabierta.com/cuando-los-tertulianos-suplantaron-a-los-intelectuales
http://avilabierta.com/cuando-los-tertulianos-suplantaron-a-los-intelectuales
http://avilabierta.com/cuando-los-tertulianos-suplantaron-a-los-intelectuales
https://www.bubok.es/libros/249635/TENDENCIAS21-DE-LAS-RELIGIONES-Indices-2006-2017
https://www.bubok.es/libros/249635/TENDENCIAS21-DE-LAS-RELIGIONES-Indices-2006-2017

funcion de los intelectuales en la actual vida
espanola.

Los tertualianos jsuplantaron a Ilos
intelectuales?

En una primera parte del texto que
comentamos, se incluye el articulo
provocador de Fernando Vallespin,
publicado en eldiario EL PAIS el 1 de
septiembre de 2019 con este titulo: Como /los
tertulianos suplantaron a los
intelectuales. Este ensayo, como veremos
mas adelante, fue contestado por César
Calderon.

Para entender el alcance de sus
reflexiones, conviene saber quiénes son cada
uno de ellos. Fernando Vallespin
Ona (nacido en 1954) es un profesor
universitario y politologo que presidido
el Centro de Investigaciones
Socioldgicas (CIS) entre 2004 y 2008. Ha sido
también  profesor visitante en las
universidades de Harvard, Heildelberg,
Frankfurt, Veracruz y Malasia, ademas de un
activo conferenciante en otras universidades
en el ambito nacional y europeo. Es un
experto en teoria politica y en pensamiento
politico, ha publicado mas de un centenar de
articulos académicos y capitulos de libros de
ciencia y teoria politica de revistas espanolas
y extranjeras. Por tanto, su opinion tiene un
cierto peso.

54


https://elpais.com/elpais/2019/08/30/ideas/1567167306_897434.html
https://elpais.com/elpais/2019/08/30/ideas/1567167306_897434.html
https://es.wikipedia.org/wiki/Fernando_Vallesp%C3%ADn
https://es.wikipedia.org/wiki/Fernando_Vallesp%C3%ADn
https://es.wikipedia.org/wiki/Centro_de_Investigaciones_Sociol%C3%B3gicas
https://es.wikipedia.org/wiki/Centro_de_Investigaciones_Sociol%C3%B3gicas

Por otra parte, César Calderon es
experto en comunicacion politica y cuenta
con una dilatada trayectoria dirigiendo
campanas electorales, tanto en Espafna como
en Latinoamérica. Fundador y director
general de la compania de consultoria
estratégica Redlines, Calderon es especialista
en transparencia, participacion y
comunicacion, y ha ayudado en esas materias
a diversos gobiernos por todo el planeta.
Ademas, es autor de los libros ‘Guia préactica
para abrir Gobiernos’(Goberna, 2015), Otro
Gobierno’(Algon Editores, 2012) y ‘Open
Government - Gobierno Abierto’(Algén
Editores, 2010).

La opinion de Fernando Vallespin

Para Vallespin, “con los intelectuales
ocurre lo mismo que con la
socialdemocracia: no puede hablarse de ellos
sin mentar su muerte, su crisis o su
lamentable estado. De hecho, les va incluso
considerablemente peor que a aquella, que al
menos consigue ganar algunas elecciones de
vez en cuando”.

Desde su punto de vista, el final de los
intelectuales se lleva cacareando desde hace
unos 40 anos y siguen sin levantar cabeza. A
pesar de todo, el término sobrevive, pero
desprovisto ya del aura que solia
acompanarlo.

55


https://www.vozpopuli.com/cesar_calderon/
https://elpais.com/internacional/2018/10/05/actualidad/1538751614_762756.html
https://elpais.com/internacional/2018/10/05/actualidad/1538751614_762756.html

Pero, ;qué entiende Vallespin por
“intelectual”? “El intelectual clasico, el
“verdadero”, es aquel o aquella cuya opinidn
cobraba una especial importancia porque
estaba respaldada por el extraordinario
prestigio que se habia ganado en el campo en
el que sobresalia, generalmente en el
pensamiento, la ciencia o la literatura”.

Aparece el experto

Los medios de comunicacion social no
cesan de hablar de “expertos” y de
“cientificos” para orientar el tratamiento del
COVID-19. Parece que la solucion a corto
plazo ha marginado las reflexiones de fondo
que orientan el futuro. En opinion de
Vallespin, al intelectual parece haberle
sucedido el “experto”. Justifica esta
afirmacion de la siguiente manera: “La nueva
complejidad de una politica cada vez mas
tecnocratica hizo que nuestra comprension
de lo que acontecia requiriera del continuo
recurso a especialistas de distinto pelaje. Los
grandes discursos de la tutela filos6fico-moral
del intelectual clasico dieron paso asi al
“analisis experto”. Este complementaba mas
eficazmente las noticias del dia a dia que las
posibles reflexiones del sabio”.

En un mundo tecnificado en el que
domina “saberlo todo de casi nada”, se
impone la especializacion:

56



Escribe Vallespin: “El mundo académico,
ademas, pronto dejo de ofrecer generalistas y
propicio unicamente la especializacion. Por
otro lado, ya iban quedando cada vez menos
de los intelectuales historicos, que estaban
siendo suplidos también por los que los
anglosajones llaman public intellectuals, que
opinan a partir de su especialidad y su
prestigio, como Francis Fukuyama, Steven
Pinker, Yuval Noah Harari, Niall Ferguson..., y
que tienen en comun el estar casi siempre
bajo el foco publico. Muchos de ellos —no
necesariamente los aqui mencionados—
poseen, como senala Daniel \X/. Drezner
en The Ideas Industry, un acceso privilegiado
al “mercado de las ideas”, que no esta exento
de mediaciones y donde grandes intereses
economicos desempenan también su papel a
la hora de promocionar unas u otras
reflexiones. Eso del intelectual clasico de
“decir la verdad al poder” se tornaria asi en lo
contrario: son los poderes facticos los que
tratan de definir cual es la verdad buscandose
los portavoces adecuados, ya sean
pensadores o think tanks".

Intelectuales y politica posverdad

Nuestra sociedad, segun Vallespin,
considera la informacion como wuna
mercancia que se compray se vende. Estamos
en la era de la llamada posverdad, Ila
distorsion deliberada de vision de la realidad.

57


https://elpais.com/elpais/2019/04/12/ideas/1555084475_066112.html
https://elpais.com/tag/yuval_noah_harari/a
https://es.wikipedia.org/wiki/Posverdad

En su opinion, “El caso es que, al entrar
en esta fase de politica posverdad, ya no hay
forma de imponer “verdades” que valgan.
Vengan de los intelectuales, los expertos o
los public intellectuals. No en vano, todos
ellos pertenecen a una élite y eso les coloca
ya a priori bajo sospecha. A menos, claro, que
defiendan las posiciones que nos importan.
La actual vituperacion de las élites se ha
extendido también a quienes tenian Ia
funcion de orientarnos. Ortega se
equivocaba. Ha habido que esperar a la
expansion de las redes sociales para que se
produjera la auténtica rebelién de las masas,
aunque ahora hayan cobrado la forma de
enjambres virtuales. Detras de esto se
encuentra, desde luego, el proceso de
desintermediacion, que ha roto con el
monopolio de los medios tradicionales para
ejercer su tutela sobre la opinion publica. O la
posibilidad potencial de acceso directo a
conocimientos que hasta ahora solo eran
accesibles para un grupo de iniciados. O el
predominio de los afectos sobre la cogniciéon
—"“solo me parece convincente lo que encaja
con mis sentimientos™— O Ila enorme
polarizacion politica que se nutre de un
consumo tribalizado de la informacién y la
discusion (las famosas camaras de eco). O la
desaparicion de la deliberacion detras de lo
meramente expresivo”.

58


https://elpais.com/elpais/2019/05/27/ciencia/1558969899_577236.html

La falta de credibilidad de los intelectuales

Para Vallespin, “El resultado de todo
esto es una pérdida generalizada
de auctoritaspor parte de instituciones,
grupos o personas que hasta entonces
cumplian esa funcion orientadora de la que
antes hablabamos. Y entre ellos se
encuentran, como no, los intelectuales.
Porque haberlos haylos, solo que su
influencia cada vez es menor en esta sociedad
que se proyecta sobre un escenario cada vez
mas fragmentado y esta dominada por una
fria economia de la atencidon. Se atiende a
quien mas ruido hace, no a quienes aportan
mejores argumentos; o al mas feo y
provocador, como Michel Houellebecq, que
siempre es entrevistado con fruicion; o a
quienes se valen de novedosas estrategias en
defensa de una determinada causa. No es de
extranar asi quela ecologista adolescente
Greta Thunberg haya conseguido captar
mucha mas atencion que cualquiera de los
escritos de Bruno Latour, el filé6sofo que mas
y mejor se ha venido ocupando del desastre
climatico”

La tertulianizacion de la opiniéon

Con este neologismo tan expresivo,
Vallespin insiste en la banalizacion de las
opiniones bien fundamentadas expresadas
por los intelectuales: “No podemos olvidar,
sin embargo, que la democracia ha tenido

59


https://elpais.com/tag/michel_houellebecq/a
https://elpais.com/tag/greta_thunberg_ernman/a
https://elpais.com/tag/greta_thunberg_ernman/a
https://elpais.com/elpais/2019/03/29/ideas/1553888812_652680.html
https://elpais.com/elpais/2019/03/29/ideas/1553888812_652680.html
https://elpais.com/elpais/2019/03/29/ideas/1553888812_652680.html

siempre una peculiar relacién con la verdad.
La democracia es el gobierno de la opinién,
no el de los fildsofos platénicos o el de los
cientificos. Y aunque aquellos siempre
podran ilustrarnos, al final decide la opinién
mayoritaria, que no tiene por qué ser la mas
fundada en razén. Por eso mismo los teoéricos
de la democracia han abogado por Ila
necesidad de someter las diferentes
opiniones a la prueba de la deliberacion
publica. Y aqui es donde son bienvenidos los
intelectuales, los que nos alertan sobre
dimensiones de la realidad que a veces se hos
escapan. El problema es que la mayoria de
ellos se han dejado llevar por la polarizacion
y se han adscrito a alguna de las partes de
esta nueva politica de facciones
irreconciliables. Con ello pasan de ser
intelectuales a convertirse en idedlogos, en
racionalizadores de unas u otras opiniones. El
pensamiento autéonomo se desvanece o
pierde su resonancia detras del ruido de las
redes. Otros se empecinan en disquisiciones
pedantes digeribles solo para quienes estan
bien anclados en la cada vez mas minoritaria
subcultura humanistica”.

A los tertulianos se les da mas credibilidad
que los intelectuales

He aqui el problema de fondo. En la
sociedad de la comunicacion, el que mejor
comunica y mas provoca, parece tener mas

60


https://elpais.com/internacional/2018/12/07/actualidad/1544180778_836431.html
https://elpais.com/internacional/2018/12/07/actualidad/1544180778_836431.html

credibilidad que quien razona. Por eso,
concluye: “Con todo, tengo para mi que los
que han dado la puntilla a los intelectuales
han sido, curiosamente, los tertulianos, si es
que podemos generalizar entre tan amplio y
variado grupo. Por la propia dinamica del
invento, el fugaz y casi improvisado analisis —
el “pensamiento rapido”— y el fomento del
contraste de pareceres, el mensaje que se
transmite es que todo es opinable.Y sin hacer
grandes esfuerzos. Incluso en aquellos temas
que requeririan el recurso al conocimiento
experto. ;Quiénes son, pues, estos
intelectuales —o expertos— que se atreven a
imponernos una unica vision de la realidad
cuando yo ya tengo la de los “mios”“? No es de
extranar, pues, que se esté abandonando a
los otrora “sacerdotes impecables” para
seguir acriticamente a lideres populistas
implacables. La razén argumentativa se va
supliendo poco a poco por la cacofonia de
opiniones sin sustento o el refuerzo
emocional de las nuevas consignas. Si, me
temo que el final de los intelectuales tiene
todos los visos de ser una profecia
autocumplida”.

Segunda aportacion al debate: César
Calderén en Publico

El eco de este ensayo de Fernando
Vallespin fue recogido por el politélogo César
Calderonen el diario Publico con el

61


https://elpais.com/cultura/2017/08/01/television/1501583054_968519.html

articulo “De céomo los intelectuales se
suicidaron saltando al vacio desde su propio
Ego”, el 92 de septiembre de 2019.

César Calderon inicia su articulo
alabando a Vallespin. “Fernando Vallespin es
uno de los tipos mas brillantes que conozco,
leo casi todo lo que escribe con placer, he
asistido a unas cuantas conferencias suyas
con aprovechamiento demostrable e incluso
he tenido el privilegio de compartir
micréfono y debate en alguna radio
nocturna”.

Pero desde el inicio explicita sus
diferencias: “Pero Vallespin se equivoca.

Aprecio personal, politica e
intelectualmente a Fernando Vallespin y les
puedo asegurar que es uno de los mas
rapidos, divertidos e irénicos conversadores
que conozco. Pero Vallespin yerra. Su carrera
académica ha sido una de las mas prematuras
y luminosas que se recuerdan, su paso por
diversas instituciones, desde el CIS a la
Fundacién Ortega-Maranon las ha
convertido en Ilugares mejores, mas
competentes, mas serios y mas respetados.
Pero Vallespin se confunde”.

ZEn qué yerra y se confunde Vallespin?
César Calderon es muy directo: “Se
equivoca, yerra y se confunde mi admirado
Fernando Vallespin en un soberbiamente
escrito articulo publicado en el diario E/

62


https://blogs.publico.es/cesar-calderon/2019/09/09/de-como-los-intelectuales-se-suicidaron-saltando-al-vacio-desde-su-propio-ego/?doing_wp_cron=1606125267.3901710510253906250000
https://blogs.publico.es/cesar-calderon/2019/09/09/de-como-los-intelectuales-se-suicidaron-saltando-al-vacio-desde-su-propio-ego/?doing_wp_cron=1606125267.3901710510253906250000
https://blogs.publico.es/cesar-calderon/2019/09/09/de-como-los-intelectuales-se-suicidaron-saltando-al-vacio-desde-su-propio-ego/?doing_wp_cron=1606125267.3901710510253906250000

Pais el pasado fin de semana en el que bajo
el titulo Como /los tertulianos suplantaron a
los intelectuales, un bello texto en el que
carga contra la banalizacién y liviandad de
nuestra sociedad describiendo con solvencia
alguno de los males que la aquejan mientras
absuelve otorgando indulgencias plenarias
urbi et orbe a “los intelectuales” de su
menguante influencia en la misma”.

La postura de César Calderon es
beligerante: “No voy a ser yo quien etiquete a
esos intelectuales de los que habla Vallespin
como “cabezas de chorlito”, no hace falta, eso
ya lo hizo Dolores Ibarruri refiriéndose de
esta forma injusta a Claudin y Semprun en
una de las incontables purgas con las que se
entretenia el PCE en el franquismo, pero les
aseguro que no es por falta de ganas”.

Para Calderén, Vallespin tiene una
lectura sesgada de la realidad: “Vivimos,
como sabiamente sostiene Vallespin, en una
sociedad que se encuentra en plena
mutacion, hacia no sabemos muy bien dénde.
Una sociedad que ha perdido sus anclajes
sociales mas sélidos y en la que la velocidad
absurda con la que se transmite un paquete
de datos entre dos smartphones sin
necesidad de cable alguno ha sustituido en
pocos anos todo el orden y la cadencia con la
que el conocimiento y la informacién
circulaban por nuestras calles, escuelas,
empresas y universidades. Y la velocidad,

63


https://elpais.com/elpais/2019/08/30/ideas/1567167306_897434.html
https://elpais.com/elpais/2019/08/30/ideas/1567167306_897434.html

aunque les parezca un elemento menor, no lo
es en absoluto, sino que mas bien al contrario
y como senalaron Spinoza y
posteriormente Deleuze determina el
pensamiento y al ser en tanto que ser. El
pensamiento, siguiendo de nuevo a Spinoza,
produce velocidades y lentitudes, y ademas
es inseparable de la velocidad o la lentitud
que produce.

Posturas contrapuestas

Vallespin y Calderén no llegan a entenderse.
“Mientras los intelectuales de los que habla
Vallespin sigan pensando, como un
conductor que circula en contradireccion,
que es la sociedad la que se equivoca y él
quien acierta, deberan resignarse a la
irrelevancia”.

Pero César Calderon parece tener una
respuesta: “Hay otra soluciéon, una mucho
mas costosa, trabajosa y cansada: algunos
intelectuales como Daniel Innerarity, Slavoj
Zizek o Byung-Chul han estan consiguiendo
creciente influencia social a base de romper
con ese insoportable (pero comodisimo)
elitismo que practican sus companeros
intelectuales de plantilla con lenguajes
nuevos, el uso de canales emergentes o el
aprovechamiento de la velocidad (y |Ia
lentitud) para generar historias, metaforas e
imagenes que sirvan para hacer inteligibles
sus ideas. Pero claro, para eso ademas de

64



trabajo, hace falta talento y nadie dijo que los
intelectuales tuvieran que tener de eso”.

Y dénde estan los intelectuales cristianos?

Al inicio de este articulo aludiamos al
reciente ensayo de Miguel Angel Quintana
Paz titulado: “¢Dénde estan (escondidos) los
intelectuales cristianos?” (The Objective, 20
noviembre 2020) se abre el debate sobre el
papel de Ilos intelectuales en nuestra
sociedad, y el papel de los intelectuales
cristianos en el debate cultural.

Quintana intenta dar una respuesta a
un articulo del joven filésofo Diego S.
Garrocho publicé en el diario £/ Mundo una
opinion provocadora. Su titulo, /Donde estdn
los cristianos?, formulaba sin concesiones
una preocupacion: que en nuestros debates
publicos, nuestras redes sociales, nuestras
tertulias politicas y discusiones intelectuales,
apenas cabe oir voces cristianas que
muestren, verbigracia, «el vigor filoséfico del
Evangelio de Juan, el mérito sapiencial del
Eclesiastés o la revolucion moral de las
epistolas de San Pablo».

Por tanto, si hay crisis de credibilidad de
los intelectuales que estan siendo sustituidos
por tertulianos, donde estan |los
intelectuales cristianos? ;Donde se aloja el
potencial intelectual de los creyentes que
postulan un determinado paradigma del

65


https://theobjective.com/elsubjetivo/donde-estan-escondidos-los-intelectuales-cristianos
https://theobjective.com/elsubjetivo/donde-estan-escondidos-los-intelectuales-cristianos
https://www.elmundo.es/opinion/columnistas/2020/11/16/5fb28a36fc6c83e7528b460b.html
https://www.elmundo.es/opinion/columnistas/2020/11/16/5fb28a36fc6c83e7528b460b.html

mundo coherente con los valores del
evangelio?

«Hagan la lista», sugeria Garrocho: «Esta
la izquierda cultural, el marxismo talmudico,
la socialdemocracia, el populismo de
izquierdas, el de derechas, el liberalismo
erudito, el de audiolibro, los ecologistas, la
izquierda de derechas, la Queer Theory, los
conservadores estetizantes, la
tardoadolescencia revolucionaria, el extremo
centro, los del carné de un partido, los del
otro carné... Y esta, por supuesto, el
catolicismo excesivo y de banderia. Estan
todos, absolutamente todos en un ejercicio
de afinaciébn sinfénica, todos menos Ia
intelectualidad cristiana».

Para Quintana, esta carencia, a juicio de
nuestro pensador, él mismo cristiano (y, por
tanto, el texto no deja de emanar cierto aire
autocritico), es grave. No siempre fue asi:
Garrocho recuerda debates recientes en que
si que supieron penetrar autores como el
papa Benedicto XVI, o los filosofos Gianni
Vattimo y Rémi Brague (todos ellos vivos,
aunque ancianos; yo anadiria al
recientemente fallecido René Girard). Su
articulo concluye, pues, de forma tan
punzante como bella: «Nadie ensaya a decir
ya, ni tan siquiera como ejercicio intelectual,
que a lo mejor es cierto que hay una dignidad
singular en los que pierden, los que sufren y
los que lloran, porque de ellos sera lo que los

66



cristianos reconocen desde hace siglos como
el Reino. Asi sea como hipoétesis mereceria la
pena decirlo en alto alguna vez. Por pura
probabilidad. No vaya a ser cierto».

Garrocho lanza, pues, un llamamiento a
hablar mas en cristiano. Y uno podria esperar
que tal lamamiento chocase sobre todo con
quienes se alegran de que el cristianismo
quede fuera (o «fuerisima», segun moderno
superlativo) de nuestras batallas culturales:
laicistas, podemia, modernez malasanera,
cientificistas... Sin embargo, resulta revelador
del estado de nuestra opinion publica que las
principales criticas que tal texto ha recibido
hayan procedido... de los propios cristianos.

Prosigue Quintana: “Pero no solo
Garrocho (a quien tuve la fortuna de conocer
hace afios en un congreso dedicado a Paul
Ricoeur), sino cualquier persona culta conoce
bien estos nombres. Lo que denuncia su
articulo, pues, no es que no existan.
Volvamos al titulo: lo que se pregunta es mas
preciso, jdonde estan? Pues, desde luego, no
son nombres que resuenen en nuestros
dialogos publicos.Ante esta evidencia, los
criticos con el articulo que estamos
comentando contraatacan: “Oh, cierto, pero
ino es culpa nuestra, cristianos, si no estamos
presentes en el mainstream! {Es culpa de
quienes controlan este! Si nos excluyen, nos
silencian, o si simplemente no se nos escucha,
équé responsabilidad nos puede caber?”.

67



Y prosigue: “Esta queja parece plausible
hasta que uno recapacita sobre ella. Que es a
lo que me gustaria invitar al amable lector
aqui. Porque cabria ver ese lamento como
razonable si procediera de algun grupo
marginal, pongamos a los mormones o a los
adventistas del Séptimo Dia. O a los
jugadores de badminton. Todos ellos
dependen, por sus escasos recursos, de la voz
que les concedan los demas. Pero ;de verdad
pueden miembros de la Iglesia catdlica
quejarse de que «otros» les acallan? ;No tiene
tal iglesia hoy en Espana una red de colegios,
de universidades, una cadena de radio, una
de television, editoriales, asociaciones,
organizaciones, institutos, congregaciones,
edificios, museos... suficientes como para no
depender de si «otros» te otorguen o no la
palabra? ;De veras se estan empleando estos
enormes recursos del modo o6ptimo que
permitiria ir bien pertrechados a la guerra
intelectual?”

Y concluye el ensayo de Quintana: “Mi
impresion es la contraria. Todos esos talentos
se estan dilapidando de forma dificilmente
perdonable (recordemos la parabola de los
idem). Y parte del problema es que ese
desperdicio se ha convertido ya en una
inercia que pasa desapercibida a los propios
dilapidadores. De ahi que estos reaccionen
del modo tan airado en que lo han hecho con
el articulo del profesor Garrocho”.

68



Conclusién

Parece que en nuestra sociedad
espanola renace el debate sobre la funcion de
los intelectuales en la construccion de un
pensamiento basado en razones y ciencia que
orienten y den sentido a una sociedad que
parece estar a la deriva.

Precisamente, en la revista Ethicsde 19
de noviembre, con el titulo de “Diez
entrevistas a filésofos para repensar el
mundo”, leemos: “En tiempos convulsos y
oscuros como los que hoy vivimos, la filosofia
es a menudo la grieta por donde se cuela la
luz. Por eso, desde nuestro nacimiento hace
casi una década, en Ethic hemos buscado en
los pensadores el faro para alumbrar el
camino hacia un futuro mas proéspero. En
2005, Naciones Unidas declaré oficialmente
el 19 de noviembre el Dia Mundial de Ila
Filosofia para, entre otras cosas alentar el
analisis, la investigacion y los estudios
filosoficos sobre los grandes problemas
contemporaneos para responder mejor a los
desafios con que se enfrenta hoy en dia la
humanidad y subrayar la importancia de su
ensenanza para las generaciones futuras.
Ademas publicar centenares de fragmentos
de las obras de algunos filosofos de
referencia como Steven Pinker, Byung-Chul
Han o Zygmunt Bauman, también hemos
entrevistado a algunas de las voces mas

69


https://ethic.es/2020/11/filosofia-entender-mejor-el-mundo/
https://ethic.es/2020/11/filosofia-entender-mejor-el-mundo/
https://ethic.es/2020/11/filosofia-entender-mejor-el-mundo/
https://ethic.es/2018/10/steven-pinker-en-defensa-de-la-ilustracion/
https://ethic.es/2018/10/la-expulsion-de-lo-distinto-byung-chul-han/
https://ethic.es/2018/10/la-expulsion-de-lo-distinto-byung-chul-han/
https://ethic.es/2017/05/zygmunt-bauman-el-gran-retroceso/

relevantes del pensamiento de nuestro pais,
algunas de las cuales tenemos el honor de
que formen parte de nuestro Consejo
Editorial. Te dejamos una seleccidn de estas
entrevistas a filésofos que pueden inspirarte
para entender mejor un momento como
este”.

70



5
Saber mas para
creer mejor

Leandro Sequeiros, 15-febrero-2022

Ya todos en ATRIO conocemos
a Leandro Sequeiros. Siete articulos
publicados en los ultimos seis meses y varios
comentarios (es de los autores que contestan
en el hilo) nos lo han hecho familiar. Y hoy
nos ofrece nada menos que tres libros (cuyo
PDF se puede bajar de bubok.es gratis, todos
elllos sobre algo tan debatido aqui como Ia
posibilidad de fe laica yy/o cristiana, inmersos
como estamos en los nevos paradigmas
cientificos. El paleontologo y tedlogo que
sigue mds que nadie Jos pasos
de Teilhard, pero conla ciencia del siglo XXI,
esta dispuesto dialogar a través del correo
electronico o en los comentarios de aqui
abajo con quien lo desee. AD.

71


https://www.atrio.org/author/leandro-sequeiros/
https://www.atrio.org/author/leandro-sequeiros/
https://www.bubok.es/libros/270804/SABER-MAS-PARA-CREER-MEJOR-1--Reflexiones-de-ASINJA-sobre-ciencia-y-religion

Tres libros recién publicados pueden ayudar

a integrar el conocimiento cientifico del

mundo y las creencias religiosas

Por Leandro Sequeiros
Isequeiros42@gmail.com, presidente de la

Asociacion Interdisciplinar José de Acosta

Partimos de la hipétesis de que es posible ser
persona culta e intelectual y creyente
Por lo general, en los ambientes
universitarios espanoles cultos y laicos suele
estar muy arraigada la conviccion de que
cuando una persona se introduce en el
mundo del estudio, de la lectura, de Ia
cultura, su fe religiosa se debilita hasta
desaparecer en muchos casos por completo.

Jovenes que en su adolescencia
participaron en movimientos religiosos
juveniles o en parroquias con gran
entusiasmo, cuando ingresan en |la
Universidad suelen paulatinamente
abandonar las creencias y las practicas
religiosas. Son muy pocos los que mantienen
sus creencias. Y en algunos casos, Ila
perseverancia en la fe religiosa se hace a
costa de vivir una cierta esquizofrenia entre
momentos creyentes voluntaristas y la vida
ordinaria sin vivencias interiores.

¢En posible en la Europa del siglo XXI
ser una persona culta, cientifica, formada
profesionalmente, adaptada a la realidad

72


mailto:lsequeiros42@gmail.com

secular integrada en los valores de la laicidad,
y a la par vivirse como persona creyente, con
una experiencia interior de Dios, y un
compromiso cristiano auténtico y radical? ;Es
compatible vivir una espiritualidad sincera y
profunda y a la par ser un ciudadano o
ciudadana de la “ciudad secular”, con una
vision laica del mundo y una mente racional,
critica y no mitica?

La opinién del premio Nobel, Frank Wilczek
En la revista XLSemanal (distribuida por
cadenas de prensa) (numero 1787, del 6 a 12
de febrero de 2022) www.xIlsemanal.com
target="_blank” leemos una interesante
entrevista con el premio Nobel de 2004 Frank
Wilczek. En ella, el periodista le pregunta:
“¢Cree que hay sitio para Dios alla donde la
fisica no llega?. Respuesta de F. W. : “El
problema es que hay muchas ideas
alternativas sobre Dios. Y si hos ponemos a
discutir sobre ellas es un terreno resbaladizo.
No creo que Ia ciencia valide ninguna
religion. Pero, si eres creyente y quieres
profundizar en la obra de Dios, la ciencia
tiene mucho que aportar. Cuando
estudiamos coémo es el mundo, también
podemos conocer mejor a Dios”.
Esta ultima frase, “cuando estudiamos en
mundo, también podemos conocer mejor a
Dios”, coincide en gran manera con la
hipotesis que fundamenta tres libros que

73


http://www.xlsemanal.com/
http://www.xlsemanal.com/

acabo de publicar y que deseo presentar a los
lectores. Desde mi punto de vista, sin negar
todo lo anterior, “saber mas” (es decir, ser una
persona culta, ilustrada, critica, racional,
integrada en la cultura laica) no solo no anula
necesariamente la experiencia religiosa, sino
que puede ayudar a “creer mejor” (a madurar
las creencias, a dotarlas de una
fundamentacion, a hacerlas mas personales,
comunitaria, sinodales y comprometidas por
la transformacion de la realidad)

Desde esta hipotesis (que para muchos
puede ser discutible, utopica o ilusoria)
ofrezco la lectura reflexiva e invito a dar su
opinidn y aportar sus sugerencias personales
a mi correo
electronico Isequeiros42@gmail.com creand
o asi una comunidad critica virtual para
enriquecer los contenidos y las perspectivas.

Estos tres libros son estos:
SEQUEIROS, L.
(2022) https://www.bubok.es/libros/270804
/SABER-MAS-PARA-CREER-MEJOR-1-
Reflexiones-de-ASINJA-sobre-ciencia-y-
religion
SEQUEIROS, L.
(2022) https:;//www.bubok.es/libros/270815
/SABER-MAS-PARA-CREER-MEJOR-2-Debate-
abierto
SEQUEIROS, L.
(2022) https:;//www.bubok.es/libros/270812
/SABER-MAS-Aproximacion-epistemologica

74


mailto:lsequeiros42@gmail.com
https://www.bubok.es/libros/270804/SABER-MAS-PARA-CREER-MEJOR-1--Reflexiones-de-ASINJA-sobre-ciencia-y-religion
https://www.bubok.es/libros/270804/SABER-MAS-PARA-CREER-MEJOR-1--Reflexiones-de-ASINJA-sobre-ciencia-y-religion
https://www.bubok.es/libros/270804/SABER-MAS-PARA-CREER-MEJOR-1--Reflexiones-de-ASINJA-sobre-ciencia-y-religion
https://www.bubok.es/libros/270804/SABER-MAS-PARA-CREER-MEJOR-1--Reflexiones-de-ASINJA-sobre-ciencia-y-religion
https://www.bubok.es/libros/270815/SABER-MAS-PARA-CREER-MEJOR-2-Debate-abierto
https://www.bubok.es/libros/270815/SABER-MAS-PARA-CREER-MEJOR-2-Debate-abierto
https://www.bubok.es/libros/270815/SABER-MAS-PARA-CREER-MEJOR-2-Debate-abierto
https://www.bubok.es/libros/270812/SABER-MAS-Aproximacion-epistemologica
https://www.bubok.es/libros/270812/SABER-MAS-Aproximacion-epistemologica

Para centrarnos en la orientacién, me
permito ahora darles algunas notas de estos
libros:

. Saber mds para creer mejor: reflexiones de
ASINJA sobre ciencia y religion

El punto de partida es la tarea llevada
a cabo por ASINJA, Asociacion
Interdisciplinar José de Acosta. En el ano
1974, el jesuita Alberto Dou, catedratico de
Matematicas, impulsé la creacion de esta
Asociacion Interdisciplinar que integra a
ingenieros y titulados de ciencias y de letras
de toda Espana.

Durante mas de 40 arnos, los socios y
los amigos de la Asociacion Interdisciplinar
José de Acosta (ASINJA) se han reunido
anualmente. Segun nuestros Estatutos
(Articulo 2) ASINJA nacié con una vocacion
“interdisciplinar”. Pero siempre nos
preguntamos: ¢Estamos satisfechos?
iCreemos haberlo hecho bien? ;Como hemos
integrado los saberes cientificos y las
experiencias que las trascienden como
pueden ser las religiosas?

El hecho de habernos reunido
hombres y mujeres procedentes de muy
diversas disciplinas para dialogar sobre un
tema visto desde diversas perspectivas, ;nos
constituye en grupo interdisciplinar?
iCreemos que tratar sobre un tema, charlar,
discutir, dialogar, escuchar criticamente nos
constituye en Asociacion Interdisciplinar?

75



iHemos construido conocimientos nuevos o
simplemente hemos acumulado
informacion? ;Ha emergido algo diferente?
iHemos hecho interdisciplinariedad o
transdisci-plinariedad? ¢Emergencia o
acumulacion de conocimientos? ;No habra
sido mas bien confusion, mezcla de
elementos que no eran homogéneos?

Desde el punto de vista epistemologico
ihemos aceptado el pluralismo en los
conocimientos? ;j;Hemos practicado en el
relativismo, el perspectivismo, la tolerancia?

iCreemos que es posible Ia
interdisciplinariedad?

iQué concepto de verdad estaba
debajo de nuestra busqueda?

iHemos soportado la diferencia en los
enfoques, metodologias, perspectivas?

iCreemos que todos los conocimientos
humanos tienen el mismo rango?

iHemos superado el obstaculo de las
dos culturas?

éNos situamos en la “tercera cultura
de Brockman en la que la ciencia subsume
todos los demas conocimientos?

iHemos respetado Ia autonomia
epistemolodgica de las ciencias sociales?

”

76



El volumen SEQUEIROS, L. (2022)
Saber mas para creer mejor (1): reflexiones de
ASINJA sobre ciencia y
religion https:;//www.bubok.es/libros/2708
04/SABER-MAS-PARA-CREER-MEJOR-1-
Reflexiones-de-ASINJA-sobre-ciencia-y-
religion se puede bajar gratuitamente como
eBook o se puede adquirir en soporte de
papel.

El volumen tiene 9 capitulos y se inicia
con una extensa entrevista con el autor en la
que ofrece sus opiniones sobre la actitud y
tarea interdisciplinar. En sucesivos capitulos
se ofrecen aspectos diferentes del aparente
conflicto entre ciencia y religion,
conocimiento racional y creencias religiosas,
sobre ciencia y teologia.

En el capitulo de presentacion leemos:
En el ano 1948 tuvo lugar el famoso debate
transmitido por la BBC entre el jesuita F. C.
Copleston y el matematico y filésofo Bertrand
Russell. EI auge del positivismo légico en los
inicios del siglo XX propicio un conflicto
insalvable entre Ciencia y Religion.

La discusion Russell-Copleston sobre Ia
existencia de Dios esta superada

La clasica discusion Russell-Copleston
de 1948 suscité enorme interés en su tiempo,
pero en la actualidad puede saber algo a
rancia. El ambito de reflexiéon ciencia-religion
ha cambiado, tenemos nuevos

77


https://www.bubok.es/libros/270804/SABER-MAS-PARA-CREER-MEJOR-1--Reflexiones-de-ASINJA-sobre-ciencia-y-religion
https://www.bubok.es/libros/270804/SABER-MAS-PARA-CREER-MEJOR-1--Reflexiones-de-ASINJA-sobre-ciencia-y-religion
https://www.bubok.es/libros/270804/SABER-MAS-PARA-CREER-MEJOR-1--Reflexiones-de-ASINJA-sobre-ciencia-y-religion
https://www.bubok.es/libros/270804/SABER-MAS-PARA-CREER-MEJOR-1--Reflexiones-de-ASINJA-sobre-ciencia-y-religion

conocimientos y autores importantes han
aportado sus ideas. No obstante tiene
innegable interés valorarla y discutirla desde
la actualidad porque permite recordar donde
estaba el razonamiento clasico de Ia
escolastica en aquel entonces y por déonde
van hoy las directrices mas modernas del
dialogo ciencia-religion. Por Javier
Monserrat.

La lectura de Iladiscusion Russell-
Copleston es util porque puede servirnos
para entender como se formulaba Ia
argumentacion sobre la existencia de Dios
desde un punto de vista escolastico clasico.
Este es, en efecto, el punto de vista de
Copleston. En 1948 en los centros de
ensenanza catdlicos predominaban Ias
escuelas de filosofia escolastica y en ellos se
defendia la tesis de que Dios podia ser
conocido por la razén natural con un grado
de certeza que solia calificarse (esta era la
llamada “censura” de las tesis) como
“absoluta” o “metafisica”.

La exposicion de Copleston representa
una formulacion en esquema perfectamente
Iégica de los argumentos metafisicos que,
segun la doctrina escolastica clasica,
suponian la columna vertebral de Ia
“demostracion” de la existencia de Dios (asi se
llamaba sin ambages en aquellos anos). La
reaccion de Russell ante los argumentos de

78


http://www.tendencias21.net/Recuperada-la-discusion-Russell-Copleston-sobre-la-existencia-de-Dios_a2925.html
http://www.tendencias21.net/Recuperada-la-discusion-Russell-Copleston-sobre-la-existencia-de-Dios_a2925.html

Copleston es a la defensiva, manteniendo a
toda costa su posicidn agnoéstica (no ateista).

Russell en realidad no pretende
conocer como es la realidad metafisicamente
(es agnostico), pero argumenta que los
argumentos de Copleston no estan bien
construidos y que, por tanto, no imponen
racionalmente la existencia de Dios y que, en
consecuencia, su posiciobn agnostica es
defendible. ;Qué podemos hoy pensar de
ambas argumentaciones?

Es evidente que la valoraciéon de la
discusion depende de cada “valorador”. No
pretendemos aqui presentar, ni mucho
menos, la valoracién que “nuestro tiempo”
hace de la discusion Russell-Copleston. Solo
hay valoraciones de personas concretas.
Muchos filésofos que se mueven todavia a
gusto en el marco de la escolastica tradicional
y. en consecuencia, tenderan a pensar
todavia hoy que Ilos argumentos de
Copleston son incontrovertibles. Pensaran
que Russell fue acorralado por Ilos
argumentos de Copleston y que se batio
puramente a la defensiva, dejandose llevar en
todo momento por el hilo de la conversacion
impuesto por Copleston.

Nuestro punto de vista es matizado.
Creemos que los argumentos escolasticos
que en aquel tiempo se esgrimian sin
complejos necesitan hoy muchos matices que
deberemos argumentar. Por otra parte, las

79



formulaciones de Russell, aunque le
mantienen a flote, no alcanzan una especial
brillantez. Por tanto, exponemos sélo nuestra
valoracion personal de la discusién Russell-
Copleston. Pero lo hacemos desde el
convencimiento de que cuanto debemos
decir esta apoyado por las tendencias
modernas del dialogo entre la ciencia y la
religion.

La discusion Russell-Copleston es muy
extensa y trata dos temas diferenciados: el
argumento metafisico de la contingencia y el
de la experiencia religiosa. En este articulo
nos cenimos soélo al primer argumento. Sera
también interesante que, en otro articulo,
estudiemos la discusion del segundo
argumento. Pero, en lo que sigue, nos
limitamos al argumento metafisico.

Pero en los ultimos anos del siglo XX,
daba la impresion de que se habia distendido
la tension. Por una parte, el positivismo légico
dejaba espacio a otras epistemologias, y por
otra, los cientificos eran menos dogmaticos
en sus afirmaciones sobre las posibilidades de
acceder a la verdad sobre la naturaleza
mediante el método cientifico. Incluso en
muchos casos, tendian una mano hacia otras
fuentes de acceso al conocimiento del mundo
y prestaban atencion a la filosofia y a las
religiones.

La palabra “dialogo” e
“interdisciplinariedad” parecian talismanes

80



anunciadores de una nueva era de
entendimiento.

Los ultimos anos del pontificado de
Juan Pablo Il, si bien acentuaron el
conservadurismo moral, fueron anos
fecundos para el dialogo con los cientificos.
Juan Pablo Il impulso a través de la Academia
de Ciencias Vaticana el dialogo entre ciencia
y religion. En un texto de Juan Pablo Il de
1987, con ocasion del centenario de la
publicaciobn en 1687 de los Principia
Matemathica Philosophiae Naturalis del gran
fisico y tedlogo heterodoxo, Isaac Newton
(1687), leemos: “/a ciencia puede purificar a
la religion del error y de la supersticion;
la religion puede purificar a la ciencia de
idolatria y falsos absolutos. Cada una puede
atraer a la otra hacia un mundo mds amplio,
en el que ambas puedan florecer”. Estas ideas
estan contenidas en la carta de Juan Pablo I
al padre Coyne, director del Observatorio
Vaticano en 1988, tras el Congreso sobre el
centenario de Newton.

Un dialogo prometedor al terminar el siglo XX

El interés del Papa por este dialogo
fecundo dio Iugar al desarrollo de un
proyecto que llevé a cabo el Observatorio
Vaticano junto al Center for Theology and
Natural Sciences (CTNSJde Berkeley. Como
resultado de este proyecto, se celebraron en
Roma importantes reuniones de cientificos

81



(creyentes o no), de filésofos y tedlogos. Estos
encuentros dieron lugar a cinco interesantes
volumenes de 500 paginas cada
uno: Cosmologia cudntica y leyes de Ila

naturaleza (1993), Caos y
complejidad (1995), Biologia evolutiva y
molecular (1995), Neurociencia ¥y la

persona (1999), Mecanica cudntica (2001).

Estos dialogos interdisciplinares, muy
abiertos en sus planteamientos, dieron lugar
a que el 3 de mayo de 2003, se anuncia la
creacion del Proyecto 370Q (Science,
Theology and Ontological Quest), bajo el
patrocinio del Consejo Pontificio para la
Cultura, en el que participa la Santa Sede, tres
universidades  pontificias (Lateranense,
Gregoriana, Ateneo Pontificio) y la
Fundacién Templeton.

Para muchos cientificos, filésofos y
tedlogos parecia que se avecinaba una época
de encuentro. En los Estados Unidos, se
creaba el Instituto METANEXUS para el
dialogo entre las ciencias y las religiones que
desparramaba por los cinco continentes
grupos de reflexion, investigacion, estudio y
difusion de las posibilidades reales de un
dialogo fecundo. Los trabajos de lan G.
Barbour, Arthur Peacocke o John
Polkinghorne llegaban a un publico reducido
pero influyente. Sus obras estan siendo
traducidas al castellano en estos anos.
Incluso, publicaciones de divulgacion,

82



como Muy Interesante, que ha dedicado un
numero monografico a esta cuestion que ha
pasado al gran publico en Espana.

Por otra parte, grupos de cientificos y
tedlogos ha publicado sintesis muy
completas al alcance de Ilectores mas
expertos. En la Universidad Pontificia
Comillas (Madrid) funciona desde hace varios
anos la Catedra Ciencia, Tecnologia, Religion,
que en estos ultimos anos ha ampliado su
cobertura a Espana y Portugal con proyectos
comunes y alimenta la pagina de “religiones”
de la revista digital tendencias21.

Este volumen recoge diversos textos que
pueden ser de ayuda a algunas personas y
que pretenden colaborar a la construccion
racional de un paradigma que me parece
emergente: “saber mas para creer mejor”.
Frente (pero no enfrentado) a aquellos que
defienden que saber mas nos lleva a
descubrir los enganos de la religion, y por ello
saber mas nos debe llevar al ateismo,
defendemos (espero que justificadamente)
que “saber” (madurar criticamente para
conocer mejor el mundo) puede ayudarnos a
“creer mejor”, puesto que se aporta una
justificacion racional, filosofica y teoldgica
que reelabora las propias creencias.

Desde hace 50 anos un grupo de
hombres y mujeres, muchos de ellos
procedentes del mundo universitario,
constituyé un grupo formal para crear y

83



fomentar una tarea desde una inteligencia
colectiva en una perspectiva epistemolodgica
interdisciplinar.

La Asociacion Interdisciplinar José de
Acosta (ASINJA) tiene un amplio bagaje de
produccion cientifica, filosofica y teolégica.
Gracias a un Convenio con la Universidad
Pontificia Comillas se han publicado mas de
40 volumenes con las ponencias y actas de las
reuniones anuales.

En la actualidad, ASINJA colabora con
la Catedra Ciencia, Tecnologia y Religion
(Universidad P. Comillas), con la revista digital
FronterasCTR, con Razén y Fe, Pensamiento y
con otras publicaciones, asi como con los
centros universitarios de la Compania de
Jesus y con diversas instituciones de corte
intelectual.

Espana atraviesa momentos de
“posverdades” y de “mantras” con graves
carencias de una presencia publica de
intelectuales que sean capaces de reflexionar
interdisciplinarmente.

El presente volumen es una aportacion
al debate entre ciencia y religion en
Espana, en Europa y el mundo.

84



2. Saber mds para creer mejor (2): debate
abierto
El segundo volumen de esta serie es

este:
SEQUEIROS, L. (2022) Saber mas para creer
mejor (2): debate

abierto. https://www.bubok.es/libros/27081
5/SABER-MAS-PARA-CREER-MEJOR-2-
Debate-abierto

Un debate abierto

Este segundo volumen es plural, pues
en él hemos dado Ila palabra a los
componentes de Andalucia Laica y al grupo
de Escépticos. Hemos querido oir sus puntos
de vista.

En el ano 1974, hace casi medio siglo,
el profesor Alberto Dou, jesuita, catedratico
de Matematicas e Ingeniero de Caminos, tuvo
una intuicion que nos parece genial: crear,
junto a otros profesores (jesuitas o no) la
Asociacion Interdisciplinar José de Acosta
(ASINJA). Se dedicd a este jesuita que vivio en
América entre el siglo XVI y XVII, autor de Ia
Historia Natural y Moral de las Indias, un libro
interdisciplinar. Desde esa fecha, Ia
Asociacion se ha mantenido viva, a pesar de
los problemas que surgen en toda empresa
cultural.

El presente volumen, segundo de esta
serie (y que desarrolla los principios
metodoldgicos de “SABER MAS.

85


https://www.bubok.es/libros/270815/SABER-MAS-PARA-CREER-MEJOR-2-Debate-abierto
https://www.bubok.es/libros/270815/SABER-MAS-PARA-CREER-MEJOR-2-Debate-abierto
https://www.bubok.es/libros/270815/SABER-MAS-PARA-CREER-MEJOR-2-Debate-abierto

Aproximacion epistemoloégica”, Bubok, 2022)
presente diversas perspectivas de Ia
problematica interdisciplinar de la ciencia y la
religion. La Unificacion de saberes no es tan
sencilla como podria creerse. Y en esto
volumen prestamos la voz a los laicistas y a los
escépticos para que aporten su punto de
vista.

Estos son los titulos de algunos de sus
capitulos: 4. Una nueva obra descubre el
itinerario cientifico y espiritual de Georges
Lemaitre. 5. Albert Einstein (1879-1955):
ciencia y espiritualidad- 6. ;Es posible un
naturalismo religioso? 7. Tender puentes
entre ciencia y religion: Pierre Teilhard de
Chardin (1881-1955) y la unificaciéon de los
saberes. 8. Stephen Hawking y Dios el debate
en Tendencias21 de las Religiones.

Ofrecemos el capitulo de presentacion:

PRESENTACION

En el ano 1974, Alberto Dou, un jesuita
catedratico de matematicas e ingeniero de
caminos, impulso la Asociacion
Interdisciplinar José de Acosta (ASINJA)
Intuia que en un futuro préximo seria
necesario desarrollar una inteligencia
colectiva que unificara los saberes.

El pensamiento interdisciplinar era en
Espana algo desconocido. La fragmentacion
de saberes era lo normal. La Universidad era
una suma de Facultades incomunicadas

86



cuando no enfrentadas. Recuerdo que el
Decano de mi Facultad decia ufano un dia:
“nosotros en Ciencias, investigamos: los de
Letras, leen”. Y mi jefe de Departamento, un
dia que me atrevi en el café del bar a aludir a
algo humanistico, me espeto (haciendo con la
mano un gesto de desprecio): “mire
Sequeiros, eso es filosofia” (como si hubiera
hablado de brujas o de pseudociencia)

Este es el segundo volumen de esta
coleccion que recopila algunas de mis
publicaciones (y las de otros colegas) sobre
“Saber mas para creer mejor”. Defendemos
que la ciencia no lleva necesariamente al
ateismo. Y que una perspectiva
epistemoloégica equilibrada (lo que tratamos
en “Saber mas. Perspectiva epistemologica”
Bubok, 2022) puede ayudar a madurar las
propias creencias. Religion y experiencia
religiosa.

Reflexién interdisciplinar

Muchas de las perspectivas proceden
de los trabajos interdisciplinares de Arthur
Peacocke, lan Barbour, John Polkinghorne,
Philip Clayton y otros cientificos-filosofos-
tedlogos interdisciplinares.

Para Peacocke, como para Barbour, las
religiones son un hecho, cuya existencia real
no puede ponerse en duda. Pero estas se
fundan en la experiencia religiosa, individual
e integrada en comunidades religiosas.

87



En el cristianismo integrada asimismo en las
comunidades de fe del pasado, hasta llegar a
la comunidad de Israel en el AT. y de la
primitiva comunidad cristiana descrita en el
N.T.

La teologia busca exponer la fe
contenida en la experiencia religiosa, pero
también hacerla inteligible y expresar su
sentido. Buscar inteligibilidad es conocer por
qué la experiencia religiosa es como es, cOmo
debe ser entendida y cuales son sus causas en
el conjunto de la realidad en que vivimos.
Para Peacocke la experiencia religiosa busca
algo que no busca la ciencia (por la pura
objetividad de ésta): el sentido.

La teologia busca entender como la
experiencia religiosa integra al hombre
congruentemente en la realidad del universo,
dotando a su vida personal de un valor y de
una esperanza de cumplimiento final.

La experiencia religiosa, por tanto,
puede ser objeto de descripcion
fenomenolégica. Es wuna vivencia de
experiencia de Dios, por ejemplo, descrita en
la mistica de muchas religiones.

El sujeto se siente inmerso en Dios y
cercano a ElI en su interior (el
agustiniano intimior intimo meo): es la
experiencia de inmanencia y transcendencia
de Dios presente ya en el paulino “en Dios
vivimos, nos movemos y somos”,
repetidamente citado por Peacocke. Pero la

88



teologia, y la filosofia cristiana, al buscar
inteligibilidad han debido necesariamente
hacer uso de la razén. Pero esto ha
dependido —no podia ser de otra manera- de
cada época historica: de la filosofia griega, de
Platon, de Aristoteles, de los sistemas
escolasticos, de Descartes, de Kant, de
Hegel... Estos modelos de inteligibilidad
racionales han llevado a una lectura o
interpretacion de la experiencia religiosa:
lectura, sin embargo, que podria ser mas o
menos correcta, o incluso imprecisa y
erronea. Estos analisis de inteligibilidad
epocales, variables por su propia naturaleza,
no deben confundirse con los modelos
religiosos que contienen la vivencia de la
realidad y de la experiencia religiosa que
constituye la esencia de la religion.

Inteligibilidad de Dios en Ia era de la ciencia.

El conjunto de la obra intelectual de
Peacocke se funda en una declaracion de
principios basica, compartida con Barbour,
Polkinghorne y otros muchos (y por mi
mismo): que el constructo racional sobre el
universo, la vida y el hombre hacia un
entendimiento actual de Ia experiencia
religiosa debe partir de la experiencia
organizada en la ciencia (sometida,
naturalmente, a wuna problematizacion
filosofica, ya que la ciencia no tiene por qué
plantearse desde su propia metodologia

89



ciertas cuestiones ultimas, antropolégicas o
metafisicas).

Peacocke insiste en que acceder a la
inteligibilidad de la experiencia religiosa en la
teologia desde la ciencia es hoy, ademas,
especialmente necesario para el cristianismo
por razones historicas y sociologicas: por el
cuestionamiento critico de la religion desde la
ilustracion por la ciencia y por la influencia
generalizada de la ciencia en la cultura
occidental de nuestros dias.

No seguir este camino equivaldria a
encerrar el conocimiento y lenguaje racional
sobre Dios, y la experiencia religiosa, en
discursos deficientes y en anacronismos
ininteligibles por la sociedad actual. En su
discurso de recepcion del premio Templeton
decia Peacocke, el 8 de marzo de 2001, que
“la ciencia es el lenguaje global y el
patrimonio de nuestro cultura, y para los
creyentes de todas las religiones ha llegado el
tiempo de comprometerse creativamente con
la perspectiva universal ofrecida por las
ciencias”.

La ciencia, asumida por los modelos
religiosos, conduce a entender la inmanencia
de la divinidad en la ontologia del mundo -
como hemos visto en el pan-enteismo de
Peacocke, Clayton y otros
https://www.bubok.es/libros/270072/PANE
NTEISMO-Reflexiones-para-saber-mas-ycreer-
mejor-.

90


https://www.bubok.es/libros/270072/PANENTEISMO-Reflexiones-para-saber-mas-ycreer-mejor-
https://www.bubok.es/libros/270072/PANENTEISMO-Reflexiones-para-saber-mas-ycreer-mejor-
https://www.bubok.es/libros/270072/PANENTEISMO-Reflexiones-para-saber-mas-ycreer-mejor-

Experiencia del mundo-experiencia de Dios
La experiencia del mundo es
ciertamente ya una experiencia implicita del
ser de la Divinidad. Pero es una experiencia
del Deus absconditus, ya que el mundo, como
nos hace ver la ciencia, puede ser descrito
como puramente mundano, autébnomo, sin
Dios. La imagen cientifica del mundo nos
conduce a entender que el Dios que se revela
en la experiencia religiosa es el Deus
absconditus de Lamaitre (ver pagina 55 y ss)
el Dios oculto que no se impone, el Dios
cristiano de la Gracia en el Espiritu, el Dios de
la libertad. El Dios, en definitiva, que se nos
manifiesta en la kénosis cristolégica del
misterio de su Muerte y Resurreccion. La
experiencia natural no es eo ipso religiosa
(porque puede ser mundana), sino que es la
experiencia religiosa posible, asumida
libremente, la que revela la experiencia del
mundo como experiencia de Dios. Todo esto
es, a nuestro entender, muy importante y
depende de Ila inteligibilidad de Dios
orientada por la imagen cientifica del mundo.

Saber mds: aproximacion epistemologica

Los dos volumenes anteriores tienen
en sus diversos capitulos una
fundamentacion epistemolégica no explicita.
En este tercer volumen, se aporta la caja de
herramientas epistemoloégicas que puede

91



dotar al lector de Ila fundamentacidon
necesaria. Esta es la ficha del mismo:
SEQUEIROS, L.
(2022) https://www.bubok.es/libros/270812
/SABER-MAS-Aproximacion-epistemologica

En los libros anteriores mantengo que
es conveniente “SABER MAS” para “CREER
MEJOR”. En un mundo en el que parece que
cunde la idea de que las creencias, valores y
convicciones religiosas son cuestiones del
pasado, de personas fragiles y enganadas,
bloqueadas por los miedos, intento justificar
que “SABER MAS”,- tener mas herramientas
intelectuales- , puede ayudar a madurar las
propias convicciones y salir del circulo de los
“mantras”, las “fake news” 'y las
“posverdades”. Atrévete a usar tu propia
mente, nos recomendaba Kant hace varios
siglos.

Los hombres y mujeres del siglo XXI
necesitamos sentirnos duenos de nuestra
propia vida para autoconstruirnos en libertad
como seres humanos en una sociedad
plural. Pero ;qué es “saber”? En este libro se
intenta suministrar la caja de herramientas
intelectuales para ser mas duenos de
nosotros mismos y reforzar nuestras
creencias y convicciones. Aunque entrar en el
campo de la filosofia es duro, hoy mas que
nunca es necesaria una formacion filosofica
para afrontar criticamente los retos de la

92


https://www.bubok.es/libros/270812/SABER-MAS-Aproximacion-epistemologica
https://www.bubok.es/libros/270812/SABER-MAS-Aproximacion-epistemologica

“sociedad liquida” de Zygmunt Bauman o la
sociedad de encefalograma plano.

Este tercer volumen de 10 capitulos
partimos de una ponencia sobre Ia
Interdisciplinariedad (ASINJA: 40 anos
construyendo puentes entre “saberes”) y de
una manera didactica se aportan las
“herramientas” basicas que debe poseer toda
persona culta que desee unificar sus saberes
procedentes de la sociedad laica y sus
experiencias interiores. Siguiendo al profesor
Antonio Fernandez- Ranada creemos que la
filosofia (y mas en concreto la filosofia de la
ciencia, la epistemologia) es la herramienta
que permite construir puentes entre el
conocimiento racional y cientifico-técnico y
las formulaciones y experiencias formalizadas
de la espiritualidad, las religiones y las
teologias.

Por eso consideramos de interés los
ultimos capitulos: 6. Formalizacion de los
“saberes”: la historia y la filosofia de las
ciencias. 7 La nueva filosofia de la ciencia. 8.
“Saberes” y sociedad: las criticas al
cientificismo y a la tecnocracia en las filosofias
del siglo XX. 9. La unificacion de los
“saberes” en crisis: el nuevo ateismo
cientifico. 10.”“Saberes” y creencias: el
conflicto de racionalidades.

93



94



6
El Instituto Fe y
Secularidad (1967-
2002): a los veinte afnos

de su “hibernacion”
Leandro Sequeiros, ZO-abriI-Zog‘Z

Este recuerdo que Leandro
Sequeiros nos aporta a ATRIO hoy tiene para
mi unas resonancias especiales. Habiendo
estado toda mi vida rodeado de jesuitas,
buenos o regulares maestros desde mi
infancia, estos que formaronFe y
Secularidad (los que aparecen y otros como
Manolo Fraifo y Luis Acebal] han sido los
hombres con los que enlacé plenamente en
mis arnos de madurez la espléndida

§

95


https://www.atrio.org/wp-content/uploads/Sequeiros.jpg

primavera que siguio al Vaticano Il. Fuimos
interlocutores y amigos. Unimos mentes y
sentimientos para una renovacion de [ Iglesia.
Todos -menos mi compariero de infancia Julio
Colomer, cronista principal de este relato- se
han ido, aunque siguen hoy presentes en
muchos de quienes hoy vemos mds necesaria
que nunca una colaboracion entre fe y
secularidad para asegurar una
auténtica cultura de paz que pueda salvar a
nuestra especie y nuestro planeta con ella.
AD.

Hace ya 20 anos que el Instituto Fe y
Secularidad (1967-2002) se “hiberné”. En sus
35 anos de vida represento una plataforma
eclesial clave para el dialogo cristianismo-
increencia durante la segunda mitad del
siglo XX en Espana.

Dos décadas después de su cierre
incomprensible, el archivo de la institucion
continua siendo un territorio tan inexplorado
como de interés para calibrar mas
certeramente el peso del proceso de
secularizacion en Espana.

El articulo pretende, en linea con las ultimas
aportaciones académicas sobre la
secularizacioén, analizar el cambio religioso en
Espana a través de la documentacion y la
historia de Fe y Secularidad mediante una

96



aproximacion a tres periodos de especial
importancia para el Instituto.

El Instituto Fe y Secularidad, creado en 1967
por la Compania de Jesus en Espana, supuso
una plataforma de reflexién privilegiada en
torno al profundo cambio cultural y religioso
que se efectudé con el traspaso desde una
Espana nacionalcatdlica hacia una sociedad
aconfesional y aceleradamente secularizada.
Su local, sito en la madrilena calle de Diego de
Ledn, se convirtié en un foco de atraccién e
irradiacion de diferentes perspectivas sobre
el debate de la secularizacién a través de la
organizacion de diversas propuestas
(congresos, seminarios, foros) que contaron
con la participacion de miembros de la vida
intelectual, eclesial 'y  politica del
tardofranquismo y de la Espana democratica.
Un documentado articulo de Rafael Ruiz
Andrés, profesor del Instituto Universitario
de Ciencias de las Religiones Universidad
Complutense de Madrid, titulado
“Dialogando con la secularizacion: el Instituto
Fe y Secularidad (1967-2002)"
- Ayer125/2022 (1): 323-350 indaga sobre
el papel que represento en el escenario de la
transicion politica y religiosa de Espana.

El Instituto Fe y Secularidad fue disuelto por
la Compainia de Jesus hace ya 20 anos, en el
ano 2002. Con su desaparicion, la Iglesia y la
Compania de Jesus ha dejado de estar
presente en las fronteras de las filosofias de

97


https://redib.org/Record/oai_articulo2738229-el-instituto-fe-y-secularidad-y-el-di%C3%A1logo-de-los-jesuitas-espa%C3%B1oles-sobre-marxismo-y-secularizaci%C3%B3n-1967-1987-%C2%ABeuropa-como-espacio-de-paz%C2%BB
http://www.revistasmarcialpons.es/revistaayer/article/view/789/900
http://www.revistasmarcialpons.es/revistaayer/article/view/789/900
http://www.revistasmarcialpons.es/revistaayer/article/view/789/900
http://www.revistasmarcialpons.es/revistaayer/article/view/789/900
http://www.revistasmarcialpons.es/revistaayer/article/view/789/900
http://www.revistasmarcialpons.es/revistaayer/article/view/789/900
http://www.revistasmarcialpons.es/revistaayer/article/view/789/900
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=7032646
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=7032646
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=7032646

las culturas, de las ciencias y de las religiones.
Y esta desaparicion no solo ha dejado un
vacio intelectual a nivel europeo, sino que ha
originado un abismo de silencio en los
discursos sobre Europa como espacio
histérico, cultural y politico.

En el caso de Espana los jesuitas tuvieron la
gran intuicion de empujar la reapertura de la
Iglesia hacia Europa, sobre todo mediante
el Instituto Fe y Secularidad.

El /Institutorepresentd una respuesta a los
retos planteados por el Concilio Vaticano Il en
1967.

Alfonso  Alvarez Bolado (1928-2013).
Fundador y 1er Director de FeySec

98


https://www.iberlibro.com/buscar-libro/autor/instituto-fe-y-secularidad/
https://www.iberlibro.com/buscar-libro/autor/instituto-fe-y-secularidad/
https://www.iberlibro.com/buscar-libro/autor/instituto-fe-y-secularidad/
https://www.iberlibro.com/buscar-libro/autor/instituto-fe-y-secularidad/
https://www.iberlibro.com/buscar-libro/autor/instituto-fe-y-secularidad/
https://www.atrio.org/wp-content/uploads/Alvarez-bolado.jpg

Fe y Secularidadform6é una nueva
generacion de intelectuales que aspiraba a
renovar tanto la sociedad esparnola como la
Iglesia catdlica mediante una europeizacion
del mundo cultural y académico en Espana.
Uno de sus enfoques mas importantes se
centraba en la idea de la paz en Europa.

El analisis del presente estudio se centrara en
las ideas de paz de los dos Jesuitas
fundadores y directores de Fe 'y
Secularidad Alfonso Alvarez Bolado SJ (1928-
2013) yJosé GoOmez Caffarena SJ(1923-
2013), contextualizando sus contribuciones
en el discurso de los Jesuitas sobre Europa.
No obstante, el debate sobre la secularizacion
ha continuado aportando nuevas
perspectivas para el estudio, desde las cuales
nos aproximaremos a Fe y Secularidad.

Una mirada a la secularizacion en Espana a
través del /nstituto Fe y Secularidad

A partir de esta apreciacion, el presente
articulo tiene como objetivo fundamental la
reflexion sobre el proceso de secularizacion
en Espana a través un sujeto historico de
particular  interés, el /nstituto Fe y
Secularidad.

La importancia del Instituto para comprender
la secularizacidon se encuentra acreditada en
el trabajo de destacados estudiosos del
catolicismo en Espana (Alfonso Bottiy
Nieves Montesinos: «Anticlericalismo y

99


https://canal.uned.es/video/5a6f4f20b1111f6e3a8b46a1
https://canal.uned.es/video/5a6f4f20b1111f6e3a8b46a1
http://insidewashington.net/centros/cent_inst_fese_pres.aspx
http://insidewashington.net/centros/cent_inst_fese_pres.aspx
https://elpais.com/sociedad/2013/07/15/actualidad/1373924959_742337.html#:~:text=Fue%20uno%20de%20los%20intelectuales%20m%C3%A1s%20destacados%20del%20pensamiento%20cristiano&text=El%20sacerdote%20jesuita%20Alfonso%20%C3%81,cristiano%20en%20el%20siglo%20XX.
https://www.filosofia.org/bol/not/bn066.htm

laicidad en la posguerra, la transicion y la

democracia (1939-1995)», en Emiliola
Parray Manuel Suarez  Cortina (eds.): £/
anticlericalismo espariol

contempordneo, Madrid, Biblioteca Nueva,
1998, pp. 303-370, esp. p. 324; José Andrés-
Gallegoy Antoén M. Pazos: La Iglesia en la

Esparia contempordnea, t. 2, Madrid,
Encuentro, 1999, p. 195, y
Feliciano Montero: La Iglesia: de la

colaboracion a la disidencia (1956-1975). La
oposicion durante el franquismo, t. 4, Madrid,
Encuentro, 2009, pp. 197-200) y en la obra-
homenaje a Alfonso Alvarez Bolado
(José Gémez Caffarena: «Todavia un retorno
a Honest to God», en Xavier Quinza Lledy
José J. Alemany: Ciudad de Jos hombres,
Ciudad de Dios. Homenaje a Alfonso Alvarez
Bolado S.J., Madrid, Universidad Pontificia de
Comillas, 1999, pp. 224-236).

Sin embargo, el Instituto Fe y Secularidad es
tratado en la mayor parte de las reflexiones
como un punto interesante para comprender
el cambio religioso de la segunda mitad del
siglo XX en Espana y no como el objeto
histérico de la investigacion, como si sucede
excepcionalmente en el articulo «El “Instituto
Fe y Secularidad” de Ia Universidad de
Comiillas (Madrid) y su actividad filos6fica
(1967-1987)» de Teresa Rodriguez de Lecea.
Para lograr este dialogo entre Ia
secularizaciéon y la evolucion del /nstituto Fe y

100


https://research.amanote.com/publication/4Jma23MBKQvf0BhiLNwA/el-instituto-fe-y-secularidad-y-el-dilogo-de-los-jesuitas-espaoles-sobre-marxismo-y
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=4307483
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=4307483
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=4307483
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=4307483

Secularidad se han planteado dos lineas de
interaccion de la realidad del Instituto con el
proceso de secularizacién, que serviran de
vectores para el articulo: 1) el Instituto Fe y
Secularidad, aunque no exclusivamente, fue
esencialmente un espacio de reflexion
continuada sobre Ia dinamica de Ia
secularizacion en Espana y 2) los avatares de
la evolucién histdrica del propio Instituto son
a su vez reflejos del mas amplio proceso de
transformacion sociorreligiosa que
conocemos como secularizacion.

1) En primer Jugar, el Instituto Fe y
Secularidad constituyo una plataforma de
reflexion tedrica sobre la secularizacion de
manera ininterrumpida durante sus mas de
treinta anos de existencia, hecho que lo
convierte en un espacio de estudio unico y
especialmente relevante para la observacion
de la auto-comprension de la secularizacion
por parte de los actores histéricos>. Su
reflexibn aporta una serie continuada de
analisis de los cambios religiosos a partir de la
cual el articulo construira la evolucion de los
dilemas y transformaciones del catolicismo en
Espana en la segunda mitad del siglo xx.
Junto a otras series ya disponibles —
fundamentalmente estadisticas— para el
estudio del cambio religioso, la aproximacion
a la secularizacion desde las reflexiones
emanadas del propio contexto y de la voz de

101


http://www.revistasmarcialpons.es/revistaayer/article/download/789/900?inline=1#footnote-064

un actor como Fe y Secularidad permite «que
los conceptos utilizados por las ciencias
sociales adquieran realidad empirica y que los
acontecimientos histéricos ayuden a intuir,
mas alla de la mera concrecion temporal
especifica, problemas humanos de alcance
general». (Zira Box: «Secularizando el
Apocalipsis. Manufactura mitica y discurso
nacional franquista: la narracion de Ia
Victoria», Historia y Politica, 12 (2004),
pp. 133-160, esp. p. 135).

2) Ademas, en sequndo lugar, la reflexion del
Instituto Fe y Secularidad se presentard en su
contexto a través de las distintas relaciones
con otros actores sociales, politicos y
eclesiales del momento y con Jas
complicaciones y oportunidades que el
devenir historico fue planteando al Instituto.
En este marco, los avatares de Fe y
Secularidad coincidieron tanto con el
desarrollo de un proceso de secularizacion sin
precedentes en la sociedad espanola como
con un consecuente cambio en la presencia
de la religiéon catdlica en la sociedad. Por
medio de las vicisitudes que el proceso de
cambio religioso plante6é al propio devenir
del Instituto, profundizaremos en las
consecuencias que el genérico concepto de
secularizacion produce en la dinamica
histérica concreta.

102



De tal modo, presentaremos la historia del
Instituto y sus antecedentes —principalmente
la Comision para el Estudio del Ateismo— a
través de tres periodos de su desarrollo
histérico y desde la doble linea expuesta: Fe y
Secularidad como reflexion tedrica
continuada sobre la secularizacion y como
una trayectoria historica particular dentro de
una sociedad en profunda transformacién
religiosa.

El dialogo con la llamada Espana «atea» en la
época del nacionalcatolicismo.

Siguiendo el hilo del interesante articulo
de Rafael Ruiz Andrés, “Dialogando con la
secularizacion: el Instituto Fe y Secularidad
(1967-2002)" Ayer 125/2022 (1): 323-350 se
puede documentar que su nacimiento esta
relacionado con gran parte de los cambios
eclesiales de la década de los sesenta. La
historia de Fe y Secularidad se remonta a la
Ciudad Eterna, foco
del aggiornamentoiniciado con el papa
Roncalli, Juan XXIIl. Tras anos de conflicto
entre el catolicismo y la modernidad, de
conflictiva  secularizacion, el Concilio
Vaticano Il (1962-1965), a través
fundamentalmente de su
constitucion Gaudium et Spes (1965),
senalaba que Ila linea renovada del
catolicismo con la modernidad y sus dilemas

103


http://www.revistasmarcialpons.es/revistaayer/article/view/789/900
http://www.revistasmarcialpons.es/revistaayer/article/view/789/900
http://www.revistasmarcialpons.es/revistaayer/article/view/789/900

era la del dialogo, aunque este también
tendria que ir configurandose.

El 7de mayo de 1965, aun sin haber
finalizado el periodo conciliar, el papa
Pablo VI situd a los jesuitas al comienzo de su
XXXI Congregacion ante un «terrible peligro
que amenaza a la humanidad entera: el
ateismo» (Alfonso Alvarez Bolado: «<Entre
Barcelona y Madrid (1965-1968). El informe
sobre el ateismo y la Fundacion del Instituto
Fe y Secularidad», Revista Catalana de
Teologia, 25é anniversari (2000), pp- 441-
454, Consultado el borrador del texto en
el Archivo de la Universidad Pontificia de
Comiillas (en adelante, AHUPCO), Fondo del
Archivo Instituto Fe y Secularidad (en
adelante, FYS), caja 578, carpeta 2, p. 2).

Sin embargo, y a pesar del aparente tono
frentista del pontifice, Pablo VI combiné esa
consideracion del ateismo como «terrible
peligro» con la unica consigha que dio al
cardenal F.Koénig a la hora de Instituir el
Secretariado para el Dialogo con los No
Creyentes (Secretariatus Pro non
Credentibus) en 1965: Usus docebit (El uso
enseniaj, invitacion al dialogo que el papa
Montini ya habia subrayado en su
enciclica Ecclesiam Suam (1964).

Ante esta peticion del pontifice, el padre
Arrupe, preposito general de la Compania,
respondié favorablemente a la invitacién,
encomendando a Andrew Varga —asistente

104



general de los jesuitas— la promocion del
apostolado en relaciobn con el ateismo
(Julio Colomer: «El Instituto Fe y Secularidad»
(s. 1., 1988), AHUPCO, FYS, caja578,
carpeta 2).

En Espana se cred6 Ila Comision del
Ateismo, constituida por 15 sabios jesuitas
para estudiar la respuesta a la peticion de
Pablo VI.

Nace el Instituto Fe y Secularidad (1967)

En medio de estos debates, reflexiones y
polémicas en torno a la Comision del
Ateismo, surgio desde sus propios miembros
la creacion del Instituto Fe y Secularidad el
dia 2 de abril de 1967. En las reflexiones que
precedieron a la puesta en marcha del
Instituto, se debatieron distintas opciones
para el nombre de la plataforma: Instituto
para el Estudio de la Creencia y de la
Increencia, Fe y Existencia Laica e incluso Fe
y Ateismo, alternativas rapidamente
descartadas.

Durante este periodo inicial, se siguieron tres
lineas fundamentales de actuacion para
continuar y ampliar la experiencia de la
Comision: primero, la formulacion de
objetivos; a continuacion, la creacion de una
estructura organizativa y por ultimo, la
programacion de actividades propias, las
cuales mostraban su amplitud de miras y el
deseo de comprension integral del proceso

105



de secularizacion y del cambio social en
Espana.

Los primeros arios del Instituto Fe y
Secularidad

En estos primeros anos, se llevaron a cabo
seminarios como Las prospectivas del
contexto sociorreligioso de la vida religiosa
femenina (J. Lopez Garcia), £/ joven Hegel y
la interpretacion teologica de la muerte de
Dios (Alvarez Bolado), Sociologia y teologia
de Ila confesionalidad estatal(M. Garcia),
efectuados en el curso 1968-1969.

En 1969-1970 tuvieron lugar los
seminarios /ncidencias del marxismo en la
actual transformacion sociopoliticay en
1970-1971, Elementos teoricos para una
sociologia de Ila secularizacion (E. Recio,
J.F. Fontecha y J. Martinez Cortés), entre
otras propuestas.

Muy destacables fueron igualmente
tanto la publicacion del primer numero
del Boletin de Fe y Secularidad en 1970 como
la redaccibn deuna bibliografia sobre
sociologia de la religion, que comenzé —
precisamente— por el tema «Secularizacion».

Esta tarea fue complementada en 1975
y 1978 con otros dos tomos, realizando en
total un analisis de 23.000 titulos.

106



Tiempos de cambio, tiempos de expansion
del Instituto Fe y Secularidad (1972-1981)
Frente al Ilanguidecimiento que se
contemplaba en la matriz de jesuitas y laicos
que formaron la Comisiéon del Ateismo, el
grupo del /nstituto Fe 34
Secularidad experimenté durante la década
1972-1981 una progresiva estabilizacion, que
se acompano con el traslado de la sede desde
la madrilena calle Pablo Aranda a Diego de
Ledn en el ario 1970.

La consolidacién se completod con la creacién
de los estatutos en 1973, en los que se fijaban
claramente unos objetivos que ya estaban
siendo desarrollados: 1) «Estudio del proceso
de Secularizacion», 2) «Promocion de un
dialogo critico entre las concepciones del
mundo vigentes en la sociedad
contemporanea y fomento de la colaboracién
entre ellas (hacia un mundo mas humano)» y
3) «Estudio especifico del hecho cristiano,
desde un doble angulo de interés; para su
comprension por los actuales no-creyentes y
para la iluminacion de los presupuestos de
una realistica evangelizacion  actual»
(Ver: Julio Colomer: «El Instituto Fe y
Secularidad» (s.l., 1988), AHUPCO, FYS,
caja 578, carpeta 2. Pagina 5)

107



1972: Gémez Caffarena, director del Instituto
Fe y Secularidad

José Gomez Caffarena (1923-2013) 2°
Director de Fey Sec

Los problemas asociados Ilevaron al
agotamiento de Alvarez Bolado y su
sustitucion en 1972 por Gémez Caffarena. Sin
embargo, y a pesar de las dificultades, las
Jornadas de EI Escorial y sus reflexiones
iluminaron toda la década a través de la
continuacion de los seminarios
cristianismo/marxismo.

En ellos se puede observar la evolucién de
esta relacion durante el periodo del
tardofranquismo a la Transicién: desde la
expectativa y la ilusion por la colaboraciéon
conjunta en los estertores del Régimen, al
desanimo y la separacion progresiva a
medida que se afianzaba la democracia, para

108


https://www.atrio.org/wp-content/uploads/G%C3%B3mez-Caffarena.jpg

concluir en cierta reactivacion del recelo
mutuo a partir de los ochenta.

Sin duda, el cambio de la Transicion durante
los setenta  suponia un contexto
cualitativamente diferente al desaparecer el
enemigo comun de cristianos progresistas y
de comunistas: el Régimen. Aun asi, el
destacado peso cultural del marxismo y el
particular interés del Instituto por él
motivaron que durante los anos 1976y 1978
se continuase con el debate en propuestas
como el seminario Estudio empirico sobre
socialismo y cristianismo (1976-1977)0 la
encuesta Los marxistas esparioles y la
religion (Instituto Fe y Secularidad: Los
marxistas esparioles y la religion, Madrid,
Edicusa, 1977).

El Instituto Fe y Secularidad: del dialogo en el
conflicto entre fe y secularidad a su
disolucion en Ia secularizacion (1982-2001)
A través de reflexiones y estadisticas como las
presentadas, los anos setenta se revelan
como un hito fundamental en el cambio de
tendencia de la presencia del catolicismo en
Espana.

Ademas, la progresiva consolidacion
de las dinamicas en torno una sociedad
plural, democratica y secularizada generaba
el replanteamiento de los actores sociales y
eclesiales en torno a la cuestion religiosa.

109



Concretamente, desde los anos ochenta
el Instituto Fe y Secularidad tuvo que
afrontar y responder a los diferentes
distanciamientos que se evidenciaron entre
la Iglesia, el Estado y la sociedad civil. En ellos,
aunque siempre dentro de un marco
democratico y de consensos basicos que
diferenciaban esta tension de épocas
precedentes, se reanudaron los conflictos
sobre el propio tema religioso (ver:
Susana Aguilar: «La jerarquia catdlica
espanola en perspectiva comparada. La
confrontacion politica entre la Iglesia y el
Gobierno socialista a comienzos del
siglo xxi», Revista Internacional de Sociologia
(RIS), 71, 2 (2013), pp. 309-334, p. 321). Esta
creciente tension condicionaba la propuesta
de dialogo entre fe y secularidad del Instituto.
Mientras, el proceso de secularizaciéon
continuaba.

Cambios en el Instituto Fe y Secularidad para
el siglo XX/

La suma de todos estos cambios sociales,
politicos y eclesiales favorecio que a medida
que se aproximaba el anno 2000 el Instituto se
fuera quedando cada vez mas reducido a lo
académico y con un alcance limitado a los ya
«fieles» de sus iniciativas.

110



Julio Colomer (1933-) 3er Director de FeySec

Junto con los cambios en la direccion —Julio
Colomer relevé a Caffarena y posteriormente
Antonio Blanch asumio la direccion—, la
acentuada sensacion de crisis forzaba el
replanteamiento sobre la esencia misma del
Instituto a través de diferentes revisiones y
autocriticas que se realizaron durante este
periodo, y que se conservan en el archivo.

En primer lugar, el Instituto a pesar de su
caracter plural habia sido llevado
esencialmente por jesuitas. Como senalaba
un informe de Julio Colomer, «La disminucion
del numero de jesuitas que trabajaban en el
Instituto [suponia una] nueva perspectiva del
fenémeno de la increencia en Espana», a la
par que afnadia una dificultad a su
organizacion.

El desanimo propiciéo la “hibernacion” del
Instituto. Las publicaciones y la gestion de un
master pasaron a la Universidad Pontificia de

111


https://www.atrio.org/wp-content/uploads/julio-colomer-Casanova-1933.jpg

Comillas, finalmente se desestructuro su
autonomia en el ano 2001.

Antonio Blanch, 42 y ultimo Director de
FeySec

En la carta de integracion del Instituto
en la Facultad de Teologia de la Universidad
Pontificia de Comillas, Antonio Blanch, el
director que cerro la ultima etapa del
Instituto, explicaba con claridad las razones
del fin: «La gran transformacion de las
circunstancias sociales y culturales, en lo
referente a la vida religiosa de los espanoles,
que se manifiesta ahora en formas muy
generalizadas de indiferencia o de
pragmatismo escéptico, mientras que los
objetivos del Instituto habian sido sobre todo
el estudio del ateismo y de la secularidad en
su sentido mas originario.

A lo cual se anade, en segundo lugar, el
envejecimiento de muchos de los miembros
del Instituto» (mas datos en: Antonio Blanch:
Carta de disolucion del Instituto (Madrid,

112


https://www.atrio.org/wp-content/uploads/antonio-blanch-i-Xir%C3%B3-1929-2013.jpg

16 de mayo, 2001), AHUPCO, FYS, caja 547,
carpeta 13, p. 1)

Conclusiones: Fe y Secularidad, teoria y
alcance de la secularizacion en Espana

Tras haber presentado la trayectoria del
Instituto a partir de la documentacion de su
archivo y en dialogo con el desarrollo del
proceso de secularizaciobn en Espana,
concluiremos el articulo retomando las dos
lineas de partida: la presentacion de la
reflexion sobre la secularizacion de Fe y
Secularidad y los avatares en la trayectoria
del Instituto como reflejo de |las
transformaciones socio-rreligiosas de la
segunda mitad del siglo XX.

La reflexion tedrica y la evolucion del
Instituto Fe y Secularidad, una experiencia
pasada que tuvo lugar en medio de las
profundas transformaciones del catolicismo
en Espana, nos muestran un camino para la
continuacion del estudio historico de la
secularizacion. Sin evitar la necesaria
confrontacion con el rico acervo conceptual
ya existente, el analisis de la secularizacion
desde la sociologia histérica construye su
comprension del cambio religioso desde los
actores que se hallan tras las estadisticas y a
partir de procesos necesariamente
contextualizados. Asi pues, a través de voces
como Fe y Secularidad, conservadas en la
documentacion, se hace posible la insercion

113



de la secularizacion en la historia, es decir, la
insercion de nuestra situacion contingente
de individuos seculares en nuestra condicion
perenne de individuos historicos.

7
La “edad de oro” del
Instituto Fe y
Secularidad de Madrid
(de 1972 a 1992)

Leandro Sequeiros, 28-abril-2022

Leandro nos ha enviado un nuevo
articulo en que completa lo ya dicho en su
anterior. Por mi implicacion personal me
parece necesario poner en relieve,
precisamente ahora, esta iniciativa que se
convirtio en un lugar de auténtico didlogo
entre catolicos y  ateos para un
entendimiento mejor y una accion
coordinada por la justicia y paz en el
mundo. Pero incluso como moderador de
ATRIO constato que el anterior articulo «El
Instituto Fe y Secularidad (1967-2002): a los
veinte arnos de su “hibernacion”» ha sido

114


https://www.atrio.org/2022/04/el-instituto-fe-y-secularidad-1967-2002-a-los-veinte-anos-de-su-hibernacion/
https://www.atrio.org/2022/04/el-instituto-fe-y-secularidad-1967-2002-a-los-veinte-anos-de-su-hibernacion/
https://www.atrio.org/2022/04/el-instituto-fe-y-secularidad-1967-2002-a-los-veinte-anos-de-su-hibernacion/

abierto 450 veces, aunque no conste si ha
sido leido entero o no. Una buena audiencia,
superior a la media. Mi deseo es retomar
experiencia para nuevas  semejantes
iniciativas. AD.

El Instituto Fe y Secularidad (1967-2002)
represento una plataforma eclesial clave para
el dialogo cristianismo-increencia durante la
segunda mitad del siglo XX en Espana. Dos
décadas después de su cierre incomprensible,
el archivo de la institucion continua siendo
un territorio tan inexplorado como de interés
para calibrar mas certeramente el peso del
proceso de secularizacion en Espana. Desde
nuestro punto de vista, los 20 anos que
discurren entre 1972 y 1992 pueden ser
considerados la “edad de oro” de Fe y
Secularidad.

El Papa Pablo VI, dirigié una carta en 1965 a
los jesuitas de todo el mundo, reunidos en
Roma para la Congregacion General 31
encargando a la Compania de Jesus la lucha
contra el ateismo. Esa misma Congregacion
aprobé un Decreto (el numero 29) sobre la
investigacion cientifica y recibié y acepto el
encargo del Papa. La Congregacion era
consciente de que se trata de estar presentes
en los cambios culturales del mundo
contemporaneo con el espiritu del Concilio
Vaticano Il.

115



En Espana, finalizada la Congregacion
General, los jesuitas pronto se movilizaron y
se creé una Comision Interprovincial para el
estudio del ateismo.Tras unos meses de
trabajo elaboraron y aprobaron el
documento de trabajo Decreto sobre e/
Ateismo. Los debates sobre la aplicacion de
este Decreto dieron lugar a la creacion en
1967 del Instituto Fe y Secularidad con sede
en Madrid.

Podemos considerar que la “edad de oro” del
Instituto se desarrolla entre los anos 1972 y
1992. Anhos revueltos politica y eclesialmente,
pero fascinantes para los que vivimos el
riesgo de la emergencia de la libertad.

Tiempos de cambio, tiempos de expansion
del Instituto Fe y Secularidad (1972-1981)

En el ano 1972 comenzé a evidenciarse el
agotamiento creativo que se detectaba en lo
que se puede considerar la matriz originaria
del /Instituto, la

llamada Comision Interprovincial para el
estudio del ateismo. Este agotamiento se
debia a la falta de unanimidad en los
contenidos de un informe sobre la izquierda
social cristiana en 1972, la que puede
considerarse la ultima gran obra de
la Comision del Ateismo.

Por otra parte, Fe y Secularidad, que se habia
creado en 1967, experimenté durante esta
década una progresiva estabilizacion, que se

116



acompano con el traslado de la sede desde la
madrilena calle Pablo Aranda a Diego de
Ledén en el ario 1970.

La consolidacién se completé con la creacion
de los estatutos en 1973, en los que se fijaban
claramente unos objetivos que ya estaban
siendo desarrollados:

1) «Estudio del proceso de Secularizacién»,

2) «Promocion de un dialogo critico entre las
concepciones del mundo vigentes en la
sociedad contemporanea y fomento de la
colaboracion entre ellas (hacia un mundo
mas humano)» y

3) «Estudio especifico del hecho cristiano,
desde un doble angulo de interés; para su
comprension por los actuales no-creyentes y
para la iluminacion de los presupuestos de
una realistica evangelizacion actual», segun
escribe Julio Colomer.

Por otra parte, mas alla del espacio
«parapolitico» que las instituciones eclesiales
desempenaron durante el franquismo, y que
fue especialmente relevante en esta ultima
etapa del Régimen, Fe y Secularidad también
gozo durante la década de los setenta de
amplia visibilidad dentro de la vibrante etapa
posconciliar, situacion que favorecia el
aumento de su presencia tanto en los medios
eclesiales como politicos. En ambos, el
Instituto alcanzé probablemente el culmen
de su influencia durante esta época de
profundo cambio religioso.

117



El Instituto Fe y Secularidad y sus contactos
con la Iglesia espariola

En primer lugar, el Instituto incrementé su
participacion y contacto con el aparato
institucional catdlico. Tras el pronto
despegue de la «lglesia de base» desde el
inmediato posconcilio, la jerarquia también
fue alejandose tanto del Régimen como del
nacionalcatolicismo a través de hitos como
la Asamblea Conjunta de Obispos-Sacerdotes
1971 o la polémica en torno a Anoveros,
obispo de Bilbao, en 1974.

En paralelo a este proceso de «desenganche»,
se incrementaron los potenciales puntos de
colaboracion entre el |Instituto y el
episcopado a medida que aumentaba el
interés por el dialogo con la «no creencia» en
la jerarquia.

Esta creciente relacibn favorecia Ia
sugerencia de propuestas desde el Instituto a
ordinarios como el arzobispo de Granada,
Emilio Benavent, a quien el Instituto alento a
la creacidn de un Secretariado Esparnol para
los No Creyentes.

El Instituto aprovechaba el momento de cese
del polémico arzobispo de Zaragoza, Pedro
Cantero, como responsable episcopal en el
area del Ecumenismo para efectuar el envio
de su iniciativa por carta. Como senalaba Fe y
Secularidad, en la justificacion de este
Secretariado, que hubiera supuesto Ia
institucionalizacion episcopal del dialogo con

118



la no creencia, «casi lo mas importante de la
fundacion seria la «plasmacién objetiva» de
una voluntad de dialogo por parte de la
Jerarquia espanola. Después, habria que
«mentalizar ad intra» antes que nada»

A medida que el taranconismose fue
afianzando en el episcopado y con la llegada
de la democracia, la relacion episcopado-
Instituto continuo estrechandose en torno a
la reflexion sobre la «increencia».

El propio nuncio L. Dadaglio escribié a Fe y
Secularidad en 1977 para solicitar
informacion sobre una posible «Asociacién
de Ateos» que habria surgido a raiz de los
cambios profundos de la sociedad, otra
muestra mas de la transformacion en la
sociedad espanola y de la colaboracion del
Instituto con la Iglesia para la comprension
del cambio.

La labor del Instituto como asesor-consultor
de la estructura eclesiastica no se limito al
ambito nacional, sino que también se hacia
presente en la participacion de miembros del
Instituto en plataformas internacionales.

Dos jesuitas vinculados al Instituto, Luis
Acebal y Gomez Caffarena, redactaron a
peticion del Secretariado para los No
Creyentes de Roma informes preparatorios
para una reunion internacional sobre
diferentes perspectivas de la increencia en
1977, titulada Les jeunes et I'avenir de la foi.

119



En ellos se recogia parte de la reflexion
tedrica que el Instituto ya habia acumulado
en un considerable numero de seminarios
para la fecha y confirmaba a la plataforma
como la interlocutora espanola para la Iglesia
universal sobre Ila tematica de Ia
secularizacion, tal y como se materializo en la
continuacion del asesoramiento al
Secretariado en la siguiente reunion sobre la
increencia de 1981 en torno al dilema entre
ciencia y fe.

El Instituto Fe y Secularidad y la reflexion
politica

Por otra parte, el Instituto también se
convirti6 en espacio de reflexion sobre la
politica y sus relaciones con el factor religioso
en torno a dos lineas fundamentales en esta
década: el marxismo, por un lado, y, cada vez
mas intensamente desde 1975, los dilemas en
la construccién de la Espana democratica, por
otro.

Si bien desde el inicio hemos visto que la
novedad del Instituto radicaba en el intento
de comprension del ateismo practico, su
ambicioso proyecto abarcé un dialogo con
todo el fenomeno del ateismo en general,
maxime teniendo en cuenta la fuerza que
poseyo6 el marxismo en el tardofranquismo y
su popularidad en el mundo de base cristiano
que habia protagonizado y sobrevivido a la
crisis de la Accion Catdlica (1966-1967).

120



Aunque el marxismo podia percibirse mas
ligado a las categorias previas de
secularizaciéon de «apostasia de las masas»
obreras, Fe y Secularidad no ignoré Ia
importancia radical del mismo en la minoria
mas activa de la Iglesia, asi como las
implicaciones que poseia para su propio
proceso de transformacion religiosa.

José Antonio Gimbernat y Alfonso Alvarez
Bolado se convirtieron en los coordinadores
de esta cuestion gracias a sus trayectorias
personales, siendo el fruto mas destacado de
este dialogo la preparacion con el Instituto
Misionologico de Bérriz de las jornadas «Fe
Cristiana y Cambio social en América Latina»
(El Escorial, julio de 1972).

Las Jornadas atrajeron a la Espana
nacionalcatdlica a exponentes de la Teologia
de la Liberacion, como al propio Gustavo
Gutiérrez, y confirmaron la impronta de esta
corriente en el presente y el futuro del
cristianismo progresista en Espana. Era un
hito indudable que los responsables de la
Teologia de la Liberacion reunieran a
400 asistentes en Europa y mas
concretamente en una Espana que aun bebia
del recuerdo de su «propia victoria» contra el
marxismo, como se recogio en la profunda
critica que desde los sectores préoximos al
Régimen se efectud contra el evento.

En este sentido, las Jornadas no solo
acarrearon dificultades al Instituto por el

121



tema economico —problematica que Fe y
Secularidad tratara de resolver mas adelante,
en 1979, con la creacion de una institucion de
apoyo, la Fundacion de  Estudios
Socioculturales—, sino que sus
complicaciones excedieron las cuestiones de
presupuesto e implicaron a la Direccion
General de Seguridad.

El impacto queddé corroborado por Ila
creacion en el Gabinete de Enlace, organismo
de control de la informacion politica durante
el tardofranquismo, de un fichero dedicado
tanto al Instituto Fe y Secularidad como al
propio Alvarez Bolado a raiz de las jornadas,
que son descritas como reunion de «la parte
mas conspicua de los tedlogos de Ia
liberacién» [Gabinete de Enlace del Ministerio
de Informacion y Turismo, «Memoria anual de
la Iglesia esparnola» (Madrid, 15 de enero de
1973), AGA (3), caja107.1-42/08992,
carpeta 1, p. 6]

José Gomez Caffarena toma el rumbo del
Instituto desde 1972

Los problemas asociados Ilevaron al
agotamiento de Alvarez Bolado y su
sustitucion en 1972 por Goémez Caffarena.
Sin embargo, y a pesar de las dificultades, las
Jornadas de El Escorial y sus reflexiones
iluminaron toda la década a través de la
continuacion de los seminarios
cristianismo/marxismo. En ellos se puede

122


http://www.revistasmarcialpons.es/revistaayer/article/download/789/900?inline=1#footnote-033

observar la evolucion de esta relacion
durante el periodo del tardofranquismo a la
Transicion: desde la expectativa y Ia ilusion
por la colaboracién conjunta en los estertores
del Régimen, al desanimo y la separacion
progresiva a medida que se afianzaba la
democracia, para concluir en cierta
reactivacion del recelo mutuo a partir de los
ochenta.

Sin duda, el cambio de la Transicion durante
los setenta suponia un contexto
cualitativamente diferente al desaparecer el
enemigo comun de cristianos progresistas y
de comunistas: el Régimen.

Aun asi, el destacado peso cultural del
marxismo y el particular interés del Instituto
por él motivaron que durante los anos 1976y
1978 se continuase con el debate en
propuestas como el seminario Estudio
empirico sobre socialismo y cristianismo
(1976-1977]0 la encuesta Los marxistas
esparioles y la religion.

En el contexto de esta reflexion, la propia
Conferencia Episcopal, por medio del
contacto entre su secretario—Elias Yanes—
con GoOmez Caffarena —director del
Instituto—, solicitdé un informe sobre el
cristianismo y el marxismo para el propio
discernimiento de los obispos sobre el
fenémeno.

La carta de Caffarena a Elias Yanes data de
enero de 1977 (meses previos a la

123



legalizacion del Partido Comunista en el
Sabado Santo de aquel ano) y se situa en el
archivo inmediatamente antes de varios
analisis que recogian el fruto de la reflexion
amplia del Instituto sobre las relaciones
cristianismo-marxismo.

Aportaciones de Fe y Secularidad al debate
sobre el marxismo

Siguiendo el hilo del trabajo de Rafael Ruiz,
podemos decir que la profundidad del
analisis filosofico del propio Caffarena
constituia el portico de una serie de
documentos: una relacion del magisterio
pontificio y sus contradicciones con el
marxismo; un documento de Ricardo Alberdi
en el que reclamaba declaraciones
episcopales mas explicitas sobre «el caracter
anticristiano del capitalismo en sus principios
y estructuras (p. 8)» o la reflexion de Rafael
Belda sobre la complementariedad entre la
lucha de clases y el Evangelio, en las que
afirmaba que «el evangelio no se opone al
proyecto socialista de una sociedad sin clases,
sino a ciertas interpretaciones de ese
proyecto (p. 6)».

Sin duda, el documento del anexo que iba
mas lejos era el que incidia en la posibilidad
real de integracion cristiana en los partidos
de inspiraciéon marxista.

No obstante, este ultimo analisis afirmaba
una doble (y curiosa) diferenciacion: por un

124



lado, en «la situacidon espanola se constata
una fuerte carga de dogmatismo agnéstico y
ateo (p.2)», con la recomendacion del
mantenimiento de Ias precauciones de
la Octogessima Adveniens(1971) para el
Partido Socialista, la Organizacion
Revolucionaria de Trabajadores (ORT) y el
Partido del Trabajo (PT); pero, por otro,
senalaba que el Partido Comunista habia
dado un cambio real hacia un «comunismo
laico» entendido como «comunismo de
libertad» y habia, por tanto, eliminado las
contradicciones  entre  cristianismo y
marxismo.

Los documentos episcopales mas proximos a
la citada correspondencia fueron la Nota
sobre Participacion Politica (febrero de 1977)
y el Extracto del comunicado final de /la
reunion de la Permanente de la CEE del 22 de
abril de 1977.

En ambos, se observaba una continuidad
con /glesia y Comunidad Politica(1973) al
senalar que ningun partido politico agotaba
la potencialidad del Evangelio, pero con un
marcado énfasis —en linea con Ilos
documentos situados en el archivo junto a la
carta de Caffarena— en la significativa
incompatibilidad del cristiano con cualquier
opcion en la que «se suprimen los derechos
fundamentales y las libertades del hombre; o
en la que el lucro sea el motor esencial del
progreso economico; la concurrencia, la ley

125



suprema de la economia, y la propiedad
privada de los medios de produccion, un
derecho absoluto», parrafo que provoco la
critica de Garrigues-Walker a la Iglesia y a su
«incultura economica» en £/ Pais.

Sin embargo, en el segundo documento
episcopal, del 22 de abril de 1977, se incluyo
un significativo anadido a la base anterior,
llamado a tener un peso destacado en los
futuros debates democraticos: la
incompatibilidad del catdlico con «los que
propugnan la estatificacion de la ensenanza
contra el derecho de los padres a elegir la
escuela que prefieren para sus hijos» asi como
la necesidad de la defensa de «valores como
la libertad, la moralidad, la estabilidad de Ia
familia, el derecho a la vida aun antes de
nacer...» .

Mas alla de Ia reflexion cristianismo-
marxismo, la democracia propiciaba un
nuevo espacio publico y politico en el que Ia
Iglesia devenia un actor mas en una sociedad
plural.

En este contexto, el Instituto se presto a si
mismo como punto de encuentro entre
diversos protagonistas del momento en los
locales de Diego de Ledn. (El objetivo?:
debatir en clave de Fe y Secularidad sobre el
fenémeno politico, civico y constitucional y el
papel de lo religioso y de lo ético.

Desde esa base, se organizaron seminarios
sobre la relacién entre Etica y Politica (1976-

126


http://www.revistasmarcialpons.es/revistaayer/article/download/789/900?inline=1#footnote-027

1978)y sobre los Presupuestos éticos y
teorico-criticos del quehacer politico, que
incluyé un coloquio sobre la actuacion del
PSOE y del PCE en las sesiones parlamentarias
de 1977 y contdé con la presencia de J. L.
Aranguren, M. Villa Arregui, G. Caffarena,
Rafael Arias Salgado, Pérez Ledesma
(catedratico), Salustiano del Campo
(Sociologo), el jurista Rubio Llorente, Vidal
Beneyto y Tierno Galvan.

A este momento corresponde también el
seminario La actitud eclesial ante Ila
Constitucion de 1978, al que asistieron Peces
Barba, Eugenio Nasarre, Miguel Herrero de
Mifnon y Fernando Claudin.

La reflexion de Fe y Secularidad sobre el
cambio religioso en Esparia

La reflexion sobre la politica y la labor de
asesoria a la Iglesia no supusieron el
abandono de la actividad académica e
intelectual sobre el cambio religioso, que se
intensifico y se re-estructuré durante el final
de la década de los setenta con el objetivo de
comprender las nuevas dinamicas de un
proceso secularizacion acelerado.

A través de las propuestas del Instituto
podemos vislumbrar el caracter de Ila
Transicion como una suerte de cierre de una
etapa religiosa anterior y «a lo largo de un
periodo de dos-tres anos (1979-1982) se
celebraron en el Instituto Fe y Secularidad

127



unos seminarios de investigacion del tema
“Cambio social y conciencia religiosa“».

Los Foros del Hecho Religioso desde 1978
Sin embargo, la Transicion representaba
igualmente la apertura de una etapa con
diferentes exigencias en cuanto al dialogo
entre fe y secularidad.

En primer lugar, porque la democracia
garantizaba un espacio de pluralidad que
posibilitd, como reconocia Gémez Caffarena,
la irrupcion de una nueva propuesta del
Instituto: los Foros sobre e/ Hecho
Religioso en 1978 como «ambito de dialogo
entre intelectuales cristianos, agnosticos y
ateos».

En sus objetivos, los organizadores trataban
de «reeditar para nuestra situacion lo que
fueron en su momento las «Conversaciones
Catolicas Internacionales» de San Sebastian y
algo después, las «Conversaciones de Gredos
para intelectuales».

Los Foros del Hecho Religioso, cuya primera
edicion se efectu6 en 1978, fueron
divulgados por medio de la revista Vida
Nueva, hecho que favorecié su difusion al
publico interesado.

Igualmente, la apertura de una nueva etapa
también implicaba un reacomodo del
catolicismo en este espacio democratico.
Tanto en los seminarios sobre la actuacion
eclesial en democracia como en el tercero de

128



los Foros sobre el Hecho
Religioso (septiembre de 1979) y su
significativa ponencia La religion, hecho
inutilde Joan Estruch se reflexionaba sobre
los posibles nuevos (no) espacios de lo
religioso en medio de una sociedad cada vez
mas pluralista y que estaba perdiendo la
anterior carga impositiva, moral y legal del
catolicismo.

Reflexiones en esa linea constituian el reflejo
tedrico en el Instituto de los cambios que
estaban acaeciendo en la sociedad espanola
con el paso del nacionalcatolicismo a la
sociedad democratica: tras la muerte del
dictador, el porcentaje de catolicos
practicantes descendio6 del 87 al 59 por 100
solo entre 1976 y 1978, mientras que el
volumen de las respuestas no religiosas
ascendio del 2 al 20 por 100, en ese mismo
periodo.

El Instituto Fe y Secularidad: del dialogo en el
conflicto entre fe y secularidad a su
disolucion en la secularizacion forzada (1982-
2002)

A través de reflexiones y estadisticas como las
presentadas, los anos setenta se revelan
como un hito fundamental en el cambio de
tendencia de la presencia del catolicismo en
Espana. Ademas, la progresiva consolidacion
de las dinamicas en torno una sociedad
plural, democratica y secularizada generaba

129



el replanteamiento de los actores sociales y
eclesiales en torno a la cuestion religiosa.
Concretamente, desde los anos ochenta el
Instituto tuvo que afrontar y responder a los
diferentes distanciamientos que se
evidenciaron entre la Iglesia, el Estado y la
sociedad civil.

En ellos, aunque siempre dentro de un marco
democratico y de consensos basicos que
diferenciaban esta tension de épocas
precedentes, se reanudaron los conflictos
sobre el propio tema religioso. Esta creciente
tension condicionaba Ia propuesta de
dialogo entre fe y secularidad del Instituto.
Mientras, el proceso de secularizacién
continuaba.

De hecho, y como consecuencia del desgaste
que iba generando el proceso de
secularizacion y las tensiones internas
eclesiales que se arrastraban desde los
sesenta, la vitalidad del debate posconciliar
fue cediendo paso al desanimo, el desanimo
a la pasividad, y la pasividad a la nostalgia en
la comunidad catdlica

. En paralelo a este cambio en el «estado de
animo» del catolicismo, continuaba Ia
division entre episcopado e Iglesia de base,
que se hizo mas clara a medida que se
acentuaba la linea de relectura de los debates
posconciliares por parte de Juan Pablo ll,
nombrado Papa en 1978.

130


http://www.revistasmarcialpons.es/revistaayer/article/download/789/900?inline=1#footnote-018

El inicio del pontificado de Xojtyla se tradujo
rapidamente en Espana en un cambio de
actitud del episcopado y, posteriormente, en
una modificacion de las cabezas visibles de la
Iglesia.

Este giro gener6 un distanciamiento notable
entre la jerarquia eclesial y Fe y Secularidad
respecto a la década anterior. La
colaboracion entre ambos se volvid menos
frecuente y fueron los
obispos taranconianos—como el propio
Vicente Enrique y Tarancon o Ramoén
Echarren— los que Ila continuaron
protagonizando.

Respecto a este conflicto intra-eclesial,
Caffarena —como director del Instituto Fe y
Secularidad— ya se habia situado en 1975 del
lado de los sectores mas cuestionados por
parte de la jerarquia, como era el caso de los
sacerdotes secularizados, con una carta en la
que denunciaba que «Las discriminaciones
que en la Iglesia afectan a los que se
secularizan deben desaparecer».

Por otra parte, miembros y participantes del
Instituto continuaron presentes en diferentes
hitos del desentendimiento con el
episcopado durante este periodo: la creacion
de la Asociacion de Teologos Juan XXIlI,
fundada en el anno 1982; la «carta abierta
sobre el devenir de la teologia» en 1986 o la
firma de la carta de los tedlogos en 1993

131



contra la enciclica Veritatis Splendor de Juan
Pablo II.

Ademas, pensadores como Juan José
Tamayo, miembro de la citada Asociacion
Juan XXIIl —que se encontraba en creciente
tension con el episcopado espanol—, o Juan
Antonio Estrada, tedlogo sancionado por el
episcopado en 1988, estuvieron presentes en
las publicaciones y debates del propio
Instituto.

Por si no quedaba claro de qué lado de la
balanza se situaba el estilo Fe y Secularidad,
uno de los colaboradores mas asiduos del
Instituto —el filésofo José Luis Aranguren—
comparaba en £/ Paisa raiz del seminario
sobre La funcion de la Iglesia en el desarrollo
de los Estados Modernos (1983) «el estilo
comunicacion interdisciplinar e
interpersonal» del Instituto frente a Juan
Pablo Il y «<Las concentraciones papales [que]
nos devuelven a los tiempos de la preguerra
mundial, a la pura aclamacion pasiva de un
protagonista».

Merece la pena subrayar la funciéon de
Aranguren como relator en E/ Paisde los
anteriormente citados Foros del Hecho
Religioso. En sus escritos, Aranguren
contribuia a la presencia de los Foros dentro
del «intelectual colectivo» de la Transicion. A
pesar de la importante funcibn como
interlocutor eclesial que el filésofo subrayaba
para el Instituto, Fe y Secularidad se situaba

132


http://www.revistasmarcialpons.es/revistaayer/article/download/789/900?inline=1#footnote-016

en un sector de la Iglesia cada vez mas
cuestionado por el episcopado, hecho que
condicionaba en la practica el alcance intra-
eclesial de su planteamiento.

En cuanto a su papel como actor social en el
debate politico, mientras el marxismo, que en
el anterior punto se mencionaba como uno
de los grandes ejes de reflexion del Instituto,
abandonaba definitivamente peso en los
debates de Fe y Secularidad, los seminarios se
fueron centrando mas en las consecuencias
de la victoria del PSOE en 1982.

Este hecho marcé un cambio progresivo en
las relaciones Iglesia-Estado a través de los
debates impulsados por la politica socialista
en la sociedad espanola.

Entre todos estos dilemas (aborto,
educacion...), fue la cuestidon del encaje de lo
religioso en la escuela de un sistema
aconfesional la que mas atencion del
Instituto atrajo y a la cual dedicé seminarios
como Escuela publica y religionen 1987-
1988 (coordinadores: Emma Martinez Ocana,
Javier Martinez Cortés); /dentidad disciplinar
de la Enserianza escolar de la religion en el
marco educativo espariolen 1989-1990
(coordinador: Rafael Artacho); y los dos
seminarios sobre E/ hecho religioso en el
Sistema Educativo Espariol organizados por
Caffarena entre 1997-1999.

En el desarrollo de los seminarios se
procuraba la generacion de un espacio

133



dialogo entre las posiciones de los diferentes
protagonistas politicos y sociales del debate
(Luis Gomez Llorente, Emma Martinez Ocana,
Eugenio Nasarre, Herrero de Minon, José
Blanco, Martin Patino...) a través del dialogo
sobre las cuestiones que polarizaban a los
actores.

Este era el caso de la asignatura de Religion y
Moral Catdlica. El Instituto generdé un
importante corpus de reflexion en el que se
contemplaban diferentes propuestas para la
asignatura de Religion y sus posibles
alternativas, ademas de estudiar otros modos
de presencia de lo religioso en la escuela que
fueran a la vez de caracter obligatorio y laico
(Historia de las Religiones).

Paraddjicamente, la diferencia entre el
debate politico en torno a estos temas, en los
que progresivamente se afianzo el
desentendimiento entre la Iglesia
institucional y el gobierno socialista, y la
propuesta de dialogo de los seminarios
generé que el Instituto pudiera perder
también proyeccion en el espacio politico.
Ciertamente, el Instituto mostraba su
capacidad de convertir los seminarios en
espacios de encuentro entre posturas,
dinamica que también se extendia a los
Foros. No obstante, la nota realista era dada
por el profesor Javier Fernandez Vallina en la
quinta sesion del seminario de E/ hecho
religioso en el Sistema  Educativo

134



Espariol (1997-1998) cuando senalaba la
creciente desconexion entre las iniciativas del
Instituto y la situaciéon social, con Ia
consiguiente posibilidad de conversion de la
plataforma en una accién voluntarista y
minoritaria.

La reflexion en Fe y Secularidad sobre la
Increencia religiosa

Junto con una nueva postura socio-religiosa
en la estructura eclesial y en el debate
politico, la diversidad que alcanzaba el
fenébmeno de la increencia religiosa siguid
promoviendo la reflexion sobre Ia
secularizaciéon a través de las Jornadas sobre
Increencia. La primera de estas iniciativas se
realizé en 1986 y cont6 con la presencia del
preposito general de los jesuitas, Peter Hans
Kolvenbach. Esto da una idea de Ia
importancia que daban los jesuitas en este
tiempo al /nstituto Fe y Secularidad.

La reflexiobn sobre el fenémeno de Ia
increencia religiosa en Espana y en Europa
fue continuada en las Jornadas de Increencia
VY Medios de Comunicacion Social (1989) y en
el encuentro sobre Fe en el Mundo de
Hoy (1994).

Los Cuadernos Fe y Secularidad desde 1988 y
el debate posmoderno

El /nstituto, ademas, promovio otra apuesta
novedosa durante esta época final de su

135



existencia: desde 1988 aparecieron —en
colaboracion con la editorial Sal Terrae—
los Cuadernos Fe y Secularidad.

Por medio de los Cuadernos, el Instituto
pretendia llegar a un mayor numero de
interesados con ediciones de 3.000
ejemplares. En la documentacion justificativa
de estas distintas iniciativas se destacaba la
necesidad de responder con mas medios a las
distintas variantes de increencia que Ila
sociedad democratica habia hecho explicitas.
Quien esto firma tuvo la fortuna de publicar
uno de los Cuadernos (el 19) en 1992.

En esta década de los ochenta, los fenémenos
asociados a la secularizacion se hacian cada
vez mas plurales y complejos a través de una
deriva posmoderna, sobre la cual también
reflexion6 el Instituto, que posibilitaba Ila
irrupcion de nuevas realidades religiosas que
progresivamente se alejaban de la primera
etapa del Instituto.

Ya no era en si el ateismo practico, sino la
base de una nueva oleada de secularizacidon
entre la exculturacion cristiana de las
estructuras sociales y la irrupcion de
nebulosas mistico-esotéricas apartadas de la
formulacion catodlica.

Las transformaciones de la secularidad

El Instituto dedicé parte de su esfuerzo
intelectual durante los noventa a Ia
comprension de estas transformaciones de la

136



secularizacién. Tal fue el caso del soporte que
brindé a la obra de Andrés Tornos y Rosa
Aparicio de 1995 ;Quién es creyente en
Esparia hoy?, confeccionada a partir de un
trabajo de campo que comenzo en 1993.

En los informes preparatorios se
evidenciaban las bases de Ila intensificacion
de la secularizacion a medida que un
porcentaje creciente de Ia poblacidon
consultada consideraba la respuesta cristiana
como «anticuada, propia de gente atrasada»,
«insuficientemente critica», «rigida,
intolerante»; «ligada a un aparato eclesiastico
inadmisible», tal y como recogian los escritos
elaborados por los autores y conservados en
el archivo del Instituto.

Mas aun, como reflexionaba Juan Antonio
Estrada en un numero de los Cuadernos Fe y
Secularidad surgido a raiz del XXXIIl Foro
sobre el Hecho Religioso, el progresivo
aumento de la indiferencia mostraba que
languidecia la respuesta cristiana, pero
también quiza la pregunta por Dios, quien
«desaparece, pierde sentido y significacion y
se convierte en un nombre del pasado sin
referente para el hombre de hoy».

137



138



8
Panenteismo de
nuevo para una Fe
razonable

Leandro Sequeiros, 06-mayo-2022
1D T

S/ vuelve de nuevo Leandro, y Atrio con €/, a
esta concepcion global y procesual de Ia
realidad inmanente y trascendente, es para
afianzar la conviccion de que puede
sobrevivir unafe viva y secularen este
mundo de la cultura liquida sin rumbo. Ver e/
descompromiso de la posmodernidad (sobre
Z. Bauman) o la neoesclavitud
del smartphone (Byung-Chul Han). AD.

139


https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/?p=6742
https://elpais.com/ideas/2021-10-02/aferrados-a-nuestros-moviles-byung-chul-han-contra-el-smartphone-como-oso-de-peluche-digital.html?event_log=oklogin
https://www.atrio.org/wp-content/uploads/Sequeiros-1.jpg

CLAYTON, Philip - PEACOCKE, Arthur
(eds.): En él vivimos, nos movemos y
existimos. Reflexiones panenteistas sobre la
presencia de Dios en el mundo tal como /o
describe la ciencia, Sal Terrae-U.P. Comillas,
Maliarfio-Madrid 2021, 332 pp. ISBN: 978-84-
293-3033-5. Comprar (19 €).

La palabra “panenteismo”, como
atestiguan todos los articulos estandar de los
diccionarios especializados, fue acunada por
Karl Christian Friederich Krause (1781-1832),
filosofo idealista aleman y coetaneo de Hegel.
Uno de los editores de este volumen, Philip
Clayton, sugiere que los tedélogos idealistas
de inicios del siglo XIX como Krause,
desarrollaron una serie basica de intuiciones
hereda-das del siglo xviii, y que tales
intuiciones derivaban de la idea de Nicolas de
Cusa de que la creacion acontecia “en” Dios
(Ph. Clayton. The Problem of God in Modern
Thought Cambridge 2000, 150-151), asi
como de la sustitucion por Descartes de la
nocion escolastica de infinitud por otra mas
participativa.

La palabra alcanzé amplia difusion en
Estados Unidos a través de Charles
Harsthorne, “el mas destacado defensor del
panenteismo en EE.UU.", en especial a través
de su compilacion de textos sobre
Dios, Philosophers Speak of Godde 1953. Y
fue reintroducida en Gran Bretana por John
Robinson, cuyo libro Exploracion en e/

140


https://gcloyola.com/ciencia-y-religion/3864-en-el-vivimos-nos-movemos-y-existimos-9788429330335.html

interior de Dios (original de 1967) desarrolla
las  sugerencias doctrinales de su
controvertido superventas Honest to God,
Sincero para con Dios (original de 1963).Y el
principal exponente del panenteismo en ese
pais, aunque el término no le gusta, es el
filosofo y tedlogo John Macquarrie. El
panenteismo de Macquarrie deriva de la
posicion  “existencia-ontolégica® de Ia
primera edicion de sus Principles of Christian
Theology, 1966, que a su vez es un desarrollo
de su critica ontologica a los existencialistas
Heidegger y Bultmann.

Esta breve introduccion nos centra
ahora en el volumen que comentamos y que
puede tener gran interés para los lectores
de Razon y Fe que reflexionan sobre las
relaciones interdisciplinares entre las
ciencias, la racionalidad filosofica y las
creencias religiosas.

Nos centramos en el volumen que
comentamos. Volviendo a hace 20 anos,
recordamos que entre los dias 6 y 8 de
diciembre del ano 2001 se reunieron en el
recinto del castillo de Windsor un nutrido
grupo interdisciplinar de expertos para
celebrar un simposio auspiciado por Ila
Fundacion John Templeton sobre como
explicar la accion de Dios en el mundo. El
presente volumen, traducido del inglés, se
organiza en 19 capitulos correspondientes a
las intervenciones de todos los participantes

141



en el simposio, asi como por el doctor en
Teologia Michael \X. Brierley, que realizé su
tesis doctoral sobre el panenteismo, a quien
se encomendé que aportara una vision de
conjunto.

La filosofia, la ciencia y la teologia
panenteistas no estan demasiado extendidas
entre nosotros. Y con frecuencia, mucha
gente confunde panteismo y panenteismo.
De un modo muy simple se puede decir que,
para el panteismo, TODAS las cosas son Dios;
mientras que el panenteismo sostiene que
Dios ESTA en todas las cosas, pero estas no
son Dios. Entre nosotros, el panenteismo se
ha divulgado en ciertos ambientes gracias a
las obras de Pierre Teilhard de Chardin que en
esto prolonga Ila espiritualidad de Ia
Contemplacién para Alcanzar Amor de los
Ejercicios Espirituales de San Ignacio de
Loyola.

Para los lectores de Razon y Fe puede
resultar de interés este cuidado volumen de
la coleccién Ciencia y religion. Para valorar su
dimension interdisciplinar entre la ciencia y la
fe, hemos de citar al filésofo, cientifico y
tedlogo Philip Clayton que habla del “giro
panenteista” en la teologia del siglo xx (Ph.
Clayton. “The Panentheistic Turn in Christian
Theology”. Dialog, 38 [1999], 289-293).

La palabra “panenteismo” es menos
conocida que la palabra “panteismo”. Esta fue
propuesta por vez primera a principios del

142



siglo xviii y Iluego adoptada por Ilos
tradicionalistas como insulto para toda
insinuacion de alejamiento del teismo clasico,
en especial cuando la inmanencia divina pasé
al primer plano de la teologia, desde finales
del siglo xix hasta la conclusion de la Primera
Guerra Mundial. Teismo clasico, panenteismo
y panteismo son reconocidos como los
patrones basicos con cuya ayuda analizar la
doctrina sobre Dios.

En la actualidad, toda una pléyade de
tedlogos se caracteriza a si mismo como
panenteista. Algunos suscriben el “teismo del
proceso” y la “filosofia del proceso”, como un
subconjunto de pensadores en torno al
panenteismo: tales son, Hartshorne, Norman
Pittenger, Charles Birch, Schubert Ogden,
John Cobb, James Will, Jim Garrison, David
Pailin, Joseph Bracken, David Griffin, Jay
McDaniel, Daniel Dombrowski y Anna Case-
Winters.

Otros que se identifican a si mismos
como panenteistas son: Alan Anderson,
Leonardo Boff, Marcus Borg, Philip Clayton,
Scott Cowdell, Denis Edwards, Paul Fiddes,
Matthew Fox, Donald Gelpi, Peter Hodgson,
Christopher Knight, John Macquarrie
(aunque no le gusta el nombre), Paul
Matthews, Sallie McFague, Jurgen Moltmann,
Hugh Montefiore, Helen Oppenheimer,
Arthur Peacocke, Piet Schoonemberg, Claude
Stewart y Kallistos Ware.

143



Ademas, un grupo de pensadores y
te6logos han sido identificados por otros
como panenteistas. Tales son Nikolai
Berdiaev, Peter Berger, James Bethune-
Baker, Dietrich Bonhoffer, Martin Buber,
Sergei Bulgakov, Rudolf Bultmann, Martin
Heidegger, Karl Heim, Wailliam Hocking,
Geddes MacGregor, Charles Pierce, Rosemary
Radford Ruether, Albert Schweitzer, Pierre
Teilhard de Chardin, Paul Tillich, Ernst
Troeltsch, Alan Watts, Paul Weiss y Alfred
\Xhitehead; los idealistas britanicos John y
Edward Caird y Andrew Seth Pringle-
Pattison; los alemanes decimondnicos
Schleiermacher, Fichte, Hegel, Schelling,
Baur, Fechner y Pfleiderer; asi como los
tedlogos medievales Nicolas de Cusa y
Maestro Eckhart.

En definitiva: las personas de nivel
intelectual universitario y mentalidad
interdisciplinar encontraran en este volumen
un arsenal intelectual poderoso que puede
reelaborar muchos de los paradigmas
heredados de otras filosofias. Un capitulo
extenso con las notas y un indice biografico
de los autores, completan el estudio.
Resaltemos la labor cuidadosa y actualizada
(para los trabajos en espanol) del traductor,
José Manuel Lozano-Gotor.

Leandro SEQUEIROS, SJ Presidente de Ia
Asociacion Interdisciplinar José de Acosta

144



9
Teologia de la ciencia:
una tarea necesaria

Leandro Sequeiros, 28-mayo-2022

A Leandro Sequeirosle debe ATRIO ya
mucho, incluso el sugerirnos el lema Fe y
Secularidad hoy. Publicamos un extracto de
su ultimo articulo en CTR-Ciencia Técnica y
Religion. Un horizonte mds de busqueda en
beneficio de las dos disciplinas. AD.

Los medios de comunicacion se han hecho
eco en estos anos del avance, sobre todo
en paises _anglosajones, de teologias
cristianas conservadoras que se acercan a
posturas calificadas por algunos como
“fundamentalistas”. Segun éstas, los
contenidos de Ila Biblia, tal como son
formulados, deben ser entendidos

145


https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/?p=6793
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/?p=6793
http://filosofia.org/ave/002/b025.htm
http://filosofia.org/ave/002/b025.htm
http://filosofia.org/ave/002/b025.htm
http://filosofia.org/ave/002/b025.htm
https://www.atrio.org/wp-content/uploads/Sequeiros-1.jpg

literalmente, y deben ser considerados como
ciencia que debe anteponerse a las
propuestas de los cientificos. Con ello niegan
la posibilidad, no solo de un dialogo sino
también de un encuentro entre el
pensamiento cientifico (tanto de las ciencias
de la naturaleza como de las ciencias sociales
y humanas) y la construccién racionalizada
de la experiencia religiosa como es la
Teologia.

Frente a estas teologias de corte
“fundamentalista” aparecen esfuerzos
personales y colectivos que buscanun
dialogo y un encuentro que superen los
aparentes conflictos entre Ilas ciencias
profanas y Ila religion. Estas teologias
pretenden una reflexion constructiva
encaminada a “tender puentes” entre
las culturas cientificas emergentes y las
formulaciones de las convicciones de la fe.
Estos intentos de dialogo y encuentro
interdisciplinar pueden dar Ilugar a
reformulaciones de algunas tesis teoldgicas
en funcién de los avances del conocimiento
cientifico. A este conjunto de tareas se
denomina con la expresion “Teologia de la
Ciencia’.

Este concepto no es un simple ejercicio de
agudeza intelectual. Mantenemos aqui que
en la cultura que domina en nuestra sociedad
existen unos elementos de cientificismo

146


https://www.tendencias21.net/La-Teologia-de-la-Ciencia-nueva-propuesta-para-la-comprension-del-mundo_a986.html
https://www.tendencias21.net/La-Teologia-de-la-Ciencia-nueva-propuesta-para-la-comprension-del-mundo_a986.html

borroso que para muchas personas supone
una traba importante para sus creencias
tradicionales.

Y por otra parte, muchos perciben que
algunos planteamientos de Ila Teologia
aparecen desfasados respecto a los avances
de las ciencias, lo que da lugar al desprestigio
de la Teologia y por ello, de su expresion
social como son las religiones. Todo esfuerzo
por educar en la fe a la comunidad cristiana
teniendo en cuenta los avances de las
ciencias modernas, supone hoy un reto para
las Facultades de Teologia y los centros que
pretenden un dialogo entre la fe y la cultura,
entre la fe y la justicia. De aqui los aspectos
pastorales de la “Teologia de la Ciencia“.

Antecedentes: el conflicto entre ciencia y
religion en el siglo XIX

[Este apartado, menos novedoso, puede
leerse completo en el enlace a CTR]

La emergencia de la Teologia de la Ciencia

Durante el siglo XX, las relaciones entre la
Ciencia y la Religion, entre la imagen racional
y cientifica de un mundo regido por leyes
autonomas y en evoluciéon, y la imagen
religiosa y teoldogica de un mundo “creado”
por Dios, no han sido faciles. Pero en estos
ultimos anos, sobre todo tras el Concilio
Vaticano Il (y la asimilacion de la Constitucion
Pastoral Gaudium et Spes), sectores aun

147


https://www.tendencias21.net/Karl-Schmitz-Moormann-une-la-teoria-evolutiva-con-la-teologia-de-la-creacion_a3430.html

minoritarios del mundo cientifico y sectores
aun minoritarios del pensamiento teoloégico
han iniciado un acercamiento que comenzé
con el dialogo, continué con la busqueda de
lenguajes comunes (el dialogo
interdisciplinar) y se dirige hacia un
encuentro que pueda integrar posturas
aparentemente separadas.

Posturas actuales ante las relaciones entre la
Teologia y las Ciencias profanas

Puede decirse que hoy no existe una postura
monolitica y cerrada dentro del mundo
cientifico ante la posibilidad de un acuerdo
entre ciencia y religion. En un intento de
sistematizacion de las posturas, podemos
adoptar las ideas de un fisico,lan G.
Barbour,que ha dedicado gran parte de la
ultima parte de su vida a la reflexién entre la
ciencia y la teologia. Este sistematiza en
cuatro las posturas histéricas que han
relacionado la fe cristiana y la ciencia:

. Conflicto: la postura que ahonda en el
conflicto (y por tanto, en la imposibilidad de
un dialogo) se dio sobre todo en el siglo XIX
bajo la influencia del libro de J. W.
Draper, Historia de los conflictos entre la
Religion y la Ciencia. Esta lucha abierta, se
alimentd, por un lado, de una postura de
grosero materialismo cientifico, y por otro
lado, de un literalismo biblico

148


https://fund-encuentro.org/index.php/pensamiento/article/view/6078
https://fund-encuentro.org/index.php/pensamiento/article/view/6078

fundamentalista que hacia imposible
cualquier tipo de encuentro. Esta postura
sigue presente también hoy en algunos
grupos cientificos de factura mas positivista y
materialista. Pero también por parte de
sectores religiosos existen posturas
intransigentes que perciben en las ciencias
una amenaza a la Teologia.

Independencia: otra de las posturas ente fe
cristiana y ciencia es la de la independencia,
tal como ha defendido
modernamente Stephen Jay Gould-Segun
ella, son dos magisterios diferentes, con
metodologias  diferentes y  objetivos
diferentes y por ello nunca se pueden
encontrar. Muchos cristianos evangélicos y
cristianos conservadores propugnhan esta
postura. Ciencia y religion no se encuentran y
tan cientifica es la ciencia de la evolucion
como la ciencia de la creacion.

Didlogo: la postura del dialogo supone unas
relaciones constructivas entre ciencia y
religion que deben superar los conflictos o la
independencia. Se situa gradualmente hacia
una mayor postura de integracion, como
veremos. El dialogo presupone la aceptacion
por ambas partes los limites del conocimiento
cientifico y del conocimiento teologico, y
explora las semejanzas entre los métodos de
la ciencia y de la religiobn y analiza los

149


https://www.todostuslibros.com/libros/ciencia-versus-religion_978-84-08-00858-3

conceptos puente que permiten unas
relaciones transdisciplinares.

Integracion: como culmen de este proceso de
dialogo esta la emergencia de formulaciones
nuevas que constituyen lo que se
denomina interdisciplinariedad, un intento
de reelaboracion conceptual y metodolégico
que permite aceptar la complementariedad
de saberes dentro de un universo de limites
difusos pero que acepta la Ilegitima
autonomia de cada disciplina. No se trata
tanto de Ilanzar puentes cuanto de
construccion tolerante y plural de
interpretaciones del mundo siempre
provisionales y éticamente elaboradas. En el
pasado, fue la llamada Teologia Naturalla
que estableci6 constructos teologicos
asentados desde los datos de las ciencias
empiricas. Mas modernamente esta el intento
denominado 7eologia de la Ciencia, segun la
cual los conceptos teolodgicos se reelaboran
dentro de los macroparadigmas elaborados
por las ciencias, de modo que sean
comprensibles a los humanos de nuestra
época.

Qué se quiere decir al hablar de Teologia de
la Ciencia

Dentro del mundo de habla hispana el
concepto “Teologia de Ila Ciencia” es un
concepto emergente. Una busqueda en

150


http://filex.es/historia/filosofiamedieval/321_teologa_natural_dios_visto_a_la_luz_natural_de_la_razn.html
https://iviva.org/hacia-donde-va-la-teologia-de-las-religiones/

Internet ha dado como resultado unas 17.000
paginas en que se cita este concepto. Son
frecuentes los trabajos en el mundo
anglosajon que abordan la posibilidad
del didlogo y del encuentro entre las ciencias
y la teologia. Para muchos filésofos,
cientificos e incluso pertenecientes a
religiones, no hay posibilidad de acuerdo,
dialogo ni encuentro entre el conocimiento
cientifico y la religion o la teologia. Como
mucho, se puede llegar a un pacto de no
agresion. Algunos lo justifican diciendo que
el método auténtico del conocimiento es el
de Ila racionalidad cientifica, el método
hipotético deductivo. Y que Ia religidon
pertenece al campo de las convicciones no
demostrables.

Desde la perspectiva mas eclesial, el
acercamiento hacia las posturas de la ciencia
es objeto de un proyecto que desarrollan
juntos el Observatorio Vaticano y el Center
for Theology and Natural Sciences (CTNS) de
Berkeley. El punto de partida de lo que
podemos llamar Teologia de la Ciencia, como
disciplina emergente, se situa en 1987. Ese
ano, con ocasion del Tercer centenario de la
publicacion de los Principia Matemadtica
Philosophiae Naturalis de Isaac Newton, la
Santa Sede promovioé una semana de estudios
dedicada a la investigacion de las multiples
relaciones entre la teologia, la filosofia y las
ciencias de la naturaleza. En el mismo se

151


https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/2019/01/16/ciencia-filosofia-y-teologia-en-el-pensamiento-de-juan-pablo-ii/
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/2019/01/16/ciencia-filosofia-y-teologia-en-el-pensamiento-de-juan-pablo-ii/
https://www.ctns.org/
https://www.ctns.org/
https://www.ctns.org/

dieron cita cientificos, filésofos y tedlogos de
todo en mundo, creyentes y no creyentes,
pero animados por el espiritu de libertad de
opinién y expresion.

Juan Pablo Il, con esta ocasidén, dirigié un
mensaje al jesuita Padre George Coyne,
Director del Observatorio Vaticano, en donde
recuerda como Isaac Newton consagré gran
parte de su existencia al estudio de los temas
objeto de dicha semana: “Al estimular la
apertura entre la Iglesia y las comunidades
cientificas —dice Juan Pablo Il — no nos
proponemos una unidad disciplinaria entre la
teologiay la ciencia como la que existe dentro
de un determinado campo cientifico o dentro
de la propia teologia. Con el aumento del
dialogo y de la busqueda comun, tendra
lugar un crecimiento hacia la mutua
comprension y un descubrimiento de
intereses comunes que constituiran la base
para futuras investigaciones y debates. En
este debate debemos superar — anade — toda
tendencia regresiva que conduzca a un
reduccionismo unilateral, al miedo y al
aislamiento autoimpuesto”.

Y concluye:“La ciencia puede purificar a la
religion de error y supersticion; la religion
puede purificar a la ciencia de idolatria y
falsos absolutos. Cada una puede atrae a la
otra hacia un mundo mas amplio, en el que
ambas partes puedan florecer”

152


https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/2020/04/22/una-conversacion-con-g-coyne-observatorio-astronomico-del-vaticano/
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/2020/04/22/una-conversacion-con-g-coyne-observatorio-astronomico-del-vaticano/
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/2020/04/22/una-conversacion-con-g-coyne-observatorio-astronomico-del-vaticano/

Esta expresion ha sido recogida y citada por
muchos de los seguidores catolicos
interesados en el dialogo y el encuentro entre
ciencia y religion. Desde el presupuesto de la
autonomia entre los diferentes niveles del
conocimiento humano, cuestion en la que
insistio reiteradamente Juan Pablo Il en su
rico magisterio sobre estas cuestiones,
recogiendo el espiritu y la letra del Vaticano
Il, ya que “ha faltado en general entre los
tedlogos dedicados a la ensehanza y a la
investigacion un dialogo con la ciencia
contemporanea”, y los previene tanto de “la
tentacion de hacer un uso acritico y
precipitado” de ciertas teorias cientificas
contemporaneas, como de “desestimar en su
totalidad la relevancia potencial de tales
teorias” (Audiencia de Juan Pablo Il a los
participantes en la Sesion Plenaria de Ila
Pontificia Academia de Ciencias (31-X-1992),
“Rehabilitar a Galileo”. Ecclesia, 21-XI-1992,
19 (1775).

ZESs posible una Teologia de la Ciencia?

No cabe duda de que en la actualidad hay
grandes paradigmas cientificos que plantean
no pocos problemas a las formulaciones
teologicas tradicionales. Pero, ;cuales son los
grandes temas de conflicto hoy entre Ciencia
y Religion? Son numerosas las instituciones
que en la actualidad proponen plataformas

153



de dialogo oral (paneles, conferencias,
simposios, congresos...), escrito y, mas aun, a
través de las redes informaticas (blogs,
paginas webs..).

El profesor José Antonio Jauregui en su
libro Dios Hoy, cree encontrar en un autor
que no se profesa creyente el origen de esta
Teologia de la Ciencia: “Stephen Hawking es
uno de los fundadores de la Teologia de la
Ciencia, asignatura pendiente que nos
concierne a todos y que debe formar parte del
nuevo curriculo tanto en facultades
cientificas como en facultades filosoficas,
antropoldégicas, teolégicas y humanisticas.
Comienza una nueva era de dialogo y debate
entre dos paises académicos
tradicionalmente enfrentados o, a lo peor,
incomunicados, separados por un muro
erigido por la ignorancia y la soberbia: el de
la ciencia y el de la teologia. Ha nacido la
Teologia de la Ciencia”.

¢En qué sentido podemos situar a Hawking
en esta postura? En su famosa Breve Historia
del Tiempo, escribe: “Hasta ahora, la mayoria
de los cientificos han estado demasiado
ocupados con el desarrollo de nuevas teorias
que describen como es el universo para
hacerse la pregunta de por qué. Por otra
parte, la gente cuya ocupacion es
preguntarse por qué, los filésofos, no han
podido avanzar al paso de las teorias
cientificas. En el siglo XVIII, los filésofos

154


https://www.casadellibro.com/libro-dios-hoy/9788487531132/174305
https://www.casadellibro.com/libro-dios-hoy/9788487531132/174305
https://es.wikipedia.org/wiki/Breve_historia_del_tiempo
https://es.wikipedia.org/wiki/Breve_historia_del_tiempo
https://es.wikipedia.org/wiki/Breve_historia_del_tiempo

consideraban todo el conocimiento humano,
incluida la ciencia, como su campo, y
discutian cuestiones como: jtuvo el universo
principio? Sin embargo en los siglos XIX y XX,
la ciencia se hizo demasiado técnica y
matematica para ellos y para cualquiera,
excepto para unos pocos especialistas. Los
fildsofos redujeron tanto el ambito de sus
indagaciones que Wittgenstein, el filésofo
mas famoso de su siglo, dijo: La unica tarea
que le queda a la filosofia es el analisis del
lenguaje”. Y concluye: “No obstante, si
descubrimos una teoria completa, con el
tiempo habra de ser, en sus lineas maestras,
comprensible para todos y no unicamente
para unos pocos cientificos. Entonces todos,
filosofos, cientificos y la gente corriente
seremos capaces de tomar parte en la
discusion de por qué existe el universo y por
qué existimos nosotros. Si encontrasemos
una respuesta a esto, seria el triunfo
definitivo de Ila razén humana porque
entonces conoceriamos la mente de Dios".

Estas frases de Hawking, que a muchos
pareceran sorprendentes, revelan el estado
de opinién que muchos cientificos actuales
muestran hacia el poder y la fragilidad de sus
propios conocimientos. Se esta produciendo
en muchos cientificos un corrimiento hacia
posturas que van mas alla de las “ciencias
puras y duras”. Estas posturas de los
cientificos llevan a hacerse preguntas sobre el

155



“sentido” de las cosas: el principio y fin del
universo, el sentido del ser humano y de la
evolucion, la capacidad de la ciencia para
responder por si sola a los grandes
interrogantes del saber sobre el mundo. En
este sentido, parafraseando el famoso libro
de llya Prigogine y J. Stengers (La Nueva
Alianza) se comienza a hablar de una ruptura
del cisma entre ciencia y filosofia que lleva a
unanueva alianza de las ciencias y la
filosofia. Mas modernamente, la antigua
pregunta sobre la escision entre las ciencias y
las humanidades, esta dando lugar a un
amplio debate sobre las llamada “Tercera
cultura”, unintento de integracion de saberes
emergentes que partiendo de las ciencias de
la naturaleza se pregunta por el sentido. Sin
embargo, estos debates suelen estar
ausentes de las aulas de las Facultades de
Teologia.

Es cierto que en los planes de Estudio de las
Facultades de Teologia se cuenta con lo que
se llamaba una Teologia Natural o Teodicea y
ahora Fenomenologia e Historia de las
Religiones, una Teologia Fundamental y una
Filosofia de la Naturaleza. En ellas se realiza
una aproximacion desde la Teologia hacia los
campos cientificos y humanisticos. Pero
todavia este intento queda corto por cuanto
no se produce suficientemente Ia
reelaboracion de las bases filosoficas o

156


https://www.casadellibro.com/libro-la-nueva-alianza-metamorfosis-de-la-ciencia/9788420623689/370568
https://www.casadellibro.com/libro-la-nueva-alianza-metamorfosis-de-la-ciencia/9788420623689/370568
https://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=2006
https://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=2006
http://www.terceracultura.net/tc/john-brockman-la-tercera-cultura/
http://www.terceracultura.net/tc/john-brockman-la-tercera-cultura/

teologicas del conocimiento y la practica de
las religiones.

Tal vez sea el profesor Lluis Oviedo (“La fe en
dialogo: conlarazén, la cultura y las ciencias”.
En: Pie-Salvador, S. Teologia Fundamental:
temas y propuestas para el nuevo
milenio. Bilbao, 1999, pag. 443-498) quien ha
formulado mas acertadamente, a nuestro
entender, el estatuto epistemologico de esta
disciplina emergente. De entrada, reconoce
que “La teologia vive una de sus experiencias
mas interesantes de los ultimos anos al
aceptar a las ciencias como interlocutoras en
la comun busqueda de la verdad que salva y
al comprenderlas como nuevos loci
theologici” (lugares teologicos). Este intento
intelectual da Iugar a “una nueva
subdisciplina (que pudiera entenderse como
aquella que tiene por objetivo profundizar en
el dialogo entre la teologia y la ciencia),
dotada de métodos y contenidos propios, que
esta llamada a un desarrollo alentador”.

Esta subdisciplina podria ser lo que aqui
hemos llamado Teologia de la Ciencia, un
campo de reflexion emergente que recoge
elementos de Ia Fenomenologia de Ila
Religién, de la Teologia Fundamental y de Ia
Filosofia de la Naturaleza elevandolos a un
nivel de formalizacion nuevo. Este campo
conceptual deberia tener su propio estatuto
epistemolégico y una entidad suficiente que
da paso a un nuevo espacio auténomo del

157



conocimiento que hace posible Ia
racionalidad cientifica dentro de la vision
teoldgica. ;No seria deseable una disciplina
como ésta, no entendida como identidad
entre la ciencia y la fe, segun nos advertia
Juan Pablo Il, sino en un dialogo
institucionalizado  curricularmente, para
ahondar en el tan necesario y, en parte,
exigible dialogo entre la ciencia y la fe, sus
métodos, cuestiones comunes, etc?

Conclusion: (Es posible, deseable y necesario
reflexionar desde una ciencia que “hace”
teologia y desde una teologia que mira a la
ciencia?

El profesor Agustin Udias, jesuita y
catedratico de Geofisica en la Universidad
Complutense de Madrid, firme impulsor del
dialogo entre ciencia y teologia en Espana,
escribié en un cuaderno destinado al gran
publico:

“Curiosamente, muchos, por no decir la
mayoria, de estos escritos [en los que se
pretende un didlogo entre ciencia y teologiaj
estdn escritos por cientificos que muestran su
interés y preocupacion por la cuestion
religiosa, y muy pocos por teologos que se
aventuran en campos cientificos.
Personalmente, he podido comprobar Ia
existencia de este interés por temas religiosos
entre cientificos, y no tanto el interés

158


https://revistas.comillas.edu/index.php/pensamiento/article/view/4581
https://revistas.comillas.edu/index.php/pensamiento/article/view/4581
https://revistas.comillas.edu/index.php/pensamiento/article/view/4581
https://revistas.comillas.edu/index.php/pensamiento/article/view/4581
https://revistas.comillas.edu/index.php/pensamiento/article/view/4581
https://revistas.comillas.edu/index.php/pensamiento/article/view/4581

correlativo entre tedlogos por los problemas
cientificos”.

Por lo general, los profesionales de la teologia
se aproximan con inseguridad a Ilos
problemas teologicos que les suelen plantear
los cientificos. Y esto tiene hoy una
explicacion: la formacién filosofica que la
mayor parte de ellos recibieron tuvo poco en
consideracion las grandes preguntas que hoy
se hacen las ciencias y que traspasan lo que
se ha llamado “cientifismo resistente”. Se
puede hablar, pues, de una demanda de los
cientificos a los tedélogos que buscan
respuestas al “sentido” de su actividad, a los
limites y fronteras de su quehacer.

En un volumen publicado hace unos arnos, al
que se le titulé Teologia de la Ciencia (Bubok,
2012) el autor de este articulo recoge algunas
de las contribuciones a la reflexion y a
la practica de muchos cientificos, teélogos,
filosofos y humanistas que coinciden en su
deseo de construccién de un conocimiento
interdisciplinar.

Es necesario cada vez mas no sélo un dialogo
sino también un encuentro entre Ciencia y
Religion. La Teologia debe ser sensible a los
retos que nuevas visiones del universo, la
vida y el ser humano, procedentes sobre
todo, de las nuevas Cosmologias (Fisica de
particulas, origen y estructura del universo,
etc), las disciplinas que se mueven en torno a
las ciencias de la vida (biologia, genética,

159


https://www.bubok.es/libros/172267/TEOLOGIA-DE-LA-CIENCIA
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/2020/01/15/sacerdotes-y-cientificos-de-copernico-a-lemaitre/
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/2020/01/15/sacerdotes-y-cientificos-de-copernico-a-lemaitre/
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/2020/01/15/sacerdotes-y-cientificos-de-copernico-a-lemaitre/

bioquimica, embriologia, y la bioética médica,
por ejemplo) y las antropologias emergentes
(las que plantean problemas desde Ilos
nuevos hallazgos de fésiles humanos).

En un mundo atravesado por un cientificismo
difuso y por la conviccion de que la Ciencia
ocupa una gran parte de las exigencias de la
humanidad, la Teologia debe encontrar su
lugar epistemologico. No como la instancia
suprema a la que se acude para dilucidar la
verdad universal, sino para hacer oir su voz
reclamando su autonomia como
conocimiento organizado socialmente
aceptado, como un cuerpo de doctrina que
debe recuperar lo mas genuino de una
ciencia.

Leandro Sequeiros, Doctor en Ciencias
Geoldgicas, colaborador con la Catedra CTRy
Presidente de ASINJA, Asociacion
Interdisciplinar José de Acosta.

160



10
ZHay pruebas cientificas
de la existencia de Dios?

ff&f‘;:]'SEUIe
i 8

] LASCIENCE
B EPREUVE DE

S RELNE |J|Elj

REPERSES Ju v
Do, (3 scronce, s preoves

Leandro Sequeiros, 22-junio-2022

Dos libros recuperan el viejo argumento de
existencia de Dios basada en Jos datos de las
ciencias:

Dios, la ciencia, las pruebas. El alba de una
revolucion. La ciencia, nueva aliada de
Diosde Michel Yves Bolloré y Olivier
Bonnassies (Ed Guy Trédaniel, Octubre 2021,
577 paginas) defiende que la ciencia
moderna es impensable hoy sin aceptar la
existencia de Dios.

Por su parte, el jesuita Frangois Euvé (La
ciencia ¢ses una prueba de la existencia de
Dios? Respuesta al libro Dios, la ciencia, las

161


https://www.amazon.com/-/es/Michel-Yves-Bollore/dp/2813225851
https://www.amazon.com/-/es/Michel-Yves-Bollore/dp/2813225851
https://www.amazon.com/-/es/Michel-Yves-Bollore/dp/2813225851
https://www.jesuites.com/la-science-lepreuve-de-dieu-p-francois-euve-sj/
https://www.jesuites.com/la-science-lepreuve-de-dieu-p-francois-euve-sj/
https://www.jesuites.com/la-science-lepreuve-de-dieu-p-francois-euve-sj/
https://www.atrio.org/wp-content/uploads/Libros-franc%C3%A9s-1.jpg

pruebas. Edicion de Francois Euvé y Etienne
Klein. Editions Salvator, mayo de 2022, 577
p.) refuta que los argumentos basados en el
diseno del mundo no tienen valor para
demostrar que Dios existe.

Muchos de los seguidores de Atrio nutrieron
su fe juvenil con la lectura del libro del jesuita
padre Jesus Simoén, A Dios por la ciencia.
Estudios cientifico-apologéticos. Frente a los
ateos, el docto autor pretendia demostrar
que Dios existe basado en argumentos
cientificos.

El llamado argumento del diseno,
el argumento teleolégico o “argumento del
diseno inteligente”, se ha propuesto
en teologia durante siglos. Se puede resumir
brevemente como «Donde existe un disefo
complejo, tiene que haber habido un
disenador; la naturaleza es compleja; Por lo
tanto, la naturaleza debe haber tenido un
disenador inteligente” (Sentencia contra el
Diseno Inteligente, juzgado de Dover, 2005).
Tomas de Aquino lo presentdé en su quinta
prueba de Ila existencia de Dios como
un silogismo.

En 1802, William Paley presento
en 7eologia Naturalejemplos de proposito
intrincado en organismos. Su version de
la analogia del relojero argumento6 que, de la
misma manera que un reloj ha sido
evidentemente disefado por un artesano, la
complejidad y la adaptacion observada en la

162


https://www.jesuites.com/la-science-lepreuve-de-dieu-p-francois-euve-sj/
https://es.wikipedia.org/wiki/Argumento_teleol%C3%B3gico
https://es.wikipedia.org/wiki/Teolog%C3%ADa
https://es.wikipedia.org/wiki/Tom%C3%A1s_de_Aquino
https://es.wikipedia.org/wiki/Quinque_viae
https://es.wikipedia.org/wiki/Quinque_viae
https://es.wikipedia.org/wiki/Silogismo
https://es.wikipedia.org/wiki/William_Paley
https://es.wikipedia.org/wiki/Analog%C3%ADa_del_relojero

naturaleza debe haber sido disenada, y la
perfeccion y la diversidad de estos diseros
muestran que el disenador es omnipotente,
el Dios cristiano.

Al igual que la ciencia de la creacion, el disefo
inteligente se centra en el argumento
religioso de Paley del diseno, pero mientras
que la teologia natural de Paley esta abierta a
un diseno deista a través de leyes dadas por
Dios, el disefio inteligente busca Ia
confirmaciéon  cientifica de  repetidas
intervenciones milagrosas en la historia de la
vida.

La ciencia de la creaciéon prefiguré los
argumentos del disefo inteligente de la
complejidad irreducible, citando incluso
el flagelo bacteriano. En los Estados Unidos,
los intentos de introducir la ciencia de la
creacion en las escuelas llevaron a juicios que
fallaron que es de naturaleza religiosa y, por
lo tanto, no puede ensenarse en las clases de
ciencias de las escuelas publicas.

El disefo inteligente también se presenta
como ciencia y comparte otros argumentos
con la ciencia de la creacidon, pero evita
referencias biblicas literales a cosas tales
como la historia del Diluvio, la historia
del Génesis o el uso de versiculos de la Biblia
para datar a la Tierra.

163


https://es.wikipedia.org/wiki/Dios_cristiano
https://es.wikipedia.org/wiki/Deismo
https://es.wikipedia.org/wiki/Flagelo_bacteriano
https://es.wikipedia.org/wiki/Biblia
https://es.wikipedia.org/wiki/Diluvio_universal
https://es.wikipedia.org/wiki/G%C3%A9nesis
https://es.wikipedia.org/wiki/Cronolog%C3%ADa_b%C3%ADblica
https://es.wikipedia.org/wiki/Cronolog%C3%ADa_b%C3%ADblica

iEl regreso de la apologética?

Los autores: Michel Yves Bollorées el
hermano mayor de Vincent Bolloré, lider del
Grupo del mismo nombre. Ingeniero de
formaciéon, administrador de empresas,
miembro de la organizacidon catdlica Opus
Dei (que nada tiene que ver con el nombre,
con la secta estigmatizada por Dan Brown en
la famosa novela £/ Codigo Da Vinci), es hoy
administrador de empresas e instituciones de
educacion superior. en Londres.

Olivier Bonnassies es un hipergraduado:
politécnico, Instituto HEC, jlicenciado en
teologia! Emprendedor, es también autor de
una veintena de libros, videos, escenarios,
articulos, boletines y agregador de
contenidos en Internet sobre temas a
menudo vinculados a la racionalidad de la fe.
Los dos libros que comentamos se incluyen
dentro del género apologético. La defensa de
Dios basada, en este caso, en argumentos
cientificos. ;Dios existe? Después de que la fe
en fuerzas superiores, multiples o singulares,
haya moldeado la historia de los hombres, la
ciencia se ha esforzado por racionalizar el
mundo, tanto el comportamiento de los
astros como el de los hombres.

Desde Galileo y Copérnico se ha buscado
comprender mecanismos que ya no
dependieran de lo divino, de la magia o de un
orden inmutable; al comprender mejor el
mundo, las estrellas y el cosmos, la ciencia ha

164



hecho retroceder la idea misma de un Dios
que diseNé6 el mundo y ordend nuestros
destinos.

En el primero de estos extensos ensayos,
abundantemente documentado e ilustrado,
Michel Yves Bolloré y Olivier Bonnassies nos
llevan tras los pasos de los descubrimientos
de los ultimos 150 anos, en astronomia, fisica,
quimica, biologia, matematicas, légica, en los
debates que han generado. en filosofia, no
para senalar que “Dios ha muerto”, sino para
testimoniar que abren nuevos argumentos,
incluso pruebas, sobre el origen del universo
y el significado de la vida.

Este conocimiento parece venir a consolidar
las lecturas histoéricas y simbdlicas de la Biblia,
a testimoniar el destino excepcional del
pueblo judio, tanto las analogias propuestas
a nuestra reflexibn hacen converger
observaciones cientificas y  mensaje
biblico. “Hay libros sobre Ilas pruebas
cientificas de la existencia de Dios, de otros
sobre pruebas filosoéficas y otros mas sobre
pruebas religiosas. La singularidad de
nuestro trabajo es haber ofrecido
deliberadamente un panorama variado,
alternando cosmologia, filosofia, moral,
historia, milagros y enigmas histoéricos. Esta
diversidad fue posible porque las pruebas de
la existencia de Dios son tan nhumerosas que
las hay, de hecho, en todos los ambitos”. Si el
libro niega ser militante, jel tono esta fijado!

165



Claramente, leer este ensayo es
fascinante. Dependiendo de tus intereses,
quizas seas mas receptivo a atravesar
décadas de descubrimientos cientificos,
desde lo infinitamente grande a Io
infinitamente pequeno, o a las “verdades
humanamente inalcanzables de la Biblia”, al
destino del pueblo judio, a los razonamientos
sobre la identidad de Jesus y la fuerza
increible de Ila difusibn del mensaje
evangélico. Mas abstractas, la filosofia, la
Iégica y las matematicas también tienen su
lugar en la abundante presentacion de
argumentos de los que los autores deducen
con conviccibn a partir de numerosas
pruebas.

Una de las fortalezas de este ensayo es que
parece un archivo de alegatos. A priori, todo
esta ahi, argumentos, contraargumentos,
autores -en gran parte premios Nobel-,
fuentes, tesis y antitesis... para desarrollar
razonamientos interesantes y solidamente
sustentados. También se puede leer en orden
y desorden, aunque igual los invito a seguir el
orden logico, ya que comienza con un
interesante y util capitulo sobre “que es una
prueba en ciencia”.

En el campo bastante objetivo de la ciencia,
aprendemos mucho sobre la comprension
progresiva de las leyes del universo, del
consenso ahora ampliamente aceptado del
Big Bang, un término acunado originalmente

166



para desacreditar la tesis de su autor sobre el
tiempo cero del nacimiento simultaneo de
materia, tiempo y espacio, sobre la expansion
del universo y el increible ordenamiento de la
materia y la vida.Sus leyes ahora mas
conocidas, tan precisas (“la sintonia fina del
Universo”), las teorias recientemente
demostradas por observaciones
astronoémicas (la radiaciéon fésil del Big
Bangen particular)] o microscopicas (la
increible  singularidad, complejidad e
inteligencia de Ila genética codigo)
precisamente ponen en duda el azar y la
necesidad en el surgimiento de la vida y la
conciencia. Un Illamado a Ila reflexion,
liberada del dogma materialista, sobre las
“pruebas de la existencia de Dios”, de un dios
O un ente superior, creador del cosmos y de
las leyes de la vida.

“Durante siglos, el progreso de la ciencia ha
reforzado la creencia materialista de que Dios
no existe, — explica Olivier Bonnassies,
coautor del libro, en una entrevista- . Pero
desde hace un siglo, nhuevos conocimientos
han demostrado que no solo es posible que
Dios haya creado el universo, sino que incluso
es necesario.»

Sin quitar nada al interés de la pluma de los
autores, este ensayo se nutre de nhumerosas
citas, en el texto (unas 300), al pie de pagina
(i559!), de grandes cientificos, filosofos,
teologos, figuras politicas y periodistas. El

167



fisico Paul Davies, profesor de la Universidad
Estatal de Arizona, también confiesa su
malestar: “ Pertenezco al numero de esos
investigadores que no suscriben una religion
convencional pero se niegan a creer que e/
Universo es un accidente fortuito. E/ Universo
fisico esta arreglado con tal ingenio que no
puedo aceptar esta creacion como un hecho
en bruto. Debe haber, en mi opinion, un nivel
mds profundo de explicacion. Si queremos
llamarlo “Dios” es una cuestion de gusto y
definicion.” P 177

La perspectiva del jesuita Francois Euvé

En La ciencia ¢es una prueba de la existencia
de Dios? Respuesta al libro Dios, la ciencia, las
pruebas

Jesuita, doctor en teologia, profesor de las
Facultados jesuitas de Paris (Centre Sévres).
Desde 2013, es redactor jefe de Ia
revista Ftudes. Luego de wuna primera
formacion en fisica, estudio filosofia y
teologia. Sus areas de interés son la teologia
de la creacion, la ecologia, la relacion entre
ciencia y religion, el pensamiento de Teilhard
de Chardin y las cuestiones antropologicas.
Es el autor de los libros Penser la création
comme  jeu (Paris, 2000),Crainte et
tremblement. Une histoire du péché (Paris,
2009) y Théologie de I'écologie (Paris, 2021)
iQué es lo real? ;jComenzé el universo? ;Cual
es el Ilugar del hombre dentro del

168



cosmos? Estas cuestiones filosoficas y
metafisicas nos muestran que las teorias
cientificas mas recientes no han logrado
explicarlo todo.Es en este mundo mas
complejo, incluso mas misterioso de lo que
pensabamos, donde reaparece la “hipotesis”
de Dios. Segun el P. Francois Euvé sj, primero
debemos preguntarnos de qué Dios estamos
hablando.

Mas ampliamente, debemos cuestionar los
principios en los que se basa la ciencia
moderna y sus presupuestos filosoficos y
teologicos. Sin ceder a la tentacion del
concordismo, la fe y la ciencia pueden
dialogar y darnos acceso a una verdad que no
defiende ni el materialismo cientificista ni la
irracionalidad fideista. Si la ciencia puede
purificar la religion de la supersticion, a la
inversa, la religion puede ayudar a la ciencia
a purificarse de falsos absolutos.

Si se desea profundizar en los argumentos de
Euvé, recomendamos la lectura del debate
que tuvo lugar hace unos dias.

El 9 de junio, el Priorato de Mont Saint Michel
organizé un debate entre Olivier Bonnassies
y el P. Francois Euvé, sj autor del libro “La
ciencia, ¢la prueba de Dios? publicado “en
respuesta a Dios, ciencia,
evidencia”. Ofrecemos a continuacién todos
estos intercambios muy interesantes.

La perspectiva del estudio de Euvé es
diferente del libro de Olivier. “Es mas amplio,

169


https://dieulasciencelespreuves.com/debat-avec-le-pere-francois-euve-sj-anime-par-le-pere-jacques-vianney-laurent-csj-au-prieure-du-mont-saint-michel/
https://dieulasciencelespreuves.com/debat-avec-le-pere-francois-euve-sj-anime-par-le-pere-jacques-vianney-laurent-csj-au-prieure-du-mont-saint-michel/
https://dieulasciencelespreuves.com/debat-avec-le-pere-francois-euve-sj-anime-par-le-pere-jacques-vianney-laurent-csj-au-prieure-du-mont-saint-michel/
https://dieulasciencelespreuves.com/debat-avec-le-pere-francois-euve-sj-anime-par-le-pere-jacques-vianney-laurent-csj-au-prieure-du-mont-saint-michel/
https://dieulasciencelespreuves.com/debat-avec-le-pere-francois-euve-sj-anime-par-le-pere-jacques-vianney-laurent-csj-au-prieure-du-mont-saint-michel/
https://dieulasciencelespreuves.com/debat-avec-le-pere-francois-euve-sj-anime-par-le-pere-jacques-vianney-laurent-csj-au-prieure-du-mont-saint-michel/

mas ambicioso, porque se trata de un area
mas grande, dijo Euvé. Si queremos volver a
lo basico, con una fuerte dimension historica,
porque... yo en realidad tengo formacion
cientifica, muy pronto me interesé por dos
cuestiones.

Para Euvé, el libro de Bonnassies y Bolloré se
basa en una epistemologia desfasada, mas
cercana al viejo positivismo de Comte que de
la moderna epistemologia.

Y se pregunta: Primero, ;qué es la
ciencia? ;Qué es el método cientifico? ;jQué
distingue a la ciencia de lo que no es
ciencia? Proposicion: la Tierra gira alrededor
del sol, el electron es estable.. o Dios
existe. Hay diferentes propuestas. ;Qué es
ciencia? ;Qué no le pertenece? Esto ha dado
lugar, podemos volver a esto, a muchos
estudios filosoficos muy interesantes.

Y un segundo elemento también, un segundo
campo que me intereso mucho, es la historia
de la ciencia. No tanto por curiosidad, sino
porque percibi que, de hecho, la ciencia tenia
una historia. La ciencia tiene una historia, lo
que es para nosotros, los europeos del siglo
XXI, los cientificos, no lo era necesariamente
para nuestros antepasados de la Edad Media
o la Antiguedad.

iPodemos “probar” la existencia de Dios? A
priori no, ya posteriori de estas 577 paginas,
afortunadamente, no. Por otro lado, si, este
ensayo entrega argumentos inquietantes. Si

170



no logra convencer, enriquecera a los
entusiastas de la ciencia y a los curiosos sobre
los origenes de la vida. Bien construido, muy
bien documentado, bien escrito, a veces un
poco dificil, testimonia un afan de precision,
de exhaustividad, de pedagogia que debe
matizarse con la indisimulada conviccion de
los autores de que Dios existe.

Tenemos que admitir que las leyes del
cosmos y de la vida son tan precisas que una
variable de 10-30 (diez potencias menos
treinta) después de Ila coma en Ia
composicion de la materia, los atomos, las
moléculas habrian esterilizado el universo, o
simplemente no habrian permitido que
existiera. La increible improbabilidad de Ila
aparicion del universo y la vida de una “sopa
primordial” entregada al azar de un mundo
sin principio ni fin es ciertamente un
argumento, pero no una prueba.

Sin embargo, asistidos por un equipo de mas
de 20 investigadores y cientificos movilizados
durante tres anos, Michel-Yves Bolloré y
Olivier Bonnassies contribuyen a demostrar
que el nihilismo y el materialismo no son las
unicas lecturas posibles del Universo, del
destino de los hombres o del “sentido de la
historia”. Y asi que si el Universo tiene un
principio, ;como podria aparecer y ordenarse
segun leyes que el hombre va descifrando
poco a poco?

171



Sobre estas importantes preguntas
existenciales sin respuesta formal, puede leer
con interés Worlds from Elsewhere, el
ensayo publicado en mayo de 2021 por el
astrofisico Trinh Xuan Thuan.

172


https://www.culture-tops.fr/critique-evenement/essais/mondes-dailleurs-sommes-nous-seuls-dans-lunivers%C2%A0

11
:Dédalo o icaro?

Leandro Sequeiros, 13-septiembre-2022

Cien anos de debate sobre la bondad y la
maldad de la ciencia y la techologia
Relacionado con el dilema Transhumanismo
Y Planetizaciom de hace dos dias, Leandro
Sequeiros vuelve a enviar un articulo
interesantisimo que recoge sabiduria cldsica
y disputas modernas y posmodernas. AD

En el ano 1923, mientras Europa todavia
trataba de recuperarse de las profundas
heridas generadas por la Primera Guerra
Mundial, el bioquimico inglés, John B.
S. Haldane (1892-1964) publicé un pequerio
libro titulado Dédalo o Ila ciencia y el
futuro. En él recogia sus reflexiones sobre el

173



valor de la ciencia y de la tecnologia para el
desarrollo de la sociedad.

Su vision positiva y optimista del futuro de
la ciencia y de la tecnologia fue rapidamente
contestada por el filosofo y matematico galés
Bertrand Russell (1872-1970). Unos meses
mas tarde, en su ensayo /lcaro y el futuro de la
cienciaplateaba una visibn mucho mas
escéptica y pesimista acerca de la influencia
que la ciencia puede ejercer en nuestras
vidas.

Hoy, casi un siglo mas tarde desde la
estimulante polémica mantenida por ambos
pensadores, sus contenidos permanecen
plenamente vigentes. Esta ha sido mi lectura
y reflexiéon de estas ultimas semanas. Y por
ello, deseo compartir con los amigos de
ATRIO las cosmovisiones que configuran
nuestras vidas en el mundo postsecular.

Una polémica mas alla de Ila pura
especulacion vana

La editorial KRK de Oviedo, publicé en
2005 estos textos con una excelente
introduccion de Carlos Loépez Otin
(Catedratico de Bioquimica de la Universidad
de Oviedo).

Dédalo e icaro son los dos héroes clasicos
con los que, respectivamente, el biélogo John
B. S. Haldane y el matematico y filésofo
Bertrand Russell ilustran sus posiciones en el
debate que mantuvieron en 1923.

174



Dédalo es quien con su técnica es capaz
de construir el laberinto para encerrar al
Minotauro y luego, prisionero él mismo del
rey Minos, debe emplear de nuevo su ingenio
para construirse unas alas y pegarlas con cera
a su cuerpo para remontar el vuelo, huir a
Creta y alcanzar la libertad. Buen simbolo de
como el saber cientifico y sus aplicaciones
técnicas reducen los peligros que ha de
enfrentar la humanidad y le facilita la libertad
cuanta ésta se ve amenazada.

El hijo de Dédalo, icaro, por el contrario,
remonta orgulloso e imprudente el vuelo, se
le derrite la cera de las alas y se ve precipitado
al vacio. Imagen en este caso de los peligros
que comporta el uso inadecuado de los
avances cientificos, sobre todo cuando estan
subordinados a las desmedidas pasiones de
poder de los humanos.

La postura optimista de Haldane

John B. S. Haldane es bidlogo y considera
que ésta es la ciencia que hara Ilas
contribuciones decisivas en beneficio de la
humanidad, desplazando el centro de interés
que hasta entonces habia residido en la fisica
y en la quimica, ciencias que en su caracter
aplicado tanto han contribuido a desarrollar
una sociedad industrial estable.

175



John B. S. Haldane (1892-1964)

Piensa Haldane que en su época la teoria
fisica se encuentra en un estado de profunda
incertidumbre debido a la idealidad que
otorgan al espacio y al tiempo las teorias de
Einstein, lo que las estarian acercando al
idealismo trascendental kantiano que
consideraba a espacio y tiempo como formas
de la sensibilidad.

Y Haldane, a quien algunos consideran
marxista y comunista, recuerda frente a los
idealismos de cualquier tipo que “el
materialismo ha producido resultados
importantes, tales como la higiene, el
socialismo de Marx y el derecho del acusado
a justificarse”.

176



Con todo, mientras se refiere a la fisicay a
sus numerosas aplicaciones, no dejara de
decir que “la ciencia es un estimulante mas
enérgico de la imaginacion que los clasicos y
que ya ha llegado el momento de educar a
poetas y artistas en ciencia y economia para
que el arte y la literatura también influyan en
la conquista cientifica del espacio y del
tiempo”.

Para Haldane la ciencia del futuro es la
biologia y seran innumerables sus
aplicaciones beneficiosas a la vida humana. Si
la misma teoria biologica, con la teoria de Ia
evolucion de las especies de Darwin o con los
descubrimientos de Mendel, ya tiene un gran
impacto sobre las teorias politicas y las
creencias  religiosas  establecidas, las
aplicaciones practicas de la biologia también
han supuesto ya en medicina la deteccion y
destruccion del bacilo del codlera, Ia
erradicacion de la mortalidad infantil, el
aumento de la esperanza de vida y el control
artificial de Ila natalidad, con Ilas
consecuencias sociales beneficiosas que todo
ello comporta.

Incluso para describir esa ciencia del
futuro y el futuro de Ila sociedad
beneficiosamente influenciado por la ciencia
acude Haldane a una ficcion: el supuesto
trabajo que un torpe estudiante de
Cambridge presentaria dentro de 150 anos,

177



en el 2073, bajo el titulo: “La influencia de la
biologia en la historia del siglo XX".

En él podremos encontrar menciéon al
movimiento eugénesico, a la erradicacion de
las enfermedades infecciosas o a Ia
propagacion marina del alga purpura, un tipo
de alga que tras sus beneficios para la
agricultura o la pesca terminara tifnendo los
mares de un matiz purpura. Prediccion no
cumplida, lo que hace al profesor Carlos
Lépez Otin titular su breve e interesante
introduccién bajo el titulo: “Y el mar sigue
siendo azul”.

Continua nuestro estudiante relatando la
introduccion de nuevas técnicas de
reproduccion humana mediante hechos tales
como la conservacion durante cinco anos de
un ovario de una mujer fallecida en accidente
y su posterior fertilizacion, la aplicacion de
la ectogénesis, la fertilizacion de Jvulos
previamente conservados en liquidos
apropiados y posterior desarrollo del
embrion- por la que en 1958 habran nacido
68.000 ninos causando la condena de su
practica tanto por la bula papal Nunquam
prius audito como por una fatwa del califa.

Y también ha resultado posible Ia
alteracion de las especies animales en gran
escala, con la perspectiva de hacerlo con el
hombre. Gracias a la fisiologia sera posible
intervenir en los trastornos y desequilibrios
psiquicos provocados por las pasiones y los

178



instintos. Y, por ultimo, se habra llegado a la
definitiva abolicién de la enfermedad, lo que
hara de la muerte un accidente psicolégico
como un sueno.

éQué hara el hombre con esos poderes de
la ciencia?, se pregunta Haldane. Su
respuesta es que no podemos decir si el
hombre sobrevivira al incremento de su
poder, pero la perspectiva solo sera
halaglena si la humanidad logra ajustar su
moralidad a sus capacidades. En ese progreso
moral deseado sera necesario superar la
realidad de la nacion y del patriotismo, causa
de las guerras y de la destruccién pasadas, y
avanzar desde la Sociedad de Naciones hacia
un Estado Mundial.

La réplica pesimista de Bertrand Russell

Bertrand Russell (1872-1970)

179



Bertrand Russell responde punto por
punto a las tesis de Haldane y, desde el
principio mismo del escrito, proclama su
escepticismo ante “el Dédalo del Sr.
Haldane” y su pronosticado aumento de la
felicidad humana con el empleo de los
descubrimientos cientificos.

Y lo hace por lo que él llama un largo
conocimiento de gobiernos y hombres de
Estado. Hay que decir aqui que por esta
época, concretamente en 1920, Russell habia
visitado Rusia en compania de Dora Black y
que volvio poco optimista con respecto a una
sociedad futura ideal después de conocer los
planes de Lenin. Es este un primer elemento
de caracter ideoldgico y politico que le
separara de Haldane.

Para Russell es una utopia suponer que la
ciencia se utilizara para hacer mas felices a los
hombres. Al contrario, para lo que se usa es
para incrementar el poder de los grupos
sociales y de las naciones dominantes y eso
lleva aparejado un alto poder de destruccion
mientras se mantengan Ilas actuales
instituciones politicas y economicas. En este
supuesto, icaro, que acabé destruido por su
osadia de pretender acercarse al Sol con sus
fragiles alas, y no Dédalo, es la mejor imagen
y la mejor metafora del destino que podrian
correr los pueblos que se confien al poder de
los cientificos modernos.

180



Russell, como Haldane hace en su escrito,
divide las ciencias en fisicas, biolégicas y
antropolégicas y en estos tres campos
plantea su respuesta al escrito de su
oponente. Para nuestro autor la mayoria de
los cambios que la ciencia ha producido se
han debido no a la biologia, sino a las ciencias
fisicas que con sus aplicaciones técnicas han
propiciado la revolucién industrial.

El industrialismo, recuerda Russell, es el
que ha hecho del mundo una unidad
econdémica “no debemos pensar que somos
nosotros hoy los primeros que hablamos de
globalizacién o de mundializaciéon”-, el que ha
incrementado la productividad del trabajo
humano y el que ha permitido el nacimiento
de un tipo de sociedad dotada de muchos
mas lujos y recursos y no ya sélo preocupada
por las necesidades de subsistencia.

Pero este industrialismo moderno
también ha supuesto la competencia y la
guerra de las naciones entre buscando la
conquista imperialista de mercados y de
materias primas y, con ellas, del dominio de
unas naciones sobre otras. Carbén, hierro y
petréleo, recuerda Russell, son las bases del
poder y de Ia riqueza de las naciones y
también de sus guerras constantes. Este es el
principal argumento del escéptico Russell
contra el utépico Haldane.

Pero en su escrito también hay una
interesante reflexion sobre lo que denomina

181



el auge de la organizacién, en la que el
siempre liberal Russell cargara contra el
incremento del nacionalismo, del poder del
Estado y de la pérdida de la libertad y la
subordinacion de Ilas conciencias. Asi
recuerda que en economias de produccion a
gran escala la organizacion mercantil
adquiere  gran relevancia y  estas
organizaciones, entre las que se encuentra el
Estado, ejercen mediante las aplicaciones
técnicas de la ciencia -el ferrocarril, el
telégrafo, el teléfono- el gobierno desde un
punto central e incrementan su control.
Fijémonos por un momento en Ilas
previsiones que hace Russell y en los temores
que desliza sobre este asunto central en su
escrito.

Asi dice que “para una mente racional la
pregunta no es si queremos mas
organizacion o no; la pregunta es: ;jcuanta
organizacion queremos?, idonde, cuando,
de qué tipo?” Y teme que con los inventos
cientificos que se estan produciendo, y
gracias a la centralizacion y a la propaganda,
los individuos y los grupos se tornen cada vez
mas disciplinados y se vuelvan dociles como
maquinas en manos del Estado. Por ello este
aumento de la organizacion en el mundo
moderno ha convertido en inaplicables los
ideales del liberalismo. Ideales tan liberales
como el mercado libre, la libertad de prensa,

182



la educacion no tendenciosa o pertenecen al
pasado o no tardaran en hacerlo.

Mientras se mantengan las fuentes de poder
econémico en manos privadas, no habra
libertad sino para los pocos que controlen
dichas fuentes. Y aqui Russell, como Haldane,
reflexiona sobre el internacionalismo politico
y sobre la necesidad de una Liga de Naciones,
si bien senala que un Estado mundial no
lograra triunfar hasta que no haya
internacionalismo econdémico. Un Estado
mundial por lo demas necesario para prevenir
el exterminio mutuo de Ilas naciones
civilizadas.

Las consideraciones de Russell sobre el
estado de las ciencias antropoldgicas y su
contribucién a la felicidad humana tienen
acaso menor interés. El mismo sefiala que las
ciencias antropolégicas aun estan en su
infancia, si bien hace un repaso de sus
aportaciones tales como el control de la
natalidad que aumenta en todos los paises
civilizados y la reduccién de la tasa de la
mortalidad infantil asi como a los nuevos
problemas sociales derivados de las mismas:
entre ellos el aumento incontrolado de la
poblacion y la introduccion de las practicas
eugeneésicas.

El liberal Russell responde con temor ante la
ingenieria genética predicha por Haldane: “Si
conociéramos bastante sobre herencia para
determinar, dentro de un limite, qué clase de

183



poblacion podriamos tener, el asunto
quedaria a buen seguro en manos de
funcionarios del Estado. No estoy seguro de
que éstos sean verdaderamente preferibles a
la Naturaleza. Sospecho que criarian una
poblacion servil, util para los gobernantes
pero incapaz de iniciativa alguna”. Incluso
podria hacerse uso de la psicologia para
controlar la vida emocional mediante las
secreciones de las glandulas endocrinas.

Y vuelve otra vez a la carga: “Cuando llegue
ese momento, tendremos las emociones que
deseen nuestros gobernantes y el principal
cometido de la educacion elemental sera
producir la disposiciobn deseada, no ya
mediante el castigo o el precepto moral, sino
por el mucho mas seguro método de Ila
inyeccién o la dieta”.

Quienes administren ese sistema,
proclama Russell, tendran un poder que
superara los suenos de los jesuitas.

Asi llega Russell a sus conclusiones
sobre la contribucion de la ciencia al
bienestar de |Ia humanidad, unas
conclusiones bastante mas pesimistas que las
de Haldane. La ciencia permite a quienes
ejercen el poder llevar a cabo eficazmente sus
intenciones. Si esas intenciones son buenas,
habra beneficio; si son malas, perjuicio. Pero,
para Russell — que escribe bastantes anos
antes de la Segunda Guerra Mundial y del uso
destructivo de la energia nuclear y de las

184



armas bacteriolégicas-, en la época actual las
intenciones de los poderosos son
generalmente malas.

Y también, dice textualmente al final, “las
pasiones colectivas de los hombres son
generalmente malas, siendo el odio y la
rivalidad dirigida contra otros grupos las mas
intensas. Asi pues, en la actualidad todo lo
que da poder a los hombres para que
satisfagan sus pasiones colectivas es malo.
Ese es el motivo por el que la ciencia amenaza
con provocar la destruccion de nuestra
civilizacion”.

Conclusiones

El debate sobre las relaciones entre ciencia,
bienestar material y progreso sociomoral es
un debate que siempre encierra interés y que,
en cada época, no solo los cientificos sino
también una ciudadania bien informada se
han de plantear. Su presencia debiera ser
constante en la pluralidad de medios de
informacion y de comunicacion que posee
nuestra sociedad. Pero lugar excelente para
iniciar a los jovenes en esa reflexion lo son
nuestros institutos de ensenanza secundaria
y nuestros departamentos de filosofia, de
fisica, de ciencias naturales, de historia o de
matematicas.

185



186



12
De la cultura de la
secularizacion a la cultura
de la postsecularizacion

Leandro Sequeiros, 13-octubre-2022

Un articulo sobre el mas reciente
pensamiento sociologico, pensado desde
Atrio y para Atrio

Mucha gente de ambitos intelectuales
(incluso en ATRIO) mantiene que el problema
de la religion en Espafna es que esta esta
“secularizada”. Que hay una actitud de
desafecto hacia las creencias y experiencias
religiosas. Y esta se suele achacar al poder
ideolégico de la ciencia y la técnica en
nuestra cultura. ;Es eso asi? Los sociélogos
piensan que esta actitud esta cambiando. Y
suelen apuntar la hipétesis de que estamos
emergiendo a lo que Habermas (2001) llama
postsecularizacion. Recogemos los rasgos de
esta cultura a partir de las reflexiones
del socidlogo Rafael Ruiz Andrés es un
trabajo publicado en Cuestiones de
pluralismo (volumen 2, niUmero 2, 2022)
Carlos F. Barbera publicé en ATRIO (19
junio 2017) un interesante trabajo sobre “La

187


https://www.observatorioreligion.es/revista/articulo/de_la_secularizacion_a_la_postsecularizacion__hacia_una_comprension_de_la_secularidad_desde_el_pluralismo_y_el_dialogo/index.html
https://www.observatorioreligion.es/revista/articulo/de_la_secularizacion_a_la_postsecularizacion__hacia_una_comprension_de_la_secularidad_desde_el_pluralismo_y_el_dialogo/index.html
https://www.observatorioreligion.es/revista/articulo/de_la_secularizacion_a_la_postsecularizacion__hacia_una_comprension_de_la_secularidad_desde_el_pluralismo_y_el_dialogo/index.html
https://www.atrio.org/2017/06/la-religion-en-la-sociedad-secular/

religion en la sociedad secular”. Y hace unos
meses, publiqué en ATRIO un articulo
sobre La secularizacion, como oportunidad
para creer mejor hoy. Pero ahora parece que
las cosas cambian. Y se comienza a hablar
de postsecularidady postsecularizacion.

De acuerdo con los planteamientos de
algunos sociologos (como Habermas,
Casanova.. ) en la reflexion sobre el papel de
las tradiciones religiosas en nuestras
sociedades occidentales, el término
‘postsecularizacion’ ha ido gozando de
creciente aceptacion e implantacion en los
debates desde finales del siglo XX.
Actualmente, en todos los congresos y foros,
aparecen de manera reiterada titulos como
la Europa postsecular, espiritualidad y
postsecularizacién, tiempos postseculares,
pluralismo religioso y postsecularizacion.
éPero a qué nos referimos con este concepto?
éPor qué es necesario anadir un “post” a la
secularizacion?

El mundo cultural enigmatico

Desde hace cientos de anos, la cultura
universal se ha ido colmando de vocablos
que, en cierto modo, ya no se muestran
operativos de la misma manera y que
requieren del uso de prefijos para tratar de
explicar las nuevas realidades que acontecen.

188


https://www.atrio.org/2017/06/la-religion-en-la-sociedad-secular/
https://www.atrio.org/2022/05/secularizacion-oportunidad-par-la-fe-hoy/
https://www.atrio.org/2022/05/secularizacion-oportunidad-par-la-fe-hoy/
https://www.redalyc.org/journal/5819/581967819005/html/
https://www.academia.edu/42255878/Secularizaci%C3%B3n_postsecularizaci%C3%B3n_y_el_lugar_de_la_religi%C3%B3n_en_el_espacio_p%C3%BAblico_Cap%C3%ADtulo_de_libro_
https://www.academia.edu/42255878/Secularizaci%C3%B3n_postsecularizaci%C3%B3n_y_el_lugar_de_la_religi%C3%B3n_en_el_espacio_p%C3%BAblico_Cap%C3%ADtulo_de_libro_
https://www.academia.edu/42255878/Secularizaci%C3%B3n_postsecularizaci%C3%B3n_y_el_lugar_de_la_religi%C3%B3n_en_el_espacio_p%C3%BAblico_Cap%C3%ADtulo_de_libro_

Esto es, precisamente, lo que sucedio a
finales del siglo XX con el
término “posmodernidad”: las légicas que
guiaron la modernidad parcialmente
continuaban estructurando el dia a dia, los
anhelos e inquietudes, pero algo habia
cambiado ya, algo se escapaba al término
modernidad y, por ello, se hacia necesario el
uso del prefijo “post-" para expresar que lo
que fue cierto en otro tiempo ya no lo era de
la misma manera.

Siguiendo esta misma légica, en los ultimos
anos se han multiplicado los términos con
prefijos para referirse a una realidad
escurridiza y nueva: postverdad,
posthumanismo, metaverso, etc.

En la reflexion sobre religiones, ha sido el
término postsecularizacionel que ha ido
gozando de creciente aceptacion e
implantacion en los debates desde finales del
siglo XX. Actualmente, en todos los congresos
y foros, aparecen de manera reiterada titulos
como la Europa postsecular, espiritualidad y
postsecularizacion, tiempos postseculares,
pluralismo religioso y postsecularizacion.
éPero a qué nos referimos con este término?
éPor qué es necesario anadir un “post” a la
secularizacion?

Precisando el significado de la secularizacion
La modernidad — es decir, todo ese gran
periodo cuya génesis, no sin discusion,

189


https://revistas.comillas.edu/index.php/razonyfe/article/view/18825
https://batalloso.com/la-modernidad-liquida-la-sociedad-inmadura-1/
https://www.bubok.es/libros/271860/El-paradigma-de-la-modernidad-en-la-era-de-la-Ciencia

podemos ubicar en los albores de la Edad
Moderna (siglos XV-XVI), y que experimenta
un crecimiento y expansion con la llustracion
(siglo XVIII), las Revoluciones Atlanticas e
Industrial (siglos XVIIl y XIX) y el conjunto de
cambios acontecidos durante los siglos XIX y
XX — se ha asociado de manera indisoluble a
otro concepto: secularizacion. Asi pues,
frecuentemente han aparecido las ideas de
‘modernidad’ y ‘secularizacion’
intrinsecamente ligadas, casi equiparadas.
Podemos generalizar afirmando que
gran parte de las transformaciones que
fueron vinculadas a la modernidad en los
diferentes ambitos del conocimiento y de la
vida social y politica — ciencia, democracia,
ciudadania, racionalidad —entraron en
colision con Ia religién, mas particularmente
con el cristianismo, debido a la impronta
eurocéntrica que posee el relato de la
modernidad.
De esta tension pervive la narrativa que
establece entre religiobn y modernidad
una relacién conflictiva e incluso antagonica,
y que se nutre de episodios historicos como la
imagen de Galileo frente a la Inquisicién
romana.
Por otra parte, con la aceleracion en la
velocidad y en la intensifidad de los cambios
sociales, politicos y religiosos y su expansion
a los diferentes estratos  sociales,
particularmente durante el siglo XIX e inicios

190


https://www.eldiario.es/alternativaseconomicas/compatibles-religiones-modernidad_132_3348998.html
https://www.eldiario.es/alternativaseconomicas/compatibles-religiones-modernidad_132_3348998.html
https://historia.nationalgeographic.com.es/a/juicio-inquisicion-contra-galileo_7184
https://historia.nationalgeographic.com.es/a/juicio-inquisicion-contra-galileo_7184
https://historia.nationalgeographic.com.es/a/juicio-inquisicion-contra-galileo_7184
https://historia.nationalgeographic.com.es/a/juicio-inquisicion-contra-galileo_7184

del siglo XX, la religion parecia perder la
impronta que tuvo otrora, en la Europa del
antiguo régimen.

Es frecuente encontrar en los testimonios de
esta época la descripciobn de como las
industrias crecian y las iglesias se vaciaban,
como emergian nuevos imaginarios sociales y
politicos — el socialismo, el anarquismo, el
liberalismo — que competian con las
cosmovisiones y las estructuras ofrecidas por
las religiones.

Ya en los clasicos de la sociologia de la
religion, el advenimiento de [a prometida
sociedad socialista (Karl Marx, 1818-1883), la
expansion de las ldgicas racionalizadoras
y burocraticas (Max Weber, 1864-1920) o el
deterioro _de los lazos comunitarios (Emile
Durkheim, 1858-1917) iban a poner, antes o
después, en serios aprietos a las religiones
tradicionales. Desde  este momento,
secularizaciobn y modernidad se fueron
asociando a la desaparicion de las religiones,
asuretirada o ala irrupcion de nuevos credos
que ocuparian el solar yermo de las creencias
religiosas.

Esta sensacion de la desaparicion, yo llamaria
invisibilizacion (o condenar a ser invisible), de
lo religioso se expandio por Europa y América
particularmente durante la década de los
sesenta del pasado siglo XX. El desarrollo de
la sociedad de consumo, el vaciamiento rural,
la irrupcion de una nueva generacion joven,

191


https://es.wikipedia.org/wiki/Antiguo_R%C3%A9gimen
https://es.wikipedia.org/wiki/Antiguo_R%C3%A9gimen
https://www.muyhistoria.es/contemporanea/articulo/marx-1818-1883-521466164543
https://www.muyhistoria.es/contemporanea/articulo/marx-1818-1883-521466164543
https://www.bubok.es/libros/272217/LA-RELIGION-DESDE-LAS-CIENCIAS-HUMANAS-Tras-una-lectura-de-Hans-Joas-pensando-en-la-sociedad-actual
https://www.bubok.es/libros/272217/LA-RELIGION-DESDE-LAS-CIENCIAS-HUMANAS-Tras-una-lectura-de-Hans-Joas-pensando-en-la-sociedad-actual
https://www.bubok.es/libros/272217/LA-RELIGION-DESDE-LAS-CIENCIAS-HUMANAS-Tras-una-lectura-de-Hans-Joas-pensando-en-la-sociedad-actual

de caracter rupturista, o la emergencia de
nuevas valoraciones morales, entre otros
fenédmenos, favorecieron que una pléyade de
pensadores.

De estos pensadores en mas conocido
esPeter Berger (1929-2017).y estos
pronosticaban el fin de las religiones para el
inicio del tercer milenio. Asi lo mostraba el
titular de la revista 7imes en abril de 1966 con
su_impactante titular “/s God Dead?’, que
parecia confirmar aquello que el Zaratustra
de Nietzsche habia gritado a finales del siglo
XIX.

El retorno de Dios

Sin embargo, el final del siglo XX y el inicio del
XXl han matizado profundamente esta
hipétesis. El progresivo avance de la sociedad
globalizada puso de relieve que Ia
secularizaciobn quiza era una teoria
excesivamente eurocéntrica y unidireccional.
No todos los procesos de modernizacion en el
mundo adquirian el trazado del derrotero
europeo: basta con pensar en las diferencias
entre Estados Unidos, Francia, Brasil y Corea
del Sur, por ejemplo. En este momento,
investigadores = como Shmuel _Eisenstadt
(1923-2010) comenzaron a hablar de
modernidades multiples, apuntando,
consecuentemente, a la posible existencia de
distintos caminos de secularizacion.

192


https://sociologiac.net/2017/07/08/muere-peter-l-berger-1929-2017-sociologo-del-conocimiento-y-de-la-religion/
https://www.cristianismeijusticia.net/sites/default/files/pdf/es91_0.pdf
https://www.cristianismeijusticia.net/sites/default/files/pdf/es91_0.pdf
https://www.latercera.com/noticia/las-10-portadas-mas-polemicas-de-la-revista-time/
https://www.latercera.com/noticia/las-10-portadas-mas-polemicas-de-la-revista-time/
https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0185-19182013000200006
https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0185-19182013000200006
https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0185-19182013000200006

Tampoco los socidlogos y pensadores desde
Europa, tierra por antonomasia de la
secularizacion, han arribado en las ultimas
décadas al horizonte de la desaparicion de las
religiones. Ciertamente en el Vviejo
continente, la irreligion se ha convertido en
una de las principales tendencias en
sociologia de la religion.

El caso de Espana es particularmente
evidente a este respecto, con un asombroso
crecimiento de las opciones de conciencia no
religiosas durante las primeras décadas del
siglo XXI. Sin embargo, aun la mayoria de la
poblacion europea sigue declarandose
religiosa en la actualidad, como revela el
estudio Being Christian in Western
Europe, realizado por el Pew Research Center
en 2018.

Ademas, la equiparacion de la secularizacion
con la retirada de las religiones habia hecho
que se infravalorasen otros fenémenos
espirituales y religiosos también propios de
un contexto secular — como son las
metamorfosis de las creencias, estudiadas,
entre otras investigadoras, por_Grace Davie y
Daniéle Hervieu-Leger —y a la vez global, con
diferentes flujos migratorios que han
transformado la faz de las sociedades
europeas.

Después de varias décadas de debate sobre
la naturaleza, impacto, peligros y tendencias
de la secularizacion, en Europa y en el mundo

193


https://www.pewresearch.org/religion/2018/05/29/being-christian-in-western-europe/
https://www.pewresearch.org/religion/2018/05/29/being-christian-in-western-europe/
http://www.arbil.org/(75)expo.htm
http://www.arbil.org/(75)expo.htm

no se han borrador los contextos religiosos o
irreligiosos, sino que basicamente se ha
confirmado la pluralidad de formas religiosas
e irreligiosas que coexisten en nuestra
sociedad global. Este es el punto en el que
surge la que se ha dado en llamar la
postsecularizacion.

ZQué es lo que queremos significar con la
palabra postsecularizacion?

La palabra “secularizacion” parece haberse
disuelto en la complejidad de sus matices e
insuficiencias ideoldgicas. A partir de las
fronteras borrosas del término secularizaciéon
y la intensificacidon de su critica en las ultimas
décadas, han irrumpido otras explicaciones y
paradigmas alternativos. En términos
kuhnianos, en nuestra percepciéon de la
realidad emergen otros paradigmas que
parecen tener mas capacidad explicativa y se
convierten en alternativa del paradigma
dominante hasta entonces. Tal vez esto esta
sucediendo.

Como reflexionaba Juan Antonio Estrada en
un numero de los Cuadernos Fe y
Secularidad surgido a raiz del XXXIIl Foro
sobre el Hecho Religioso, el progresivo
aumento de la indiferencia mostraba que
languidecia la respuesta cristiana, pero
también quiza la pregunta por Dios, quien
«desaparece, pierde sentido y significacion y
se convierte en un nombre del pasado sin

194



referente para el hombre de hoy» [Juan
Antonio Estrada: «La atraccién del creyente
por la increencia», en Javier Muguerza y Juan
Antonio Estrada (eds.): Creencia e increencia:
un debate enla frontera, Cuadernos Fe y
Secularidad 48/49. Maliano, Sal Terrae, 2000,
pp. 37-63, p. 51].

De alguna manera, estas palabras remiten al
giro de Habermas [Camil C. Ungureanu,
“Razén publica, religion y traduccioén:
prospectivas y limites del postsecularismo de
Habermas”. Revista Espariola de Ciencia
Politica. Num. 32, Julio 2013, pp. 183-201]
Con la caida del muro de Berlin, Habermas
deja definitivamente de lado el criticismo
secularista de tipo marxista junto con la
esperanza de un orden socialista alternativo.
En un giro gradual un tanto irdnico, la
religion llega a ocupar el lugar dejado
vacante por la “religion secular” del
marxismo. Sin embargo, el giro postsecular de
Habermas es
motivado por razones empiricas y normati
vas solidas.

Posiblemente una de las que mas éxito ha
gozado es la postsecularizacion, concepto
que surgio a finales del siglo XX, pero cuya
popularizacion en el debate se efectuo en el
ano 2001, de la mano del filésofo aleman
Jurgen Habermas.

Después de 1989, la hipétesis clasica de la
modernizacion como causa de la inevitable

195


https://gcloyola.com/cuadernos-fys/589-creencia-e-increencia-un-debate-en-la-frontera-9788429313468.html
https://gcloyola.com/cuadernos-fys/589-creencia-e-increencia-un-debate-en-la-frontera-9788429313468.html
https://gcloyola.com/cuadernos-fys/589-creencia-e-increencia-un-debate-en-la-frontera-9788429313468.html
https://gcloyola.com/cuadernos-fys/589-creencia-e-increencia-un-debate-en-la-frontera-9788429313468.html
https://gcloyola.com/cuadernos-fys/589-creencia-e-increencia-un-debate-en-la-frontera-9788429313468.html
https://gcloyola.com/cuadernos-fys/589-creencia-e-increencia-un-debate-en-la-frontera-9788429313468.html
https://gcloyola.com/cuadernos-fys/589-creencia-e-increencia-un-debate-en-la-frontera-9788429313468.html
https://revistas.ucm.es/index.php/POSO/article/view/72876

decadencia de la religion ha perdido, en
gran medida, su atractivo. Algunos
sociologos influyentes, tales como P. Berg
er y J. Casanova, han sustituido la vision
teleologica de la modernizacion como Ila
secularizacibn con Ila idea de |Ia
“desprivatizacion” (Casanova, 1994) de la
religion y la “desecularizacion” (Berger,
1999). En relacion a esto, el hecho de que la
religion volviera a la esfera publica demostro
la no plausibilidad de la hipotesis sobre la
incompatibilidad entre modernidad y
religion. El giro de Habermas hacia la religion
fue impulsado por su legitima preocupacion
por la desafeccion y la pobre moral de la
razon publica en las democracias capitalistas:
la solidaridad entre los ciudadanos y su
motivacion por participar en la esfera publica
son cada vez mas dificiles de obtener.

La reflexion de Habermas puso las bases de lo
que posteriormente, en el desarrollo de su
teorizacion y de la de otros autores y autoras,
acabaria siendo — y también no siendo — la
postsecularizacion. Pongo ese énfasis en lo
que es y no es la postsecularizaciéon, porque,
en muchas ocasiones y sobre todo en
términos complejos como la
postsecularizacion, es tan importante lo que
este concepto aspira a ser como lo que no
desea ser.

196



Algunas precisiones

En primer lugar, la postsecularizacion no
hace referencia al final del proceso de
secularizacién, una realidad sociolégica que
escapa de los propdsitos fundamentales de la
postsecularizacion. De hecho, y desde 2001,
el proceso de cambio religioso que
conocemos como  secularizacion ha
continuado, tanto en su vertiente de
metamorfosis religiosas como en el drenaje
de fieles hacia posiciones irreligiosas,
dinamica, esta ultima que se ha acentuado en
algunas sociedades como Estados Unidos,
Europa e incluso a nivel global, como senala
el socidlogo Roland Inglehart en su reciente
libro Religion’s Sudden Decline.

En segundo Ilugar, la postsecularizacion
tampoco implica el retroceso en los logros
cientificos, democraticos y sociales que han
sido conseguidos a lo largo del desarrollo de
la modernizacion. A este respecto, no
podemos obviar que la separacion Iglesia-
Estado, la libertad en la produccion cientifica
y el respeto al pluralismo sexual, moral o
religioso, entre otras tantas distintas
realidades que conforman el rostro que
evocamos con el término modernidad, han
estado ligadas, de una u otra manera, a
diferentes procesos, como el aumento del
subjetivismo o la diferenciaciéon funcional,
que estan vinculados a la secularizacion.
Precisamente Ila postsecularizacion surge

197



para salvaguardar los logros adquiridos
durante el proceso de secularizacion y que
ciertos excesos de la secularizacion podrian
paradéjicamente dinamitar.

Conclusion: la postsecularizaciorr. (es un
camino  alternativo al choque de
civilizaciones?

A pesar de la critica que, por su
reduccionismo, la__teoria de Samuel P.
Huntington ha recibido, la amenaza, real o
percibida, de un choque de civilizaciones ha
estado presente desde el final de la Guerra
Fria, tanto a nivel geopolitico como en el seno
de cada una de nuestras sociedades plurales.
En ese discurso programatico de octubre de
2001, Habermas da una clave importante: el
replanteamiento de las relaciones entre
religiones y secularizacion es fundamental
para trazar un futuro alternativo al choque de
civilizaciones.

Desde esta conviccion, la postsecularizacién
implica dar un necesario paso mas alla del
dialogo interreligioso. Hasta la actualidad
sigue siendo comun abogar por el dialogo
interreligioso como medio para la paz, tal y
como estipulé Hans Kiing en su célebre frase
“No _habra paz entre las naciones sin paz
entre las religiones”. Sin embargo, la intuicién
postsecular, sin negar la importancia del
dialogo interreligioso, lo contextualiza
dentro de un marco mas amplio.

198


https://www.altillo.com/examenes/usal/politica/politica2012resuchoquecivi.asp
https://www.altillo.com/examenes/usal/politica/politica2012resuchoquecivi.asp
https://es.wikipedia.org/wiki/Di%C3%A1logo_interreligioso
https://es.wikipedia.org/wiki/Di%C3%A1logo_interreligioso
https://es.wikipedia.org/wiki/Di%C3%A1logo_interreligioso
https://www.diariosur.es/pg060629/prensa/noticias/Cultura/200606/29/SUR-CUL-274.html?ref=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.diariosur.es/pg060629/prensa/noticias/Cultura/200606/29/SUR-CUL-274.html?ref=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.diariosur.es/pg060629/prensa/noticias/Cultura/200606/29/SUR-CUL-274.html?ref=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F

La discursividad democratica se articula en
lenguaje secular. Asi lo ve Michael Ignatieff
en las primeras paginas de su libro Las
virtudes cotidianas, cuando senala que tanto
las religiones como la secularidad se han
convertido en lenguajes del mundo global.
De tal manera que, reformulando la frase de
Ktling, cabe afirmar que solo habra paz global
si existe un entendimiento entre religiones y
secularidad, tal y como propugna Ia
postsecularizacion. De lo contrario, puede
que exista el dialogo entre las religiones o las
distintas denominaciones religiosas, pero que
este se encamine hacia una confrontaciéon
conjunta contra la secularidad, tal y como
plantea Elina __ Vuola al hablar de
“ecumenismo fundamentalista”.

Como conclusién, y frente al derrotero del
choque entre secularismo y fe, Ia
postsecularizacion emerge como una llamada
al dialogo transrreligioso, en el que no solo
los ciudadanos seculares comprendan a las
religiones mas alla de toda premisa
secularista, sino en el que también los
ciudadanos religiosos y sus representantes se
abran al dialogo con la modernidad, lejos de
toda actitud fundamentalista.

Ante la ambicion que encierran estas
aspiraciones, la postsecularizacion ha sido
criticada por su caracter utopico. Sin
embargo, en este periodo de profundos retos
y de cierto desconcierto ante el manana,

199


https://www.casadellibro.com/libro-las-virtudes-cotidianas/9788430619443/6309405
https://www.casadellibro.com/libro-las-virtudes-cotidianas/9788430619443/6309405
https://www.casadellibro.com/libro-las-virtudes-cotidianas/9788430619443/6309405
https://es.scribd.com/document/178222618/El-Ecumenismo-Fundamentalista
https://es.scribd.com/document/178222618/El-Ecumenismo-Fundamentalista
https://www1.unicap.br/observatorio2/wp-content/uploads/2018/02/Espiritualidad-transdisciplinariedad-y-dialogo-texto-Gilbraz.pdf

quiza sean los horizontes de utopia dialogada
— es decir, aquella que surge de la busqueda
por lo que nos une, acogiendo nuestras
diferencias — los que nos puedan ayudar a
seqguir trazando futuro.

200



13
Atrévete a ser duerio de
tu vida desde la propia
racionalidad

Leandro Sequeiros, 17-noviembre-2022

6 i el | % . =5
La filosofia es la ciencia
de los hombres libres”

F v Platon
7

En el dia mundial de /a Filosofia

“Sapere audi” (atrévete a usar tu propia
mente para organizar tu vida) es una maxima
cuya autoria se atribuye al filé6sofo Inmanuel
Kant y que se encuentra en su escrito
“Qué es la ilustracion” (1784). Pero hoy
sabemos que la tomo del Epistolario del
poeta latino Horacio.

201



En un mundo en el que los medios de
comunicacion tienen tanto poder para
moldear la mente de los ciudadanos y
determinar sus vidas, la Filosofia aparece,
sobre todo, como un camino de aprendizaje
para potenciar una mente critica y libre que
sepa tomar decisiones sobre la propia vida.

Si los antiguos insistian en que “la filosofia
nos ensena a amar y a buscar la sabiduria”,
hoy se insiste mas en que es, ademas, un
camino de higiene mental para saber qué es
lo que cada persona, desde su racionalidad,
desea hacer con su propia vida.

Muchas personas -sobre todo de cierta
edad- sienten aversion a lo que les obligaron
a estudiar en su época de filosofia. Y es
verdad. No existié en el pasado una auténtica
pedagogia para ensenar a pensar. Y muchos
“aprobaron” tan molesta asignatura a base de
memorizar determinados datos sobre
filosofos y sus conceptos pero no les
ensenaron a pensar.

La filosofia es el estudio de la naturaleza de la
realidad y de la existencia, de lo que a los
humanos nos es posible conocer, y del
comportamiento correcto e incorrecto. Es
uno de los campos mas importantes del
pensamiento humano, ya que aspira a llegar
al sentido mismo de la vida.

Muchos pensadores afirman que el
“asombro” es la raiz de la filosofia. De hecho,
la filosofia proviene de la tendencia natural

202



de los seres humanos de sentirse asombrados
por si mismos y por el mundo que les rodea.
Un asombro que no debe ser paralizante sino
dinamizador de la mente para encontrar con
otros las respuestas adecuadas desde Ila
propia perspectiva.

En un mundo de pensamiento unico, la
filosofia nos ensena a reflexionar sobre la
reflexion misma, — sin caer el en relativismo- a
cuestionar continuamente verdades ya
establecidas, a verificar hipotesis y a
encontrar conclusiones. Durante siglos, en
todas las culturas, la filosofia ha dado a luz
conceptos, ideas y analisis que han sentado
las bases del pensamiento critico,
independiente y creativo.

Para la Organizacion de las Naciones Unidas
para la Educacién, laCiencia y Ia
Cultura (UNESCO), Ia filosofia proporciona las
bases conceptuales de los principios y valores
de los que depende la paz mundial: la
democracia, los derechos humanos, la justicia
y la igualdad. Ademas, la filosofia ayuda a
consolidar los auténticos fundamentos de la
coexistencia pacifica y la tolerancia.

Fue en el ano 2005 cuando la Conferencia
General de la UNESCO proclamoé que el Dia
Mundial de Ia Filosofia se celebre en todo el
mundo, segun las posibilidades de cada cual,
el tercer jueves del mes de noviembre.
Muchos se preguntaran, ;por qué celebrar un
Dia Mundial de la Filosofia? La UNESCO desea

203


http://es.unesco.org/
http://es.unesco.org/
http://es.unesco.org/
http://es.unesco.org/

que el Dia Mundial de la Filosofia celebre la
importancia del pensamiento racional que,
partiendo de los datos de las ciencias, va mas
alla: se pregunta por las razones de fondo, su
fundamentacioén y los valores que comporta.
El pensamiento racional se hace filosoéfico y
anima a las personas de todo el mundo a
compartir su herencia filoséfica entre si.
Porque la filosofia es la base para la paz
mundial.

Dicho en palabras de la UNESCO, la filosofia
proporciona las bases conceptuales de los
principios y valores de los que depende la paz
mundial: la democracia, los derechos
humanos, la justicia y la igualdad.

Dia Mundial de la Filosofia 2022: El Humano
del Futuro

Para celebrar el Dia Mundial de la Filosofia
2022, la UNESCO y Le Fresnoy - Estudio
Nacional de Arte Contemporaneo organizan
un simposio y una exposicion sobre el
tema “E/ser humano del futuro”en la Sede de
la UNESCO en Paris, Sala Il, del 16 al 18 de
noviembre de 2022.

En un mundo hipertecnologizado, el
concepto mismo de humanidad esta en
constante evolucion. ;;Coémo Illamarnos
humanos hoy? ;Coémo seguimos llamando
humanos a pesar de la evidente evolucién
historica y el futuro incierto al que nos

204



enfrentamos? ;Estamos asistiendo a una
transfiguracion tan radical que su propia
definicion, ademas del horizonte humanista,
queda desfasada? ;Como podemos imaginar
las nuevas figuras de lo humano en el futuro?
No hay respuestas simples a estas preguntas,
pero la rapida digitalizacion sin duda esta
teniendo un impacto. Con su mandato unico,
el Sector de Ciencias Sociales y Humanas de la
UNESCO proporciona un foro ideal para
interrogar  estos  dilemas éticos y
epistemologicos, y ofrece una perspectiva
multidisciplinaria y multicultural, que reune
varios campos del conocimiento.

En colaboracion con Le Fresnoy-Studio
national des arts contemporains , un centro
de investigacion de posgrado en arte y
audiovisuales, se ha desarrollado un
programa en torno a los siguientes temas y
campos de estructuracion disciplinaria:
antropologia, ciencias naturales (lo no
humano), poscolonialismo , cuestiones
tecnoldgicas, género, residuos, invenciones
ficticias, la perspectiva de largo tiempo y el
COSMos.

205



206



14
ATRIO, en Ia frontera
de un cambio de
paradigma

Leandro Sequeiros, 11-octubre-2023
™

Una vez mas agradecemos alLeandro
Sequeiros, Presidente de ASINJA, Asociacion
Interdisciplinar José de Acosta (
Isequeiros42@gmail.com | este valioso
articulo que profundiza en la necesidad de
incorporar en paradigmas y proyectos de
hoy, lasabiduria y el sentido expresado de
otra forma en el pasado. AD

En unos anos, nuestra sociedad ha transitado
desde /a cristiandad a la postsecularidad

El pasado dia 5 de octubre asisti (de forma
virtual) a la conferencia de un arzobispo y

207



periodista de una diocesis espanola. El titulo
era sugerente: “Evangelizar en Ia sociedad de
la _informacién”. Comenzé describiendo
como es nuestra sociedad. Una sociedad en la
que cada vez hay menos bodas religiosas,
menos asistencia dominical a misa, menos
confesiones, menos catequesis familiar. Una
sociedad en la que la Iglesia apenas tiene
relevancia social y es victima de acoso debido
a los periodicos y a los acontecimientos
bochornosos, como la pederastia clerical, los
abusos y los curar poco edificantes. En
resumen, el conferenciante mostré una
sociedad descristianizada, desorientada,
intoxicada de informacion en la que los
creyentes de verdad se sienten afectados por
la desafeccion que sienten hacia el clero y
hacia la Iglesia. Y en el contexto, una
anoranza de la sociedad de la cristiandad
asediada por los enemigos de siempre, los
ateos y los secularistas.

Esta situacion — con sus matices — puede
aplicarse a muchos paises europeos Yy
latinoamericanos. Y en Espana tuvo el matiz
anadido del lamado Nacionalcatolicismo que
se prolong6 hasta los anos setenta del siglo
pasado.

Paradigmas alternativos emergentes

En la ya lejana época de la transicion
politica espanola hay una anécdota
significativa cuando  Alfonso  Guerra

208


https://www.centrosuarezgranada.es/l/evangelizar-en-la-sociedad-de-la-informacion/
https://www.centrosuarezgranada.es/l/evangelizar-en-la-sociedad-de-la-informacion/

proclamé “vamos a cambiar un pais que no lo
va a conocer ni la madre que lo parié”. Entre
otras cosas, esta secularizacion implicaba la
desafeccion a todo lo religioso.

En estos anos, como reaccion a la
situacion de poder de la Iglesia espanola en el
franquismo, surgieron desde los cristianos de
base reacciones criticas a esta prepotencia de
la Iglesia.

Pero también hubo instituciones que
fueron modélicas en el dialogo con el ateismo
y con la posicion mas emocional que racional
del llamado “secularismo”. De ellos hemos
hablado en ATRIO al traer a estas paginas la
experiencia del Instituto Fe y Secularidad.

Describir estas situaciones desde
el modelo de los paradigmas de Thomas S.
Kuhn puede ser fecundo para los seguidores
de ATRIO. En su famoso ensayo “Estructura
de las Revoluciones cientificas” incluye
muchas definiciones de paradigma. Como
este concepto no parecia bien delimitado,
Kuhn se ve en la necesidad de precisarlo en la
famosa Posdata: 1969. Escribe: «Un
paradigma es lo que los miembros de una
comunidad cientifica comparten A
reciprocamente, una comunidad cientifica
consiste en hombres que comparten un
paradigma». (La  Estructura de las
Revoluciones Cientificas, Posdata: 1969, pag.
271).

209


https://www.atrio.org/2022/04/el-instituto-fe-y-secularidad-1967-2002-a-los-veinte-anos-de-su-hibernacion/
https://tendencias21.levante-emv.com/las-propuestas-de-thomas-s-kuhn-siguen-vivas-despues-de-medio-siglo_a10016.html
https://tendencias21.levante-emv.com/las-propuestas-de-thomas-s-kuhn-siguen-vivas-despues-de-medio-siglo_a10016.html

En nuestro caso, se puede sostener la
hipotesis de que el paradigma de cristiandad
(que incluye su opuesto, la secularidad) esta
siendo sustituido por otro paradigma: el de la
postsecularidad.

Este texto de Kuhn describe ese cambio
revolucionario de paradigma:
«La transicion de un paradigma en crisis a
otro nuevo del que pueda surgir una nueva
tradicion de ciencia normal, esta lejos de ser
un proceso de acumulacion, al que se llegue
por medio de una articulacion o una
ampliacion del antiguo paradigma. Es mas
bien una reconstruccion del campo, a partir
de nuevos fundamentos, reconstruccion que
cambia algunas de las generalizaciones
tedricas mas elementales del campo, asi como
también muchos de Ilos métodos vy
aplicaciones del paradigma» (La Estructura
de las Revoluciones Cientificas, cap. VI, pag.
139)

El papel de Jurgen Habermas

El cambio de paradigma que hoy se opera
hacia la postsecularidad parece que se inicia
en el siglo XXI gracias, sobre todo, a Jurgen
Habermas. Hacia el ario 2000 se va a dar un
paso que dara lugar a lo que ahora muchos
sociologos de la religion
denominan paradigma postsecular. En la
mente de Habermas (que era muy critico con
las religiones) se opera un giro

210


https://www.atrio.org/2021/07/un-cristianismo-para-la-era-secular-y-post-secular/

epistemolégico en 2001 y su entrevista con
Josep Ratzinger en 2004 abre nuevas vias de

superacion de los conflictos de
racionalidades, entre saberes cientificos y
teologia.

En el ano 2001, Habermas con ocasiéon de
la concesion del Premio de la Paz en
Frankfurt, pronuncia una conferencia
sobre Creer y saber (Glauben und
Wissen). Habermas utiliza aqui la expresion
“sociedad postsecular’, que aplica a muchas
naciones de Europa Occidental, pero también
a algunos paises en cuya formacion Ila
emigracion europea ha sido determinante,
como Canada o a Australia.

Segun leemos en la prensa de 2001, “Si
queremos evitar un choque de civilizaciones,
debemos reflexionar sobre nuestro propio
proceso occidental de secularizacion”, afirmé
Jurgen Habermas al recibir, en Frankfort, el
Premio de la Paz. Para Habermas, Ila
construccion de la paz duradera en Europa
no puede prescindir de la aportacion de las
tradiciones religiosas. El dialogo y
colaboracion con las religiones es necesaria
para una cultura de la paz.

Puede decirse que, junto con otros
autores, a partir de 2001 se empieza a
generalizar la expresion “postsecularidad”.
Las religiones ya no son un lastre para el
progreso del saber libre, sino que hay que
contar con ellas para la construccion de la

211


http://nous-siglo-xxi.blogspot.com/p/jurgen-habermas-creer-y-saber.html
http://nous-siglo-xxi.blogspot.com/p/jurgen-habermas-creer-y-saber.html

sociedad occidental laica. Esta ponencia la
consideramos de gran interés porque, muy
probablemente, abrié Ila posibilidad del
encuentro de Judrgen Habermas con el
entonces cardenal Josep Ratzinger (2004)
que consideramos un giro importante en el
dialogo entre la teologia y la modernidad.

El encuentro Ratzinger- Habermas del ano
2004

Dentro de un ano, en 2024, recordaremos
los 20 anos del trascendental encuentro
entre Josep Ratzinger y Jurgen Habermas,
dentro del contexto de la postsecularidad.

En enero del ano 2004 la Academia
Catolica en Baviera reunio al entonces
cardenal Joseph Ratzinger (nacido en 1927 y
fallecido en 2022) con el filésofo Jurgen
Habermas (nacido en 1929) para debatir
sobre los fundamentos de una ética de la paz.
La cumbre intelectual se mantuvo entonces
en discreta reserva. Personalidades de amplia
influencia en mundos muy distintos -el reino
vaticano en un caso, la republica académica
en otro-, ambos son alemanes de una
generacion que, muy joven, participé del
colapso bélico del Tercer Reich.

Maestros de vasta experiencia si bien, por
asi decir, con libros opuestos, ofrecieron en
esa ocasion su vision de las relaciones entre la
religion y la politica a comienzos del siglo XXI.
éPueden llegar a ser hermanas la fe y la

212


https://www.elespanol.com/el-cultural/blogs/entreclasicos/20230103/habermas-ratzinger-discurso-baviera/730796917_12.html

democracia? ;O bien persistiran en su aneja y
mutua hostilidad?

Mas alla del resultado del encuentro,
resulta claro que Ratzinger se enfrenté en un
sentido amistoso, pero con energia, con su
antagonista, sin dudas el pensador vivo mas
célebre tras la desaparicion de figuras
como Norberto Bobbio, John Rawils o
Jacques Derrida.

La conferencia de Baviera modifica algo
del perfil convencional por el que son
conocidos sus protagonistas. Es cierto que
Habermas se muestra preocupado por los
temas de siempre, como son los de Ia
fundamentacién no metafisica de los valores
modernos y la racionalizacién de la cultura
politica. Pero a la vez -y esto es sorprendente
en quien al pasar se define como indiferente,
«sin oido musical para la religion»- insistio alli
en la necesidad de contar con la fe para
sostener la debilitada vitalidad de Ia
conciencia democratica.

Ratzinger defendié por cierto una
filosofia tradicional que tiene siglos detras de
él. En sus maneras, sin embargo, tomo
distancia del perfil mediatico que supo
proyectar como guardian del dogma y
purpurado ultramontano capaz de sostener
que los politicos catélicos pueden aplicar la
pena de muerte pero jamas autorizar el
aborto. En su Baviera natal adopto el papel
de polemista urbanizado. Se permite incluso

213


http://2001.atrio.org/com050504RICHARD.htm
http://2001.atrio.org/com050504RICHARD.htm

un cortés comentario critico acerca de una
idea de Hans Kung, un tedlogo cuya
ensenanza combatié desde su implacable
puesto institucional en Roma durante la era
\X/ojtyla.

ZEn qué creen /os laicistas?

Un problema de los que se hacen llamar
“laicistas”, comenzé Habermas, es que tienen
dificultades para afirmar valores sin recurrir a
los respaldos trascendentes o confesionales
que pretenden negar. La secularizacion -vale
decir, el proceso de replanteo en términos
laicos del antiguo universo conceptual de la
cultura religiosa- amenaza con vaciar el
sentido mismo de esos conceptos que son
también valores.

iComo se justifican, por ejemplo, el
derecho y el Estado? Esta pregunta
fundamental para la politica constituyo el
centro de la discusion en Baviera. Desde la
filosofia de Habermas, una variante del
liberalismo politico, el respaldo de Ilas
instituciones ya no puede ser religioso o
metafisico: debe ser racional. La ley que
regula al Estado se fundamenta en las mismas
condiciones que hacen posible el dialogo
entre ciudadanos, quienes estan
involucrados de una u otra forma en el
procedimiento legislativo. La argumentacion
es la fabrica de legitimidad del sistema.

214



En esta vision, es el propio proceso
democratico el que genera el imprescindible
consenso hacia un sistema que pretende
apoyarse no tanto en la represion que en el
acuerdo mas imaginario que real de sus
integrantes. Una derivacion importante es
que el Estado democratico evita dar
instrucciones sobre la felicidad o fijar
orientaciones acerca del sentido de la vida. Es
neutral, dice Habermas, respecto de las
visiones del mundo. Sus ciudadanos pueden
adoptar la que prefieran; son libres de pensar
y actuar como quieran siempre que respeten
la legalidad vigente.

Pero el verdadero problema -que, hay que
decirlo, no empezo a preocupar a Habermas
en el momento en que se encontré a debatir
con Ratzinger sino mucho antes- se perfila
ahora con claridad, pues jqué motivara a
estos ciudadanos laicistas, post-metafisicos,
individualistas a participar en politica o a
sacrificar algo de lo propio en aras de un
interés comun? La razén puede justificar,
pero no basta para motivar, aclaré Habermas.
Y es aqui donde se encuentra un espacio para
que la religion haga su aporte a la cultura
democratica moderna con la que vive en
disenso a la vez perpetuo y, segun él,
tolerable.

Este tono desconcerté a los
comentaristas. (El heredero de la tradicion
radical de Frankfurt, el defensor de Ia

215



llustraciéon y del progresismo se aprestaba
ahora a un giro religioso ante un cardenal
oscurantista?

Cristianos y no creyentes deberian
soportar la perpetua discrepancia sobre
temas de sexo o familia. La razon, por su lado,
ganaria en profundidad si reconociera en la
fe un «potencial de verdad» que ésta sin
embargo no puede demostrar por sus propios
medios. La filosofia no deberia enjuiciar a la
fe con criterios estrictos de verdad o falsedad
(cosa que hizo abundante e inutilmente en el
pasado), sino cambiar de actitud y estimar lo
que puede aprender de ella.

El cristianismo le parece a Habermas un
aliado adecuado en Ia lucha contra el
posmodernismo, enemigo comun, pues, a
diferencia de éste, no reniega de Ia
racionalidad ni le atribuye a ella el origen de
todos los males. Con todo, para Habermas
seria preciso «desinfectar» de cierto
irracionalismo remanente a las culturas no
liberales, como las religiosas, para admitirlas
en la ciudad. Pero, ;qué queda de la religidon
después de esta profilaxis?

ZLiberales o catolicos?

Para Ratzinger es obvio que el laicismo de
la _modernidad racionalista domina -por el
momento y para su propio mal- el actual
panorama espiritual. Con todo, razén y fe -los
padres de la iglesia, dice el cardenal, lo

216


https://theobjective.com/elsubjetivo/opinion/2023-01-01/ratzinger-retos-laicismo/
https://theobjective.com/elsubjetivo/opinion/2023-01-01/ratzinger-retos-laicismo/

ensenaron hace ya muchos siglos- son
complementarias antes que enemigas.
Ademas, queda claro que la razén tiene sus
propias patologias, no menores ni menos
mortiferas de las que la religion sufrié en el
pasado. Atrocidades historicas aparte, y pese
a que superficialmente no parezca asi, desde
un exclusivo plano doctrinal el ecumenismo
de la fe catdlica manifiesta una mayor
disposicion a la relacion con lo distinto que la
cultura liberal.

La lucha de Habermas contra el lamado
posmodernismo, — deja entender el cardenal
Ratzinger -, lo terminara arrastrando hacia la
intolerancia cultural. Después de todo, no
s6lo Paris es la capital de la diferencia.
También el Islam, el modo de vida de la India
o las sensibilidades nativas de Latinoamérica
tienen sus propias visiones no coincidentes
con las del Occidente racionalista, la mayor
cultura operativa a nivel global.

Para Ratzinger, y en ello se adivina el
intento de una estocada final (;populista?), la
modernidad que Habermas defiende deberia
aprender a modular sus pretensiones de
universalidad tomando lecciones de Ia
tradicion catdlica. Esta tradicion no seria
menos firme pero si (al menos en teoria)
menos absolutista o paranoica que la
modernidad laica. Si ésta no modera su ciega
arrogancia, lo pagara caro. Y ya lo esta
pagando, insinué en Baviera el hombre que

217



seria Papa. Pese a los aspectos oscuros es
conveniente recuperar las dimensiones
luminosas del que fue gran intelectual
catdlico en tiempos de penumbra.

Conclusion

ATRIO busca su propio lugar dentro del
debate interreligioso e intercultural. Tal vez
estas reflexiones puedan ayudar a ello.

218


https://www.atrio.org/2022/09/el-ocaso-de-los-intelectuales-y-el-extravio-de-la-razon/
https://www.atrio.org/2022/09/el-ocaso-de-los-intelectuales-y-el-extravio-de-la-razon/
https://www.atrio.org/2022/09/el-ocaso-de-los-intelectuales-y-el-extravio-de-la-razon/

15
ATRIO y formacion
permanente

Leandro Sequeiros, 09-noviembre-2023

En ATRIO se ofrecen pautas diversas
para el crecimiento en la fe de personas de
tradicion cristiana y que desean vivir su fe en
el proyecto de Jesus de Nazaret desde los
paradigmas emergentes en nuestra sociedad.

La sociedad del conocimiento esta
configurando mas que una época de cambio,
un cambio de época. Desde mi punto de vista
este cambio de época esta impulsado por lo
que se ha dado en llamar la revolucion digital.

La revolucion digital esta
considerada la tercera revoluciéon industrial,
o mejor dicho, una revolucion de caracter
cientifico y tecnologico.

Pero, ¢(Qué es exactamente Ia
revolucion digital? La revolucion digital es un
proceso de cambio que ha experimentado
nuestra sociedady sigue experimentando
cada dia.

Con la aparicion de tecnologias como las
analogicas, después las mecanicas Yy

219



electronicas, y finalmentela tecnologia
digital, han provocado un cambio disruptivo
en la sociedad y la economia.

Y una de las consecuencias de esa revolucion
digital es el imperio de lo que el Papa
Francisco llama el paradigma tecnocratico.
Leemos en la reciente exhortacion Laudate
Deum (2023): 20. En Laudato si’ofreci un
breve desarrollo acerca del paradigma
tecnocrdtico que estd detras del proceso
actual de degradacion del ambiente. Es «un
modo de entender la vida y la accion humana
que se ha desviado y que contradice Ila
realidad hasta danarla» (Laudato Si, 107). En
el fondo consiste en pensar «como si la
realidad, el bien y la verdad brotaran
espontdneamente del mismo  poder
tecnologico y economico» (Laudato Si
107). Como logica consecuencia, «de aqui se
pasa facilmente a la idea de un crecimiento
infinito o ilimitado, que ha entusiasmado
tanto a economistas, financistas y
tecnologos» (Laudato Si, 107)

Y prosigue: Z21. Durante los ultimos arios
hemos podido confirmar este diagnostico al
mismo tiempo que hemos asistido a un nuevo
avance de dicho paradigma. La inteligencia
artificial y las ultimas novedades tecnologicas
parten de la idea de un ser humano sin limite
alguno, cuyas capacidades y posibilidades
podrian ser ampliadas hasta el infinito gracias
a la tecnologia. Asi el paradigma

220


https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html

tecnocrdtico se retroalimenta
monstruosamente.

Y alerta sobre Ilos retos para Ia
humanidad: 23. Provoca escalofrios advertir
que las capacidades ampliadas por Ila
tecnologia «dan a quienes tienen e/
conocimiento, y sobre todo el poder
economico para utilizarlo, un dominio
impresionante sobre el conjunto de Ila
humanidad y del mundo entero. Nunca /a
humanidad tuvo tanto poder sobre si misma
Y nada garantiza que vaya a utilizarlo bien,
sobre todo si se considera el modo como /o
estd haciendo [...]. ¢ En manos de quiénes esta
y puede llegar a estar tanto poder? Es
tremendamente riesgoso que resida en una
pequenia parte de la humanidad» (Laudato Si,
107)

Apostamos por la Formacion integral

Esto justifica la importancia de que ATRIO
siga formando hombres y mujeres para los
demas. No al servicio de sus propios intereses
sino hombres y mujeres abiertos a los retos de
la sociedad y comprometidos evangélica y
espiritualmente en la defensa de los valores
humanos.

Pero para ello, es necesario FORMACION
INTEGRAL, madurar mental y psiquicamente
sabiendo vivir la realidad del mundo en que
vivimos. Que hoy percibimos como una
realidad dinamica que cambia muy

221



rapidamente. Las generaciones se suceden
con gran celeridad.

Las generaciones que ahora son mas que
adultas solian mantener que una ver
terminados los estudios universitarios y
adquirida una profesion suficientemente
remunerada, ya no hacia falta estudiar mas,
ni formarse mas. Hace 50 anos el
conocimiento adquirido en los anos de la
Universidad cambiaba muy lentamente y lo
aprendido era suficiente para toda la época
laboral.

Pero las cosas han cambiado mucho. El
conocimiento cientifico, el conocimiento
técnico y el conocimiento humanistico han
cambiado mucho a lo largo de este medio
siglo. Las generaciones jovenes son
conscientes de que el conocimiento y las
tecnologias cambian muy aprisa. Que cada
ano aparecen cientos de profesiones nuevas
relacionadas con las nuevas tecnologias. Y
que lo que se llama formacién permanente no
es un lujo sino una necesidad.

Es mas: la Union Europea insiste que se debe
inculcar a los ciudadanos que todos debemos
pasar toda nuestra vida en un proceso de
formacién permanente.

La Formacién permanente en el contexto de
Europa

Por eso, el Consejo de la Uniéon Europea el 22
de mayo de 2018 aprobod y publicé (4 de junio

222



1.

2018) en el Diario Oficial de /la Union
Europea (C189) wunas “‘recomendaciones”
sobre las competencias clave a conseguir a lo
largo de la formacion permanente de los
ciudadanos de la UE.

La que parece ser una palabra novedosa,
como es la de “competencia”, significa la
agrupacion de una combinacion de
conocimientos, habilidades y actitudes: eres
“competente” si tienes confianza para actuar
bien en una situacion determinada. Ser
competente no significa unicamente saber
algo o tener algunas nociones sobre algunos
temas, ser competente implica poner en
practica los conocimientos en un
determinado contexto y situacion.

La Union Europea ha identificado 8
Competencias Clave que capacitan a todos
los ciudadanos a adaptarse a los cambios de
la sociedad. Estas competencias son muy
importantes para la realizacion y el desarrollo
personal para la vida laboral, para estudios y
nuevos aprendizajes. Todo el mundo deberia
poseerlas: los jovenes en formacion para
prepararse para la vida adulta, adultos y
gente mayor para el aprendizaje permanente
con el fin de mejorar continuamente el
conocimiento.

Las 8 Competencias Clave son las siguientes:

Comunicacién en lengua materna
2. Comunicacion en lengua extranjera

223



3. Competencia matematica y competencias
basicas en ciencia y tecnologia

4. Competencia digital
5. Aprender a aprender
6. Competencia social y civica

7. Sentido de iniciativa y emprendimiento
8. Sensibilizacidon y expresion culturales.

¢De qué van esas competencias?

El documento que citamos es mucho mas
amplio y especifica muchos detalles de las
competencias. Pero para nuestros lectores
ofrecemos un breve resumen del contenido
de las mismas:

. COMUNICACION EN LA LENGUA MATERNA,
que es la capacidad de expresar e interpretar
conceptos, pensamientos, sentimientos,
hechos y opiniones de forma oral y escrita
(escuchar, hablar, leer y escribir) en la lengua
maternal e interactuar linguisticamente en
una lengua apropiada y creativa en una
amplia gama de contextos sociales Yy
culturales.

. COMUNICACION EN LENGUAS
EXTRANJERAS, que implica, ademas de las
principales dimensiones de la comunicacion
en la lengua materna, la mediacion y la
comprension intercultural. El nivel de
competencia depende de varios factores y de
la capacidad de escuchar, hablar, leer y
escribir.

224



3. COMPETENCIA MATEMATICA Y

COMPETENCIAS BASICAS EN CIENCIA Y
TECNOLOGIA. La competencia matematica
es la capacidad de desarrollar y aplicar el
pensamiento matematico para resolver una
serie de problemas en situaciones cotidianas,
haciendo hincapié en el proceso, la actividad
y el conocimiento. Las competencias basicas
en ciencia y tecnologia se refieren al dominio,
uso y aplicacion de conocimientos y
metodologias que explican el mundo natural.
Esto implica una comprension de los cambios
causados por la actividad humana y la
responsabilidad de cada individuo como
ciudadano.

. COMPETENCIA DIGITAL implica el uso
seguro y critico de la tecnologia de Ila
sociedad de la informacion (IST) y, por lo
tanto, las competencias basicas en tecnologia
de la informacion y la comunicacion (TIC).

. APRENDER A APRENDER esta relacionado

con el aprendizaje, la capacidad de perseguir
y organizar el propio aprendizaje,
individualmente o en grupo, de acuerdo con
las propias necesidades, y la conciencia de los
métodos y oportunidades.

. COMPETENCIAS SOCIALES Y CIiVICAS. La
competencia social se refiere a Ia
competencia personal, interpersonal e
intercultural y todas las formas de
comportamiento que capacitan a los
individuos para participar de manera efectiva

225



y constructiva en la vida social y laboral. Esta
vinculado al bienestar personal y social. La
comprension de los codigos de conducta y
costumbres en los diferentes entornos en los
que los individuos operan es esencial. La
competencia civica, y en particular el
conocimiento de los conceptos y estructuras
sociales y politicos (democracia, justicia,
igualdad, ciudadania y derechos civiles)
capacita a los individuos para participar en
una participacion activa y democratica.

. SENTIDO DE INICIATIVA Y

EMPRENDIMIENTO es la capacidad de
convertir las ideas en accion. Implica la
creatividad, la innovacion y la toma de
riesgos, asi como la capacidad de planificar y
gestionar los proyectos para alcanzar los
objetivos. El individuo es consciente del
contexto de su trabajo y es capaz de
aprovechar las oportunidades que surgen. Es
la base para adquirir habilidades y
conocimientos mas especificos que necesitan
aquellos que establecen o contribuyen a la
actividad social o comercial. Esto deberia
incluir la conciencia de los valores éticos y
promover el buen gobierno.

. SENSIBILIZACION Y EXPRESION CULTURAL,
que implica apreciar la importancia de la
expresion creativa de ideas, experiencias y
emociones en una variedad de medios
(musica, artes escénicas, literatura y artes
visuales).

226



Ademas de esas 8 competencias que
constituyen el nucleo de la formacion
permanente de los ciudadanos, en algunos
paises (como en Espana) las Conferencias
Episcopales han incluido una novena
competencia: la competencia espiritual.

. COMPETENCIA ESPIRITUAL: pretende que los
ciudadanos sean capaces de desarrollar su
sensibilidad ante la belleza, ser capaces de
aceptar la posibilidad humana de trascender
lo material, aceptar la posibilidad de la
existencia de Dios y acceder a la figura de
Jesus de Nazaret.

De alguna manera, estas nueve competencias
no solo deben formar parte de los sistemas
educativos basicos y universitarios sino estar
presentes en los proyectos de formacion
permanente de los ciudadanos. Un proyecto
de formacion permanente que podria
también desarrollarse desde las posibles
muchas plataformas que intentan una
transformacion interior de las personas
dentro del contexto del cuidado de la casa
comun. En eso estamos muchos...

ANEXO:Un nuevo marco europeo de
competencias clave
http://revoluacion.blogspot.com/2018/06/u
Nn-nuevo-marco-europeo-de-
competencias.html

227


http://revoluacion.blogspot.com/2018/06/un-nuevo-marco-europeo-de-competencias.html
http://revoluacion.blogspot.com/2018/06/un-nuevo-marco-europeo-de-competencias.html
http://revoluacion.blogspot.com/2018/06/un-nuevo-marco-europeo-de-competencias.html

Sigue vigente en la formacion permanente de
los ciudadanos de Europa la Recomendacién
del Consejo de 22 de mayo de 2018 relativa a
las competencias clave para el aprendizaje
permanente. Esta recomendacion se
presenta como una actualizacion de su
antecesora, y se plantean en ella aspectos
interesantes a tener en cuenta.

228


https://eur-lex.europa.eu/legal-content/ES/TXT/PDF/?uri=CELEX:32018H0604(01)&from=ES
https://eur-lex.europa.eu/legal-content/ES/TXT/PDF/?uri=CELEX:32018H0604(01)&from=ES
https://eur-lex.europa.eu/legal-content/ES/TXT/PDF/?uri=CELEX:32018H0604(01)&from=ES
https://eur-lex.europa.eu/legal-content/ES/TXT/PDF/?uri=CELEX:32018H0604(01)&from=ES

16
Para poder tender
puentes entre ciencia
y religion

Leandro Sequeiros, 09-febrero-2024

Cinco preguntas filosoficas previas

Tres voluminosos libros publicados
recientemente defienden que Ila Ciencia
demuestra la existencia de Dios. Estos
estudios reabren una polémica antigua en la
tradicion cristiana: ¢ podemos llegar a afirmar
a Dios con datos cientificos?

229



La respuesta supone que es posible
tender puentes racionales entre ciencia y
religion. Pero para poder dialogar es
necesario consensuar qué es lo que se
entiende por ‘realidad’, por “conocimiento”,
por “‘verdad”, por ‘método cientifico” y,
especialmente, qué es lo que se entiende
por “Dios”. LS.

En estos meses han visto la luz en Espana tres
voluminosos libros con un tema comun y que
se estan convirtiendo en mediaticos, gracias a
una intensa campana de promocion. El
contenido de estos dos ensayos se dedica a
un mismo objetivo: mostrar a los lectores y a
la opinion publica que existen pruebas
cientificas de la existencia de Dios.

El tema no es nuevo. Muchos de Ilos
seguidores de estas paginas nutrieron su fe
juvenil con la lectura del libro del jesuita
padre Jesus Simoén, A Dios por la ciencia.
Estudios cientifico-apologéticos. Frente a los
ateos, el docto autor jesuita pretendia
demostrar que Dios existe basado en
argumentos cientificos.

Uno de los libros que comentamos tiene
como autor a un espanol:José Carlos
Gonzalez-Hurtado (Madrid 1964), presidente
de la red de comunicaciones EXWTN Espana.
Profesionalmente

es Senior Aavisor globalde la consultora
estratégica Roland Berger y de algunas de las
mayores firmas mundiales de Private Equity

230


https://www.amazon.com/-/es/Jesus-Simon/dp/B00CHQA424
https://www.amazon.com/-/es/Jesus-Simon/dp/B00CHQA424
https://www.amazon.com/-/es/Jesus-Simon/dp/B00CHQA424
https://www.infocatolica.com/blog/caballeropilar.php/2309040213-jose-carlos-gonzalez-hurtado
https://www.infocatolica.com/blog/caballeropilar.php/2309040213-jose-carlos-gonzalez-hurtado

asi como Consejero de varias companias
multinacionales de tecnologia y consumo
basadas en Europa y América.

Este voluminoso y documentado estudio de
Gonzalez-Hurtado, Muevas evidencias
cientificas de la existencia de Dios, puesto a la
venta el 12 de septiembre de 2023, en la
editorial Voz de Papel, aborda el tema de la
relacidon entre ciencia y religion combinando
diversos enfoques (historico, cultural,
testimonial, divulgativo, socioldgico) vy
prestando especial atencion a los debates
cientificos actuales y de los dos ultimos siglos.
No se limita a refutar la leyenda urbana de la
incompatibilidad entre ambas formas de
conocimiento.

Su objetivo es demostrar que una mirada sin
prejuicios al panorama de la ciencia moderna
lleva necesariamente a la idea de Dios. Para
ello presenta argumentos de peso
apoyandose en abundante documentacion y
usando un estilo desenfadado que convierte
la lectura del libro en gratificante y
enriquecedora. Muchos de los lectores de
este comentario habran encontrado en redes
sociales una gran cantidad de entrevista con
el autor presentando el libro y sus
argumentos.

El segundo de estos libros de caracter
apologético que estan teniendo mucha
repercusion mediatica y muchas ventas es

231


https://www.ociohispano.es/libro/nuevas-evidencias-cientificas-de-la-existencia-de-dios
https://www.ociohispano.es/libro/nuevas-evidencias-cientificas-de-la-existencia-de-dios

una traduccion del francés: Michel Yves
Bolloré y Olivier Bonnassies (2023):
Dios, Ia ciencia, las pruebas. El albor de una

revolucion. Editorial Funambulista, en
coedicion con Ladera Norte, Madrid, 573
paginas.

La tesis basica de este voluminoso y bien
documentado estudio es que la ciencia
moderna es impensable hoy sin aceptar la
existencia de Dios. La tesis de este estudio ha
sido refutada por el jesuita Frangois Euvé (La
ciencia ¢ses una prueba de la existencia de
Dios? Respuesta al libro Dios, la ciencia,las
pruebas, (edicion de Francois Euvé y Etienne
Klein. Editions Salvator, mayo de 2022, 577
p.)- Euvé pone en duda en valor de los
argumentos, basados en el diseno del
mundo, que para €él no tienen valor para
demostrar que Dios existe.

El trasfondo filoséfico y teoldgico de este
estudio es similar al del libro anterior. Para
estos autores apologéticos, el Ilamado
argumento del disefio, el argumento
teleolégicoo “argumento del disefo
inteligente”, se ha propuesto en teologia
durante siglos. Pero la publicacion en Espana
de libros de claro diserio apologético, parece
haber encontrado un grupo de personas
preocupadas por solucionar en sus vidas el
problema de Dios. Sintoma que creemos
positivo aunque defendemos que Ia
apologética no es el camino.

232


https://www.amazon.com/-/es/Michel-Yves-Bollore/dp/2813225851
https://www.amazon.com/-/es/Michel-Yves-Bollore/dp/2813225851
https://www.amazon.com/-/es/Michel-Yves-Bollore/dp/2813225851
https://www.jesuites.com/la-science-lepreuve-de-dieu-p-francois-euve-sj/
https://www.jesuites.com/la-science-lepreuve-de-dieu-p-francois-euve-sj/
https://www.jesuites.com/la-science-lepreuve-de-dieu-p-francois-euve-sj/
https://www.jesuites.com/la-science-lepreuve-de-dieu-p-francois-euve-sj/
https://es.wikipedia.org/wiki/Argumento_teleol%C3%B3gico
https://es.wikipedia.org/wiki/Argumento_teleol%C3%B3gico

El tercer libro de tema similar es el de Jaime
Fernandez Garrido, Detrds de la puerta. Dios
estd detras de cada puerta que la ciencia
abre. Editorial Clie, Barcelona, 2022, Tras las
huellas de Einstein. Conciencia. Desde Ia
optica epistemolégica de Ila iglesia
evangeélica, sigue las pautas de la Teologia
Natural, aunque alude a Einstein y sus
reflexiones sobre la existencia de una energia
creadora y conservadora del mundo.

Consensos epistemologicos antes de tender
puentes.

Muchos amigos que han leido alguno de
estos libros me han preguntado por mi
opinibn personal. Los he estudiado
criticamente con interés. Pero dar una
respuesta a su pregunta no es facil.
Reconozco que estoy de acuerdo en muchas
cosas y en desacuerdo en otras. Es una
excelente ocasion para tender puentes de
dialogo entre ciencia y religion, tal como
sugeria el profesor Antonio Fernandez
Ranada en la ultima edicion (2016) de Los
cientificos y Dios (Trotta, Madrid) utilizando
la filosofia de la ciencia como lenguaje
comun.

Por ello, previo a un proceso de tender
puentes de dialogo entre ciencia y religion, es
necesario llegar a acuerdos sobre los
lenguajes que se van a usar en ese dialogo.
Posiblemente, cada una de las partes domina

233


https://www.trotta.es/libros/los-cientificos-y-dios/9788481649635/
https://www.trotta.es/libros/los-cientificos-y-dios/9788481649635/

un lenguaje que utilizar para formalizar sus
argumentos. Pero podria ser que Ia
contraparte en el dialogo no utilice la misma
gramatica epistemologica.

Esto justifica la necesidad de darse a conocer,
previamente, las gramaticas epistemoldgicas
propias en las que se envuelven verbalmente
los argumentos. Esto implica, al menos desde
mi punto de vista, que los participantes en el
dialogo deban consensuar, o al menos
explicitar para que todos sepan el contexto
lingtistico y epistemoldogico en el que se
construye la mente de cada uno de los
participantes.

Desde mi punto de vista, hay cuestiones
filosoficas, que se formulan como preguntas,
previas entre ambas posturas para intentar
tender puentes:

. Qué es lo que se entiende por REALIDAD

. Qué queremos decir con la palabra
CONOCIMIENTO

. Qué es lo que se entiende por la VERDAD

. Como llegar a establecer afirmaciones
UNIVERSALES: el problema del método
cientifico

. Qué es lo que entendemos por DIOS

Si se asumen las posiciones de cada uno a
estas cuestiones (aunque no haya acuerdo, (si
hay conocimiento mutuo de las herramientas
mentales que usamos), estaremos en
disposicion de tender puentes, dialogar y tal
vez llegar a encuentros y consensos.

234



A modo de anécdota (que puede ser
clarificadora) el presidente del gobierno de
Espana, en una entrevista el 20 de enero,
declaraba que “la verdad es la realidad”. Pero
équé es lo que entendia por “verdad” y qué es
lo que entendia por “realidad”? La prensa
comentaba que Sanchez parecia seguir los
dictados aristotélico-tomistas que Ila “la
verdad es la adecuacidon entre nuestro
entendimiento con la realidad” [Veritas
consistit in adaequatione intellectus et rei,
sicut supra dictum est (S.Th. I, q. 16, a. 1).
Intellectus autem qui est causa rei
comparatur ad ipsam sicut requla et mensura,
e converso autem est de intellectu qui accipit
scientiam a rebus. Quando igitur res sunt
mensura et requla intellectus, veritas consistit
in hoc, quod intellectus adaequatur rei, ut in
nobis accidit, ex eo enim quod res est vel non
est, opinio nostra et oratio vera vel falsa est.
<small>La verdad consiste en equiparar e/
entendimiento y la realidad, como ya se dijo
(S.Th. 1, q. 16, a. 1). Ahora bien, el
entendimiento, que es causa de una cosa, se
le compara como regla y medida, Por lo tanto,
cuando las cosas son medida y regla del
entendimiento, la verdad consiste en que el
entendimiento es igual a la cosa, como
sucede en nosotros, porque de lo que es o no
es una cosa, nuestra opinion y nuestra
palabra son verdaderas. o falso. |

235


https://www.20minutos.es/noticia/5211026/0/sanchez-verdad-realidad/

1. Qué es lo que se entiende por
REALIDAD

En el extenso mundo de la filosofia, las
reflexiones sobre qué es real, qué es la
realidad, ocupa un extenso campo en las
paginas de muchos filésofos. La realidad
(del latin realitasy este de res, «cosa») es el
término linguistico que expresa
el concepto abstracto de lo real. No es facil
consensuar una definicion de “realidad” y
menos aun llegar a acuerdos sobre Ia
capacidad del ser humano para acceder al
conocimiento de la “realidad”.

Se puede decir que la realidad es la suma o
agregado de todo lo que es real o existente
dentro de un sistema, en contraposicion a lo
que es solo imaginario. El término también se
usa para referirse al estado ontoldégico de las
cosas, lo que indica su existencia. En términos
fisicos, la realidad es la totalidad de un
sistema, conocido y desconocido.

Las cuestiones filoséficas sobre la naturaleza
de la realidad o la existencia o el ser se
consideran bajo la rubrica de la ontologia,
que es una rama importante de la metafisica
en la tradicion filosofica occidental. Las
preguntas ontoldgicas también aparecen en
varias ramas de la filosofia, incluida
la filosofia de la ciencia, la filosofia de la
religion, la filosofia de las matematicas y

la I6gica filoséfica.

236


https://es.wikipedia.org/wiki/Lat%C3%ADn
https://es.wikipedia.org/wiki/Concepto
https://es.wikipedia.org/wiki/Abstracci%C3%B3n_(filosof%C3%ADa)
https://es.wikipedia.org/wiki/Lo_real
https://es.wikipedia.org/wiki/Imaginaci%C3%B3n
https://es.wikipedia.org/wiki/Ontolog%C3%ADa
https://es.wikipedia.org/wiki/Filosof%C3%ADa_de_la_ciencia
https://es.wikipedia.org/wiki/Filosof%C3%ADa_de_la_religi%C3%B3n
https://es.wikipedia.org/wiki/Filosof%C3%ADa_de_la_religi%C3%B3n
https://es.wikipedia.org/wiki/Filosof%C3%ADa_de_las_matem%C3%A1ticas
https://es.wikipedia.org/wiki/Filosof%C3%ADa_de_las_matem%C3%A1ticas
https://es.wikipedia.org/wiki/L%C3%B3gica_filos%C3%B3fica

Estos incluyen preguntas sobre si solo los
objetos fisicos son reales (es decir, el
fisicalismo), Si la realidad es
fundamentalmente inmaterial (por ejemplo,
el idealismo), si existen entidades hipotéticas
no observables postuladas por teorias
cientificas, si Dios existe, si existen numeros y
otros objetos abstractos, y si existen otros
mundos posibles.

En la filosofia clasica y tradicional la realidad
ha sido considerada en estrecha relacion con
los conceptos de esencia y existencia. De esta
forma el Ens Realissimum se ha concebido de
un modo trascendente, fuera del mundo de la
experiencia, como el ser cuya esencia implica
su propia existencia. De tal forma que seria el
Ser Unico propiamente dicho real, Necesario
e infinitamente perfecto del que, como
origen y principio surge todo lo demas. Tal es
el fundamento del
llamado argumento ontolégico.

Se postula un Ser Necesario que, visto desde
el punto de Vvista religioso, sirve de
fundamento racional para el concepto de
Dios. Este es el contexto de la argumentacion
de los tres libros citados mas arriba.

Pero muchas corrientes filoséficas (sobre
todo en la época de la modernidad, con
Descartes, Hume, el racionalismo y el
empirismo y luego Inmanuel Kant) han
puesto en cuestion estas argumentaciones.

237


https://es.wikipedia.org/wiki/Idealismo
https://es.wikipedia.org/wiki/Esencia
https://es.wikipedia.org/wiki/Existencia
https://es.wikipedia.org/wiki/Argumento_ontol%C3%B3gico
https://es.wikipedia.org/wiki/Argumento_ontol%C3%B3gico
https://es.wikipedia.org/wiki/Postulado
https://es.wikipedia.org/wiki/Ser
https://es.wikipedia.org/wiki/Necesario

Mas modernamente,
los neopositivistas negaron de raiz el
contenido  significativo de  cualquier
expresion sobrelo realy la realidad. Tal
pretension es, segun ellos un
pseudoproblema.

Un laudable intento de articular una vision
moderna de la esencia de la realidad, con la
posibilidad de la metafisica y de la existencia
de Dios, se debe a Xavier Zubiri. Para Zubiri la
realidad se nos manifiesta y es conocida en
aprehension de realidad. Pero no es lo mismo
conocer «por aprehension» que conocer «en
aprehension» para no caer en el idealismo.
Posiblemente, en el dialogo con los autores
de los libros citados, haya discrepancias sobre
el modo de entender qué es lo real y la
realidad, pero esa diferencia no debe impedir
la posibilidad de un dialogo.

2. Qué queremos decir con la palabra
CONOCIMIENTO

Los autores de estos libros y quien esto
escribe coincidimos en rechazar la postura
que se suele conocer como cientificismo o
cientismo: la postura de aquellos cientificos y
filésofos que defienden que la unica via para
un conocimiento fiable de la realidad es la
ciencia. Y que el método cientifico es el unico
camino para inferir afirmaciones de caracter
universal sobre los fendmenos naturales y
sociales.

238


https://es.wikipedia.org/wiki/Neopositivismo
https://es.wikipedia.org/wiki/Lo_real
https://es.wikipedia.org/wiki/Cientificismo
https://es.wikipedia.org/wiki/Cientificismo

Sin embargo, hay muy diversos modos de
entender lo que es el “conocimiento” (cuales
son los limites del conocimiento humano, qué
objetividad tiene el conocimiento humano,
qué valor tienen los sentidos para Ila
adquisicion del conocimiento.

El conocimiento es la familiaridad, Ila
conciencia o la comprension de alguien o de
algo, como pueden ser los hechos
(conocimiento descriptivo), las habilidades
(conocimiento procedimental) o los objetos
(conocimiento por familiaridad). En la
mayoria de los casos, el conocimiento puede
adquirirse de muchas maneras y a partir de
muchas fuentes, como Ila percepcion,

la razén, la memoria, el testimonio
la investigacion cientifica, la educaciény la
practica. El estudio filoséfico del

conocimiento se denomina epistemologia.

El término “conocimiento” puede referirse a
la comprension tedrica o practica de un tema.
Puede ser implicito (como Ila habilidad
practica o la pericia) o explicito (como la
comprension tedrica de un tema); formal o
informal; sistematico o particular. Los
filosofos debaten sobre el realismo y el
idealismo, sobre el racionalismo y el
empirismo, sobre Ila objetividad y Ia
subjetividad.

En el fondo, la gran pregunta es: ;es posible
un conocimiento humano objetivo, fiable,
comunicable, socialmente aceptado sobre la

239


https://es.wikipedia.org/wiki/Percepci%C3%B3n
https://es.wikipedia.org/wiki/Raz%C3%B3n
https://es.wikipedia.org/wiki/Memoria_(proceso)
https://es.wikipedia.org/wiki/Testimonio
https://es.wikipedia.org/wiki/Investigaci%C3%B3n
https://es.wikipedia.org/wiki/Educaci%C3%B3n
https://es.wikipedia.org/wiki/Filosof%C3%ADa
https://es.wikipedia.org/wiki/Epistemolog%C3%ADa

realidad? ;Es posible al humano poseer la
VERDAD? ;Podemos los humanos tener
CERTEZAS? ;Es el conocimiento “cientifico” el
unico que da certezas sobre la realidad
objetiva? (Es el conocimiento humano
“desinteresado”? jhay intereses ocultos en la
busqueda de la verdad?

Esto implica que, cuando intentamos tender
puentes entre ciencia y religion, hemos de
tener muy claro por ambas partes cual es la
escuela de filosofia del conocimiento que
cada una de las partes mantiene. Y los que
dialogan deben conocer el punto de vista
gnoseolégico de cada parte para saber que
herramientas conceptuales maneja.

3. Qué es lo que se entiende por la
VERDAD

En el dialogo entre ciencia y religion es
necesario preguntarse: ;jqué es lo que cada
uno de los participantes entiende por
“verdad”? Los humanos cuando emitimos una
opinion tenemos la pretension de afirmar que
esta es la “verdad”. Hemos aludido a que el
presidente del gobierno afirmé
recientemente: “la verdad es la realidad”. Y ya
hemos discutido que no es tal claro qué es lo
que se entiende en filosofia por “realidad”. Y
los filésofos suelen diferenciar casi un
centenar de definiciones de “verdad”, como
muestran los profesores J. A. Nicolas y M. J.
Frapolli en sus numerosas publicaciones.

240



Estas son las teorias sobre la verdad mas
difundidas:

Un autor clasico (Keller) sistematiza las

diferentes “teorias” sobre la verdad.
La teoria de la adecuacior. son las clasicas. Es
la concepcion mas influyente desde
Aristoteles hasta el También llamada de
la correspondencia entre el intelecto y Ila
cosa.Es la que recoge Santo Tomas y ha
pasado a la filosofia escolastica.

Tiene la ventaja de que con ella se
explican los dos significados de “verdadero”:
“verdadero amigo” y “democracia
verdadera”. Tal hombre responde a la idea
que nosotros nos hacemos de un amigo; y la
sociedad coincide con la concepcidn que
tenemos de democracia. Es lo que se llama
“verdad objetiva”. Este concepto esta
presente en Platén y en Heidegger. Supone
una capacidad nuestra para conocer
objetivamente y que el objeto esta fijo.

Pero hay otras:

Teorias de Ila verdad de orientacion
lingdistico-analitica: La verdad como una
propiedad de las creaciones linguisticas. La
mas influyente de estas teorias es la teoria
semdntica de la verdad, presentada por el
légico polaco A. Tarski. Es la verdad del
sentido semantico.

Teorias de Ia coherencia: “la verdad en una
afirmacion consiste en dejarse encajar sin
contradiccidon en el conjunto de afirmaciones

241



de un sistema”. Aparece en el siglo XIX en la
filosofia idealista y luego en la posicidn
filosofica contrapuesta del Circulo de
Bertrand Russell (1872-1970) ha formulado
objeciones a esta concepcion (ver Keller).
Teorias pragmédticas de la Verdad y Ia

teoria del consenso. “Es verdadero lo que
aprovecha”. Es la argumentacion de W.
James (1842-1910). Se afirma a Dios porque
de ello se siguen cosas buenas para la
persona. Para los del consenso, es
verdadera la afirmacion que aceptan y
reconocen todos los interlocutores Pero
équién decide lo que ha de ser razonable?

En el fondo, la gran pregunta es: ;es posible
un conocimiento humano objetivo, fiable,
comunicable, socialmente aceptado sobre la
realidad? ;Es posible al humano poseer la
VERDAD? ;Podemos los humanos tener
CERTEZAS? {Es el conocimiento “cientifico” el
unico que da certezas sobre la realidad
objetiva? (Es el conocimiento humano
“desinteresado”? jhay intereses ocultos en la
busqueda de la verdad?

Para tender puentes entre ciencia y religion,
es necesario saber la postura de cada uno de
los que dialogan. No se trata de rebatir, sino
de respetar las herramientas epistemologicas
que tenemos. Pues con el uso de esas
herramientas, accedemos al saber humano.

242



4. Coémo llegar a establecer afirmaciones
UNIVERSALES: el problema del método
cientifico

Para poder tender puentes entre ciencia y
religion, los participantes deben conocer qué
postura epistemolégica mantienen los
participantes. No se trata de rebatir sino de
conocer sus herramientas conceptuales.
Saber donde cada uno se @ situa
epistemolégicamente es esencial para poder
tener un lenguaje comun de dialogo. EI
método cientifico es un camino intelectual,
un itinerario, una metodologia para obtener
nuevos conocimientos sobre la realidad, que
ha caracterizado histéricamente a las ciencias
y que se inicia con la observacion sistematica,
la medicion, la emision de hipodtesis y su
contrastacion. Las principales caracteristicas
de un método cientifico valido son Ia
falsabilidad (segun Popper) y la posibilidad
de reproducir el proceso y repetir los
resultados. Algunos tipos de técnicas o
metodologias utilizadas son la deduccion, la
inducciodn, la inferencia, y la prediccién, entre
otras.

El método cientifico abarca las practicas
aceptadas por la comunidad cientifica como
validas a la hora de exponer y confirmar sus
teorias. Las reglas y principios del método
cientifico buscan minimizar la influencia de
la subjetividad del cientifico en su trabajo,

243


https://es.wikipedia.org/wiki/Comunidad_cient%C3%ADfica
https://es.wikipedia.org/wiki/Comunidad_cient%C3%ADfica
https://es.wikipedia.org/wiki/Subjetividad

reforzando asi la validez de los resultados vy,
por ende, del conocimiento obtenido.
Afirmamos que no existe un unico modelo de
método cientifico. El cientifico puede usar
métodos definitorios, clasificatorios,
estadisticos, empirico-analiticos, hipotéticos-
deductivos, entre otros. Se puede decir —
frente a las posturas reduccionistas — que
existe un polimorfismo epistemolégico. Cada
ciencia, y aun cada tipo
de investigacién concreta, puede requerir un
modelo propio de método cientifico.

En las ciencias empiricas no es posible Ia total
verificacion (como defendia el Circulo de
Viena). Es decir, no existe el «conocimiento
perfecto» o «probado». Cada teoria cientifica
(en el sentido de Popper) permanece siempre
abierta a ser falsada, a ser refutada. En las
ciencias formales las deducciones o
demostraciones

generan pruebas unicamente dentro del
marco del sistema definido por ciertos
axiomas y ciertas reglas de inferencia.

Y concluimos: para tender puentes entre
ciencia y religion, es necesario saber la
postura de cada uno de los que dialogan. No
se trata de rebatir, sino de respetar las
herramientas epistemolégicas que tenemos.
Pues con el uso de esas herramientas,
accedemos al saber humano.

244


https://es.wikipedia.org/wiki/Investigaci%C3%B3n
https://es.wikipedia.org/wiki/Ciencias_f%C3%A1cticas
https://es.wikipedia.org/wiki/Prueba_(ciencia)
https://es.wikipedia.org/wiki/Sistema

5. Qué es lo que entendemos por DIOS
Terminamos esta serie sobre consensos
epistemologicos previos para tender puentes
entre ciencia y religion. Esta ultima cuestidon
es la mas importante y mas abierta. Sean los
que participan en el dialogo ateos o teistas,
todos mantienen imagenes de Dios en su
mente, crean o no en EL

En la cultura occidental, el término “Dios”
normalmente se ha referido al concepto
teista de un ser creador supremo, diferente
de cualquier otro ser. El teismo clasico, de tipo
judio y aristotélico-tomista, afirma que Dios
posee toda posible perfeccién, incluyendo
cualidades tales como la omnisciencia, la
omnipotencia y la omnibenevolencia, y que
es providente con su creacion.

Sin embargo, esta definicion no es la unica
posible definicion de Dios. Otros enfoques
filosoficos toman una simple definicion de
Dios como “motor inmovil® o “causa
incausada” o «el creador definitivo» o «un ser
superior sobre el cual nada puede ser
concebido» a partir de lo cual se pueden
deducir sus propiedades clasicas.

Por el contrario, la postura del panteismo no
cree en un Dios personal. Por ejemplo, Baruch
Spinoza y sus seguidores filoséficos (por
ejemplo, el fisico Albert Einstein) utilizan el
término «Dios» en un sentido filoséfico
particular, para significar, aproximadamente,

245



la sustancia, funda- mento o principio
esencial de la naturaleza.

En estos anos, sobre todo por las reflexiones
de Arthur Peacocke, Philip Hefner y Philip
Clayton, se esta introduciendo desde Ilas
ciencias la postura panenteista, segun la cual
Dios ESTA en todas las cosas, actua por
causas segundas, ya que los humanos somos
co-creadores de la accion divina en un mundo
en que las cosas cambian como si Dios no
existiera (autonomia de las realidades)

Y concluimos: para tender puentes entre
ciencia y religion, es necesario saber Ia
postura de cada uno de los que dialogan. No
se trata de rebatir, sino de respetar las
herramientas epistemolégicas que tenemos.
Pues con el uso de esas herramientas,
accedemos al saber humano.

Leandro Sequeiros. Presidente de
ASINJA (Asociacion Interdisciplinar José de
Acosta), Colaborador de la Catedra Hana y
Francisco J. Ayala de Ciencia, Tecnologia y
Religion.

246



17
Robustecer la
sociedad civil

Leandro Sequeiros, 03-abril-2024

Los medios de comunicacion social y las
redes sociales muestran reiteradamente un
fenébmeno que esta cobrando cada vez mas
fuerza: en muchas democracias europeas,
entre ellas la democracia espanola, los
partidos politicos van ocupando cada vez mas
espacio y poder social. Muchos tenemos la
impresion de que la sociedad civil (entendida
en el sentido de la sociologia, como el
conjunto de los ciudadanos que respetamos
el sistema democratico) cuenta “cada vez
menos” a la hora de saber lo que pasa a

247



nuestro alrededor, a la hora de intervenir
socialmente y de tener una voz en la realidad
plural de nuestro mundo. Mientras que los
partidos politicos (que son solo una
herramienta instrumental de la sociedad civil)
tienden a ocupar todo el espacio social
disponible.

La inminencia de tres elecciones en
Espana (las catalanas, las vascas y las
europeas) estan ya invadiendo las agencias
de noticias de partidos y coaliciones, de
candidatos y de estrategias para rebanar
votos de los indecisos. Y lo que debia ser solo
un medio para la construcciéon de la mejor
convivencia de la sociedad civil se convierte
en protagonista y, con frecuencia, en el
objeto final de toda la vida social de Espana y
de Europa. (Tal importantes — por no decir
necesarios e imprescindibles - son los
partidos en la construccion de las
democracias? jNo habria otras formas de
participacion de la sociedad civil?

Muchos tenemos la impresion de que, de
modo intencional, se nos ofrece una realidad
social deformada, muchas veces edulcorada y
otras veces exagerada para presionar la
decision del voto. Y, en estos momentos,
sabemos el poder de la Inteligencia Artificial
para incidir en Ila mente de Ilos
votantes. Parece que se va a cumplir alguna
de las ideas de los detractores de la Agenda
2030: la sociedad civil se considera menor de

248



edad y no entiende las sutilizas de las
complicaciones de las grandes politicas de los
Estados. Y por ello, con diversos sustitutivos
(futbol, toros, festivales, programas de
television, ferias, consumo...) se tiene una
sociedad civil domesticada y sumisa ante los
“expertos” que construyen el futuro.

Robustecer a la sociedad civil (que no es
una sociedad apolitica, sino que intenta
situar a los partidos politicos en su lugar
necesario pero invasivo de competencias)
deberia ser uno de los objetivos de los medios
de comunicacién social. Educar para una
ciudadania adulta y responsable, que respeta
y valora el papel necesario de los partidos
politicos en las sociedades liberales; pero que
ademas reclama su voz (y no solo su voto)
para construir junto con el resto de agentes
sociales una sociedad mas tolerante,
igualitaria y justa.

Sin caer en los excesos de las distopias y
de los conspiranoicos, el futuro de las
democracias liberales europeas debe estar
controlado por la sociedad civil y no por
oscuras corporaciones poderosas como el
Foro de Davos, los intereses economicos de
los monopolios y el Mercado global
generador de desigualdad y deterioro de
nuestra casa comun.

Leandro Sequeiros. Presidente de ASINJA
[Asociacion Interdisciplinar José de Acostal

249



250



18
El homo co-creator
segun Philip Hefner

Leandro Sequeiros, 02-mayo-2024

El pasado dia 27 de abril de 2024 nos ha
dejado el tedlogo evolucionista Philip
Hefner. Su extensa obra reitera en su
desarrollo intelectual una serie de conceptos
estructurantes que son muy significativos en
la tarea de reflexion en el mundo
interdisciplinar: co-creador, emergentismo,
filosofia y teologia del proceso, Teilhard,
teologia kenotica, Lakatos, naturalismo
religioso, y en especial, ciencia, tecnologia,
espiritualidad, religiones, teologia.

Nacido en 1932, fundo en 1988 el
Chicago Center for Religion and Science, que
mds tarde fue rebautizado como Zygon

251



Center for Religion and Science. De este
centro salio la revista Zygon que es hoy un
referente necesario en la reflexion entre
Ciencia y Religion. Sus aportaciones pueden
colaborar a la reelaboracion mental de Ia
experiencia de Dios. LS;

El emergentismo co-creador de Philip Hefner.
Aportaciones al encuentro entre ciencia y
religion

Philip Hefner es uno de los impulsores del
Instituto de Religion en la Era de Ila
Ciencia (IRAS), una asociacion civil no
confesional que promueve y facilita Ia
dialéctica continua entre la religion y la
ciencia.

El Instituto ha celebrado conferencias
anuales de una semana de duracion en Star
Island en New Hampshire desde 1954. La
conferencia atrae a unos 250 miembros y no
miembros cada ano.

A la conferencia de 1964, por ejemplo,
asistieron 215 conferencistas, con discursos
de figuras como Theodosius Dobzhansky. En
su Constitucion, el proposito de IRAS se
establece de la siguiente manera: “Se
establece el Instituto de Religidon en la Era de
la Ciencia para promover esfuerzos creativos
que conduzcan:

252


https://en.wikipedia.org/wiki/Non-denominational
https://en.wikipedia.org/wiki/Non-denominational
https://en.wikipedia.org/wiki/Star_Island_(New_Hampshire)
https://en.wikipedia.org/wiki/Star_Island_(New_Hampshire)
https://en.wikipedia.org/wiki/New_Hampshire
https://en.wikipedia.org/wiki/Theodosius_Dobzhansky
https://en.wikipedia.org/wiki/Theodosius_Dobzhansky

*a la formulacion, a la Iluz de los
conocimientos contemporaneos, de
doctrinas y practicas eficaces para el
bienestar humano;

*a buscar relaciones dinamicas y positivas
entre los conceptos desarrollados por la
ciencia y los objetivos y esperanzas de la
humanidad expresados a través de la
religion; y

*a enunciar los valores humanos en términos
tan universales y validos que sean
comprendidos por todos Ilos pueblos,
independientemente de su origen cultural o
experiencia, de manera que proporcionen
una base para la cooperacion mundial.

El Consejo IRAS adopté Ila siguiente
declaracion en 2003: “En IRAS tomamos en
serio el mundo natural como una fuente
primaria de significado. Nuestra busqueda
esta informada y guiada por |Ia
profundizacion y evolucibn de |los
entendimientos fomentados por la
investigacion cientifica.

“A partir de aqui, nuestras busquedas de
significado nos llevan en direcciones
divergentes. Para algunos, el mundo natural
y sus manifestaciones emergentes en Ila
experiencia humana y la creatividad son el
foco de la exploraciéon. Algunos continuan
encontrando y celebrando lo sagrado en
tales exploraciones. Para otros, Ia
comprension del mundo natural se entrelaza

253



con la comprension inherente a varias
tradiciones religiosas, generando caminos
adicionales de exploracion y encuentro.
Como resultado, articulamos nuestras
orientaciones emergentes con muchas voces
que son armoniosas en el sentido de que
compartimos un sentido comun de lugar y
gratitud. Reconocemos también un conjunto
compartido de valores y preocupaciones
relacionadas con la paz, la justicia, la
dignidad, la diversidad cultural y ecolégica y
la sostenibilidad planetaria. @ Aunque
podemos diferir y, por lo tanto, debatir sobre
como se abordan estas preocupaciones aqui,
estamos comprometidos a participar en su
resolucion”.

En enero de 2023 Philip Hefner ha
intervenido en una conferencia de gran
interés sobre la IA “The Greatest Challenge:
The Created Co-Creator” que puede
encontrarse  en Institute for Religion
and Science - Philip Hefner, PhD - YouTube.
La profesora de sociologia, Audrey R.
Chapman, dice de él:

Philip Hefner es quizas el tedlogo que ha
lidiado mas seria y explicitamente con la
evolucion de la naturaleza humana. Su
enfoque de este tema, particularmente en su
obra °‘El factor humano’ es sacralizar el
proceso de evolucion. como varios otros
pensadores, Hefner presenta un paradigma
evolutivo biocultural del Homo sapiens... Para

254


https://www.youtube.com/watch?v=6YRa0pm8BjM
https://www.youtube.com/watch?v=6YRa0pm8BjM
https://www.youtube.com/watch?v=6YRa0pm8BjM
https://www.youtube.com/watch?v=6YRa0pm8BjM
https://www.youtube.com/watch?v=6YRa0pm8BjM
https://www.youtube.com/watch?v=6YRa0pm8BjM
https://www.youtube.com/watch?v=6YRa0pm8BjM
https://www.youtube.com/watch?v=6YRa0pm8BjM

él, la cultura es un happening en Ila
naturaleza”.

El tedlogo Philip Hefner: Datos biograficos
La persona y la obra filosofica y teologica de
Philip Hefner es poco conocida en Espana,
dado que ninguno de sus libros ha sido
traducido al castellano. Por ello, presentamos
algunos datos biograficos para situar su
personay su obra en un contexto general del
debate entre ciencia y religion.

El tedlogo Philip Hefner nacio el 10 de
diciembre de 1932 en Denver (Colorado). Ha
sido profesor en laLutheran School of
Theology de Chicago y en la Universidad de
Chicago, siendo su area de conocimiento la
Filosofia de la Religion y la Teologia de las
culturas. Hasta hace unos dias seguia
trabajando como profesor emérito de
Teologia sistematica en la Lutheran School
of Theology de Chicago.

Desde el punto de vista académico, el trabajo
de investigacion y docencia de Philip Hefner
han girado en torno a la problematica de las
interacciones epistemolégicas entre las
tradiciones religiosas y las ciencias de la
naturaleza. Hefner ha desarrollado cursos en
otras universidades como profesor visitante y
como conferenciante en seminarios, colegios
y universidades de Estados Unidos, Europa,
Africa y Asia. Como pastor y ministro

255


https://en.wikipedia.org/wiki/Lutheran_School_of_Theology_at_Chicago
https://en.wikipedia.org/wiki/Lutheran_School_of_Theology_at_Chicago
https://en.wikipedia.org/wiki/Lutheran_School_of_Theology_at_Chicago
https://en.wikipedia.org/wiki/University_of_Chicago
https://en.wikipedia.org/wiki/University_of_Chicago
https://en.wikipedia.org/wiki/Lutheran_School_of_Theology_at_Chicago
https://en.wikipedia.org/wiki/Lutheran_School_of_Theology_at_Chicago
https://en.wikipedia.org/wiki/Lutheran_School_of_Theology_at_Chicago
https://en.wikipedia.org/wiki/Lutheran_School_of_Theology_at_Chicago
https://en.wikipedia.org/wiki/Lutheran_School_of_Theology_at_Chicago
https://en.wikipedia.org/wiki/Lutheran_School_of_Theology_at_Chicago

ordenado de la Iglesia Evangélica Luterana
ha ensenado en numerosos seminarios
luteranos en Estados Unidos.

En el arno 1988, Hefner jugé un papel
decisivo en hacer realidad la vision de Ralph
Wendell Burhoe al ayudar a crear el Centro
de Chicago para la Religion y la Ciencia, que
mas tarde paso a llamarse Centro Zygon para
la Religion y la Ciencia®. Fue el primer director
del centro y permanecio en ese cargo desde
1988 hasta 2003, momento en el que Antje
Jackelén lo sucedi6é. Hoy en dia, el Centro
Zygon esta dirigido por Lea Schweitz.

La obra intelectual de Philip Hefner

Philip Hefner fue muchos anos el
editor de la revistaZygon: Journal of
Religion & Science, la revista lider de religion
y ciencia en el mundo. Se retir6 como editor a

256


https://en.wikipedia.org/wiki/Ralph_Wendell_Burhoe
https://en.wikipedia.org/wiki/Ralph_Wendell_Burhoe
https://en.wikipedia.org/wiki/Antje_Jackel%C3%A9n
https://en.wikipedia.org/wiki/Antje_Jackel%C3%A9n
https://en.wikipedia.org/wiki/Zygon_(journal)
https://en.wikipedia.org/wiki/Zygon_(journal)
https://en.wikipedia.org/wiki/Zygon_(journal)
https://en.wikipedia.org/wiki/Zygon_(journal)

finales de 2008. El erudito holandés Willem B.
Drees fue nombrado su sucesor en el Journal.

Philip Hefner fue cuatro veces
copresidente de Ila conferencia anual
del Instituto de Religion en la Era de la
Ciencia (IRAS). En esta actividad ha sido un
lider en las discusiones sobre el paradigma
evolutivo del Naturalismo Religioso. Hefner
es una figura prominente en la defensa de
esta propuesta emergente, que se distancia
de las propuestas de las religiones
tradicionales, ya que descubre aspectos
religiosos en el mundo que pueden ser
apreciados en un marco naturalista en lugar
de depender de lo sobrenatural.

Hefner escribe:
“Una segunda respuesta alternativa, a
menudo identificada como “naturalismo
religioso”, esta compuesta por una muestra
representativa de personas, muchas de las
cuales son notables cientificos, que estan
creando una cosmovision religiosa que es
consistente con su perspectiva personal y/o
libre de esos estorbos de la religidon
tradicional que consideran conceptualmente
anacronica y moralmente peligrosa. El
naturalismo religioso es una variedad de
naturalismo que implica un conjunto de
creencias y actitudes de que hay aspectos
religiosos de este mundo que pueden ser
apreciados dentro de un marco naturalista”.

257


https://en.wikipedia.org/wiki/Willem_B._Drees
https://en.wikipedia.org/wiki/Willem_B._Drees
https://en.wikipedia.org/wiki/Institute_on_Religion_in_an_Age_of_Science
https://en.wikipedia.org/wiki/Institute_on_Religion_in_an_Age_of_Science
https://en.wikipedia.org/wiki/Religious_Naturalism
https://en.wikipedia.org/wiki/Religious_Naturalism

Entre las publicaciones de Philip Hefner se
cuentan mas de 150 articulos académicos,
aproximadamente la mitad de los cuales
tratan sobre las relaciones entre la religion y
las ciencias naturales, mientras que la otra
mitad de sus trabajos trata sobre cuestiones
histéricas y  teologicas  tradicionales.
Desgraciadamente, ninguno de sus libros
esta traducido al castellano.

258



19
Cuando la verdad no

importa

Leandro Sequeiros, 02-agosto-2024

Esta es una reflexion de Leandro que nos
acaba de llegar. La veo preparada para ser
publicada sin trabajo previo en temporada
semivacacional y oportuna para el momento
actual. No nos subamos a las nubes de
la verdad absoluta. Empecemos por la verdad
factual, la comprobable, aunque sea con“var”
o fotofinish. Como, por ejemplo, cudles
fueron los resultados de la ultimas elecciones
en Venezuela. AD.

Tal vez muchos ciudadanos nos estamos

haciendo mayores (por no decir con mas
propiedad, “viejos”). Pero la percepcion de lo

259



que entendemos de lo que esta pasando en el
mundo, nos deja perplejos. Y algunos
comenzamos a intuir que, tal vez, vivimos (o
emergemos en la sociedad digital) a un
mundo en que parece que “la verdad no
importa”. Lo que manejamos en la realidad
cotidiana para conocer la realidad, son las
“imagenes” (las representaciones, las
interpretaciones (casi todas visuales) que son
las rafagas o jirones de realidad que hacen
referencia a “acontecimientos” exteriores a
nosotros. Queremos insistir en que nuestra
sociedad prefiere muchas veces vivir de
“imagenes”, “representaciones”,
“interpretaciones de Ila realidad” que
coinciden con su modo de pensar.

Esto tranquiliza las mentes (razén y corazén)
y evitan que nuestra racionalidad critica
intente buscar la verdad. Para mucha gente,
la verdad no importa.

En estos dias de verano, muchos hombres y
mujeres “desconectan” y “se relajan” en el
campo, en las playas de nuestras costas. No
pretendemos con estas reflexiones ser
agoreros, distopicos ni conspiranoicos. Pero,
a pesar de que “cortamos” para descansar
merecidamente, el mundo sigue girando.
Pero nos debe preocupar el tema de “la
verdad”, la “desinformacion”, la cultura
“woke”, “la Agenda 2023", el “globalismo” y
la guerra cultural en nuestro mundo. Estamos

260



no en una época de cambio sino en un
cambio de época.

Y emerge una cultura global de Ia
evasion, de la construccidn social de unas
representaciones del mundo socialmente
compartidas que potencian la cultura de “la
imagen”, de lo aparente, de lo virtual, de Ila
posverdad, del “todo vale”, del uso de la IA
para “crear” un mundo ficticio como el de
Alicia en el Pais de las Maravillas.

Dejando a un lado (por salud mental) lo
que nos parece percibir de Espana,
centremos la imaginacion en lo que acontece
en el mundo. Nos llegan cada dia imagenes
terribles de guerras y sufrimiento insostenible
de millones de inocentes en Gaza, Sudan y
Ucrania. No se pueden ocultar ni falsear.

Pero también nos llegan las imagenes
que los potentes medios de comunicacion del
mundo estan construyendo (y metiendo en
las cabezas de los ciudadanos) de la persona
y poderio de China, Putin; de Donald Trump,
Kamala Harris, Jose Biden como los que
tienen la llave de lo que seran nuestras vidas.

Y estas imagenes no solo llegan por los
sentidos a nuestro cerebro intelectual sino
que colonizan los sectores del cerebro donde
se alojan los sentimientos. Vivimos en un
mundo en el que el control de los ciudadanos
no es solo ideologico, sino sobre todo
emocional. Quien controla el corazén
controla el cerebro.

261



Posiblemente esto ha sido siempre asi.
Pero posiblemente la marea impetuosa de
sobreinformacion que llega a nuestra mente
(racional y emocional), al cerebro, por la
muchas vias de comunicacion de nuestro
mundo (prensa, radio, television y — sobre
todo ahora — las poderosas redes sociales, no
solo nos aturde y nos confunde, sino que sin
darnos cuenta modelan en nuestra mente
sistemas de creencias (ajenas) que nos hacen
ser y creer lo que no somos y no creiamos.

El viejo socidlogo fallecido en enero de
2017 con mas de 90 anos, habia acunado
los conceptos de modernidad liquida,
sociedad liquida o amor liquido para definir el
actual momento de la historia en el que las
realidades solidas de nuestros abuelos, como
el trabajo y el matrimonio para toda la vida,
se han desvanecido. Y han dado paso a un
mundo mas precario, provisional, ansioso de
novedades y, con frecuencia, agotador. Un
mundo que Bauman supo explicar como
pocos.
Y la referencia a Bauman me trae a la
memoria el filésofo Nietzsche, que escribid
“contra el positivismo que se detiene ante el
fenémeno solo hay acontecimientos, yo diria:
no, justamente no hay acontecimientos, solo
interpretaciones”. Los “acontecimientos” son
derivados de la interpretacion. Todo
acontecer es una conglomeracion de
fenébmenos escogidos y reunidos por un

262



intérprete. Por tanto, /o que se dicedel
fenébmeno en cuestion no es un hecho, sino
una interpretacion. Incluso, nos advierte lo
siguiente: “el hombre so6lo encuentra en las
cosas lo que él ha puesto en ellas”. Para
Nietzsche, no existe un estado de las cosas y
mucho menos un sentido particular. EIl
mundo esta cargado de valor en si mismo y
somos el resultado de lo que interpretamos
de él.

Muchas de estas cosas son ya sabidas.
En el siglo XIX, «Ley Campoamonm se basa en
el texto del famoso poema LIX, titulado “Las
dos linternas”, dedicado a Guillermo Laverde
Ruiz y que forma parte de Ia
obra Doloras (1846) de Ramén de
Campoamor.

Y este dice: «Y es que en el mundo
traidor / nada hay verdad ni mentira: / todo
es segun el color / del cristal con que se mira»,
el cual supone una manera de expresar, y
admitir, que nada vale, que ningun valor es
inmutable, y que inevitablemente impera
el subjetivismo, la arbitrariedad, y
el relativismo, en todas las facetas de
nuestro mundo (por ello, traidor a la verdad y
justicia, segun el poeta).

Sin embargo, la afirmaciéon de Campoamor no
cae solamente en el relativismo y en el
subjetivismo, sino en un desencanto del
mundo, en donde la referencia al “mundo
traidor” significa que el mundo en si, la

263


https://es.wikipedia.org/wiki/Doloras
https://es.wikipedia.org/wiki/Ram%C3%B3n_de_Campoamor
https://es.wikipedia.org/wiki/Ram%C3%B3n_de_Campoamor
https://es.wikipedia.org/wiki/Valor_(axiolog%C3%ADa)
https://es.wikipedia.org/wiki/Subjetivismo
https://es.wikipedia.org/wiki/Relativismo
https://es.wikipedia.org/wiki/Mundo
https://es.wikipedia.org/wiki/Traidor

realidad, no es confiable, es sujeto de
desconfianza debido a que cambia, se
transforma, un dia nos muestra un rostro y
otro dia otro. Ello supone que en el verso de
Campoamor lo mismo impera el subjetivismo,
con la referencia al color del cristal con que se
mira; que la desconfianza en el mundo y su
constante transformacion.

En un mundo en donde muchos quieren vivir
perpetuamente  “distraidos”, “relajados”,
“evadidos”, y donde muchos se conforman
con “imagenes” que justifiquen su vida y no
les preocupa la “verdad” de nuestro mundo,
urge que, desde los educadores y desde los
medios de comunicacién, potenciar el
“pensamiento critico”, una habilidad que
todo humano debe desarrollar. Una
competencia humana que nos dota de
cualidades muy especificas que nos ayudan a
resolver problemas de una mejor manera, nos
hace mas analiticos, nos ayuda a saber
clasificar la informacion en viable y no viable,
nos hace mas curiosos, querer saber e
investigar mas acerca de temas de interés.
Cuando se desarrolla este tipo de habilidades,
también se desarrollan muchas otras
capacidades del cerebro como la creatividad,
la intuicion, la razén y la légica, entre otras.
Las estrategias de pensamiento critico
apoyan a que el pensador critico sea
autodirigido y autorregulado.

264



Y tienen mas actualidad los versos de Antonio
Machado [LXXXV]: “¢Tu verdad? No, Ia
Verdad, y ven conmigo a buscarla. La tuya,
guardatela”.

265



266



267



268



_ CON

LETRAGRANDE

¢, Conoces nuestro catalogo de libros con letra grande?

Estan editados con una letra superior a la habitual para
gue todos podamos leer sin forzar ni cansar la vista.

José Eustaquio Rivera

El monte de las Animas La vordgine
y otras leyendas

Teresa de la Parra orac iroga Edgar Allan Poe
Memorias de Relato!

Mama Blanca y otros cuentos El suicida asesinado
; ' E La mujer fria

El perseguidor -

Consulta AQUI todo el catalogo completo.

Puedes escribirnos a pedidos@edicionesletragrande.com


https://www.bubok.es/libros/279461/las-aventuras-de-sherlock-holmes-escandalo-en-bohemia---la-liga-de-los-pelirrojos---un-caso-de-identidad--letra-grande
https://www.bubok.es/libros/277759/el-monte-de-las-animas-y-otras-leyendas-edicion-en-letra-grande
https://www.bubok.es/libros/277580/la-voragine-edicion-en-letra-grande
https://www.bubok.es/libros/277192/azul-edicion-en-letra-grande
https://www.bubok.es/libros/276986/memorias-de-mama-blanca-edicion-en-letra-grande
https://www.bubok.es/libros/276969/los-desterrados-y-otros-cuentos-edicion-en-letra-grande
https://www.bubok.es/libros/276824/relatos-de-edgar-allan-poe-edicion-en-letra-grande
https://www.bubok.es/libros/276464/tres-novelas-cortas-edicion-en-letra-grande
https://www.bubok.es/libros-en-letra-grande
mailto:pedidos@edicionesletragrande.com
http://www.tcpdf.org

