


1 

 

 
 
 
 
 
 
 
 

Filosofía de la 
biología. 

 
Materiales para reflexión 

interdisciplinar 
 

Leandro Sequeiros 
Bubok, Granada, 2024 

 
 
 
 
 
 
 



2 

 

 

 
 
 
 

Filosofía de la biología. 
Materiales para reflexión interdisciplinar 

Leandro Sequeiros 
Bubok, Granada, 2024 

ISBN: en proceso 
 
 
 
 
 
 



3 

 

 
 
 
 
 
 
https://es.wikipedia.org/wiki/Filosof%C3%A
Da_de_la_biolog%C3%ADa  
 

1 
Filosofía de la 

biología 
 

 
 

La filosofía de la biología es una subdisciplina 
de la filosofía de la ciencia encargada del 
estudio de los presupuestos e implicaciones 
filosóficas (epistemológicos y ontológicos) de 
la biología. La historia de la biología, 
la sociobiología y la bioética son campos de 
investigación estrechamente relacionados 
con la filosofía de la biología. 
Algunos temas pasados y presentes de la 
filosofía de la biología son las unidades de 
selección, la emergencia, el determinismo 
biológico, la reductibilidad de la biología, 
el reduccionismo genético, la epistemología 

https://es.wikipedia.org/wiki/Filosof%C3%ADa_de_la_biolog%C3%ADa
https://es.wikipedia.org/wiki/Filosof%C3%ADa_de_la_biolog%C3%ADa
https://es.wikipedia.org/wiki/Filosof%C3%ADa_de_la_ciencia
https://es.wikipedia.org/wiki/Epistemolog%C3%ADa
https://es.wikipedia.org/wiki/Ontolog%C3%ADa
https://es.wikipedia.org/wiki/Biolog%C3%ADa
https://es.wikipedia.org/wiki/Historia_de_la_biolog%C3%ADa
https://es.wikipedia.org/wiki/Sociobiolog%C3%ADa
https://es.wikipedia.org/wiki/Bio%C3%A9tica
https://es.wikipedia.org/wiki/Unidad_de_selecci%C3%B3n
https://es.wikipedia.org/wiki/Unidad_de_selecci%C3%B3n
https://es.wikipedia.org/wiki/Emergencia_(filosof%C3%ADa)
https://es.wikipedia.org/wiki/Determinismo_biol%C3%B3gico
https://es.wikipedia.org/wiki/Determinismo_biol%C3%B3gico
https://es.wikipedia.org/w/index.php?title=Reductibilidad_de_la_biolog%C3%ADa&action=edit&redlink=1
https://es.wikipedia.org/w/index.php?title=Reduccionismo_gen%C3%A9tico&action=edit&redlink=1
https://es.wikipedia.org/w/index.php?title=Epistemolog%C3%ADa_evolucionista&action=edit&redlink=1


4 

 

evolucionista, el origen de la vida, el debate 
externalistas contra internalistas, 
adapatacionistas contra estructuralistas 
y vitalistas contra antivitalistas. 
 
 

Temas principales 
 
Unidades de selección 
Esta sección es un extracto de Unidad de 
selección.[editar] 
Una unidad de selección, también llamada 
objeto de selección o individuo evolutivo, es 
una entidad biológica dentro de la jerarquía 
de la organización biológica 
(genes, células, organismos, grupos, especies
) que está sujeta a selección natural. 
Durante varias décadas ha habido gran 
debate entre los biólogos acerca de en qué 
medida ha sido moldeada la evolución por las 
presiones selectivas a estos distintos niveles. 
Este debate ha tratado en igual medida sobre 
qué significa una unidad de selección y sobre 
la importancia relativa de estas unidades, es 
decir, ¿es la selección individual, o la de 
grupo, la que ha impulsado la evolución 
del altruismo? Cuando se observa que el 
altruismo reduce la aptitud de los individuos, 
es difícil saber cómo ha evolucionado el 
altruismo en el contexto de la selección 
darwiniana actuando sobre los individuos; 
ver selección de parentesco. 

https://es.wikipedia.org/w/index.php?title=Epistemolog%C3%ADa_evolucionista&action=edit&redlink=1
https://es.wikipedia.org/wiki/Origen_de_la_vida
https://es.wikipedia.org/wiki/Vitalismo
https://es.wikipedia.org/wiki/Unidad_de_selecci%C3%B3n
https://es.wikipedia.org/wiki/Unidad_de_selecci%C3%B3n
https://es.wikipedia.org/w/index.php?title=Unidad_de_selecci%C3%B3n&action=edit
https://es.wikipedia.org/wiki/Unidad_de_selecci%C3%B3n
https://es.wikipedia.org/wiki/Gen
https://es.wikipedia.org/wiki/C%C3%A9lula
https://es.wikipedia.org/wiki/Ser_vivo
https://es.wikipedia.org/wiki/Poblaci%C3%B3n_biol%C3%B3gica
https://es.wikipedia.org/wiki/Especie
https://es.wikipedia.org/wiki/Especie
https://es.wikipedia.org/wiki/Selecci%C3%B3n_natural
https://es.wikipedia.org/wiki/Altruismo
https://es.wikipedia.org/wiki/Selecci%C3%B3n_de_parentesco


5 

 

 
Emergencia 
Esta sección es un extracto de Emergencia 
(filosofía). 
  

 
«Catedral» producida por una colonia de termitas. 

Según el emergentismo esta «catedral» no puede ser 
reducida a la suma de las aportaciones individuales 

de las termitas, ni puede predecirse su forma a partir 
de las propiedades conductuales de las termitas 

individuales. 
 
La emergencia o el surgimiento hace 
referencia a aquellas propiedades o procesos 
de un sistema no reducibles a las 
propiedades o procesos de sus partes 
constituyentes. El concepto de emergencia se 

https://es.wikipedia.org/wiki/Emergencia_(filosof%C3%ADa)
https://es.wikipedia.org/wiki/Emergencia_(filosof%C3%ADa)
https://es.wikipedia.org/wiki/Termita
https://es.wikipedia.org/wiki/Emergencia_(filosof%C3%ADa)
https://es.wikipedia.org/wiki/Sistema
https://es.wikipedia.org/wiki/Reduccionismo
https://es.wikipedia.org/wiki/Archivo:Termite_Cathedral_DSC03570.jpg


6 

 

relaciona estrechamente con los conceptos 
de autoorganización y superveniencia, y se 
define en oposición a los conceptos 
de reduccionismo y dualismo, defendiendo 
que «el todo es más que la suma de las 
partes».1 
La mente, por ejemplo, es considerada por 
muchos como un fenómeno emergente, ya 
que surge de la interacción distribuida entre 
diversos procesos neuronales (incluyendo 
también algunos corporales y del entorno) 
sin que pueda reducirse a ninguno de los 
componentes que participan en el proceso 
(ninguna de las neuronas por separado es 
consciente). 
El concepto de emergencia es muy discutido 
en ciencia y filosofía debido a su importancia 
para la fundamentación de las ciencias y las 
posibilidades de reducción entre las mismas. 
Resulta igualmente crucial dadas las 
consecuencias e implicaciones que tiene para 
la percepción misma del ser humano y su 
lugar en la naturaleza (los conceptos de libre 
albedrío, responsabilidad o consciencia depe
nden, en gran medida, de la posibilidad de la 
emergencia). El concepto de emergencia ha 
adquirido renovada fuerza a raíz del auge de 
las ciencias de la complejidad y desempeña 
un papel fundamental en la filosofía de 
sistemas, la filosofía de la mente y la filosofía 
de la biología. 
 

https://es.wikipedia.org/wiki/Autoorganizaci%C3%B3n
https://es.wikipedia.org/wiki/Superveniencia
https://es.wikipedia.org/wiki/Reduccionismo
https://es.wikipedia.org/wiki/Dualismo
https://es.wikipedia.org/wiki/Filosof%C3%ADa_de_la_biolog%C3%ADa#cite_note-1
https://es.wikipedia.org/wiki/Mente
https://es.wikipedia.org/wiki/Libre_albedr%C3%ADo
https://es.wikipedia.org/wiki/Libre_albedr%C3%ADo
https://es.wikipedia.org/wiki/Responsabilidad
https://es.wikipedia.org/wiki/Consciencia
https://es.wikipedia.org/wiki/Complejidad
https://es.wikipedia.org/wiki/Filosof%C3%ADa_de_sistemas
https://es.wikipedia.org/wiki/Filosof%C3%ADa_de_sistemas
https://es.wikipedia.org/wiki/Filosof%C3%ADa_de_la_mente


7 

 

Determinismo biológico 
Esta sección es un extracto de Determinismo 
biológico.  
El determinismo biológico, en 
sociología, filosofía de la ciencia y biología, 
describe la creencia de que 
el comportamiento humano es controlado 
por los genes de un ser humano. 
El determinismo biológico afirmaría que 
tanto las normas de conducta compartidas 
como las diferencias sociales y económicas 
que existen entre los grupos derivan de 
ciertas diferencias heredadas innatas, y que 
en este sentido, la sociedad constituye un 
reflejo fiel de la biología. El determinismo 
biológico habría desempeñado un papel 
negativo en la explicación y creación de 
conceptos como la raza, el género y 
la sexualidad.2 
El determinismo biológico se plantea hoy en 
términos de determinismo genético, un 
conjunto de teorías que defienden la 
posibilidad de dar respuestas últimas al 
comportamiento de los seres vivos a partir de 
su estructura genética. Por lo tanto, la 
conducta, tanto de los animales como del ser 
humano, obedece a formas que han sido 
necesarias para la supervivencia de sus 
genes, y que se extienden a complejos 
sistemas sociales adaptados a su más 
favorable proceso evolutivo. 

https://es.wikipedia.org/wiki/Determinismo_biol%C3%B3gico
https://es.wikipedia.org/wiki/Determinismo_biol%C3%B3gico
https://es.wikipedia.org/wiki/Determinismo_biol%C3%B3gico
https://es.wikipedia.org/wiki/Filosof%C3%ADa_de_la_ciencia
https://es.wikipedia.org/wiki/Biolog%C3%ADa
https://es.wikipedia.org/wiki/Comportamiento_humano
https://es.wikipedia.org/wiki/Genes
https://es.wikipedia.org/wiki/Biolog%C3%ADa
https://es.wikipedia.org/wiki/Raza
https://es.wikipedia.org/wiki/Sexualidad
https://es.wikipedia.org/wiki/Filosof%C3%ADa_de_la_biolog%C3%ADa#cite_note-2
https://es.wikipedia.org/wiki/Determinismo_gen%C3%A9tico


8 

 

El consenso científico es que actualmente no 
hay pruebas para el determinismo biológico 
estricto en las ciencias biológicas y 
psicológicas. Los rasgos físicos y 
comportamientos son fenotipos ya que son el 
resultado de interacciones complejas entre la 
biología y el medio ambiente.3 
 

Reductibilidad de la biología 
De acuerdo a Mario Bunge, los entes vivos, 
aunque compuestos por elementos físicos y 
químicos, poseen propiedades 
emergentes propias; por lo que la biología no 
es completamente reducible a la física y la 
química.4 
 
 
 

Vitalismo y antivitalismo 
Esta sección es un extracto de Vitalismo. 
El vitalismo es 
una teoría protocientífica según la cual 
los organismos vivos se caracterizan por 
poseer una fuerza o impulso vital que los 
diferencia de forma fundamental de las cosas 
inanimadas y no está sujeta a las leyes 
fisicoquímicas generales.5 A este impulso vital 
se le suele denominar como élan 
vital, término acuñado por Henri Bergson en 
1907.6 

https://es.wikipedia.org/wiki/Fenotipos
https://es.wikipedia.org/wiki/Filosof%C3%ADa_de_la_biolog%C3%ADa#cite_note-3
https://es.wikipedia.org/wiki/Mario_Bunge
https://es.wikipedia.org/wiki/Emergencia_(filosof%C3%ADa)
https://es.wikipedia.org/wiki/Emergencia_(filosof%C3%ADa)
https://es.wikipedia.org/wiki/Filosof%C3%ADa_de_la_biolog%C3%ADa#cite_note-4
https://es.wikipedia.org/wiki/Vitalismo
https://es.wikipedia.org/wiki/Vitalismo
https://es.wikipedia.org/wiki/Teor%C3%ADa_cient%C3%ADfica_obsoleta
https://es.wikipedia.org/wiki/Protociencia
https://es.wikipedia.org/wiki/Ser_vivo
https://es.wikipedia.org/wiki/Filosof%C3%ADa_de_la_biolog%C3%ADa#cite_note-5
https://es.wikipedia.org/wiki/%C3%89lan_vital
https://es.wikipedia.org/wiki/%C3%89lan_vital
https://es.wikipedia.org/wiki/Henri_Bergson
https://es.wikipedia.org/wiki/Filosof%C3%ADa_de_la_biolog%C3%ADa#cite_note-6


9 

 

 
Xavier Bichat, uno de los principales 
defensores del vitalismo. 
 
 
A pesar de una larga trayectoria histórica 
intentando demostrar que se trataba de una 
teoría obsoleta, la obra de Georges 
Canguilhem y los trabajos de la teórica Jane 
Bennett siguen planteando que el alcance 
explicativo del vitalismo sigue más vivo que 
nunca.7 
Tradicionalmente se describe como una 
fuerza inmaterial específica, distinta de 
la energía estudiada por la física y otro tipo 
de ciencias que, actuando sobre la materia 
organizada, daría como resultado la vida y sin 
la que sería imposible su existencia. Este 
fundamento físico en su sentido más puro se 
encuentra actualmente rechazado,87 no 
obstante, también encuentra base en 

https://es.wikipedia.org/wiki/Xavier_Bichat
https://es.wikipedia.org/wiki/Georges_Canguilhem
https://es.wikipedia.org/wiki/Georges_Canguilhem
https://es.wikipedia.org/w/index.php?title=Jane_Bennett&action=edit&redlink=1
https://es.wikipedia.org/w/index.php?title=Jane_Bennett&action=edit&redlink=1
https://es.wikipedia.org/wiki/Filosof%C3%ADa_de_la_biolog%C3%ADa#cite_note-Vitalismo_Greco_2005-7
https://es.wikipedia.org/wiki/Energ%C3%ADa
https://es.wikipedia.org/wiki/F%C3%ADsica
https://es.wikipedia.org/wiki/Sistema_complejo
https://es.wikipedia.org/wiki/Sistema_complejo
https://es.wikipedia.org/wiki/Filosof%C3%ADa_de_la_biolog%C3%ADa#cite_note-8
https://es.wikipedia.org/wiki/Filosof%C3%ADa_de_la_biolog%C3%ADa#cite_note-Vitalismo_Greco_2005-7
https://es.wikipedia.org/wiki/Archivo:MF_Xavier_Bichat.jpg


10 

 

fundamentos antropocéntricas y racionalista
s, entre otros. 
La tesis contraria, el antivitalismo, 
propugnaba que la fuerza vital no existe y 
que las reacciones fisicoquímicas que se dan 
en un organismo vivo siguen las mismas leyes 
que rigen en la materia inanimada. 
También se conoce por «vitalismo» a lo 
que Scott Lash y otros autores llaman 
«defensa de la vida».9 Así, sería usado por 
movimientos tales como el movimiento 
animalista,10 el antiabortismo,11 
el antimilitarismo, el ecologismo, 
el pacifismo12 y el veganismo, pero también 
por estudiosos de la obra de pensadores 
como Friedrich Nietzsche13 y José Ortega y 
Gasset.14 Los planteamientos orientales de 
esta segunda definición vendrían de la mano 
del maestro jaina Mahāvīra en el Oriente, 
quien combinó el ascetismo de Parsuá con 
las enseñanzas de los naturalistas ajivika, 
término que en sánscrito significa «vivientes». 
 
Véase también 

• Filósofos de la biología 
• Sociobiología 
• Bioética 
•  

Referencias 
1. ↑ O’Connor, Timothy (2021). Zalta, Edward N., 

ed. Emergent Properties (Winter 2021 edición). 
Metaphysics Research Lab, Stanford University. 
Consultado el 21 de agosto de 2023. 

https://es.wikipedia.org/wiki/Antropocentrismo
https://es.wikipedia.org/wiki/Racionalismo
https://es.wikipedia.org/wiki/Racionalismo
https://es.wikipedia.org/wiki/Scott_Lash
https://es.wikipedia.org/wiki/Filosof%C3%ADa_de_la_biolog%C3%ADa#cite_note-9
https://es.wikipedia.org/wiki/Movimiento_de_liberaci%C3%B3n_animal
https://es.wikipedia.org/wiki/Movimiento_de_liberaci%C3%B3n_animal
https://es.wikipedia.org/wiki/Filosof%C3%ADa_de_la_biolog%C3%ADa#cite_note-10
https://es.wikipedia.org/wiki/Provida
https://es.wikipedia.org/wiki/Filosof%C3%ADa_de_la_biolog%C3%ADa#cite_note-11
https://es.wikipedia.org/wiki/Antimilitarismo
https://es.wikipedia.org/wiki/Ecologismo
https://es.wikipedia.org/wiki/Pacifismo
https://es.wikipedia.org/wiki/Filosof%C3%ADa_de_la_biolog%C3%ADa#cite_note-12
https://es.wikipedia.org/wiki/Veganismo
https://es.wikipedia.org/wiki/Friedrich_Nietzsche
https://es.wikipedia.org/wiki/Filosof%C3%ADa_de_la_biolog%C3%ADa#cite_note-Vitalismo_Nietzsche-13
https://es.wikipedia.org/wiki/Jos%C3%A9_Ortega_y_Gasset
https://es.wikipedia.org/wiki/Jos%C3%A9_Ortega_y_Gasset
https://es.wikipedia.org/wiki/Filosof%C3%ADa_de_la_biolog%C3%ADa#cite_note-Vitalismo_Ortega-14
https://es.wikipedia.org/wiki/Jaina
https://es.wikipedia.org/wiki/Mah%C4%81v%C4%ABra
https://es.wikipedia.org/wiki/Oriente
https://es.wikipedia.org/wiki/Ascetismo
https://es.wikipedia.org/wiki/Parsu%C3%A1
https://es.wikipedia.org/wiki/Ajivika
https://es.wikipedia.org/wiki/Categor%C3%ADa:Fil%C3%B3sofos_de_la_biolog%C3%ADa
https://es.wikipedia.org/wiki/Sociobiolog%C3%ADa
https://es.wikipedia.org/wiki/Bio%C3%A9tica
https://es.wikipedia.org/wiki/Filosof%C3%ADa_de_la_biolog%C3%ADa#cite_ref-1
https://plato.stanford.edu/archives/win2021/entries/properties-emergent/


11 

 

2. ↑ Feminist Frontiers, Ninth Edition, by Taylor, Whittier, 
and Rupp; How Societies Work, Fourth Edition, by 
Joanne Naiman 

3. ↑ Nature via Nurture by Matt Ridley, 2003 
4. ↑ Bunge, M. & Ardila R. (2002) Filosofía de la 

psicología. México: Siglo XXI. 
5. ↑ BECHTEL, WILLIAM and ROBERT C. RICHARDSON 

(1998). Vitalism. In E. Craig (Ed.), Routledge 
Encyclopedia of Philosophy. London: Routledge. 
Vitalism 

6. ↑ Bergson, Henri (1907). La evolución creadora. 
Archivado desde el original el 14 de junio de 2021. 

7. ↑ Saltar a:a b Greco, Monica (febrero de 2005). «On the 
Vitality of Vitalism». Theory, Culture & Society (en 
inglés) 22 (1): 15-27. ISSN 0263-
2764. doi:10.1177/0263276405048432. Consultado 
el 1 de marzo de 2020. 

8. ↑ A Cultural History of Medical Vitalism in 
Enlightenment Montpellier - Elizabeth Ann Williams - 
Google Books 

9. ↑ «Entrevista a Scott Lash». Archivado desde el 
original el 18 de agosto de 2018. Consultado el 3 de 
marzo de 2013. 

10. ↑ Animalismo y vitalismo 
11. ↑ «Antiabortismo y vitalismo (véase el comentario)». 

Archivado desde el original el 7 de abril de 2014. 
Consultado el 3 de abril de 2014. 

12. ↑ Pensamiento Pacifista. Obra filosófica. Icaria 
Editorial. 2004. p. 156. Consultado el 3 de abril de 
2014. 

13. ↑ El vitalismo de Friedrich Nietzsche 
14. ↑ Capítulo III de la obra de Sánchez Villaseñor, José 

(2007). Pensamiento y Trayectoria de José Ortega y 
Gasset. Obra filosófica. Universidad Iberoamericana. 
p. 270. Consultado el 3 de abril de 2014. 
 

 

https://es.wikipedia.org/wiki/Filosof%C3%ADa_de_la_biolog%C3%ADa#cite_ref-2
https://es.wikipedia.org/wiki/Filosof%C3%ADa_de_la_biolog%C3%ADa#cite_ref-3
https://es.wikipedia.org/wiki/Filosof%C3%ADa_de_la_biolog%C3%ADa#cite_ref-4
https://es.wikipedia.org/wiki/Filosof%C3%ADa_de_la_biolog%C3%ADa#cite_ref-5
http://mechanism.ucsd.edu/teaching/philbio/vitalism.htm
http://mechanism.ucsd.edu/teaching/philbio/vitalism.htm
http://mechanism.ucsd.edu/teaching/philbio/vitalism.htm
http://mechanism.ucsd.edu/teaching/philbio/vitalism.htm
https://es.wikipedia.org/wiki/Filosof%C3%ADa_de_la_biolog%C3%ADa#cite_ref-6
https://archive.org/details/bergson-henri.-la-evolucion-creadora-1963/mode/2up
https://archive.org/details/bergson-henri.-la-evolucion-creadora-1963/mode/2up
https://es.wikipedia.org/wiki/Filosof%C3%ADa_de_la_biolog%C3%ADa#cite_ref-Vitalismo_Greco_2005_7-0
https://es.wikipedia.org/wiki/Filosof%C3%ADa_de_la_biolog%C3%ADa#cite_ref-Vitalismo_Greco_2005_7-1
http://journals.sagepub.com/doi/10.1177/0263276405048432
http://journals.sagepub.com/doi/10.1177/0263276405048432
https://es.wikipedia.org/wiki/ISSN
https://portal.issn.org/resource/issn/0263-2764
https://portal.issn.org/resource/issn/0263-2764
https://es.wikipedia.org/wiki/Digital_object_identifier
https://dx.doi.org/10.1177%2F0263276405048432
https://es.wikipedia.org/wiki/Filosof%C3%ADa_de_la_biolog%C3%ADa#cite_ref-8
http://books.google.com/books?id=AvqYl4sdwaYC&pg=PA4&lpg=PA4&dq=vitalism+disrepute&source=bl&ots=x-jaFJjSBb&sig=zE_jwxQsD8eWR1v6_Q5Nph459x4&hl=en&sa=X&ei=vWcDUM6rKrOF0QHlsJDdBw&ved=0CD8Q6AEwAg#v=onepage&q=vitalism%20disrepute&f=false
http://books.google.com/books?id=AvqYl4sdwaYC&pg=PA4&lpg=PA4&dq=vitalism+disrepute&source=bl&ots=x-jaFJjSBb&sig=zE_jwxQsD8eWR1v6_Q5Nph459x4&hl=en&sa=X&ei=vWcDUM6rKrOF0QHlsJDdBw&ved=0CD8Q6AEwAg#v=onepage&q=vitalism%20disrepute&f=false
http://books.google.com/books?id=AvqYl4sdwaYC&pg=PA4&lpg=PA4&dq=vitalism+disrepute&source=bl&ots=x-jaFJjSBb&sig=zE_jwxQsD8eWR1v6_Q5Nph459x4&hl=en&sa=X&ei=vWcDUM6rKrOF0QHlsJDdBw&ved=0CD8Q6AEwAg#v=onepage&q=vitalism%20disrepute&f=false
https://es.wikipedia.org/wiki/Filosof%C3%ADa_de_la_biolog%C3%ADa#cite_ref-9
https://web.archive.org/web/20180818052212/http:/con-versiones.com/nota0112.htm/
http://www.con-versiones.com/nota0112.htm
http://www.con-versiones.com/nota0112.htm
https://es.wikipedia.org/wiki/Filosof%C3%ADa_de_la_biolog%C3%ADa#cite_ref-10
https://web.archive.org/web/20140407085815/http:/www.desdeabajo.info/actualidad/colombia/item/23143-%C3%A9tica-pol%C3%ADtica-y-animalismo.html
https://es.wikipedia.org/wiki/Filosof%C3%ADa_de_la_biolog%C3%ADa#cite_ref-11
https://web.archive.org/web/20140407161130/http:/blogs.hazteoir.org/opinion/2011/01/11/abortismo-y-anticoncepcion-las-dos-caras-de-la-moneda-por-esteban-rodriguez/
http://blogs.hazteoir.org/opinion/2011/01/11/abortismo-y-anticoncepcion-las-dos-caras-de-la-moneda-por-esteban-rodriguez
https://es.wikipedia.org/wiki/Filosof%C3%ADa_de_la_biolog%C3%ADa#cite_ref-12
http://books.google.es/books?id=qewSaMSW-twC
https://es.wikipedia.org/wiki/Filosof%C3%ADa_de_la_biolog%C3%ADa#cite_ref-Vitalismo_Nietzsche_13-0
http://iesolorda.org/departaments/fi/El_vitalismo_de_Nietzsche.pdf
https://es.wikipedia.org/wiki/Filosof%C3%ADa_de_la_biolog%C3%ADa#cite_ref-Vitalismo_Ortega_14-0
http://books.google.es/books?id=8K0yjOgjCWcC
http://books.google.es/books?id=8K0yjOgjCWcC


12 

 

Enlaces externos 
• Philosophy of Biology. Por Paul 

Griffiths en Stanford Encyclopedia of 
Philosophy. (en inglés). Consultado el 
25 de agosto de 2013. 

• Recopilación de Roberta L. Millstein 
de History and Philosophy of Biology 
Resources. (en inglés). Consultado el 
25 de agosto de 2013. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

http://plato.stanford.edu/entries/biology-philosophy/
http://home.comcast.net/~rmillstein1/philbio.html
http://home.comcast.net/~rmillstein1/philbio.html
http://home.comcast.net/~rmillstein1/philbio.html


13 

 

 
 
 
 
 
https://www.cervantesvirtual.com/obra-
visor/los-debates-en-torno-a-la-ciencia-en-
espana-segunda-mitad-del-siglo-
xix/html/3e5d7a98-01a7-4f13-b1ba-
14fbe177662b_8.html  
 

2 
Los debates en torno 
a la ciencia en España 

(segunda mitad del 
siglo XIX) 

Yvan Lissorgues 
 
 

La historia de la ciencia es una incesante 
sucesión de controversias, en las que se 
enfrentan, a veces por encima de los años o 
de los siglos, sabios y científicos, y en general 
de buena fe. Galiano contra Aristóteles, 
Locke y Condillac contra Descartes, Cuvier 
contra Lamarck, Niels Bohr contra Einstein, 
Poincaré contra el bergsoniano Edouard Le 

https://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/los-debates-en-torno-a-la-ciencia-en-espana-segunda-mitad-del-siglo-xix/html/3e5d7a98-01a7-4f13-b1ba-14fbe177662b_8.html
https://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/los-debates-en-torno-a-la-ciencia-en-espana-segunda-mitad-del-siglo-xix/html/3e5d7a98-01a7-4f13-b1ba-14fbe177662b_8.html
https://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/los-debates-en-torno-a-la-ciencia-en-espana-segunda-mitad-del-siglo-xix/html/3e5d7a98-01a7-4f13-b1ba-14fbe177662b_8.html
https://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/los-debates-en-torno-a-la-ciencia-en-espana-segunda-mitad-del-siglo-xix/html/3e5d7a98-01a7-4f13-b1ba-14fbe177662b_8.html
https://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/los-debates-en-torno-a-la-ciencia-en-espana-segunda-mitad-del-siglo-xix/html/3e5d7a98-01a7-4f13-b1ba-14fbe177662b_8.html


14 

 

Roy1, pongamos por casos, o Pasteur contra 
los tradicionales defensores de la generación 
espontánea o los partidarios de la luz como 
fenómeno ondulatorio contra los que 
piensan que es un movimiento corpuscular. 
Anécdota, por lo demás significativa del 
comercio científico entre España y Francia: el 
mismo Clarín, en su rincón de Asturias, se 
entera de que Poincaré, físico y matemático 
célebre en todo el mundo, sostiene que los 
rayos equis no son rayos catódicos como 
afirman otros científicos2. Pese a todo, al 
decantarse la fiebre de los debates, a veces 
rencillosos, se impone poco a poco una 
verdad que, por progresiva, es siempre 
relativa, pero que puede verse como un 
ensanchamiento inconmensurable del 
conocimiento que progresa a lo largo de los 
siglos. Como escribe el antes aludido Henri 
Poincaré, «no debe creerse que las teorías 
superadas fueron estériles y vanas, pues 
siempre queda algo, para quien sabe ver, de 
los trabajos anteriores»3. Varios científicos de 
alto vuelo, como el mismo Poincaré, 
conceden que la ciencia es siempre 
imperfecta, pero es perfectible y esa 
perfectibilidad en marcha es el progreso 
científico. 

En cambio, por lo que hace a las filosofías 
de la ciencia, las que se elaboran en torno a 
grandes teorías y rozan los problemas 
ontológicos, las oposiciones parecen 

javascript:void(null);
javascript:void(null);
javascript:void(null);


15 

 

irreductibles. La ciencia no puede con las 
creencias, a no ser que a ella misma se la alce 
como creencia, como ocurre precisamente 
durante la segunda mitad del siglo XIX, según 
veremos; la fe en la ciencia, cuando se hace 
sistema, casi diríamos religión, puede 
desembocar, a partir de indebidas 
extrapolaciones, en fatales errores. La ciencia 
es buena, dicen Clarín y otros muchos, pero 
no lo es todo, y precisamente en ese más allá 
de la ciencia, en ese espacio de lo 
desconocido, el hombre anda buscando un 
Norte en las nieblas metafísicas, donde se 
enfrentan las creencias. A pesar de todas las 
posibles matizaciones, el creacionismo no 
aceptará nunca los principios del 
transformismo y del evolucionismo y el 
positivismo absoluto no dejará de ser una 
«metafísica al revés», como lo tildan algunos 
pensadores españoles, como Urbano 
González Serrano o Leopoldo Alas. 

Valgan estas consideraciones generales 
como introducción epistemológica antes de 
abordar el estudio de tres de los varios 
debates a los cuales da lugar la ciencia en 
España durante la segunda mitad del siglo 
XIX. No es mi propósito hacer aquí un balance 
del estado de la ciencia en España que 
vendría a ser un imperfecto resumen de 
notables obras, como la muy documentada 
de Diego Núñez publicada en 19754, 
insuperada, aunque completada 

javascript:void(null);


16 

 

ulteriormente por artículos y libros de varios 
autores o como los inestimables trabajos de 
José María López Piñero y del centro de 
investigación sobre la ciencia y la medicina 
que fundó y animó en la Universidad de 
Valencia hasta su defunción en 2010 y que 
sigue muy activo5. Tampoco interesa recordar 
la historia de la ciencia española de los siglos 
pasados, del XVI particularmente, actualizada 
gracias en gran parte a Menéndez Pelayo con 
motivo de las conocidas polémicas del siglo 
XIX6. Puede lamentarse sin embargo que esté 
por escribir una verdadera historia de la 
ciencia española que tenga resonancia 
internacional. No es justo que en un libro 
como, por ejemplo, Histoire des sciences de 
Philippe de la Cotardière7, sólo figure Ramón 
y Cajal (en el foco del Premio Nobel) y no 
aparezcan los nombres de Pereira, Sabuco, 
Huarte, ni los de los famosos botánicos y 
zoólogos de los siglos XVIII y XIX, ni los del 
neurólogo Luis Simarro Lacabra (1851-1921) 
y del bioquímico José Rodríguez Carracido 
(1856- 1928) y ni siquiera el de Mateu Orfila 
(1787-1853) a pesar de haberse ganado en 
París el título de «padre de la toxicología»8. 
Ignoro si George Sarton (1884-1956) ha sido 
más generoso con España en su 
monumental Historia de la ciencia publicada 
en Harvard y a la que ha dedicado en 2009 
José Luis Peset una reseña-ensayo elogiosa, 
sustancial y de gran interés9. 

javascript:void(null);
javascript:void(null);
javascript:void(null);
javascript:void(null);
javascript:void(null);


17 

 

No puede negarse, sin embargo, que 
haya un desfase en el siglo XIX entre lo que 
en plan científico pasa en Europa y en 
España, donde se vive una ciencia de 
segunda mano, por decirlo así, más recibida 
que realmente creada, aparte unos casos 
contados. Perfectamente conocido hoy es el 
auge de la ciencia europea, debido en aquel 
entonces al desarrollo sistemático del 
experimentalismo que surte espectaculares 
adelantos en todos los ramos de 
investigación (física, química, astrología, 
biología, psicología, medicina, historia, 
antropología, sociología,...) y con asombrosos 
resultados prácticos tecnológicos. En España, 
poca ciencia sale directamente de los 
laboratorios, como señala Diego Núñez10. Por 
su parte, lamenta Clarín que falten 
microscopios en su país y sobre todo 
personas competentes para manejarlos11. En 
cambio mucha ciencia entra, procedente de 
Alemania, Inglaterra, Francia, como por 
osmosis y por las tribunas de los Ateneos, las 
columnas de la prensa, los libros, traducidos 
o no. Al respecto, no puede olvidarse que si el 
sexenio revolucionario de 1868 a 1874, fue 
un fracaso político, fue para los liberales un 
catalizador de energías intelectuales, 
impulsadas por un deseo y una voluntad de 
modernización fuera de lo común. Ahora 
bien, para la gran mayoría de los intelectuales 
conscientes de la real situación de su país, el 

javascript:void(null);
javascript:void(null);


18 

 

ejemplo de la modernidad es Europa y viene 
al caso repetir la proclama de Clarín, resumen 
del dinamismo modernizador de las fuerzas 
liberales: «El verdadero españolismo consiste 
en importar los elementos dignos de 
aclimatarse en nuestro propio suelo y en 
estudiar cuidadosamente para asimilarlo 
cuanto fuera se produce que merece la pena 
de verlo y aprenderlo»12. Si bien es preciso 
colmar los retrasos en todos los sectores de la 
vida del país, es obvio que la ciencia que 
florece en las naciones vecinas es objeto de 
asimilación privilegiado. López Piñero explica 
en la introducción de la obra colectiva La 
ciencia española del siglo XIX13, que la 
«elevación del nivel de la actividad científica 
española durante la Restauración» es debida 
al impulso intelectual del sexenio. 

La efervescencia científica que se 
manifiesta entre la élite intelectual en España 
en la segunda mitad del siglo XIX, es ante 
todo debida a una actividad más o menos 
polémica que acompaña el proceso de 
asimilación de los nuevos conocimientos. Los 
debates en torno a la ciencia son pues 
altamente significativos de une situación 
cultural y filosófica presa ella misma de una 
inveterada polémica entre tradición y 
modernidad, bien conocida y sobre la cual no 
es oportuno volver; basta remitir a los 
numerosos estudios dedicados a las 
polémicas sobre la ciencia española14. Lo que 

javascript:void(null);
javascript:void(null);
javascript:void(null);


19 

 

interesa aquí es el debate establecido entre 
intelectuales y científicos españoles y las 
ideas o las teorías que dominan en el campo 
de la ciencia europea y con las cuales entran 
en discusión, no vacilando en cuestionarlas 
cuando no les parecen aceptables. 

El afán modernizador alcanza todas las 
ciencias, pero las que más apasionan en 
España son la «ciencia del hombre» y la 
«ciencia del alma», o sea la biología y la 
psicología, en todo caso los debates a que 
dan lugar son significativos de lo que puede 
llamarse la singularidad española. Hay 
debates mucho más ruidosos y de mayor 
alcance histórico. Por ejemplo, el que se abre 
en torno al evolucionismo y al darwinismo y 
se transforma en polémica que, por encima 
de la cuestión científica, es un violento 
enfrentamiento ideológico bien conocido y 
sobre el cual existe ya abundante 
bibliografía15. Me parece, pues, más oportuno 
focalizar la atención en los debates 
mantenidos, a distancia, por personalidades 
españolas del campo liberal con científicos y 
filósofos europeos representantes de la 
ciencia moderna, por lo que se refiere a 
biología y psicología. 

Antes de acercarse a los debates en torno 
a la biología y la psicología, conviene 
asomarse a otro que en gran parte los 
condiciona, se trata del debate general y 
epistemológico entre experiencia y 

javascript:void(null);


20 

 

pensamiento, es decir, entre 
experimentalismo y especulación, con la 
advertencia de que la especulación no 
siempre se mantiene en los estrictos límites 
del objeto científico y escapa a menudo por 
los campos de la filosofía, donde cobra el 
color de la interpretación subjetiva. 
 
El debate sobre experimentación y 
especulación 
 

Es importante en España el debate entre 
experiencia y especulación pues implica, para 
las filosofías dogmáticas o idealistas, el paso a 
veces difícil y hasta casi imposible de un 
proceso de pensamiento deductivo a otro 
inductivo. La ciencia experimental sólo 
acepta la inducción que va de la experiencia 
a la idea, pero tal proceso es contrario al 
común pensar en el marco de un sistema 
idealista o de una religión revelada donde 
todo se deduce de principios o de dogmas. 

Es evidente que se ahorran este debate 
los positivistas, como el publicista Pompeyo 
Gener, adepto de Lombroso y Max Nordau 
antes de hacerse nietszeano, o como el 
comtiano Pedro Estasen, o los puros 
científicos Luis Simarro Lacabra, José 
Rodríguez-Carracido o Santiago Ramón y 
Cajal. Tampoco les plantea problema a los 
post-kantianos, como José del Perojo o 
Manuel de la Revilla. Sí, en cambio, a los 



21 

 

intelectuales católicos, como Menéndez 
Pelayo y a los que se han formado en el 
idealismo krausista, como Francisco Giner de 
los Ríos, Nicolás Salmerón, Urbano González 
Serrano, Augusto González de Linares, 
Leopoldo Alas, los hermanos Calderón y 
otros. 

El caso de Menéndez Pelayo es original, 
pues si acepta la ciencia como tal, le niega al 
experimentalismo la pretensión inductiva. 
Como nos dirá más detalladamente Ramón 
Emilio Mandado, el santanderino conoce más 
que nadie las ciencias europeas del momento, 
a él se le debe el rescate de la ciencia española 
de los siglos pasados, particularmente del 
siglo XVI con aquellos insólitos científicos 
filósofos o médicos antes citados, los Sabuco, 
Huarte, Pereira; y es más, no desdeña los 
«positivos hallazgos» de las ciencias 
modernas «porque -escribe y merece 
subrayarse la cita- nada ennoblece más el 
espíritu humano y nada es para él tan positiva 
riqueza como aquella parte de la verdad, 
pequeña o grande, que por su propio 
esfuerzo ha conquistado»16. Y sin embargo, 
no puede con el pensar inductivo del 
experimentalismo. Para él, el método 
experimental (la ciencia moderna) socava las 
antiguas hipótesis metafísicas. «El 
alejamiento de la Verdad absoluta es causa -
según él- de la crisis moral que asusta a 
muchos». Pues «sin el apoyo de la Ética 

javascript:void(null);


22 

 

especulativa, la ciencia degenera en 
empirismo, en sensualismo utilitario, que, 
remozado en nuestros días, merced a la 
invasión del método experimental en todos 
los órdenes de la ciencia, y prevalido del 
creciente descrédito en que van cayendo las 
antiguas hipótesis metafísicas, avanza como 
torrente asolador, no ya por el campo de la 
ciencia abstracta y desinteresada, sino por el 
de la vida del Derecho, minando los 
fundamentos de la conciencia moral y 
quitando a la ley su sanción más alta»17. 
Como se ve no pone en tela de juicio la ciencia 
misma siguiendo así al Eclesiastés, sino las 
filosofías que se la adueñan, como el 
positivismo y ciertas formas de cientificismo. 
Finalmente su posición sobre la ciencia pura, 
no está muy alejada de la de Clarín cuando 
éste, siguiendo también a Salomón, declara 
que «la ciencia es buena» pero es 
insuficiente18, pues queda abierto, más allá 
de la ciencia, el problema ontológico al que 
sólo la metafísica puede dar respuestas. Pero 
él considera que al experimentalismo se le 
debe los grandes adelantos de la ciencia 
moderna. 

Más importante y de mayor alcance por 
su posición respecto a la ciencia es el debate 
que sobre la experiencia y la especulación se 
entabla a partir de cierto momento entre los 
intelectuales influidos por el idealismo 
krausista. El primero en abrirlo es Salmerón 

javascript:void(null);
javascript:void(null);


23 

 

en el prólogo, redactado en 1878 en París, 
a Filosofía y Arte de Hermenegildo Giner y 
que es necesario volver a citar aquí. Después 
de denunciar la «tradicional intolerancia» y 
hacer justicia a la enseñanza de Sanz del Río, 
declara el exiliado ex-presidente de la 
República que «no basta hoy la especulación 
para el filósofo [...], necesita a lo menos 
conocer los capitales resultados de la 
observación y de la experimentación en las 
ciencias naturales». Acude a Wundt, Fechner, 
Spencer, Hartmann para mostrar que de la 
experimentación brotan datos especulativos 
y que la especulación asentada en la 
experiencia no es abstracta. Declara que por 
motivos históricos no se ha llegado a la 
alianza de la especulación y la experiencia. 
«La dualidad radical de cuerpo y espíritu, la 
división de lo inconsciente y la conciencia, la 
abstracta separación de lo sensible y lo ideal 
[...] son restos de la antigua escisión entre la 
realidad y el pensamiento, que el 
espiritualismo subjetivo ha entronizado 
presuntuosamente y que el desconocimiento 
de la naturaleza o una superficial observación 
han mantenido. Que todo lo físico es al 
propio tiempo metafísico, según la profunda 
afirmación de Schopenhauer, que la 
evolución de lo inconsciente debe explicar la 
producción de la conciencia [...] son los dos 
términos bajo los cuales se mueve toda la 
ciencia contemporánea, y cuya composición 



24 

 

habrá de fundar la alianza definitiva de la 
especulación y la experiencia»19. 

Este prólogo de Salmerón puede 
considerarse como el texto fundador en 
España de la «ciencia del hombre» y de la 
«ciencia del alma». Así lo entiende el joven 
Clarín (y probablemente todos los 
intelectuales influidos por el krausismo) al 
saludar, encareciéndola, la «modernísima 
corriente de la ciencia» estudiada por su 
antiguo profesor de metafísica que, 
''desdeñando las vulgaridades de los 
empíricos, atesorando los descubrimientos de 
la observación y la experimentación 
circunspecta y realmente científica [nótese la 
salvedad], llega a entrever la posible solución 
de esta secular antinomia entre idealismo y 
sensualismo, entre el núcleo inmediato de la 
conciencia y lo esencial de lo inconsciente». 
También, y dicho sea como anuncio de más 
amplia explicación, encuentra el joven Clarín 
en el texto de Salmerón una afirmación que 
ya él mismo ha hecho suya y será uno de los 
fundamentos tanto de su obra de creación 
como de su concepción pedagógica y de 
sociología cultural, es el papel y la misión del 
arte que don Nicolás formula así: «La 
formación del individuo no se logra sin el 
arte»20. 

A partir de esas fechas, los intelectuales 
krausistas que gravitan en torno a la 
Institución Libre de Enseñanza y constituyen 

javascript:void(null);
javascript:void(null);


25 

 

la élite liberal «progresista» se convierten al 
experimentalismo y dedican parte de su 
actividad al estudio de la ciencia moderna sin 
renunciar a la especulación, pero sin que se 
les pueda tildar de positivistas. Por eso vuelvo 
a decir que la denominación de krauso-
positivista, inventada por Adolfo Posada, no 
es del todo adecuada. No es inútil recordar 
que para Krause el saber y desde luego la 
ciencia son el motor de la perfectibilidad 
humana y que uno de los imperativos de su 
metafísica es «conocer a Dios en la ciencia». 
Lo cual puede explicar que los institucionistas 
acepten casi naturalmente el 
experimentalismo como medio de progreso 
humano y que por otra parte, buenos 
científicos, aunque positivistas declarados, 
como el neurólogo Luis Simarro Lacabra y el 
famoso químico y primer catedrático de 
bioquímica en España José Rodríguez 
Carracido, sean profesores más o menos 
ocasionales de la Institución Libre de 
Enseñanza. 

Entre los profesores influidos por el 
krausismo, el que más se interesa por la 
ciencia naturalista, particularmente la 
fisiología y la biología y por la «ciencia del 
alma», la psicología, es Urbano González 
Serrano (1848-1904). Él también, siguiendo a 
Salmerón, su antiguo profesor y colega, 
vuelve una y otra vez sobre el debate entre 
experimentalismo y especulación para 



26 

 

asentar claramente su posición. Por ejemplo, 
en 1881, nota que «el experimentalismo ha 
allegado un inmenso cúmulo de datos» y que 
es necesario que el pensamiento «ensaye la 
formación de síntesis relativas, bajo las cuales 
se ordene la masa de los conocimientos que 
la experiencia ha recolectado»21. Censura la 
inconsecuencia de los positivistas que 
«rechazan la filosofía especulativa y niegan la 
metafísica, [...] formando a la vez o 
una Metafísica positivista o una Metafísica 
negativa (expresión de Ribot, precisa), que 
viene a constituir, según alguna vez hemos 
indicado, un idealismo al revés»22. Pero 
desconfía, por lo menos en el campo de la 
ciencia, de una metafísica que se detenga «en 
un punto que estima en el fondo insoluble»23. 
No se trata de negar el misterio sino de 
aceptar como Spencer lo indiscernible, sin 
que por eso se detenga la ciencia, la ciencia 
experimental, en «su camino triunfal»24. 

Por esta posición bien pensada y 
equilibrada con respecto a la ciencia, por su 
perfecto conocimiento del pensamiento 
científico europeo por lo que hace a biología 
y psicología, y también por su dinámico 
entusiasmo, merece González Serrano que 
nos focalicemos en algunos de sus trabajos. 
Uno es su original aportación al gran debate 
sobre lo orgánico y lo inorgánico que agita la 
ciencia europea de la época. Pero su principal 
campo de investigación y especulación es la 

javascript:void(null);
javascript:void(null);
javascript:void(null);
javascript:void(null);


27 

 

psicología. En este último campo, el de la 
psicología, no carece de interés comparar las 
actividades de González Serrano que 
desempeña en España un papel parecido al 
de Ribot en Francia, con las del neurólogo 
Luis Simarro, primer catedrático de psicología 
en España, que es un experimentalista puro, 
es decir que se fija ante todo en los hechos y 
en las conclusiones que de los hechos se 
pueden sacar, desconfiando de la 
especulación. 
 
 
 
El debate acerca de lo orgánico y lo 
inorgánico. La «ciencia del hombre» 
 

El debate acerca de lo orgánico y lo 
inorgánico es ya antiguo en Europa. En 
Francia es uno de los focos de las polémicas 
entabladas entre los miembros de la «tríada 
prestigiosa», Lamarck (1744-1829), Geoffroy 
Saint-Hilaire (1772-1844) y Georges Cuvier 
(1729-1832), (violenta polémica entre Cuvier 
y Lamarck), fundadores del transformismo y 
del evolucionismo, teorías que antes de 
Darwin han revolucionado las ciencias 
naturales, es decir el Naturalismo, según el 
término usual. Dicho aquí de paso, la 
herencia de los caracteres adquiridos por una 
especie a lo largo de su evolución es una 
hipótesis de Lamarck, que, aplicada por 



28 

 

extrapolación al hombre, se hace ley del 
determinismo atávico, fuente de errores más 
o menos graves. Si la ley de la herencia como 
columna vertebral de la historia de los 
Rougon, resulta anestesiada por el talento de 
Zola, en cambio, los estragos que ha causado 
y sigue causando, en el Derecho penal son 
mucho más graves y no hablemos de la tenaz 
y monstruosa teoría de las razas inferiores y 
superiores25. La ciencia puramente 
experimental no tiene la culpa de tales 
errores, sí la especulación gratuita y la 
extrapolación cientificista, interesada o no. 

En España, el debate sobre lo orgánico y 
lo inorgánico, parece iniciarse públicamente 
por un curso titulado «¿Puede y debe 
considerarse la vida de los seres organizados 
como transformación de la fuerza 
universal?», organizado durante la sesión de 
1875-1876 en la Sección de Ciencias Físicas y 
Naturales del Ateneo de Madrid. Por su parte, 
durante esa misma sesión, la Sección de 
Ciencias Morales y Políticas propuso esta 
cuestión: «¿El actual movimiento de las 
ciencias naturales y filosóficas en sentido 
positivista, constituye un grave peligro para 
los grandes principios morales, sociales y 
religiosos en que descansa la civilización?». 
Aunque estas preguntas puestas a debate 
prueben que los intelectuales no se muestran 
indiferentes a la reflexión acerca de los 
descubrimientos de la ciencia positiva, las 

javascript:void(null);


29 

 

formulaciones dejan transparentar cierto 
recelo respecto a sus posibles consecuencias 
perturbadoras; lo cual es significativo del 
notable desfase ideológico entre el proceso 
histórico de la sociedad española y el de las 
naciones europeas, como explica Diego 
Núñez26. Desde el punto de vista meramente 
científico, que es el que aquí interesa, las 
investigaciones sobre lo orgánico y lo 
inorgánico emprendidas por los científicos 
europeos desembocan inevitablemente en el 
problema de la vida, cuestión palpitante y 
objeto de todas las especulaciones y aun 
extrapolaciones. Es indudable que las 
discusiones del Ateneo sobre este punto, 
recrudecidas aquellos mismos años por la 
introducción de las teorías de Darwin, 
sacudieron las conciencias y se prolongaron 
en la prensa. 

Antes de analizar el detallado estudio de 
González Serrano de 1881, merece atención 
un artículo de Alfredo Calderón, profesor de 
la Institución Libre de Enseñanza, publicado 
en la Revista Europea el 13 de abril de 1878. 
Es Alfredo Calderón uno de los intelectuales 
«progresistas», asiduo a los debates del 
Ateneo, que se interesa por la ciencia 
moderna y ha reflexionado sobre el 
pensamiento científico dominante en la 
Europa contemporánea. Es hoy una figura 
injustamente olvidada a pesar de su 
constante y valeroso combate como 

javascript:void(null);


30 

 

publicista y profesor en defensa de la justicia, 
la educación, la República; como director 
de La Justicia ha contribuido activamente a la 
difusión en España de las teorías 
evolucionistas de Darwin, como acaba de 
revelar Julio Simó Ruescas en un reciente 
estudio27. Por eso es de saludar la publicación 
hace poco de algunos de sus artículos debida 
a los profesores Pedro L. Angosto y Manuel 
Muela28. 

En el artículo de la Revista Europea, 
Alfredo Calderón, aunque considera como un 
progreso que se haya emancipado «la 
concepción de la Naturaleza de la tutela 
tradicional del escolasticismo», discrepa de la 
tendencia invasora del espíritu naturalista 
que tiende «a identificar la noción de la 
Naturaleza con la realidad», que ve el espíritu 
como «una mera propiedad natural, y el 
pensamiento una función del cerebro», «la 
sociedad y el lenguaje como organismos 
puramente físicos» y «la historia humana una 
evolución [...] regida por las mismas leyes a 
que obedece la aparición y el desarrollo de las 
especies animales». «No es menester -precisa 
el autor en nota- acudir al materialismo 
declarado [...], representado por Molleschott, 
Büchner, Carl Vogt y tantos otros para hallar 
la comprobación de este aserto». En la 
antropología contemporánea «con dificultad 
se hallará un fisiólogo que no la sostenga». 
Para Alfredo Calderón, intérprete del 

javascript:void(null);
javascript:void(null);


31 

 

pensamiento de los institucionistas y de 
muchos intelectuales españoles, esa 
tendencia invasora a la unidad que no vacila 
en poner en un mismo plano objetos de muy 
distintas naturalezas, como el espíritu y el 
cuerpo, la planta y el ser vivo, el animal y el 
hombre, lo orgánico y lo inorgánico, es ajena 
a la ciencia propiamente dicha. Esas 
especulaciones analógicas son 
extrapolaciones debidas, según él, al 
exclusivismo y al espíritu de escuela y las más 
veces al desconocimiento de lo que se indaga 
en otra esfera de la ciencia. Es una crítica clara 
del reduccionismo positivista y de la 
tendencia de los naturalistas franceses, 
ingleses y alemanes a elaborar teorías 
parciales que salen del campo de la ciencia. 
Prueba de ello, pero no lo dice Calderón, es 
que, por ejemplo, las especulaciones de 
Lamarck, Cuvier y Geoffroy Saint Hilaire que 
tienen el mismo objeto de estudio, les lleva a 
formular teorías distintas y hasta opuestas. 
No se trata de cientificismo, sino sólo de 
resultados de hipótesis, de intuiciones de 
científicos escrupulosos y de buena fe que 
buscan una explicación más allá de los 
hechos. El mismo Lamarck confiesa que 
«cualquier ciencia ha de tener su filosofía, 
sólo así puede progresar»29. 

Por lo que respecta a la cuestión de lo 
orgánico y lo inorgánico, en debate en el 
Ateneo, dos años antes, la casi totalidad del 

javascript:void(null);


32 

 

artículo es una presentación crítica de los tres 
dualismos que vienen trabajando a la ciencia 
natural desde los comienzos de su evolución 
independiente. El primero y más antiguo es el 
que explica la existencia de los seres 
animados y de los inanimados y las 
manifestaciones de los fenómenos naturales 
por la acción de une especie de Deus ex 
machina, de un «Dios caprichoso, gestor 
inmediato y directo de toda actividad». A 
pesar de los enormes progresos de la ciencia 
experimental y de la casi universal aceptación 
de la sustantividad de la Naturaleza, perdura 
en España esta aberración entre los censores 
católicos de la ciencia moderna. 

Los otros dos dualismos siguen 
manteniendo el antagonismo entre lo 
inorgánico y lo orgánico, es decir la materia y 
la vida. El segundo, considera como seres 
independientes la materia inerte y las fuerzas 
que sobre ella actúan. Nacida tal concepción 
al calor de elementos tradicionales y antiguos 
prejuicios, es para Calderón una concepción 
tanto más perniciosa cuanto más encubierta, 
pues la materia sin la fuerza es algo ajeno a la 
experiencia y por otra parte no se puede 
pensar la fuerza separada de la materia. El 
tercer dualismo es la supuesta radical 
distinción y oposición entre los seres 
orgánicos y los llamados inorgánicos. «La 
Naturaleza aparece como rota y dividida en 
dos reinos fundamentalmente diversos». 



33 

 

Nota el autor que esta concepción es la que 
prevalece en el espíritu de los naturalistas y es 
la que sirve de base a la enseñanza de las 
ciencias naturales. Cree observar sin embargo 
que estas visiones dualistas mantenidas por 
la rutina aparecen hoy más suavizadas y 
acude a Helmholtz que «considera la fuerza y 
la materia, no como entidades distintas, sino 
como meras abstracciones de una sola y 
misma realidad», para sugerir que aboga por 
una especie de monismo, no claramente 
confesado. Pero sorprende que no se fije 
mucho en el elemento fundamental de 
distinción entre lo orgánico y lo inorgánico, 
es decir, la fuerza, de la que dice «que viene 
de no se sabe de dónde», que «mora en 
regiones inaccesibles aún al pensamiento y se 
impone a la materia para darle forma de 
organización y de vida. En todo caso, si la vida 
es un misterio para la ciencia, no es para él 
una fuerza sobrenatural. 

Puede que en 1878, haya sido original en 
España la contribución del joven Calderón al 
debate acerca de la ciencia. Subrayaremos 
sobre todo que, como buen institucionista, 
censura oportunamente tanto el positivismo 
absoluto como las indebidas extrapolaciones 
de los científicos. En cambio su aplicada 
denuncia de los dualismos y su aspiración 
monística no aclaran mucho el debate abierto 
en 1876 en el Ateneo. Se nota que por aquel 
entonces el activo colaborador de Giner no 



34 

 

ha madurado aún bastante el lenguaje de la 
ciencia moderna. Precisamente la cuestión 
del lenguaje es fundamental también en 
ciencia. Según Poincaré, que nada tiene de 
nominalista, «Todo lo que crea el científico en 
un hecho es el lenguaje con el cual lo 
expresa», «la aportación de la ciencia es la 
aportación de este lenguaje», y «el hecho 
científico no es más que el hecho bruto 
traducido en otro lenguaje»30. Afirmaciones 
que merecerían profundización 
epistemológica. 

Quien domina perfectamente este 
lenguaje y revela, a partir de documentación 
perfectamente asimilada, una posición muy 
afirmada sobre el problema de lo orgánico y 
de lo inorgánico, es González Serrano, 
correligionario de Alfredo Calderón, en el 
extenso trabajo titulado «El naturalismo 
contemporáneo»31 publicado en 1881. 

Aunque con gran sinceridad confiese que 
su cultura experimental es allegadiza y que 
viene al problema del naturalismo científico 
desde el campo de la filosofía, camina con 
paso seguro por esas intricadas materias y el 
tono firme, notable desde las primeras 
páginas, dice que sabe adónde va: «A este 
experimentalismo [...] que no tiene nada que 
ver con el experimentalismo enragé de 
los enfants terribles de la escuela positivista, 
a este experimentalismo es al que 

javascript:void(null);
javascript:void(null);


35 

 

pretendemos preguntar sobre lo orgánico y 
lo inorgánico»32. 

Y este experimentalismo es el que 
muestra que la vida es compleja y el que 
permite afirmar de entrada que, pese a lo que 
parecía pensar Alfredo Calderón, existe une 
distinción entre lo orgánico y lo inorgánico: 
«Es absurdo pensar que las leyes físico-
químicas son causas inmediatas de los 
fenómenos observables de la vida»33. Acude 
a Haeckel que, después de apurar el análisis 
de los datos proporcionados por el 
experimentalismo, debe admitir que en el 
punto indeciso de la organización hay «un 
centro atractivo», asimilador de fuerzas y 
comenta: «si la vida es asimilación y 
apropiación de las leyes físico-químicas para 
producir y determinar elementos 
histológicos, hay que concluir que la vida 
es creación de todos estos elementos»; lo cual 
es la idea de Claude Bernard, para quien «la 
vida es creación en transición en el paso de lo 
inorgánico a lo orgánico». Si la materia es el 
lugar donde las fuerzas se manifiestan, la vida 
es algo más que el producto de un mero 
mecanismo. Es lo que dice Claude Bernard: el 
huevo es materia inerte hasta cuando se 
produce la expansión de la fuerza germinal 
creadora de todo principio orgánico34. Hay 
que aceptar, pues, que la fuerza germinal sea 
un misterio. 

javascript:void(null);
javascript:void(null);
javascript:void(null);


36 

 

Para mostrar que lo orgánico es distinto 
de lo inorgánico, pasa revista González 
Serrano a las cualidades distintivas de lo 
orgánico como la irritabilidad, la sensibilidad, 
la nutrición, la generación, el dolor, el hábito, 
etc., estudiadas por los prestigiosos 
científicos europeos que, a pesar de 
discrepancias en los métodos de 
investigación y en ciertas conclusiones 
parciales, deben todos conceder que la vida 
es irreductible a la experimentación físico-
química. De paso da largas citas significativas 
de Taine, de Claude Bernard, de Paul Bert y 
otros. Pocos son los que no aceptan esta idea, 
como G. H. Lewes o M. Daste35. Se sabe 
gracias a Huxley que el protoplasma es la 
base fisicoquímica de la vida. Pues bien, «en 
estas regiones tenebrosas donde han 
penetrado estos nuevos buzos del 
pensamiento que se llaman Haeckel, Pasteur, 
Berthelot y otros, se nota en los seres 
orgánicos, por imperfectos que sean, una 
movilidad excesiva por ser compuestos 
inestables y centros atractivos de apropiación 
de fuerzas que revela una unidad irreductible 
a la experimentación físico-química»36. 

Reiteradamente manifiesta su 
desacuerdo con el transformismo 
(seguramente el de la llamada «tríada 
prestigiosa») pues lleva en el fondo de sus 
concepciones sintéticas premeditada 
intención de identificar lo orgánico con lo 

javascript:void(null);
javascript:void(null);


37 

 

inorgánico, al considerar la vida como una 
simple combustión (química) y una 
transformación de fuerzas (física)37. El 
transformismo no 
consigue plenificar (¡sugerente neologismo!) 
el contenido de los seres, se limita a sumar 
cuantitativamente relaciones homogéneas o 
aspectos análogos de todos los objetos 
observados. Por fin, «peca el transformismo 
por limitarse a identificar y sumar los 
elementos dados por la experiencia y en 
negar la complejidad unitaria de la vida»38. 
Como peca la psicología de la asociación, muy 
en boga en Inglaterra, por no penetrar más 
que en algunos aspectos de la realidad de los 
seres39. Finalmente, «el transformismo que 
tanto alardea de conocimientos positivos y de 
ser fiel a la experiencia, es en fin de cuentas 
un idealismo al revés, un subjetivismo 
idealista, que concibe a modo mecánico todo 
el mundo natural»40. 

A propósito de la hipótesis de Wallich's y 
Haeckel, según la cual en las últimas capas del 
mar, se halla el gran secreto, el de la 
transformación de la materia en organismo, 
es decir de la aparición de la vida, escribe: «Lo 
que digo es que el problema está planteado, 
pero con su incógnita envuelta en ese 
misterio que rodea a los primeros procesos de 
la vida y quiero añadir que no obran con sano 
criterio científico los que a raíz de un 

javascript:void(null);
javascript:void(null);
javascript:void(null);
javascript:void(null);


38 

 

descubrimiento nuevo creen con ligereza que 
han alcanzado la verdad»41. 

Perdón por la digresión, pero me da pie 
don Urbano para ensanchar su advertencia a 
un caso límite de extrapolación a que 
conduce el engreimiento de ciertos 
eminentes científicos. El gran químico francés 
de fama internacional Marcelin Berthelot 
(1827- 1907), consigue crear en 1860 un 
compuesto orgánico, el acetileno, por síntesis 
de sus elementos, el carbono y el hidrógeno 
por mera reacción química favorecida por la 
electricidad, sin intervención de la llamada 
fuerza vital. Es un descubrimiento de gran 
alcance que abre la larga serie de las síntesis 
orgánicas de materias nuevas, medicinas, 
cosméticos, etc. Estalla en todo París y en el 
mundo entero, el grito de victoria del sabio 
químico, amigo de Renan (autor de El 
porvenir de la ciencia, obra escrita en 1848 y 
publicada en 1890): «¡Ya no hay misterio! La 
ciencia reivindica el universo entero y 
rechaza cualquier explicación sobrenatural y 
metafísica». No matiza su posición y su 
optimismo delirante hace que se le atribuya el 
título de «pontífice del cientificismo»42. El 
título de papa que se le tributa al ilustre 
químico está muy acorde con esa religión de 
la ciencia que desde Comte reúne a 
numerosos fieles y que según Habermas «es 
una manera de hipostasiar la ciencia para 
hacer de ella una nueva fe»43. 

javascript:void(null);
javascript:void(null);
javascript:void(null);


39 

 

A González Serrano le seduce la 
afirmación de Schopenhauer, tal vez 
recuperada del prólogo atrás estudiado de 
Salmerón, a saber: «todo lo físico es metafísico 
y recíprocamente». Está claro que, para él, el 
discurso metafísico no debe contaminar el 
discurso de la ciencia, sin embargo, «en el 
fondo y contextura de lo físico late y vive lo 
métafísico»44, quiere decir que no se puede 
negar el misterio de la vida. 

Vemos pues que en España, gracias a 
Urbano González Serrano, tenemos un 
discurso sobre la ciencia contemporánea 
perfectamente dominado y que además 
depara una concepción de la ciencia abierta y 
equilibrada. Rechaza el profesor del Instituto 
San Isidro el positivismo mecanicista y 
mutilador, critica el transformismo por no 
hacer la vital distinción entre lo inorgánico y 
lo orgánico, tiene aguda conciencia de la 
complejidad de la vida y acepta que ésta sea 
un misterio. «La realidad es, dice Clarín, pero 
es misteriosa». Y el minucioso análisis de 
González Serrano muestra que tanto más se 
acerca la ciencia al misterio, más misterioso lo 
hace. 
 
 
 
 
 

javascript:void(null);


40 

 

El debate sobre la «ciencia del alma» 
 

En cuanto al debate sobre la «ciencia del 
alma» desemboca en parecida conclusión, 
tanto para el psicólogo filósofo González 
Serrano o el pensador Clarín como para el 
científico puro Luis Simarro. Lo que les 
distingue es la posición que en conciencia 
toman frente a lo incognoscible. La expresión 
«ciencia del alma» que el mismo González 
Serrano emplea a veces en lugar del término 
científico psicología, sugiere que se toma en 
cuenta la ambigua complejidad del objeto 
estudiado, que no se limita a la actividad 
neuronal de un espíritu producida por un 
cerebro. Si el neuropsicólogo Luis Simarro y el 
neurofisiólogo Ramón y Cajal se imponen 
investigar principalmente sobre el cerebro las 
neuronas, el científico filósofo González 
Serrano ensancha su campo de estudio a la 
totalidad de las manifestaciones psíquicas. 

Acerquémonos al debate que éste 
mantiene con la ciencia psicológica europea. 
Se trata en efecto de un verdadero debate en 
el que el profesor del Instituto San Isidro 
entabla diálogo con las eminencias europeas, 
llámense Théodule Ribot, Binet o Wilhelm 
Wundt, cuyas obras domina hasta llegar a 
poder naturalmente cuestionarlas a partir de 
sus bien asentadas concepciones. 

Gracias a los insólitos trabajos de Antonio 
Jiménez45, a quien con tristeza reiteramos 

javascript:void(null);


41 

 

agradecido homenaje, conocemos bien a 
González Serrano. No es neurólogo como 
Simarro, no ha colaborado nunca en ningún 
laboratorio, es un profesor de filosofía, cuya 
actividad investigadora está centrada en la 
psicología, observándose a sí mismo, 
analizando y discutiendo los trabajos de 
todos los psicólogos, psicofisiólogos y 
fisiólogos europeos y difundiendo en España, 
a través de libros, artículos de prensa, 
colaboraciones en diccionarios 
enciclopédicos, conferencias, etc., todo lo que 
le parece digno de ser conocido por sus 
compatriotas. Su labor divulgadora es 
considerable: siete libros de psicología, casi 
trescientos artículos de periódicos y revistas 
(incluyendo los de crítica literaria), trescientas 
sesenta y seis voces, según Antonio Jiménez, 
en el Diccionario Enciclopédico Hispano-
Americano de Montaner y Simón, obra que, 
dicho sea de paso, merece el atento estudio 
que le ha dedicado recientemente Bénédicte 
Vauthier46 por ofrecer un panorama 
interesante de la cultura del siglo XIX en 
varias de sus facetas. Sobre la bibliografía de 
González Serrano, remito al exhaustivo 
trabajo de Antonio Jiménez. 

En cuanto a la finalidad y al método de los 
estudios de psicología de González Serrano, 
son algo parecidos a los de Théodule Ribot en 
Francia, donde el director de la famosa Revue 
Philosophique da a conocer las orientaciones 

javascript:void(null);


42 

 

de la psicología vigentes en otros países de 
Europa, Inglaterra, Alemania, Italia; ha 
publicado libros de gran resonancia 
como Psychologie anglaise 
contemporaine en 1870 y, dos años 
después, Psychologie allemande 
contemporaine, las dos traducidas al español 
con todas sus obras, en 1901, acontecimiento 
alabado y comentado por don Urbano47. 

Dicho sea de paso debe subrayarse el 
hecho de que cada nación parece tener su 
singularidad y que desde luego las 
investigaciones y reflexiones sobre psicología 
siguen siendo aún tributarias de condiciones 
científicas y culturales nacionales, o sea que, 
la ciencia psicológica está en gestación y no 
ha alcanzado todavía el debido grado de 
universalidad a que aspira la ciencia. «Nadie -
escribe el psicólogo español- ha contribuido a 
vulgarizar ideas que parecían patrimonio 
exclusivo de algunos»48. Por lo que hace a 
concepciones don Urbano discrepa del 
empirismo positivista de su ilustre colega 
francés, cuyas «ideas no son del todo 
admisibles aun por los que procuran 
estudiarlas»49. En 1901, a la hora del balance, 
escribe: «Por encima de las críticas y reparos 
que nos sugiere la lectura detenida de las 
obras del ilustre psicólogo francés, la empresa 
por él llevada a cabo es de las que dejarán 
huellas [...]. Él ha contribuido [...] a enterrar el 
intelectualismo semimecánico de la 

javascript:void(null);
javascript:void(null);
javascript:void(null);


43 

 

psicología tradicional; él ha enriquecido el 
problema psicológico con nuevas y más 
amplias perspectivas y, rectificando en parte 
la crudeza de su empirismo positivista, ha 
orientado la especulación por caminos más 
seguros. Ha presentido que la psicología 
contemporánea exige, si ha de ser científica, 
pasar del estado descriptivo al explicativo»50. 

González Serrano, como Ribot, ha 
contribuido a vulgarizar en España ideas que 
«parecían patrimonio exclusivo de algunos». 
Está enterado de todo lo que se publica en 
Europa sobre psicología. Según Antonio 
Jiménez, en el conjunto de su obra están 
citados 99 autores extranjeros especialistas 
en psicología51. En 1880, publica un libro 
titulado La psicología contemporánea, de 
cuyo alcance da idea el subtítulo Examen 
crítico de las opiniones y tendencias más 
extendidas y autorizadas entre psicólogos 
sobre la ciencia del alma. El libro revela un 
perfecto conocimiento de las obras de los más 
eminentes psicólogos, neuropsicólogos, 
psicofisiólogos europeos, como Claude 
Bernard, Charcot, Binet, Wundt, Haeckel, 
etc., como de la teoría asociacionista del 
inglés Stuart Mill, la evolucionista de Spencer, 
la de lo inconsciente de Hartmann y por 
supuesto las obras de Darwin que empiezan 
a publicarse en España en 1876. Lo que 
merece subrayarse es la curiosidad de un 
espíritu abierto a los últimos adelantos de la 

javascript:void(null);
javascript:void(null);


44 

 

modernidad europea y sobre todo una 
capacidad de asimilación y una certeza de 
miras que se revelan en el análisis crítico de 
esas ideas y de esos sistemas. Lo que ofrece a 
sus compatriotas, no para que España 
se europeíce, como se dirá más tarde, sino 
para se ponga a la altura de los tiempos, 
guardando su singularidad, es el resultado de 
un debate crítico, no una mera traslación de 
conocimientos. 

Para mostrar esta capacidad ejemplar del 
psicólogo español para adaptar el lenguaje 
científico de la fuente al lenguaje propio, me 
limitaré a un ejemplo, y aprovecho la ocasión 
para decir que esta capacidad es la misma 
para todos los intelectuales desde Clarín 
hasta Menéndez Pelayo (buena muestra de 
ello nos da el lenguaje de la Historia de las 
ideas estéticas). El ejemplo es el análisis que 
hace don Urbano de la obra Principios de 
psicología fisiológica del más eminente 
psicofisiólogo de la época, Wilhelm Wundt 
(1832-1920), profesor de Leipzig, publicada 
en 1874. El estudio de González Serrano deja 
transparentar las líneas de fuerza de un 
espíritu abierto y maduro, y bien asentado en 
su concepción de la naturaleza humana, 
concepción en buena parte legado del 
humanismo espiritual krausista. Reconoce y 
alaba los resultados científicos de suma 
importancia deparados por el rigoroso 
experimentalista: «Queda establecido -



45 

 

escribe- que hoy ni existe estado o 
determinación psíquica a que no 
corresponda cambio o alteración de lo 
fisiológico y viceversa»52. Pero no acepta lo 
que llama la extrapolación de Wundt, cuando 
éste intenta identificar lo psíquico con lo 
físico: «Aspirar a que la clave del enigma 
psicológico se limite a la constitución de una 
física sin alma, sintetizar las nuevas 
tendencias de la psicología en el afán de 
pesar, medir, calcular los fenómenos 
espirituales; pretender, en fin, que la 
mecánica exterior se aplique, sin excepción 
ninguna, a la vida interior, son en el fondo 
ideas preconcebidas, prejuicios debidos al 
desconocimiento u olvido de la realidad 
específica del alma»53. Así pues, Wundt, por 
exceso de experimentalismo, cae en un 
«idealismo al revés», aunque no llegue nunca 
al materialismo mecanicista, así como los 
positivistas comtianos más empedernidos, y 
entre ellos no pocos destacados científicos, 
levantan una «metafísica al revés». Tan fuerte 
es el afán de trascendencia que los que se 
obstinan en atenerse a los hechos no escapan 
siempre a la tentación de buscar una 
legitimación sistemática. No escapan al 
cientificismo. Lo cual hace decir a Clarín que 
«un Haeckel, un Berthelot, un Letourneau 
pueden ser excelentes especialistas 
científicos y filósofos muy medianos»54. 

javascript:void(null);
javascript:void(null);
javascript:void(null);


46 

 

Es que para González Serrano, el espíritu, 
aunque condicionado por el cuerpo, «está 
dotado de actividad propia, espontánea»55. 
En su Manual de Psicología, de 1880, da del 
alma una definición, para él definitiva: «Es, 
pues, el alma energía consciente y libre que 
obra por sí misma (aunque con la 
colaboración del cuerpo), pensando, 
sintiendo y queriendo»56. No acepta, el 
«pienso luego soy» del intelectualismo 
cartesiano. No pierde nunca de vista la 
complejidad de los fenómenos psíquicos: «En 
los más profundos, tenues y delicados limbos 
de la vida humana aparece la complejidad de 
sus fenómenos tan invisibles que el análisis 
más perspicuo no se atreve a decir de plano 
su naturaleza espiritual o corporal»57. Por otra 
parte, González Serrano, como la mayoría de 
los intelectuales influidos por el krausismo, 
no ha hecho suyo el sueño del infinito 
«porvenir de la ciencia». La posición de 
nuestro autor y de los demás se sitúa en 
término medio entre el idealismo abstracto 
de tipo hegeliano (como lo fue el krausismo 
ortodoxo) y las extrapolaciones de algunos 
científicos y filósofos europeos. Dicha 
posición resulta claramente resumida en la 
frase siguiente: «Pecó y aún peca contra los 
fueros de la lógica el idealismo filosófico con 
la audacia de sus deducciones, pero pecó y 
sigue reincidiendo en semejante pecado el 

javascript:void(null);
javascript:void(null);
javascript:void(null);


47 

 

especialismo de los científicos con lo atrevido 
de sus inducciones»58. 

Como otro ejemplo (el primero es el de 
Berthelot, citado en nota) de extrapolación 
cientificista, merece citarse, a modo de 
digresión, el «ensayo» de Eugène Roberty 
(1843-1915), L'Inconnaissable. Sa 
métaphysique. Sa psychologie59. Partiendo 
del postulado según el cual lo incognoscible 
es una no-idea, que sólo es digno del hombre 
lo que se puede conocer, enhebra sus 
argumentos con una lógica estricta, pero 
fundada en la crítica de todos los pensadores 
pasados y actuales; todos, Kant, los 
positivistas, el «pobre» Spencer, etc., todos 
son culpables por no haber sabido 
«depurarse», ni escapar a la debilidad de 
empeñarse en dudar de que la ciencia en 
marcha lo aclara todo un día. González 
Serrano no cita a Roberty, pero Clarín sí, dos 
veces, pero cuesta trabajo imaginar que haya 
leído sin reaccionar L'Inconnaissable... 

Sobre la cuestión palpitante de la «ciencia 
del alma», la de la compleja y misteriosa 
energía del alma y, en una palabra, la de la 
vida, cuestión que se plantea en iguales 
términos en la «ciencia del hombre», cuando 
se especula acerca de lo orgánico y lo 
orgánico, González Serrano mantiene 
siempre la misma posición. 

Pasando los años, puede notar con 
satisfacción y esperanza por lo que se refiere 

javascript:void(null);
javascript:void(null);


48 

 

a su idea del progreso humano, que la 
concepción de los eminentes psicofisiólogos 
europeos, Wundt, Spencer, Hatmann e 
incluso Ribot, se aleja del mutilador 
reduccionismo monista, desechando «la idea 
de la sustancia pasiva del alma para aceptar 
la de una energía dinámica que, en 
connivencia con el medio natural y social, 
coopera al triunfo definitivo de la verdad y del 
bien en el mundo»60. «Cuando Spencer dice 
que no podemos conocer lo absoluto, afirma 
implícitamente que existe lo absoluto». 

Es decir que al final del debate, son los 
grandes especialistas europeos los que se 
acercan a la concepción constantemente 
defendida por el psicólogo español, para 
quien siempre fue la psiquis «más que una 
sustancia pasiva, una actividad teleológica 
con finalidad interna»61. La evolución de 
Wundt, notable en La filosofía de nuestro 
tiempo, «permite esperar que se encontrarán 
muy pronto la especulación y la 
experiencia»62. Así pues, el deseo 
manifestado por Salmerón en 1878, 
prolongado en la constante y dinámica lucha 
de González Serrano, Giner, Clarín, Posada, 
los hermanos Calderón, Altamira y todos los 
institucionistas, para imponer en España en 
el campo de la ciencia necesaria unión entre 
la experiencia y la filosofía especulativa, sin 
que por olvide el misterio inasequible por la 

javascript:void(null);
javascript:void(null);
javascript:void(null);


49 

 

ciencia y legitimador de la metafísica, se ha 
realizado plenamente. 
 
 
 
Conclusiones abiertas a otros debates 
 

Hay efectivamente para ellos un más allá 
de la ciencia que puede ser el arte, ese 
«ensanchamiento de la condición humana», 
según Kant. El arte que para Salmerón, 
González Serrano, Clarín, etc., es 
imprescindible en la formación del hombre y 
es también para Clarín, anticipando a Freud, 
superior a la ciencia en cuanto a 
conocimiento y representación de la 
interioridad humana63. 

La ciencia es buena, pero no basta, dice 
Clarín, que se fija en esta insuficiencia para 
buscar una solución metafísica64. La ciencia 
es buena, dice Menéndez Pelayo, pero no se 
debe instrumentalizar para intentar socavar 
las verdades absolutas. 

La ciencia es buena afirman con fuerza 
González Serrano y Simarro y en ella se fijan, 
pero sin negar que haya realidades 
inaprensibles, en ella y, desde luego, fuera de 
ella. 

Hay un más allá de la ciencia que 
interpela a todos los hombres y que cada uno 
piensa y vive a su modo. Siempre acecha la 

javascript:void(null);
javascript:void(null);


50 

 

metafísica en la frontera de las parciales 
verdades de la ciencia. 

Este imperfecto recorrido en torno a los 
debates vividos en España sobre la ciencia del 
hombre» y la «ciencia del alma», me autoriza 
a trasladar aquí la conclusión de otro trabajo, 
a repetir, pues, que si España pudo, en el siglo 
XIX, recibir mucho de Europa en lo tocante a 
ciencia positiva, España hubiera podido darle 
a Europa lecciones de buen sentido 
humano65. 
 
 
 
Bibliografía 
 

• Angosto, Pedro L. (ed.) (2013), Alfredo Calderón y el 
nacimiento de la España vital (Artículos 1890-1907), 
Presentación de Manuel Muela, Madrid, Centro de 
Investigación y Estudios Republicanos. 

• Alas, Leopoldo (1890), Un discurso, Folleto literario 
VIII, Madrid, Fernando Fe, Obras completas, Oviedo, 
Ediciones Nobel, tomo IV, Crítica, 2003 (1505). 

• Altamira, Rafael (1891), «El renacimiento religioso», La 
Ilustración Ibérica, 7 y 14 de marzo. 

• Cotardière, Philippe de la (dir.) (2004), Histoire des 
sciences, Paris, Tallandier (reedición 2012). 

• García Camarero, Ernesto y Enrique (1970), La 
polémica de la ciencia española, Madrid, Alianza. 

• González, Serrano, Urbano (1880a), Manual de 
Psicología, Madrid, Imprenta de Gregorio Hernando. 

• González. Serrano, Urbano (1880b), La psicología 
contemporánea, Madrid, Librería de Hernando. 

• González Serrano, Urbano (1881), «El naturalismo 
contemporáneo. Lo orgánico y lo inorgánico», 

javascript:void(null);


51 

 

en Ensayos de crítica y de filosofía, Madrid, Aurelio J. 
Alario (119-169). 

• González, Serrano, Urbano (1888), La Psicología 
fisiológica, Librería de Fernando Fe. 

• González Serrano, Urbano (1901), La Escuela 
Moderna, 1 de enero. 

• Habermas, Jürgen (1973), La technique et la science 
comme «idéologie», Préface de Jean-René Ladmiral, 
Paris, Gallimard (VII). 

• Jiménez García, Antonio (1996), El krausopositivismo 
de Urbano González Serrano, Badajoz, Departamento 
de Publicaciones de la Excma. Diputación Provincial. 

• Lacau Saint Guily, Camille (2015), Henri Bergson en 
Espagne. Une histoire contrariée (1875- 1930), Paris, 
L'Harmattan (particularmente «Chapitre I: L'Espagne, 
une terre inhospitalière au Bergsonisme (1875-années 
1900)»). 

• Lissorgues, Yvan (1987), «Heterodoxia y religiosidad: 
Leopoldo Alas (Clarín), Unamuno, Machado», 
en Cuadernos Hispanoamericanos, n.º 440-441, 
Febrero-Marzo (238-250). 

• Lissorgues, Yvan (2010), «Pensar la psicología en 
español en la segunda mitad del siglo XIX. (Luis 
Simarro Lacabra, Urbano González Serrano, Leopoldo 
Alas, Clarín)», en J. L. Mora García, R. E. Mandado 
Gutiérrez, G. Gordo Piñar, M. Nogueroles Jové y 
Fundación Ignacio Larramendi (eds.), La filosofía y las 
lenguas de la península ibérica, Actas de las VIII y IX 
Jornadas de Hispanismo Filosófico, Barcelona, 2007, 
Santander, 2009, Madrid, Fundación Ignacio 
Larramendi, Asociación de Hispanismo Filosófico, Real 
Sociedad Menéndez Pelayo, Societat Catalana de 
Filosofia (411-413). 

• Lissorgues, Yvan (1996), El pensamiento filosófico y 
religioso de Leopoldo Alas (Clarín), Oviedo, Grupo 
Editorial Asturiano (229-320). 

• Lissorgues, Yvan (2001), «Leopoldo Alas, Clarín: la 
modernidad no es una fatalidad» en Juan José Gil 



52 

 

Cremades y Leonardo Romero Tobar, Clarín, 
catedrático de Zaragoza, Zaragoza, Prensas 
Universitarias de Zaragoza (69-75). 

• López Piñero, José María (1982a), La ciencia en la 
historia hispánica, Barcelona, Salvat. 

• López Piñero, José María (1982b), «La literatura 
científica en la España contemporánea», en Díaz Paja, 
G. (dir.), Historia general de las literaturas hispánicas, 
Barcelona, Vergara, vol. VI (675-693). 

• López Piñero, José María (ed.) (1992), La ciencia en la 
España del siglo XIX, colaboran: Mariano Peset y José 
Luis Peset, José Manuel Sánchez Ron, Eugenio Portela 
y Amparo Soler, Jaume Josa Llorca, Francisco Javier 
Puerto Sarmiento, José María López Piñero, Madrid, 
Marcial Pons. 

• Mandado Gutiérrez, Ramón E. y Gerardo Bolado, 
Ochoa (eds.) (2011), «La ciencia española». Estudios, 
Santander, Real Sociedad Menéndez Pelayo, Publican 
Ediciones. 

• Menéndez Pelayo, Marcelino (1948), «Examen crítico 
de la moral naturalista». Contestación al discurso de 
recepción del Excelentísimo señor don Antonio de 
Manca y Zorrilla, leído en la Real Academia de Ciencias 
Morales y Políticas, el domingo, 11 de diciembre de 
1892, Edición Nacional de las obras completas de 
Menéndez Pelayo, XLIII, Ensayos de crítica 
filosófica, ed. Preparada por Enrique Sánchez Reyes, 
Santander, Aldus, S. A. de Artes gráficas (299-311). 

• Núñez Ruiz, Diego (1975), La mentalidad positiva en 
España: desarrollo y crisis, Madrid, Ediciones de la 
Universidad Autónoma de Madrid, 2.ª edición 1987. 

• Núñez Ruiz, Diego (1977), El darwinismo en España, 
Madrid, Castalia. 

• Pérez Gutiérrez, Francisco (1975), El problema 
religioso de la generación de 1868 (Valera, Alarcón, 
Pereda, Pérez Galdós, «Clarín», Pardo Bazán...), Madrid, 
Taurus. 



53 

 

• Peset, José Luis (2009) «Casi cien años de Historia de la 
Ciencia (o de las ciencias)», Asclepios, Revista de la 
Medicina y la Ciencia, n.º 2, julio-diciembre (244-260). 

• Poincaré, Henri (1905), La valeur de la science, Paris, 
Flammarion. Reeditada en 2011. 

• Roberty, Eugène (1889), L'Inconnaissable. Sa 
métaphysique. Sa psychologie, Paris, Félix Alcan. 

• Salmerón, Nicolás (1878), Prólogo a Filosofía y arte de 
Hermenegildo Giner, Madrid, Imprenta de Minuesa de 
los Ríos. 

• Simó Ruescas, Julio (1999), «Ciencia, ideología y 
conflicto político. La polémica evolucionista en España 
a través del diario republicano La Justicia (1888-
1897)», Cuadernos de Historia Contemporánea, n.º 21 
(213-225). 

• Vauthier, Bénédicte (2009), Menéndez Pelayo y Juan 
Valera en el Diccionario Hispano-Americano, 
Santander, Cantabria 4 Estudios. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



54 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



55 

 

 
  
 
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_c
ient%C3%ADfico  
 

3 
Materialismo científico 

 
 
El materialismo científico, también 
llamado materialismo 
vulgar (Vulgärmaterialismus en alemán) por 
sus detractores, es una forma histórica y 
radical de materialismo de la segunda mitad 
del XIX asociada al desarrollo de las ciencias y 
al nacimiento de la biología moderna. Surgió 
en Alemania a mediados del siglo XIX y 
estuvo representado principalmente por 
científicos naturalistas de habla alemana, 
como Carl Vogt, Ludwig Büchner o Jacob 
Moleschott. 
El materialismo científico defiende una visión 
general del mundo basada en la idea 
de evolución y supuestamente basada en los 
conocimientos procedentes de las ciencias 
naturales. Para sus partidarios, el mundo está 
gobernado exclusivamente por fuerzas físicas 
y está formado únicamente por entidades 

https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo
https://es.wikipedia.org/wiki/Ciencia
https://es.wikipedia.org/wiki/Biolog%C3%ADa
https://es.wikipedia.org/wiki/Alemania
https://es.wikipedia.org/wiki/Naturalista
https://es.wikipedia.org/wiki/Carl_Vogt
https://es.wikipedia.org/wiki/Ludwig_B%C3%BCchner
https://es.wikipedia.org/wiki/Jacob_Moleschott
https://es.wikipedia.org/wiki/Jacob_Moleschott
https://es.wikipedia.org/wiki/Evoluci%C3%B3n_biol%C3%B3gica
https://es.wikipedia.org/wiki/Ciencias_naturales
https://es.wikipedia.org/wiki/Ciencias_naturales


56 

 

materiales1 que son tal como las describen las 
ciencias naturales. 
En la actualidad, se le atribuye al físico y 
filósofo Mario Bunge la reintroducción de la 
expresión «materialismo científico» en la 
filosofía para designar su propia concepción 
materialista, que define por su proximidad a 
todas las ciencias. 
 
Terminología 
Es a mediados del XIX que el materialismo 
postulado por ciertos investigadores y 
divulgadores científicos de habla alemana se 
caracterizó como científico, en oposición, por 
un lado, al materialismo de los filósofos y, por 
otro, al materialismo ético o moral. Esta forma 
de materialismo fue calificada rápidamente 
como «vulgar» por el teórico 
marxista Engels para distinguirla de su 
materialismo «dialéctico», que debía integrar 
la dinámica de los procesos históricos y de las 
entidades sociales. Este calificativo de 
«vulgar» se utiliza a menudo para designar 
críticamente esta corriente de pensamiento. 
 
Materialismo científico alemán 
El materialismo científico fue principalmente 
un fenómeno intelectual alemán, aunque se 
extendió rápidamente a Francia.2 En el 
contexto alemán, fue una reacción contra los 
excesos científicos asociados con 
la Naturphilosophie y el sistema hegeliano.3 

https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#cite_note-1
https://es.wikipedia.org/wiki/Mario_Bunge
https://es.wikipedia.org/wiki/Friedrich_Engels
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_dial%C3%A9ctico
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#cite_note-2
https://es.wikipedia.org/wiki/Naturphilosophie
https://es.wikipedia.org/wiki/Georg_Wilhelm_Friedrich_Hegel
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#cite_note-3


57 

 

 
Primeras formulaciones 

 
 
El filósofo y naturalista Ludwig 
Büchner publicó en 1855 una obra 
titulada Fuerza y materia, la cual contribuyó 
en gran medida a la difusión del materialismo 
científico en los círculos intelectuales 
alemanes. 
 
El materialismo científico parece haber 
encontrado su primera expresión en 1847 en 
las Cartas fisiológicas4 de Carl Vogt,5 una 
obra de divulgación científica en la que se 
expresa un «materialismo fisiológico» de 
forma clara y directa. Es en esta obra donde 

https://es.wikipedia.org/wiki/Ludwig_B%C3%BCchner
https://es.wikipedia.org/wiki/Ludwig_B%C3%BCchner
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#cite_note-4
https://es.wikipedia.org/wiki/Carl_Vogt
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#cite_note-PTV2-5
https://es.wikipedia.org/wiki/Archivo:Ludwig_B%C3%BCchner.jpg


58 

 

apareció por primera vez la famosa analogía 
entre pensamiento y bilis:5 

«Todas las propiedades que 
designamos con el nombre de 
actividad del alma son sólo funciones 
de la sustancia cerebral; y para 
explicarnos de una manera más cruda, 
el pensamiento es más o menos para el 
cerebro lo que la bilis es para el hígado 
y la orina para el riñón. Es absurdo 
admitir un alma independiente que 
utilice el cerebelo como instrumento 
con el que pueda trabajar a su 
antojo.»6 

Esta analogía, a menudo presentada de 
manera distorsionada («El cerebro secreta 
pensamiento como el hígado secreta 
bilis») o confundida con la afirmación del 
médico y filósofo Cabanis («El 
pensamiento es una secreción del 
cerebro»)7 será ampliamente criticada y 
utilizada por los detractores del 
materialismo para criticar su enfoque o 
para señalar su carácter supuestamente 
vulgar y reduccionista. 
En 1852, Jacob Moleschott publicó La 
circulación de la vida,8 obra que participó 
en un debate iniciado por el químico 
alemán Liebig sobre la relación entre 
ciencia y fe.9 Allí contiene los grandes 
temas del materialismo científico: 

https://es.wikipedia.org/wiki/Bilis
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#cite_note-PTV2-5
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#cite_note-6
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#cite_note-7
https://es.wikipedia.org/wiki/Jacob_Moleschott
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#cite_note-8
https://es.wikipedia.org/wiki/Justus_von_Liebig
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#cite_note-9


59 

 

• teoría sensualista del 
conocimiento (o empirismo); 

• afirmación de la unidad y 
eternidad de la materia, 
justificada a nivel de los 
organismos por la teoría 
del metabolismo; 

• afirmación de la equivalencia 
entre fuerza y materia; 

• y reducción de la vida y del 
pensamiento a estos dos 
principios. 

Para Moleschott, el universo está 
compuesto únicamente de materia y se 
rige únicamente por la fuerza de las 
entidades materiales: no hay, por tanto, 
necesidad de apelar a principios 
sobrenaturales para su explicación. Esta 
concepción materialista y dinámica del 
mundo fue criticada desde la publicación 
de la obra en círculos e instituciones 
académicas y, al igual que la de Carl Vogt, 
condensada hasta la caricatura mediante 
frases lapidarias alejadas de su contexto, 
pero que han permanecido con él, como: 
«no hay pensamiento sin fósforo».1011 
Las ideas de Moleschott fueron 
transmitidas unos años más tarde 
por Ludwig Büchner, quien a su vez 
escribió en su obra principal Fuerza y 
Materia,12 en la que popularizó la nueva 
concepción materialista del mundo. En 

https://es.wikipedia.org/wiki/Sensualismo
https://es.wikipedia.org/wiki/Metabolismo
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#cite_note-10
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#cite_note-11
https://es.wikipedia.org/wiki/Ludwig_B%C3%BCchner
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#cite_note-12


60 

 

este libro, afirmaba su ambición de 
«transformar la intuición teológico-
filosófica del universo en una concepción 
científica».13 Pretendió demostrar la 
indestructibilidad de la fuerza y la materia, 
apoyándose en la inmutabilidad de las 
leyes de la naturaleza y en la noción de 
magnitud infinita. Abogó por la 
experimentación como única fuente de 
verdad. También se ocupó del alma y de la 
idea de Dios, rechazando la noción 
de libre albedrío así como la de 
responsabilidad asociada al mismo («El 
hombre no es libre, va donde su cerebro 
lo empuja» llegó incluso a declarar), lo que 
le valió violentas críticas. Sin embargo, el 
libro rápidamente disfrutó de un inmenso 
éxito y fue aclamado por Friedrich-Albert 
Lange como el «fruto del entusiasmo 
fanático por el progreso de la 
humanidad». 
 
Tesis 
Aunque busca ser la expresión misma de 
la ciencia, el materialismo científico 
constituye un sistema filosófico,14 o una 
doctrina metafísica,15 que se presenta 
como la conclusión necesaria de las 
ciencias experimentales.16 Postula la 
existencia de una única realidad material, 
independiente de las concepciones que 
tengamos de ella,17 pero cognoscible por 

https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#cite_note-13
https://es.wikipedia.org/wiki/Libre_albedr%C3%ADo
https://es.wikipedia.org/wiki/Friedrich_Albert_Lange
https://es.wikipedia.org/wiki/Friedrich_Albert_Lange
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#cite_note-JCP-14
https://es.wikipedia.org/wiki/Metaf%C3%ADsica
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#cite_note-15
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#cite_note-16
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#cite_note-JCP2-17


61 

 

la generalización de los resultados de la 
ciencia y por la aplicación de sus 
métodos.14 
Sus tesis se pueden reducir a los siguientes 
principios: 

• Equivalencia o unión íntima de 
materia y fuerza.18 Aquí , la 
«fuerza» se identifica con una 
propiedad esencial y universal 
de la materia que tiene el poder 
de ponerse en movimiento.1917 

• Conservación de la materia y de 
la fuerza que existen desde toda 
la eternidad, 2017 porque nada 
se produce de la nada. Este 
principio encuentra su 
confirmación en la ley de 
conservación de la materia y la 
fuerza. 

• Inmutabilidad de las leyes que 
gobiernan el universo y del 
movimiento universal que de 
ellas resulta.21 

• Infinidad en magnitud y 
divisibilidad de la materia; los 
átomos existen sólo como 
ficciones convenientes para la 
mente.21 

• Evolucionismo 
o transformismo, basado 
primero en la idea de una 
dinámica universal y luego en 

https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#cite_note-JCP-14
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#cite_note-18
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#cite_note-19
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#cite_note-JCP2-17
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#cite_note-20
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#cite_note-JCP2-17
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#cite_note-J24-21
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#cite_note-J24-21
https://es.wikipedia.org/wiki/Transmutaci%C3%B3n_de_las_especies


62 

 

una generalización de la teoría 
de la evolución de Darwin.22 

• Reducción de la vida y el 
pensamiento a una fuerza o 
propiedad de la materia. Para 
Moleschott en particular, «el 
pensamiento es un movimiento 
de la materia».23 

Esta concepción materialista se distingue 
del mecanicismo de tipo cartesiano por el 
papel que desempeña la noción de fuerza, 
más compleja que la de movimiento en la 
que se basa el mecanismo clásico.24 Las 
fuerzas pueden contrarrestarse o anularse 
entre sí y, por tanto, no necesariamente 
dan lugar a un movimiento. También 
pueden transformarse entre sí: la 
electricidad se convierte, por ejemplo, en 
luz, la luz en calor, etc., según la diferencia 
de movimientos corpusculares. 
En esta corriente, el pensamiento se 
identifica con una función orgánica, 
ciertamente muy compleja, del cerebro.25

26 La magnitud y evolución 
(ontogenética o filogenética) de la 
inteligencia se ponen en relación directa 
con el volumen y evolución del cerebro, 
así como con su forma y composición 
química. La libertad y la finalidad se 
interpretan en esta perspectiva fisiológica 
como ilusiones metafísicas, provenientes 
de una inversión del verdadero orden en 

https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#cite_note-22
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#cite_note-23
https://es.wikipedia.org/wiki/Mecanicismo
https://es.wikipedia.org/wiki/Ren%C3%A9_Descartes
https://es.wikipedia.org/wiki/Fuerza_(filosof%C3%ADa)
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#cite_note-24
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#cite_note-25
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#cite_note-26
https://es.wikipedia.org/wiki/Ontogenia
https://es.wikipedia.org/wiki/Filogenia


63 

 

la secuencia causal entre la materia y el 
pensamiento (siendo el pensamiento el 
efecto y no la causa de la actividad del 
universo material). La noción de «fuerza 
vital», central en el vitalismo, teoría que 
entonces competía con el materialismo, 
fue condenada por razones similares. 
En el plano metodológico, los partidarios 
del materialismo científico consideran sus 
tesis como la única base teórica legítima 
de la ciencia y la aceptación de estas tesis 
como condición para su desarrollo. 
 
Materialismo científico y materialismo 
dialéctico 
Engels y Marx criticaron el materialismo 
«evolucionista» defendido por Ludwig 
Büchner o Carl Vogt por limitarse a una 
concepción materialista de la naturaleza, 
y de tratar el mundo físico como una 
totalidad suficiente, excluyendo del 
campo de análisis los procesos históricos y 
las realidades sociales.2728 Esta forma de 
materialismo, que consideran inacabada, 
fue descrita por Engels como «vulgar», 
porque consiste, en el mejor de los casos, 
en una simple comprensión de los 
mecanismos de la naturaleza. 
Marx, por su parte, condena el hecho de 
que estos autores traten a Hegel como 
«perro muerto», descuidando los aportes 
de su método dialéctico. De hecho, el 

https://es.wikipedia.org/wiki/Vitalismo
https://es.wikipedia.org/wiki/Vitalismo
https://es.wikipedia.org/wiki/Vitalismo
https://es.wikipedia.org/wiki/Friedrich_Engels
https://es.wikipedia.org/wiki/Karl_Marx
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#cite_note-27
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#cite_note-28
https://es.wikipedia.org/wiki/Georg_Wilhelm_Friedrich_Hegel
https://es.wikipedia.org/wiki/Georg_Wilhelm_Friedrich_Hegel


64 

 

método dialéctico constituye, tanto para 
Marx como para Engels, la única garantía 
de un auténtico enfoque materialista. 
Además, aplicar el método de las ciencias 
naturales al estudio de la organización 
social, como hacen los evolucionistas, 
Conduce según Marx a legitimar el orden 
existente o a permanecer en un callejón 
sin salida reformador.29 
 
 
El materialismo científico de Mario Bunge 

 
 
Mario Bunge en 2007. El materialismo 
científico que reivindica se distingue de 
todo reduccionismo al admitir la 
emergencia de nuevas propiedades en 
niveles superiores de la realidad. 
 

https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#cite_note-29
https://es.wikipedia.org/wiki/Mario_Bunge
https://es.wikipedia.org/wiki/Reduccionismo
https://es.wikipedia.org/wiki/Archivo:MarioBungesmall.jpg


65 

 

 
En las décadas de 1960 y 1970 
aparecieron las primeras concepciones 
materialistas de la mente, basadas en la 
dimensión físico-química del 
pensamiento, a partir de una teorización 
de la identidad entre lo «mental» y lo 
«cerebral».30 En 1968, David M. 
Armstrong publicó A Materialist Theory 
of the Mind («Una teoría materialista de la 
mente»), obra en la que defendía la 
posibilidad de establecer una concepción 
materialista de la mente a través de los 
resultados de la física. Pero hoy son pocos 
los autores que, como Mario Bunge, 
afirman ser «materialistas científicos». Los 
defensores de una concepción 
materialista de la mente, basada en 
resultados científicos, prefieren limitar el 
uso del término a su concepción de la 
mente. 
Fue con Mario Bunge cuando apareció en 
la escena filosófica un pretendido 
«materialismo científico». En una obra 
titulada Materialismo científico,31 Mario 
Bunge expone el programa de 
una ontología materialista que debe 
sistematizar lo que él considera los 
presupuestos de la ciencia moderna.32 La 
concepción que defiende se distingue 
del fisicalismo y de 
cualquier reduccionismo por la idea de 

https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#cite_note-30
https://es.wikipedia.org/wiki/David_Malet_Armstrong
https://es.wikipedia.org/wiki/David_Malet_Armstrong
https://es.wikipedia.org/wiki/Mario_Bunge
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#cite_note-MBSM-31
https://es.wikipedia.org/wiki/Ontolog%C3%ADa
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#cite_note-32
https://es.wikipedia.org/wiki/Fisicalismo
https://es.wikipedia.org/wiki/Reduccionismo


66 

 

«emergencia» que introduce para dar 
cuenta de los diferentes modos de 
complejidad de la materia. Estos modos 
no pueden aprehenderse de manera 
uniforme, según la metodología de tal o 
cual ciencia. Por tanto, es necesario crear 
un discurso específico para cada uno de 
ellos con el fin de representar fielmente la 
singularidad de su nivel de complejidad.33 
El desarrollo gradual de la materia misma 
ya no es concebido para él como un 
progreso continuo, sino como una serie 
de etapas correspondientes a la 
producción de diferentes niveles de 
realidad. Cada nivel emergente 
ciertamente deriva de niveles inferiores, 
pero también constituye una etapa 
irreversible de desarrollo. Esta 
irreversibilidad hace imposible una 
reducción de tipo fisicalista de los 
procesos más complejos, como la vida, el 
pensamiento o las relaciones sociales, por 
ejemplo. 
Desde esta perspectiva, Mario Bunge 
define el «materialismo científico» 
partiendo del postulado general común a 
las doctrinas materialistas de que todo es 
materia, y estableciendo luego una doble 
definición de la materia que le es más 
específica:34 

https://es.wikipedia.org/wiki/Emergencia_(filosof%C3%ADa)
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#cite_note-33
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#cite_note-34


67 

 

1. La materia es como la 
describen las diferentes 
ciencias. 

2. La materia no se puede 
reducir en su conjunto a la 
descripción dada por la 
física. 

En este sentido, su materialismo científico 
difiere del fisicalismo reduccionista 
(«fisicismo») por el hecho de que «admite 
la existencia de cosas que pertenecen a 
tipos de materias que escapan a la física y 
la química: materias vivas, sociales y 
técnicas».35 Bunge también distingue su 
materialismo científico del materialismo 
dialéctico extraído de las teorías de Marx 
y Engels, porque, en su opinión, el método 
dialéctico es «incompatible con la lógica y 
la ciencia».36 Sin embargo, reconoce «el 
gran mérito histórico de combatir tanto el 
idealismo como el materialismo vulgar, 
además de poner de relieve la aparición 
de novedades cualitativas».36 
Ya en el prefacio de Materialismo 
científico,31 Mario Bunge se refiere 
positivamente a los materialistas 
«científicos» del siglo XIX —Vogt, Büchner, 
Moleschott y Czolbe— a quienes también 
les concede un mérito histórico: el de 
haber vinculado teóricamente el 
materialismo a la ciencia. En Materia y 
Mente,37 les atribuye incluso un papel 

https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#cite_note-35
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_dial%C3%A9ctico
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_dial%C3%A9ctico
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#cite_note-MBMS-36
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#cite_note-MBMS-36
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#cite_note-MBSM-31
https://es.wikipedia.org/w/index.php?title=Heinrich_Czolbe&action=edit&redlink=1
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#cite_note-37


68 

 

determinante en la popularización de la 
ciencia entre el público culto, así como en 
el descrédito de la religión, el espiritismo y 
la Naturphilosophie, entonces 
dominantes durante las décadas 
precedentes.38 Pero critica su doctrina, 
que describe como «mecanicista», y la 
contrapone a su propio materialismo al 
que califica como «dinámico». En efecto, 
su materialismo habría sido incapaz de 
tomar en consideración los aspectos 
«dinámicos» (emergentes) del mundo, 
aspectos que según él no pueden 
reducirse únicamente a los datos de la 
física. Además, la reivindicación del 
carácter científico de su doctrina es tanto 
más cuestionable cuanto que, según 
Bunge, no participaban activamente en el 
campo de la investigación científica ni 
estaban realmente al tanto de las 
novedades científicas de su época.38 
 
Véase también 

• Materialismo 
• Naturalismo filosófico 
• Progreso 
• Realismo científico 
• Cientificismo 
•  

Notas y referencias 
1. ↑ A diferencia de las entidades «espirituales» 

aceptadas, por ejemplo, en el dualismo cartesiano. 
2. ↑ Pont, 1998, p. 120. 

https://es.wikipedia.org/wiki/Naturphilosophie
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#cite_note-B131-38
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#cite_note-B131-38
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo
https://es.wikipedia.org/wiki/Naturalismo_(filosof%C3%ADa)
https://es.wikipedia.org/wiki/Progreso
https://es.wikipedia.org/wiki/Realismo_cient%C3%ADfico
https://es.wikipedia.org/wiki/Cientificismo
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#cite_ref-1
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#cite_ref-2
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#CITAREFPont1998


69 

 

3. ↑ Pont, 1998, p. 125. 
4. ↑ Carl Vogt (1875). [disponible en Gallica Lettres 

physiologiques (C. Reinwald, trad.)]. Paris. 
5. ↑ Saltar a:a b Patrick Tort, « Karl Christoph Vogt », en 

Jean-François Mattei, Encyclopédie philosophique 
universelle – Les œuvres philosophiques, t. 1, Paris, 
PUF, 1992, p. 2173-2175. 

6. ↑ Carl Vogt, Lettres physiologiques, 1847, como se citó 
en Patrick Tort, en Jean-François Mattei, t. 1, Paris, 
PUF, 1992, p. 2174. 

7. ↑ Janet, 1864, p. 30. 
8. ↑ Jacob Moleschott (trad. E.-H. Cazelles), La circulation 

de la vie [« Der Kreislauf des Lebens »], Paris, Germer 
Baillère, 1865 

9. ↑ J. P. Lefebvre, « Jacob Moleschott », en Jean-François 
Mattei, Encyclopédie philosophique universelle – Les 
œuvres philosophiques, t. 1, Paris, PUF, 1992, p. 1989-
1990. 

10. ↑ Eugène Woillez (1877). L'Homme et sa science au 
temps présent'. Paris: Plon. p. 212.. 

11. ↑ P.-É. Chauffard (1863). [disponible en Gallica De la 
Philosophie dite positive dans ses rapports avec la 
médecine]. Paris: Chamerot. p. 39, 41. 

12. ↑ Ludwig Büchner, Force et matière, études populaires 
d’histoire et de philosophie naturelles [« Kraft und 
Stoff, Empirisch-naturphilosophische Studien, in 
allgemein verständlicher Darstellung' »], Paris, 
Reinwal, 1855 — 6 éditions entre 1855 et 1884. 

13. ↑ C. Blanckaert, « Ludwig Büchner », en Jean-François 
Mattei, Encyclopédie philosophique universelle – Les 
œuvres philosophiques, t. 1, Paris, PUF, 1992, p. 1642. 

14. ↑ Saltar a:a b Pont, 1998, p. 123. 
15. ↑ Frederick Gregory (1977). «Scientific vs Dialectical 

materialism : A Clash of Ideologies in Nineteenth-
Century German Radicalism». Isis (en inglés) 68 (2): 
207. JSTOR 230071.. 

16. ↑ Gregory, 1977, p. 106 
17. ↑ Saltar a:a b c Pont, 1998, p. 111-112. 

https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#cite_ref-3
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#CITAREFPont1998
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#cite_ref-4
http://gallica.bnf.fr/ark:/12148/cb315984813
https://es.wikipedia.org/wiki/Gallica
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#cite_ref-PTV2_5-0
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#cite_ref-PTV2_5-1
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#cite_ref-6
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#cite_ref-7
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#CITAREFJanet1864
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#cite_ref-8
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#cite_ref-9
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#cite_ref-10
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k54702596/f228
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k54702596/f228
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#cite_ref-11
http://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k5426716n
https://es.wikipedia.org/wiki/Gallica
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#cite_ref-12
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#cite_ref-13
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#cite_ref-JCP_14-0
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#cite_ref-JCP_14-1
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#CITAREFPont1998
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#cite_ref-15
https://es.wikipedia.org/wiki/JSTOR
https://www.jstor.org/stable/230071
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#cite_ref-16
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#CITAREFGregory1977
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#cite_ref-JCP2_17-0
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#cite_ref-JCP2_17-1
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#cite_ref-JCP2_17-2
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#CITAREFPont1998


70 

 

18. ↑ Janet, 1864, p. 22-23 — «No hay fuerza sin materia, ni 
materia sin fuerza», afirma Büchner. 

19. ↑ Janet, 1864, p. 22 
20. ↑ Janet, 1864, p. 23-24. 
21. ↑ Saltar a:a b Janet, 1864, p. 24. 
22. ↑ Janet, 1864, p. 26. 
23. ↑ Moleschott 1852, como se citó en Janet, 1864, p. 30. 
24. ↑ Lange, 1879, p. 116. 
25. ↑ Janet, 1864, p. 28-29. 
26. ↑ Lange, 1879, p. 115. 
27. ↑ Charbonnat, 2007, p. 467. 
28. ↑ Gregory, 1977, p. IX 
29. ↑ Charbonnat, 2007, p. 468. 
30. ↑ Charbonnat, 2007, p. 574. 
31. ↑ Saltar a:a b Bunge, 2008 
32. ↑ Charbonnat, 2007, p. 571. 
33. ↑ Charbonnat, 2007, p. 573. 
34. ↑ Mario Bunge, « Matérialismes et sciences », en F. 

Athané, E. Machery et M. Silbertein, Matière première 
– Nature et naturalisations, t. 1, Paris, Syllepse, coll. 
« Matériologiques », 2006, p. 251-259. 

35. ↑ Bunge, 2006, p. 251. 
36. ↑ Saltar a:a b Bunge, 2006, p. 253. 
37. ↑ Bunge, 2010. 
38. ↑ Saltar a:a b Bunge, 2010, p. 131. 

 
Bibliografía 

• Bunge, Mario (2008). Matérialisme scientifique (S. 
Ayache, trad.). Paris: Syllepse. 

• Mario Bunge (2010). Matter and Mind (en inglés). 
Londres/New York: Springer. 

• Mario Bunge, Martin Mahner (trad. D. Bretz, F. 
Varenne), De la nature des choses - Introduction au 
matérialisme émergentiste, Éditions Matériologiques, 
2023, 290p., traduction de Über die Natur der Dinge, 
Hirzel, 2004. 

• Charbonnat, Pascal (2007). Histoire des philosophies 
matérialistes. Paris: Syllepse. 

https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#cite_ref-18
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#CITAREFJanet1864
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#cite_ref-19
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#CITAREFJanet1864
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#cite_ref-20
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#CITAREFJanet1864
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#cite_ref-J24_21-0
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#cite_ref-J24_21-1
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#CITAREFJanet1864
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#cite_ref-22
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#CITAREFJanet1864
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#cite_ref-23
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#CITAREFJanet1864
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#cite_ref-24
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#CITAREFLange1879
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#cite_ref-25
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#CITAREFJanet1864
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#cite_ref-26
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#CITAREFLange1879
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#cite_ref-27
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#CITAREFCharbonnat2007
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#cite_ref-28
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#CITAREFGregory1977
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#cite_ref-29
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#CITAREFCharbonnat2007
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#cite_ref-30
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#CITAREFCharbonnat2007
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#cite_ref-MBSM_31-0
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#cite_ref-MBSM_31-1
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#CITAREFBunge2008
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#cite_ref-32
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#CITAREFCharbonnat2007
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#cite_ref-33
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#CITAREFCharbonnat2007
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#cite_ref-34
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#cite_ref-35
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#CITAREFBunge2006
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#cite_ref-MBMS_36-0
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#cite_ref-MBMS_36-1
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#CITAREFBunge2006
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#cite_ref-37
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#CITAREFBunge2010
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#cite_ref-B131_38-0
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#cite_ref-B131_38-1
https://es.wikipedia.org/wiki/Materialismo_cient%C3%ADfico#CITAREFBunge2010
https://es.wikipedia.org/wiki/Mario_Bunge


71 

 

• Jean Debussy; Guillaume Lecointre; Marc 
Silberstein (2004). Les matérialismes et leurs 
détracteurs (en francés). Paris: Syllepse. 
p. 792. ISBN 978-2-8479-7092-0. 

• Gregory, Frederick (1977). Scientific Materialism in 
Nineteenth Century Germany (en inglés). Springer. 
p. IX. 

• Janet, Paul (1864). Le matérialisme contemporain en 
Allemagne. Paris: Germer Baillère. 

• Lange, Friedrich-Albert (1879). Histoire du 
matérialisme et critique de son importance à notre 
époque (B. Pommerol, trad.). Paris: Reinwald et Cie. 

• J.-C. Pont, « Aspects du matérialisme contemporain de 
Carl Vogt », dans Pont et al., Carl Vogt (1817-1895), 
Science, philosophie et politique, Genève, Georg, coll. 
« Histoire des sciences », 1998. 

• Silberstein, Marc (2020). Matériaux philosophiques et 
scientifiques pour un matérialisme contemporain. 
Paris: Éditions Matériologiques. p. 992. ISBN 978-2-
9196-9420-4. 

• Tort, Patrick (2016). Qu'est-ce que le matérialisme 
scientifique ?. Paris: Belin. p. 990. ISBN 978-2-4100-
0047-4. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

https://es.wikipedia.org/w/index.php?title=Jean_Debussy&action=edit&redlink=1
https://es.wikipedia.org/w/index.php?title=Guillaume_Lecointre&action=edit&redlink=1
https://es.wikipedia.org/w/index.php?title=Marc_Silberstein&action=edit&redlink=1
https://es.wikipedia.org/w/index.php?title=Marc_Silberstein&action=edit&redlink=1
https://es.wikipedia.org/w/index.php?title=%C3%89ditions_Syllepse&action=edit&redlink=1
https://es.wikipedia.org/wiki/ISBN
https://es.wikipedia.org/wiki/Especial:FuentesDeLibros/978-2-8479-7092-0
https://archive.org/details/scientificmateri0001greg
https://archive.org/details/scientificmateri0001greg
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k203276h
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k203276h
https://es.wikipedia.org/wiki/ISBN
https://es.wikipedia.org/wiki/Especial:FuentesDeLibros/978-2-9196-9420-4
https://es.wikipedia.org/wiki/Especial:FuentesDeLibros/978-2-9196-9420-4
https://es.wikipedia.org/wiki/ISBN
https://es.wikipedia.org/wiki/Especial:FuentesDeLibros/978-2-4100-0047-4
https://es.wikipedia.org/wiki/Especial:FuentesDeLibros/978-2-4100-0047-4


72 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



73 

 

 
 
 
 
https://es.wikipedia.org/wiki/Vitalismo  
 

4 
Vitalismo 

 

 
Xavier Bichat, uno de los principales 
defensores del vitalismo. 
 
 
El vitalismo es 
una teoría protocientífica según la cual 
los organismos vivos se caracterizan por 
poseer una fuerza o impulso vital que los 

https://es.wikipedia.org/wiki/Vitalismo
https://es.wikipedia.org/wiki/Xavier_Bichat
https://es.wikipedia.org/wiki/Teor%C3%ADa_cient%C3%ADfica_obsoleta
https://es.wikipedia.org/wiki/Protociencia
https://es.wikipedia.org/wiki/Ser_vivo
https://es.wikipedia.org/wiki/Archivo:MF_Xavier_Bichat.jpg


74 

 

diferencia de forma fundamental de las cosas 
inanimadas y no está sujeta a las leyes 
fisicoquímicas generales.1 A este impulso vital 
se le suele denominar como élan 
vital, término acuñado por Henri Bergson en 
1907.2 A pesar de una larga trayectoria 
histórica intentando demostrar que se 
trataba de una teoría obsoleta, la obra 
de Georges Canguilhem y los trabajos de la 
teórica Jane Bennett siguen planteando que 
el alcance explicativo del vitalismo sigue más 
vivo que nunca.3 
Tradicionalmente se describe como una 
fuerza inmaterial específica, distinta de 
la energía estudiada por la física y otro tipo 
de ciencias que, actuando sobre la materia 
organizada, daría como resultado la vida y sin 
la que sería imposible su existencia. Este 
fundamento físico en su sentido más puro se 
encuentra actualmente rechazado,43 no 
obstante, también encuentra base en 
fundamentos antropocéntricas y racionalista
s, entre otros. 
La tesis contraria, el antivitalismo, 
propugnaba que la fuerza vital no existe y 
que las reacciones fisicoquímicas que se dan 
en un organismo vivo siguen las mismas leyes 
que rigen en la materia inanimada. 
También se conoce por «vitalismo» a lo 
que Scott Lash y otros autores llaman 
«defensa de la vida».5 Así, sería usado por 
movimientos tales como el movimiento 

https://es.wikipedia.org/wiki/Vitalismo#cite_note-1
https://es.wikipedia.org/wiki/%C3%89lan_vital
https://es.wikipedia.org/wiki/%C3%89lan_vital
https://es.wikipedia.org/wiki/Henri_Bergson
https://es.wikipedia.org/wiki/Vitalismo#cite_note-2
https://es.wikipedia.org/wiki/Georges_Canguilhem
https://es.wikipedia.org/w/index.php?title=Jane_Bennett&action=edit&redlink=1
https://es.wikipedia.org/wiki/Vitalismo#cite_note-Greco_2005-3
https://es.wikipedia.org/wiki/Energ%C3%ADa
https://es.wikipedia.org/wiki/F%C3%ADsica
https://es.wikipedia.org/wiki/Sistema_complejo
https://es.wikipedia.org/wiki/Sistema_complejo
https://es.wikipedia.org/wiki/Vitalismo#cite_note-4
https://es.wikipedia.org/wiki/Vitalismo#cite_note-Greco_2005-3
https://es.wikipedia.org/wiki/Antropocentrismo
https://es.wikipedia.org/wiki/Racionalismo
https://es.wikipedia.org/wiki/Racionalismo
https://es.wikipedia.org/wiki/Scott_Lash
https://es.wikipedia.org/wiki/Vitalismo#cite_note-5
https://es.wikipedia.org/wiki/Movimiento_de_liberaci%C3%B3n_animal


75 

 

animalista,6 el antiabortismo,7 
el antimilitarismo, el ecologismo, 
el pacifismo8 y el veganismo, pero también 
por estudiosos de la obra de pensadores 
como Friedrich Nietzsche9 y José Ortega y 
Gasset.10 Los planteamientos orientales de 
esta segunda definición vendrían de la mano 
del maestro jaina Mahāvīra en el Oriente, 
quien combinó el ascetismo de Parsuá con 
las enseñanzas de los naturalistas ajivika, 
término que en sánscrito significa «vivientes». 
 
Vitalismo occidental 
Conceptualización 
El vitalismo europeo se opone a las 
explicaciones mecanicistas que presentan la 
vida como fruto de la organización de 
los sistemas materiales que le sirven de base. 
Es un aspecto del voluntarismo que 
argumenta que los organismos vivos, no la 
materia simple, se distinguen de las entidades 
inertes porque poseen fuerza vital o élan 
vital, en francés, que no es ni física, ni 
química. Esta fuerza es identificada 
frecuentemente con el alma o el espíritu del 
que hablan muchas religiones. Los vitalistas 
establecen una frontera clara e infranqueable 
entre el mundo vivo y el inerte. La muerte, a 
diferencia de la interpretación mecanicista 
característica de la ciencia moderna, no sería 
efecto del deterioro de la organización del 
sistema, sino resultado de la pérdida del 

https://es.wikipedia.org/wiki/Movimiento_de_liberaci%C3%B3n_animal
https://es.wikipedia.org/wiki/Vitalismo#cite_note-6
https://es.wikipedia.org/wiki/Provida
https://es.wikipedia.org/wiki/Vitalismo#cite_note-7
https://es.wikipedia.org/wiki/Antimilitarismo
https://es.wikipedia.org/wiki/Ecologismo
https://es.wikipedia.org/wiki/Pacifismo
https://es.wikipedia.org/wiki/Vitalismo#cite_note-8
https://es.wikipedia.org/wiki/Veganismo
https://es.wikipedia.org/wiki/Friedrich_Nietzsche
https://es.wikipedia.org/wiki/Vitalismo#cite_note-Nietzsche-9
https://es.wikipedia.org/wiki/Jos%C3%A9_Ortega_y_Gasset
https://es.wikipedia.org/wiki/Jos%C3%A9_Ortega_y_Gasset
https://es.wikipedia.org/wiki/Vitalismo#cite_note-Ortega-10
https://es.wikipedia.org/wiki/Jaina
https://es.wikipedia.org/wiki/Mah%C4%81v%C4%ABra
https://es.wikipedia.org/wiki/Oriente
https://es.wikipedia.org/wiki/Ascetismo
https://es.wikipedia.org/wiki/Parsu%C3%A1
https://es.wikipedia.org/wiki/Ajivika
https://es.wikipedia.org/wiki/Mecanicismo
https://es.wikipedia.org/wiki/Sistema
https://es.wikipedia.org/wiki/Voluntarismo
https://es.wikipedia.org/wiki/%C3%89lan_vital
https://es.wikipedia.org/wiki/%C3%89lan_vital
https://es.wikipedia.org/wiki/Alma
https://es.wikipedia.org/wiki/Esp%C3%ADritu


76 

 

impulso vital o de su separación del cuerpo 
material. 
 
Historia 
Ante el fracaso del mecanicismo cartesiano 
en la explicación de la singularidad de lo 
orgánico, el vitalismo empieza a expandirse 
por Europa a finales del siglo XVIII. En 
biología, este cuadro teórico tuvo un 
momento fecundo, porque apartaba lo vivo 
del mecanismo y las explicaciones causales 
reductivas del pensamiento cartesiano del 
siglo XVII sin caer en lo sobrenatural. En 
sentido estricto, el término "vitalismo" 
designa la escuela de Montpellier y su 
principal exponente Paul Joseph 
Barthez (1734-1806). Esta hipótesis fue 
descartada por la mayoría de los científicos 
en el momento que Friedrich 
Wöhler sintetizó un compuesto orgánico, 
la urea, a partir de compuestos inorgánicos 
en 1828.11 Posteriormente, este le escribió 
a Berzelius diciéndole que había sido testigo 
de "una gran tragedia de la ciencia, la muerte 
de una bella hipótesis por un hecho feo". La 
"bella hipótesis" era el vitalismo; el "hecho 
feo", la placa con los cristales de urea.12 Años 
después, W. Williams diría que el vitalismo es 
parte de la base de un gran número de 
"pseudociencias",13 término utilizado, en este 
caso, de manera peyorativa. Sin embargo, en 

https://es.wikipedia.org/wiki/Ren%C3%A9_Descartes
https://es.wikipedia.org/wiki/Montpellier
https://es.wikipedia.org/wiki/Paul_Joseph_Barthez
https://es.wikipedia.org/wiki/Paul_Joseph_Barthez
https://es.wikipedia.org/wiki/Friedrich_W%C3%B6hler
https://es.wikipedia.org/wiki/Friedrich_W%C3%B6hler
https://es.wikipedia.org/wiki/Urea
https://es.wikipedia.org/wiki/Vitalismo#cite_note-11
https://es.wikipedia.org/wiki/Berzelius
https://es.wikipedia.org/wiki/Vitalismo#cite_note-12
https://es.wikipedia.org/wiki/Pseudociencia
https://es.wikipedia.org/wiki/Vitalismo#cite_note-Williams-13


77 

 

la actualidad hay una reactivación filosófica 
del vitalismo. 
 
Representantes 

• El principal abanderado de esta corriente era 
el químico sueco Jöns Jacob Berzelius (1779-
1848). 

• El médico alemán Georg Ernst Stahl (1659-
1734). 

• El médico francés Téophile de Bordeu (1722-
1776). 

• El escocés John Hunter (1728-1799). 
• El químico y médico alemán Samuel 

Hahnemann (1755-1843), quien configuró 
la homeopatía.14 

• El médico francés Xavier Bichat (1771-1802). 
• El francés François Magendie (1783-1855). 
• Friedrich Nietzsche (1844-1900), 

manifestado mediante el episodio del caballo 
de Turín.9 

• El filósofo Henri Bergson (1859-1941), quien 
concibió un élan vital o "impulso vital", fuente 
inagotable de la que fluyen perennemente 
todas las cosas. 

• Hans Driesch (1867-1941). 
• Teilhard de Chardin (1881-1955). 
• José Ortega y Gasset (1883-1955), creador de 

un sistema llamado "raciovitalismo".10 
• Pierre Lecomte du Noüy (1883-1947). 
• El psicoanalista Wilhelm Reich (1897-1957), 

que identificó el impulso vital con lo que 
denominó orgón, energía común a todos los 

https://es.wikipedia.org/wiki/J%C3%B6ns_Jacob_Berzelius
https://es.wikipedia.org/wiki/Georg_Ernst_Stahl
https://es.wikipedia.org/wiki/T%C3%A9ophile_de_Bordeu
https://es.wikipedia.org/wiki/John_Hunter
https://es.wikipedia.org/wiki/Samuel_Hahnemann
https://es.wikipedia.org/wiki/Samuel_Hahnemann
https://es.wikipedia.org/wiki/Homeopat%C3%ADa
https://es.wikipedia.org/wiki/Vitalismo#cite_note-14
https://es.wikipedia.org/wiki/Xavier_Bichat
https://es.wikipedia.org/wiki/Fran%C3%A7ois_Magendie
https://es.wikipedia.org/wiki/Friedrich_Nietzsche
https://es.wikipedia.org/wiki/Vitalismo#cite_note-Nietzsche-9
https://es.wikipedia.org/wiki/Henri_Bergson
https://es.wikipedia.org/wiki/%C3%89lan_vital
https://es.wikipedia.org/wiki/Hans_Driesch
https://es.wikipedia.org/wiki/Teilhard_de_Chardin
https://es.wikipedia.org/wiki/Jos%C3%A9_Ortega_y_Gasset
https://es.wikipedia.org/wiki/Vitalismo#cite_note-Ortega-10
https://es.wikipedia.org/wiki/Pierre_Lecomte_du_No%C3%BCy
https://es.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_Reich
https://es.wikipedia.org/wiki/Org%C3%B3n


78 

 

seres vivos, cuya máxima expresión es el 
orgasmo; concebía esta fuente de energía 
como cuantificable. 

•  
Vitalismo oriental 
Los jainistas consideran la vida sagrada.151617 
Por ello, evitan dar muerte a cualquier ser 
vivo, incluidas las liendres en el cabello, y 
muchos de ellos optan por no cortárselo o no 
lavárselo, por esta razón o para indicar que se 
da una mayor importancia al espíritu que al 
cuerpo.18 No solo son vegetarianos sino que 
también se niegan a comer hortalizas 
subterráneas por temor a dañar un animal 
durante la recolección. A menudo, los monjes 
barren el suelo delante de ellos para no pisar 
o sentarse encima de criaturas invisibles y 
usan máscaras sobre sus bocas para evitar 
inhalar cualquier cosa viva.19 Esta actitud 
debe entenderse en su contexto; no deben 
pues, ser interpretadas desde 
el etnocentrismo. 
 
Véase también 

• Cartesianismo 
• Racionalismo 
• Nihilismo 
• Irracionalismo 
• Homeopatía 
• Prāṇa 
• Qì 
• Ka 

https://es.wikipedia.org/wiki/Jainismo
https://es.wikipedia.org/wiki/Vitalismo#cite_note-15
https://es.wikipedia.org/wiki/Vitalismo#cite_note-16
https://es.wikipedia.org/wiki/Vitalismo#cite_note-17
https://es.wikipedia.org/wiki/Vitalismo#cite_note-18
https://es.wikipedia.org/wiki/Vitalismo#cite_note-19
https://es.wikipedia.org/wiki/Etnocentrismo
https://es.wikipedia.org/wiki/Cartesianismo
https://es.wikipedia.org/wiki/Racionalismo
https://es.wikipedia.org/wiki/Nihilismo
https://es.wikipedia.org/wiki/Irracionalismo
https://es.wikipedia.org/wiki/Homeopat%C3%ADa
https://es.wikipedia.org/wiki/Pr%C4%81%E1%B9%87a
https://es.wikipedia.org/wiki/Q%C3%AC
https://es.wikipedia.org/wiki/Ka_(mitolog%C3%ADa)


79 

 

• Nyamakala 
• Orgón 
• Georg Stahl 
• Energía (esoterismo) 

Referencias 
[editar] 

1. ↑ BECHTEL, WILLIAM and ROBERT C. RICHARDSON 
(1998). Vitalism. In E. Craig (Ed.), Routledge 
Encyclopedia of Philosophy. London: Routledge. 
Vitalism 

2. ↑ Bergson, Henri (1907). La evolución creadora. 
Archivado desde el original el 14 de junio de 2021. 

3. ↑ Saltar a:a b Greco, Monica (febrero de 2005). «On the 
Vitality of Vitalism». Theory, Culture & Society (en 
inglés) 22 (1): 15-27. ISSN 0263-
2764. doi:10.1177/0263276405048432. Consultado 
el 1 de marzo de 2020. 

4. ↑ A Cultural History of Medical Vitalism in 
Enlightenment Montpellier - Elizabeth Ann Williams - 
Google Books 

5. ↑ «Entrevista a Scott Lash». Archivado desde el 
original el 18 de agosto de 2018. Consultado el 3 de 
marzo de 2013. 

6. ↑ Animalismo y vitalismo 
7. ↑ «Antiabortismo y vitalismo (véase el comentario)». 

Archivado desde el original el 7 de abril de 2014. 
Consultado el 3 de abril de 2014. 

8. ↑ Pensamiento Pacifista. Obra filosófica. Icaria 
Editorial. 2004. p. 156. Consultado el 3 de abril de 
2014. 

9. ↑ Saltar a:a b El vitalismo de Friedrich Nietzsche 
10. ↑ Saltar a:a b Capítulo III de la obra de Sánchez 

Villaseñor, José (2007). Pensamiento y Trayectoria de 
José Ortega y Gasset. Obra filosófica. Universidad 
Iberoamericana. p. 270. Consultado el 3 de abril de 
2014. 

11. ↑ Vitalism and Synthesis of Urea 

https://es.wikipedia.org/wiki/Nyamakala
https://es.wikipedia.org/wiki/Org%C3%B3n
https://es.wikipedia.org/wiki/Georg_Stahl
https://es.wikipedia.org/wiki/Energ%C3%ADa_(esoterismo)
https://es.wikipedia.org/w/index.php?title=Vitalismo&action=edit&section=7
https://es.wikipedia.org/wiki/Vitalismo#cite_ref-1
http://mechanism.ucsd.edu/teaching/philbio/vitalism.htm
http://mechanism.ucsd.edu/teaching/philbio/vitalism.htm
http://mechanism.ucsd.edu/teaching/philbio/vitalism.htm
http://mechanism.ucsd.edu/teaching/philbio/vitalism.htm
https://es.wikipedia.org/wiki/Vitalismo#cite_ref-2
https://archive.org/details/bergson-henri.-la-evolucion-creadora-1963/mode/2up
https://archive.org/details/bergson-henri.-la-evolucion-creadora-1963/mode/2up
https://es.wikipedia.org/wiki/Vitalismo#cite_ref-Greco_2005_3-0
https://es.wikipedia.org/wiki/Vitalismo#cite_ref-Greco_2005_3-1
http://journals.sagepub.com/doi/10.1177/0263276405048432
http://journals.sagepub.com/doi/10.1177/0263276405048432
https://es.wikipedia.org/wiki/ISSN
https://portal.issn.org/resource/issn/0263-2764
https://portal.issn.org/resource/issn/0263-2764
https://es.wikipedia.org/wiki/Digital_object_identifier
https://dx.doi.org/10.1177%2F0263276405048432
https://es.wikipedia.org/wiki/Vitalismo#cite_ref-4
http://books.google.com/books?id=AvqYl4sdwaYC&pg=PA4&lpg=PA4&dq=vitalism+disrepute&source=bl&ots=x-jaFJjSBb&sig=zE_jwxQsD8eWR1v6_Q5Nph459x4&hl=en&sa=X&ei=vWcDUM6rKrOF0QHlsJDdBw&ved=0CD8Q6AEwAg#v=onepage&q=vitalism%20disrepute&f=false
http://books.google.com/books?id=AvqYl4sdwaYC&pg=PA4&lpg=PA4&dq=vitalism+disrepute&source=bl&ots=x-jaFJjSBb&sig=zE_jwxQsD8eWR1v6_Q5Nph459x4&hl=en&sa=X&ei=vWcDUM6rKrOF0QHlsJDdBw&ved=0CD8Q6AEwAg#v=onepage&q=vitalism%20disrepute&f=false
http://books.google.com/books?id=AvqYl4sdwaYC&pg=PA4&lpg=PA4&dq=vitalism+disrepute&source=bl&ots=x-jaFJjSBb&sig=zE_jwxQsD8eWR1v6_Q5Nph459x4&hl=en&sa=X&ei=vWcDUM6rKrOF0QHlsJDdBw&ved=0CD8Q6AEwAg#v=onepage&q=vitalism%20disrepute&f=false
https://es.wikipedia.org/wiki/Vitalismo#cite_ref-5
https://web.archive.org/web/20180818052212/http:/con-versiones.com/nota0112.htm/
http://www.con-versiones.com/nota0112.htm
http://www.con-versiones.com/nota0112.htm
https://es.wikipedia.org/wiki/Vitalismo#cite_ref-6
https://web.archive.org/web/20140407085815/http:/www.desdeabajo.info/actualidad/colombia/item/23143-%C3%A9tica-pol%C3%ADtica-y-animalismo.html
https://es.wikipedia.org/wiki/Vitalismo#cite_ref-7
https://web.archive.org/web/20140407161130/http:/blogs.hazteoir.org/opinion/2011/01/11/abortismo-y-anticoncepcion-las-dos-caras-de-la-moneda-por-esteban-rodriguez/
http://blogs.hazteoir.org/opinion/2011/01/11/abortismo-y-anticoncepcion-las-dos-caras-de-la-moneda-por-esteban-rodriguez
https://es.wikipedia.org/wiki/Vitalismo#cite_ref-8
http://books.google.es/books?id=qewSaMSW-twC
https://es.wikipedia.org/wiki/Vitalismo#cite_ref-Nietzsche_9-0
https://es.wikipedia.org/wiki/Vitalismo#cite_ref-Nietzsche_9-1
http://iesolorda.org/departaments/fi/El_vitalismo_de_Nietzsche.pdf
https://es.wikipedia.org/wiki/Vitalismo#cite_ref-Ortega_10-0
https://es.wikipedia.org/wiki/Vitalismo#cite_ref-Ortega_10-1
http://books.google.es/books?id=8K0yjOgjCWcC
http://books.google.es/books?id=8K0yjOgjCWcC
https://es.wikipedia.org/wiki/Vitalismo#cite_ref-11
http://content.karger.com/ProdukteDB/produkte.asp?Aktion=ShowPDF&ProduktNr=223979&Ausgabe=225203&ArtikelNr=13463&filename=13463.pdf


80 

 

12. ↑ citado por Schummerr J, op cit, [1] 
13. ↑ Williams, W. (2000) The Encyclopedia of 

Pseudoscience. From Alien Abductions to Zone 
Therapy. Facts on File inc. Contributors: Drs D.Conway, 
L.Dalton, R.Dolby, R.Duval, H.Farrell, J.Frazier, 
J.McMillan, J.Melton, T.O'Niell, R.Shepherd, S.Utley, 
W.Williams. ISBN 0-8160-3351-X 

14. ↑ François Flores DF. (2006) Fuentes del 
vitalismo hahnemanniano. Conferencia para el VII 
Foro Nacional de Medicina Homeopática, Celaya, 
Guanajuato (México), mayo 5 y 6 de 2006. Publicado 
en la revista La Homeopatía de México, enero-febrero 
de 2008, p. 20-37 

15. ↑ Crónica de un viaje a la India 
16. ↑ «El principio "ahiṃsā" en el jainismo». 

Archivado desde el original el 18 de 
marzo de 2013. Consultado el 3 de 
marzo de 2013. 

17. ↑ Los fundamentos del jainismo 
18. ↑ El espiritualismo contra el 

materialismo 
19. ↑ Las principales corrientes del jainismo 

 

Bibliografía 
• Bichat, Xavier; Traité des 

membranes (1800). 
• Bichat, Xavier; Recherches 

physiologiques sur la vie et la 
mort (1800). 

• Bichat, Xavier; Anatomie générale 
appliquée à la physiologie et à la 
médecine, 4 vol., 1801. 

• Bichat, Xavier; Anatomie 
descriptive, 1801-1803, 5 vol. 

 

https://es.wikipedia.org/wiki/Vitalismo#cite_ref-12
http://www.joachimschummer.net/papers/2003_NatureChemistry_SHPS.pdf
https://es.wikipedia.org/wiki/Vitalismo#cite_ref-Williams_13-0
https://es.wikipedia.org/wiki/Especial:FuentesDeLibros/081603351X
https://es.wikipedia.org/wiki/Vitalismo#cite_ref-14
https://es.wikipedia.org/wiki/Vitalismo#cite_ref-15
http://www.elboomeran.com/blog-post/117/12239/edmundo-paz-soldan/plegarias-no-atendidas
https://es.wikipedia.org/wiki/Vitalismo#cite_ref-16
https://web.archive.org/web/20130318195737/http:/jainworld.com/JWSpanish/jainworld/bphilo/bp8.html
http://www.jainworld.com/JWSpanish/jainworld/bphilo/bp8.html
https://es.wikipedia.org/wiki/Vitalismo#cite_ref-17
http://www.centropaz.com.ar/radio09-12-08.htm
https://es.wikipedia.org/wiki/Vitalismo#cite_ref-18
https://justvegetal.wordpress.com/2010/06/12/un-mas-alla-para-los-animales-y-las-plantas
https://justvegetal.wordpress.com/2010/06/12/un-mas-alla-para-los-animales-y-las-plantas
https://es.wikipedia.org/wiki/Vitalismo#cite_ref-19
http://www.lasociedadgeografica.com/blog/mitologia-y-religion/introduccion-al-jainismo-dos-corrientes-jainistas


81 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



82 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



¿Conoces nuestro catálogo de libros con letra grande?

Están editados con una letra superior a la habitual para
que todos podamos leer sin forzar ni cansar la vista.

Consulta AQUI todo el catálogo completo.

Puedes escribirnos a pedidos@edicionesletragrande.com

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://www.bubok.es/libros/279461/las-aventuras-de-sherlock-holmes-escandalo-en-bohemia---la-liga-de-los-pelirrojos---un-caso-de-identidad--letra-grande
https://www.bubok.es/libros/277759/el-monte-de-las-animas-y-otras-leyendas-edicion-en-letra-grande
https://www.bubok.es/libros/277580/la-voragine-edicion-en-letra-grande
https://www.bubok.es/libros/277192/azul-edicion-en-letra-grande
https://www.bubok.es/libros/276986/memorias-de-mama-blanca-edicion-en-letra-grande
https://www.bubok.es/libros/276969/los-desterrados-y-otros-cuentos-edicion-en-letra-grande
https://www.bubok.es/libros/276824/relatos-de-edgar-allan-poe-edicion-en-letra-grande
https://www.bubok.es/libros/276464/tres-novelas-cortas-edicion-en-letra-grande
https://www.bubok.es/libros-en-letra-grande
mailto:pedidos@edicionesletragrande.com
http://www.tcpdf.org

