
1 

 

 

 

 
 

La teoría de la 
evolución y la 
teología de la 

creación 
Materiales de reflexión 

 

Leandro Sequeiros 
Bubok, Granada, 2023 

 



 2 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
La teoría de la evolución y la teología de la creación 

Materiales de reflexión 
 LEANDRO SEQUEIROS 

Bubok, Granada, 2023 
Núm. Reg.Prop.Intelect (en proceso) 

 



 3 

CONTENIDOS 
 

Presentación …………………………………………… 5   

1. Algunas reflexiones para empezar ………….9 
2. Itinerario de estos materiales ……………..   19 
3. El problema de fondo: Teología y conflicto 

de racionalidades …………………………….……25 
4. Cuando hablamos de “evolución, ¿de qué 

evolución estamos hablando?.............     31 
5. Algunas precisiones necesarias ……..……43 
6. La “creación” en el Catecismo de la Iglesia 

Católica ………………………………………………51 
7. Párrafo 4: en Creador …………………………57 
8. El Misterio de la Creación ……………..……67 
9. Una teología de la Creación en 12 puntos 

…………………………………………………………….83 
10. Repensar el misterio de la Creación desde 

otras categorías …………………………….…..97 
11. Tendiendo puentes entre racionalidades 

………………………………………………………….145 
12. Cristiano y evolucionista………….………163 
13. ¿Por qué las ideas de Darwin parecían 

peligrosas? …………………………………..…175 
14. Fundamentación epistemológica de la 

interdisciplinariedad ……………………..179 
15. El modelo de Lakatos y la superación del 

conflicto …………………………………….……195 



 4 

16. La evolución biológica sigue siendo un tema 
conflictivo en las fronteras entre ciencia, 
tecnología y religión………………………….… 209 

17.  Tres propuestas interdisciplinares …..239 
18.   Evolucionismo y filosofía: el estatuto 

epistemológico de la evolución …..275 
19.   ¿Puede un cristiano ser evolucionista?287 
20.   Una larga historia de conflictos entre 

evolución y religión ………………………..…303 
21.   El origen del conflicto ……………….……. 317 
22.   La construcción moderna del paradigma 

evolucionista ……………………………………...351 
23.   Las marejadas creacionistas …………… 387 
24.   Los argumentos científicos contra la 

evolución biológica……………………….…  409 
25.   La Iglesia toma postura: se puede ser 

católico y aceptar la evolución…………  447 
26.   Los retos actuales de la Ciencia a la 

Teología: la Teología de la Ciencia…… 479 
27.  Conclusión con un anexo……………….  495 

--------------------------------------------------------------------------- 

 

 

 

 

 

 

 



 5 

 

 

PRESENTACIÓN 
 

 

 El grupo Tradición Intelectual Católica 
de la Universidad Pontificia de Puerto Rico, 
pretende tender puentes entre orillas 
aparentemente separadas: la orilla de la 
experiencia creyente y la orilla de la 
reflexión intelectual. Y todo ello dentro del 
marco de la Pontificia Universidad Católica 
de Puerto Rico. 

 Creo que es importante compartir con 
ustedes lo siguiente: yo no soy teólogo sino 
científico. Aunque jesuita, mi formación y mi 
trabajo ha sido dentro del campo de las 
Ciencias de la Tierra, y en concreto en el 
mundo de la paleobiología, el estudio del 
origen, evolución, desarrollo paleo-ecológico 
y  evolutivo y la extinción de los seres vivos a 
lo largo de la historia de la Tierra. 

 Por ello, mi perspectiva de la teología 
de la creación en el contexto de la teoría de 
la evolución es un poco particular. 

 En cierto modo, mi referente es Pierre 
Teilhard de Chardin: jesuita, científico y 
paleontólogo que desde la convicción de 



 6 

que vivimos en un universo que cambia 
irreversiblemente, tiende puentes con la 
teología, la espiritualidad y la filosofía. Desde 
la ciencia a la teología de la creación. 

Estos materiales pretenden ayudar a  
poner en contacto lo que se pueden 
denominar dos imaginarios, imágenes de la 
realidad o representaciones del mundo: la 
científica evolutiva y la del creyente en la 
presencia de Dios en el mundo. 

 Lo que aquí llamamos “teoría de la 
evolución” y “teología de la creación”. 

Hagamos, para empezar, un ejercicio mental: 
cerrando los ojos, ¿qué palabras e imágenes 
asociamos en la mente a “evolución” y a 
“creación”? 

 Posiblemente, asociamos con 
“evolución” las palabras “mono”, “Darwin”, 
“naturaleza”, “vida”, “fósiles”, “cambio”,Y con 
“creación”, el arte, sacar todo de la nada, 
Dios, Adán y Eva, Paraíso, libro del Génesis, 
sectas,  

 

 Aquí vamos a hablar de “evolución” en 
un sentido filosófico-científico, y de 
“creación” en un sentido teológico. Para 
empezar, hablaremos de “evolución” como el 
complejo sistema de cambios irreversibles en 
las entidades materiales y mentales del 
universo”,  



 7 

Y de “creación” como un concepto técnico de 
la teología de las religiones “del libro” 
(cristianismo, islam y judaísmo) según el cual 
todo lo que existe (todo lo que es, material o 
mental) no es increado, sino que se originó a 
partir de una entidad con capacidad de “dar 
consistencia real”, sea una divinidad (como 
es nuestro caso) o una mente exterior 
(Matrix) origen de todo lo que existe. 

 Y en estos textos hablamos de “teoría 
de la evolución” y de “teología de la 
creación”. Habrá que hacer un esfuerzo de 
clarificación: Una teoría (según Karl Popper) 
es algo muy serio. En español, cuando 
decimos en lenguaje coloquial: “eso es una 
teoría”, solemos referirnos a una opinión sin 
fundamento, a algo inconsistente y a veces 
tomado con alfileres. Pero en filosofía de la 
ciencia, y especialmente en Karl Popper 
(1902-1994), la palabra teoría, tomada del 
griego, teoría, tiene mucha más fuerza. Y es 
para él uno de los fundamentos para la 
construcción social del conocimiento 
organizado al que llamamos “la ciencia”. 

La teología (del griego θεος [theos], 
‘Dios/deidad’, y λογος [logos], ‘estudio) es 
la disciplina que estudia el conjunto de 
conocimientos acerca de Dios, sus atributos 
y sus perfecciones.  Y, más ampliamente, al 
estudio de las creencias religiosas como 
dogmas y conceptos, entre otros. El empleo 

https://es.wikipedia.org/wiki/Idioma_griego_antiguo
https://es.wikipedia.org/wiki/Logos
https://es.wikipedia.org/wiki/Estudio
https://es.wikipedia.org/wiki/Disciplina_acad%C3%A9mica
https://es.wikipedia.org/wiki/Dios
https://es.wikipedia.org/wiki/Creencia_religiosa


 8 

de esta palabra se atribuye al 
pensamiento politeísta de la Antigua Grecia, 
y a los filósofos griegos el siglo IV y el 
siglo V a. C. Este término fue usado por 
primera vez por Platón en La República (año 
379 a. C.)  para referirse a la comprensión de 
la naturaleza divina por medio de la razón, 
en oposición a la comprensión literaria 
propia de sus poetas coetáneos. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://es.wikipedia.org/wiki/Dioses_ol%C3%ADmpicos
https://es.wikipedia.org/wiki/Antigua_Grecia
https://es.wikipedia.org/wiki/Plat%C3%B3n
https://es.wikipedia.org/wiki/Rep%C3%BAblica_(Plat%C3%B3n)


 9 

1 
Algunas reflexiones 

para empezar 
 

 

Hay representaciones mentales que 
condicionan mi modo de elaborar mis 
pensamientos. 

Los que aquí nos hemos reunido para 
escuchar, integrar en nuestra mente de 
forma crítica y discutir esta y otras 
conferencias. Hemos de tener en cuenta que 
hemos de someter a la criba de nuestra 
razón aquellos puntos que no nos parecen 
claros. Y por ello, hemos de acordar que 
ACEPTAMOS de entrada una serie de 
conceptos, principios y axiomas 
(proposiciones que no necesitamos 
demostrar) que brevemente conviene tener 
presentes.  

Reconozco ante ustedes que mi postura 
filosófica sobre el conocimiento y la 
racionalidad está cercana al perspectivismo 
de José Ortega y Gasset y a las posturas 
constructivistas de Ausubel, Gagné y 
Vigotski. Y mi postura epistemológica, 
dentro del racionalismo crítico de Karl 



 10 

Popper, está más cercana de la de Imre 
Lakatos.  

Algunos puntos de los que parto: 

0. Todos aceptamos que los aquí 
presentes somos seres vivos dotados 
de una racionalidad muy desarrollada. 
No somos “brutos” (que decía 
Aristóteles y los antiguos) que solo 
actuamos por estímulo-respuesta. 

1. Todos aceptamos que los seres vivos 
poseemos un sistema nervioso que en 
nuestro caso, como animales más 
complejos, se centra especialmente en 
el cerebro. 

2. El cerebro se puede definir como un 
órgano complejo, ubicado dentro del 
cráneo, que gestiona la actividad del 
sistema nervioso. Forma parte del 
Sistema Nervioso Central (SNC) y 
constituye la parte más voluminosa y 
conocida del encéfalo. Está situado en 
la parte anterior y superior de la 
cavidad craneal y está presente en 
todos los vertebrados. Dentro del 
cráneo, el cerebro flota en un líquido 
transparente, llamado líquido 
cefalorraquídeo, que cumple 
funciones de protección, tanto físicas 
como inmunológicas. El cerebro 
humano es extraordinariamente 
complejo. El cerebro humano es el 



 11 

órgano más voluminoso del encéfalo. 
El cerebro humano se encarga tanto 
de regular y mantener cada función 
vital del cuerpo, como de ser el órgano 
donde reside la mente y 
la conciencia del individuo. El humano 
adulto tiene un volumen cerebral, 
calculado promedio de 
1300 centímetros cúbicos. Se ha 
estimado en 2016 que el cerebro 
humano, formado por los 
dos hemisferios recubiertos por 
la corteza cerebral, contiene en total 
unas veinte mil millones de neuronas. 

3. El cerebro no está completamente 
comprendido y la investigación está 
en curso. Los neurocientíficos, junto 
con investigadores de disciplinas 
afines, estudian cómo funciona el 
cerebro humano. Estas 
investigaciones se han expandido 
considerablemente en las últimas 
décadas. En la década de 1990, una 
iniciativa del llamada Década del 
Cerebro, ha contribuido a este 
aumento en la investigación.22 
El Proyecto Conectoma Humano fue 
un estudio de cinco años lanzado en 
2009, para analizar las conexiones 
anatómicas y funcionales de partes del 
cerebro. Fue seguida en 2013 por 
la Iniciativa BRAIN. 

https://es.wikipedia.org/wiki/Enc%C3%A9falo
https://es.wikipedia.org/wiki/Funci%C3%B3n_vital
https://es.wikipedia.org/wiki/Funci%C3%B3n_vital
https://es.wikipedia.org/wiki/Mente
https://es.wikipedia.org/wiki/Conciencia
https://es.wikipedia.org/wiki/Cent%C3%ADmetro_c%C3%BAbico
https://es.wikipedia.org/wiki/Hemisferio_cerebral
https://es.wikipedia.org/wiki/Corteza_cerebral
https://es.wikipedia.org/wiki/Neurona
https://es.wikipedia.org/wiki/Neurociencia
https://es.wikipedia.org/wiki/Cerebro_humano#cite_note-25
https://es.wikipedia.org/wiki/Proyecto_Conectoma_Humano
https://es.wikipedia.org/wiki/Brain_Research_through_Advancing_Innovative_Neurotechnologies


 12 

4. Aunque el cerebro humano 
representa tan solo el 2 % del peso 
corporal, recibe el 15 % del gasto 
cardíaco y el 20 % del consumo total 
de oxígeno del cuerpo, y usa el 25 % 
de la glucosa total del cuerpo.31 La 
necesidad de limitar el peso corporal 
con el fin, por ejemplo, de volar, ha 
llevado a la reducción del tamaño del 
cerebro en algunas especies, como los 
murciélagos.32 El consumo de energía 
del cerebro no varía en demasía con el 
tiempo, pero las regiones activas de la 
corteza consumen más energía que las 
regiones inactivas: este hecho forma 
la base de los métodos de imagen 
cerebral funcional por PET y fMRI.33 
Estos son técnicas de imagen de 
medicina nuclear que producen una 
imagen tridimensional de la actividad 
metabólica. 

5. Las 7 funciones del cerebro humano: 
El cerebro controla la respiración, la 
frecuencia cardíaca, la digestión, la 
temperatura, los cinco sentidos y el 
movimiento. El cerebro también 
permite pensar, comunicar, manejar 
las emociones y formar 
opiniones. También tiene muchas 
otras funciones cruciales.  

https://es.wikipedia.org/wiki/Glucosa
https://es.wikipedia.org/wiki/Cerebro_humano#cite_note-34
https://es.wikipedia.org/wiki/Cerebro_humano#cite_note-35
https://es.wikipedia.org/wiki/Tomograf%C3%ADa_por_emisi%C3%B3n_de_positrones
https://es.wikipedia.org/wiki/Imagen_por_resonancia_magn%C3%A9tica_funcional
https://es.wikipedia.org/wiki/Cerebro_humano#cite_note-36


 13 

6. Las interacciones complejas entre las 
neuronas permiten, entre otras cosas, 
a los seres humanos construir 
imágenes, representaciones visuales y 
abstractas muy complejas racionales 
de la realidad del mundo. Las 
funciones cognitivas más importantes 
son la atención, la orientación, la 
memoria, las gnosias, las funciones 
ejecutivas, las praxias, el lenguaje, la 
cognición social y las habilidades viso-
espaciales.  

7. Desde el punto de vista de la 
gnoseología (la filosofía del 
conocimiento) hay muchas teorías 
sobre lo que es “conocer”. Vamos a 
consensuar aquí para poder dar esta 
conferencia que los humanos tenemos 
confianza en la capacidad de conocer 
una parte de la realidad (no caemos 
en el escepticismo), que esa parte de 
la realidad (externa e interna) está 
organizada en el cerebro y  puede ser 
“formalizada” mediante un lenguaje 
que permite comunicarla a otros. 
Además, hoy – mediante las nuevas 
tecnologías de la inteligencia artificial 
y otras – puede ser procesada a 
mucha más velocidad y compartida en 
tiempo real. 

8. El cerebro tiene una enorme 
capacidad para procesar la 



 14 

información (y hoy ayudada por las 
nuevas tecnologías) de modo que 
podemos decir que vivimos en la 
sociedad del conocimiento 
compartido, del cerebro colectivo. 
Nunca el ser humano manejó tanta 
información. Algunos han dicho que 
el universo es solo “información” 
(Vlatko Vedra es un físico nacido en 
Serbia y profesor del Departamento de 
Física de la Universidad de Oxford y 
miembro del Centro de Tecnologías 
cuánticas de la Universidad Nacional 
de Singapur).  

9. Uno de los aspectos de nuestro 
cerebro es este: es capaz de construir 
grandes sistemas racionales que 
representan un modelo explicativo de 
la realidad. A ellos podemos llamarlos 
“racionalidades”. Tienen su propia 
justificación y estatuto 
epistemológico. La construcción 
mental de los diferentes tipos de 
conocimiento es muy compleja. Aquí 
nos referiremos al conocimiento 
racional, dejando fuera otros tipos de 
conocimiento “razonables”, como 
pueden ser la poesía, la pintura, la 
literatura, la música.. etc 

10. Y otra precisión importante es que 
cada tipo de conocimiento humano, 
por su propia racionalidad, tiene su 



 15 

propio estatuto epistemológico, sus 
propias fuentes, métodos, normas, y – 
sobre todo – sus propios límites. El 
límite de cada tipo de conocimiento 
viene exigido por su propia 
metodología y naturaleza. Las ciencias 
están limitadas por su propia 
epistemología.  

11. Y es necesario precisar que es 
peligroso dar “saltos” epistemológicos 
o querer extrapolar la metodología de 
un conocimiento a otro. Esto no 
implica que en muchos casos – como 
va a ser el de esta conferencia – no 
intentemos tender “puentes 
interdisciplinares”, hacer un esfuerzo 
de “integración” de saberes en niveles 
epistemológicos superiores (como 
intentamos mostrar al final de esta 
conferencia) pero respectando el 
estatuto epistemológico y la 
autonomía de cada una de los bloques 
de conocimiento dotados de su propio 
sistema de racionalidad.  

12. En esta conferencia nos vamos a 
referir a dos sistemas de 
racionalidades diferentes: la 
racionalidad de la teoría de la 
evolución y la racionalidad de la 
teología de la creación. Ambas tienen 
su propia autonomía epistemológica, 
su propia lógica interna. Pero es 



 16 

posible tender puentes 
epistemológicos y hacer un esfuerzo 
de integración de saberes, dentro de 
los límites de la interdisciplinariedad. 
Para ello – como veremos – para su 
mejor comprensión acudiremos a 
considerar ambas como extensos 
programas de investigación, tal como 
los describe el filósofo de la ciencia 
Imre Lakatos. 

13. En nuestro mundo moderno, hay 
mucha gente que defiende – y aporta 
sus razones- que entre la racionalidad 
de la teoría de la evolución y la 
racionalidad de la teología de la 
creación existe un conflicto. Este es un 
tema que está de actualidad entre los 
filósofos de la ciencia: el del conflicto 
de racionalidades. ¿Es posible a estos 
dos sistemas intelectuales (con 
implicaciones vitales y religiosos) 
encajar entre sí sus piezas, dialogar 
uno con otro, encontrar lenguajes 
comunes y espacios comunes de 
diálogo? ¿No son excluyentes, como el 
aceite y el agua? ¿No son 
concepciones alternativas y 
excluyentes del mundo? 

14. Desde nuestro punto de vista, los 
modelos “cientificistas” tal en boga en 
la actualidad (como es el de los 
llamados “jinetes del ateísmo”: Mario 



 17 

Bunge, Richard Dawkins, Daniel 
Dennet, Sam Harris y otros) hacen 
dificultosa la aproximación 
interdisciplinar al no reconocer con 
facilidad lo que hemos dado en llamar 
polimorfismo de las epistemologías.  

15. Los debates sobre Darwin y el 
darwinismo que se han prolongado 
hasta hoy (ver los debates sobre Pierre 
Teilhard de Chardin), ¿no muestran 
que nos encontramos ante un 
problema irresoluble, el del diálogo, 
encuentro y armonía entre la ciencia y 
la religión?  

 

Cuando a nuestra mente hacemos 
aflorar la expresión “teoría de la evolución”, 
afloran muchos conceptos que se entrelazan 
con ella: lo que son las teorías, los modelos, 
las cosmovisiones, los paradigmas; los 
cambios en la naturaleza, la aparición de la 
vida, los fósiles, los ritmos biológicos, los 
ecosistemas, los millones de años de la 
historia de la Tierra.. 

Y la expresión “teología de la creación” 
nos remite a la creación artística, a Dios y su 
presencia y acción en el mundo, al 
creacionismo científico, a la pseudociencia, a 
Darwin, a los debates contra la evolución, al 
fundamentalismo religioso, incluso a Donald 
Trump y Bolsonaro.. 



 18 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 



 19 

 

2 
Itinerario de estos 

materiales 
 

 Y una vez que tenemos los términos, 
teoría de la evolución y teología de la 
creación, vamos a ver cómo los 
relacionamos: 

CONFLICTO DE 
RACIONALIDADES 

Teoría de 
la 
evolución 

Diálogo 
<<<encuentro 
<<<conflicto 
<<<exclusión 
<<<enemigas 
<<<<aliadas  

Teología 
de la 
creación 

INTERDISCIPLINARIEDAD 

LAKATOS 

RUIZ DE LA 
PEÑA 

SCHMITZ-
MOORMAN 

BAIGORRI 

 
 
En estos materiales proponemos que, 

pueden existir conflictos, pero que,  lejos de 
excluirse, si queremos vivir una fe adulta, 
deben dialogar de forma interdisciplinar, 



 20 

encontrar espacios comunes (para lo que 
pueden ayudar los programas de 
investigación de Imre Lakatos) e incluso 
ayudarse mutuamente. Este intento se 
puede encontrar resumido en el texto de la 
carta del papa Juan Pablo II de 1987 al padre 
jesuitas George Coyne, director entonces del 
Observatorio Vaticano, con ocasión de los 
300 años de la publicación de los 
Philosophiae Naturalis Principia 
Mathematica (1687) de sir Isaac Newton: 
 

 

“La ciencia puede liberar a la religión de 
error y superstición; 
la religión puede purificar la ciencia de 
idolatría y falsos absolutos. 

Cada una puede atraer a la otra hacia un 
mundo más amplio, 

un mundo en el que ambas pueden 
florecer”. 

(Juan Pablo II, 
carta al padre George Coyne, 1988) 
 

 

 

 

 

 



 21 

Nuestro itinerario tiene seis escalones: 

1 Conflicto de racionalidades 

2 Líneas de la teoría de la evolución 

3 Líneas de la teología de la creación 

4 Interdisciplinariedad 

5 Impacto de la teoría de la evolución sobre 
la teología 

6 Teilhard de Chardin y la teología de la 
creación 

 

 

Uno de los puntos calientes es el 
conflicto aparente entre una racionalidad, 
un modelo, un paradigma evolucionista y 
una racionalidad, un modelo, un paradigma 
de la teología de la creación (tal como 
aparece en la Biblia).  

Aunque hoy la palabra “evolución” 
tiene sentidos muy diferentes, sí parece 
haber un consenso entre los científicos sobre 
el hecho evolutivo. Ya en los años treinta del 
siglo XX, el biólogo soviético nacionalizado 
norteamericano, y cristiano ortodoxo 
devoto, Theodosius Dobzhanski, decía: “hoy 
en biología nada tiene sentido si no es desde 
la aceptación de la evolución”. ¿Puede un 
cristiano ser evolucionista? 

 



 22 

 

No vamos a entrar en la problemática 
de justificar que la Teología tiene todos los 
derechos de estar en el cuerpo de 
conocimientos de nivel universitario como 
han hecho ya muchos autores y que se 
resumen en la monografía de Wolfhart 
Pannenberg (+2014) y cuya obra de 
referencia Teoría de la Ciencia y Teología1 
que se cimenta en muchos autores solventes, 
entre los que destacamos a Friedrich 
Schleiermacher (1768-1834)2. Pero el 

 

1 Pueden encontrarse algunas reflexiones en: 
WOLFHART PANNENBERG. Teoría de la Ciencia y 
Teología. Ediciones Cristiandad, Libros Europa, 
Madrid, 1981,462 pp.  HELMUT PEUKERT. Teología de la 
Ciencia y Teología Fundamental. Editorial Herder, 
2000 (traducción de la edición alemana de 1986), 420 
pág.  
2 Friedrich Daniel Ernst Schleiermacher, procedente 
de la tradición protestante, fue sin duda uno de 
los teólogos alemanes del siglo XVIII de mayor 
importancia, pues es conocido como el padre de la 
teología moderna La religión no podía ser estudiada 
correctamente ni por la filosofía racionalista de 
la Ilustración ni por los dogmas eclesiásticos. El 
sentimiento y la intuición eran los mejores caminos 
para relacionarse con la deidad. En su 
obra Monologen (1800) planteaba que «tantas veces 
como vuelvo mi mirada hacia adentro de mi ser, más 
íntimo estoy en el campo de la eternidad». En Der 
christliche Glaube nach den Grundsätzen der 
evangelischen Kirche im Zusammenhange 
dargestellt [La fe cristiana expuesta en conjunto 

https://es.wikipedia.org/wiki/Reforma_protestante
https://es.wikipedia.org/wiki/Teolog%C3%ADa
https://es.wikipedia.org/wiki/Siglo_xviii
https://es.wikipedia.org/wiki/Religi%C3%B3n
https://es.wikipedia.org/wiki/Racionalismo
https://es.wikipedia.org/wiki/Ilustraci%C3%B3n
https://es.wikipedia.org/wiki/Dogma
https://es.wikipedia.org/wiki/Friedrich_Schleiermacher#CITAREFSchleiermacher1991


 23 

desarrollo de estas cuestiones fronterizas las 
remitimos a la Teología Fundamental. Y 
desde el punto de vista filosófico, no 
podemos olvidar las aportaciones del 
racionalismo crítico iniciado por Karl Popper 
(1902-1994) (y sus propuestas sobre la 
falsación de las teorías y la construcción del 
conocimiento humano) que han sido 
seguidas por su discípulo William Warren 
Bartley (1934-1990)3, el primero que 
emprendió una investigación sobre la 

 

según los principios de la Iglesia evangélica]. 2 vols. 
Berlín: G. Reimer. 1821-22, expone su propuesta.. 
3 Bartley y Popper tenían una gran admiración el uno 
por el otro, en parte debido a su posición común 
contra el justificacionismo . Sin embargo, en el 
Coloquio Internacional de Filosofía de la Ciencia en 
Bedford College, Universidad de Londres, del 11 al 17 
de julio de 1965, entraron en conflicto entre 
sí. Bartley había presentado un artículo, "Teorías de la 
demarcación entre la ciencia y la metafísica", en el 
que acusaba a Popper de mostrar una actitud 
positivista en sus primeros trabajos y proponía que el 
criterio de demarcación de Popper no era tan 
importante como pensaba Popper. Popper tomó esto 
como un ataque personal y Bartley tomó su respuesta 
como una indicación de que Popper estaba 
ignorando sus críticas. Su amistad no se restableció 
hasta 1974, tras la publicación de La filosofía de Karl 
Popper (editado por Paul Schillpp).   Bartley cambió el 
tono de sus comentarios sobre el criterio de 
demarcación de Popper, haciéndolo menos 
agresivo. Sin embargo, a pesar de la amistad 
restaurada, Popper nunca aceptó la opinión de 
Bartley, quien la criticó incluso después de la muerte 
de Bartley 

https://en.wikipedia.org/wiki/Justificationism


 24 

relación entre la teología y la tradición del 
pensamiento crítico.   

Frente a los que niegan el carácter 
universitario de la Teología académica, y no 
conciben que la Teologia pueda tener un 
carácter universitario, lo que Morillas y yo 
proponemos en este texto es esto: desde 
nuestro punto de vista, es posible justificar, 
defender y salvar la dignidad epistemológica 
de un campo de conocimientos dotados de 
racionalidad interna y por ello de carácter 
universitario al que llamamos Teología.  

Aunque no se trata de cualquier cosa 
a la que llaman Teología, sino a una 
disciplina con su propia racionalidad y de 
carácter interdisciplinar, tal como se 
presenta en muchas universidades europeas 
y americanas. 

Lo cual nos obliga a repensar si la 
Teología que se hace en España. Y esta 
propuesta la hace un teólogo tan poco 
sospechoso de heterodoxia como Olegario 
González de Cardedal y que ha propuesto en 
muchos foros y que ha sintetizado en su 
libro La Teología en España (1959-2010). 
Memoria y prospectiva, Ediciones Encuentro, 
Madrid 2010, 597 pp 

Pero la autocrítica sobre los tipos de 
Teología, es uno de los objetivos de este 
Simposio. Coincidimos con Olegario en que, 
debido a que la Teologia cayó en manos 



 25 

eclesiásticas (que por lo general tienen una 
escasa formación filosófica y sobre todo 
epistemológica), dificulta su desarrollo.  

¿Cómo construir una Teología con una 
racionalidad interdisciplinar? 

 

 

 
 

3 
El problema de fondo: 

Teología y conflictos de 
racionalidades 

 

 

En el año 2007 la Asociación 
Interdisciplinar José de Acosta (ASINJA) 
dedicó sus Jornadas anuales al tema “El 
conflicto de racionalidades”4. No es fácil 

 

4 En las XXXIV Jornadas de la Asociación 
Interdisciplinar José Acosta se pretendía analizar 
algo que se considera básico para cualquier debate 
interdisciplinar y que está en la raíz de su misma 
posibilidad: la existencia de diferentes modos de 
pensamiento que, más allá de los contenidos, remita 
a distintas estructuras subyacentes en la misma 
configuración de la racionalidad. Textos de L. 



 26 

definir en unas líneas lo que las distintas 
corrientes filosóficas, sociológicas, 
epistemológicas, científicas y teológicas 
entienden por “racionalidades” y los posibles 
“conflictos” que puedan existir entre ellas. 

Antonio M. Martín Morillas, amigo y 
sabio, tuvo una de las conferencias bajo el 
tema ‘Teología y conflicto de racionalidades’. 
En este artículo se comenta el denso texto 
de su ponencia. Pero antes nos 
preguntamos: ¿qué es el conflicto de 
racionalidades? ¿A qué nos referimos? 

En el lenguaje corriente se suele 
hablar de que el ser humano es “racional”, o 
que el mundo es “racional”. Son dos sentidos 
muy diferentes.  

En el primer caso, entendemos que los 
humanos tienen la cualidad de usar la fuerza 
de su pensamiento y organizar 
racionalmente sus conocimientos del 
mundo. En el segundo caso, nos referimos a 
que la realidad exterior a nuestro yo puede 
ser conocida mediante la experiencia y la 
razón humana y es posible la construcción 
de la ciencia. 

 

Sequeiros ; García Doncel, Manuel y otros. En este 
lugar puede adquirirse el volumen: C. Alberto 
Aguilera 23 Madrid – 28015 Tel.:(+34) 91 542 28 00     
tienda@comillas.edu    https://tienda.comillas.edu/el-
conflicto-de-racionalidades-1.html  

mailto:tienda@comillas.edu
https://tienda.comillas.edu/el-conflicto-de-racionalidades-1.html
https://tienda.comillas.edu/el-conflicto-de-racionalidades-1.html


 27 

Los seres humanos pretendemos 
construir, argumentar y transmitir un 
conocimiento socialmente organizado de la 
realidad y de nosotros mismos. Pero cuando 
pretendemos fundamentar cualquier tipo de 
saber para hacer de él una “ciencia”, ¿qué es 
lo que estamos buscando? ¿Una certeza? 
¿Una verdad necesaria y universal? ¿Qué 
lógica tiene todo discurso humano? 

Durante siglos las culturas milenarias 
creyeron encontrar sentido a la realidad 
elaborando “mitos”. El pensamiento griego 
quiso pasarlos por el filtro de la razón y dio 
lugar a la filosofía, como talante hacia la 
verdad y el sentido del mundo. La revolución 
científica pretendió un conocimiento más 
ajustado de la realidad acudiendo al método 
experimental y formalizando la realidad 
mediante el lenguaje matemático... Las 
distintas epistemologías que atraviesan el 
pensamiento humano han intentado 
justificas el acceso a un conocimiento con 
pretensiones de verdad. 

Todos los sistemas científicos, 
filosóficos, históricos, tecnológicos, 
teológicos, sociológicos tienen “pretensión 
de verdad” en sus propuestas. Todos aluden 
a la racionalidad de su método y pocos 
tienen en cuenta la subjetividad y 
determinación de nuestros conocimientos 
por elementos extracientíficos. La polémica 
entre Popper y Kuhn, entre racionalismo 

https://tendencias21.levante-emv.com/las-propuestas-de-thomas-s-kuhn-siguen-vivas-despues-de-medio-siglo_a10016.html
https://tendencias21.levante-emv.com/las-propuestas-de-thomas-s-kuhn-siguen-vivas-despues-de-medio-siglo_a10016.html


 28 

crítico y construcción social del saber sigue 
latente en nuestra sociedad. Como ha 
resaltado los sociólogos, los “imaginarios 
sociales” son constructores de justificaciones 
ideológicas y metodológicas que inciden de 
forma determinante en la construcción de 
teorías con pretensiones de racionalidad. 

La fecha del 2001 marca el inicio de una 
tercera fase. El discurso de Habermas en 
Frankfort con ocasión de la recepción del 
Premio por la Paz tuvo como tema “Creer y 
Saber” y forma parte de nuestra cultura y 
fundamenta los objetivos de esta 
comunicación. Y es el que irá preparando el 
encuentro con Joseph Ratzinger en 2004. 

El debate actual sobre el relativismo y 
la posverdad5 hacen más actual el diálogo 
que mantuvieron Habermas y Ratzinger en 
2004 sobre la fundamentación filosófica de 
la ética ciudadana.  

Desde diversos campos se postula un 
renacimiento de las creencias en occidente6.  
Y con ocasión del día mundial de la filosofía 
se hacía un llamamiento a ser dueños de 
nuestras propias convicciones. 

En estos meses, desde diversas 
plataformas, se debate sobre si estamos 

 

5 Ver: Posverdad a debate en ATRIO « ATRIO    
6 Ver: ¿Hay signos de renacimiento religioso en el 
Occidente secularizado? « ATRIO  

https://www.atrio.org/2022/12/posverdad-a-debate-en-atrio/
https://www.atrio.org/2022/12/posverdad-a-debate-en-atrio/
https://www.atrio.org/2022/11/hay-signos-de-renacimiento-religioso-en-el-occidente-secularizado/
https://www.atrio.org/2022/11/atrevete-a-ser-dueno-de-tu-vida-desde-la-propia-racionalidad/
https://www.atrio.org/2022/11/atrevete-a-ser-dueno-de-tu-vida-desde-la-propia-racionalidad/
https://www.atrio.org/2022/11/atrevete-a-ser-dueno-de-tu-vida-desde-la-propia-racionalidad/
https://www.atrio.org/2022/12/posverdad-a-debate-en-atrio/
https://www.atrio.org/2022/11/hay-signos-de-renacimiento-religioso-en-el-occidente-secularizado/
https://www.atrio.org/2022/11/hay-signos-de-renacimiento-religioso-en-el-occidente-secularizado/


 29 

abandonando el paradigma de la 
secularización para emerger a la 
postsecularización7.  

Antes de ser Papa, Joseph Ratzinger 
mantuvo una discusión con el filósofo 
Jürgen Habermas sobre el papel de la fe en 
la construcción de un mundo más 
democrático. El análisis del debate que aquí 
se ofrece revela facetas poco conocidas de 
estos dos eruditos. Además, un comentario 
de los ensayos teológico-políticos de 
Ratzinger.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

7 Ver: De la cultura de la secularización a la cultura de 
la  postsecularización « ATRIO  

https://www.atrio.org/2022/10/de-la-cultura-de-la-secularizacion-a-la-cultura-de-la-postsecularizacion/
https://www.atrio.org/2022/10/de-la-cultura-de-la-secularizacion-a-la-cultura-de-la-postsecularizacion/
https://www.atrio.org/2022/10/de-la-cultura-de-la-secularizacion-a-la-cultura-de-la-postsecularizacion/
https://www.atrio.org/2022/10/de-la-cultura-de-la-secularizacion-a-la-cultura-de-la-postsecularizacion/
https://www.atrio.org/2022/10/de-la-cultura-de-la-secularizacion-a-la-cultura-de-la-postsecularizacion/


 30 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 31 

4 
Cuando hablamos de 

evolución, 
¿de qué evolución 

estamos hablando? 
 
 

 

Cuando hablamos de la cosmovisión de la 
“evolución psico-socio-geo-paleo-biológica”,  

¿de qué evolución estamos hablando? Esto 
tiene muchas implicaciones para la 
alfabetización científica y para la teología. 

 La mayoría de la gente con la que nos 
cruzamos y convivimos, y muchos de los 
profesores y educadores cuando hablan de 
“evolución” asocian esta palabra con Charles 
Darwin. 

 Y nos les falta razón: tradicionalmente 
(al menos en el siglo XX) los textos de 
biología evolutiva sitúan a Charles Darwin 
como la figura central (si no exclusiva) de las 
teorías de la Evolución. Pero ¿sigue siendo 
esto así? 



 32 

Desde campos muy diferentes de las 
ciencias de la naturaleza, desde la filosofía, 
desde una determinada visión de la teología 
e, incluso, desde la política, los principios 
más básicos de la Evolución están siendo 
socavados. 

Por eso, estas primeras jornadas 
“educación científica de la ciudadanía”, 
pretenden acercarnos a la posibilidad del 
conocimiento, aceptación y transmisión en 
entornos educativos de la teoría de la 
evolución, paradigma interdisciplinar que 
cambió nuestra concepción del mundo. 

 

Los imaginarios sociales sobre la 
evolución 

Cuando en la prensa o en la televisión 
se habla de “evolución biológica”, por lo 
general, esta expresión se utiliza como 
sinónimo de “darwinismo”. Esta 
identificación entre “evolución” y 
“darwinismo” es frecuente, no solo en la 
prensa, sino también en los libros de texto 
de educación secundaria e incluso en libros 
especializados8. 

 

8 Un ejemplo muy actual se encuentra en la novela 
publicada en noviembre de 2006, de DARNTON, JOHN,  
El secreto de Darwin. Planeta, Barcelona, 2006, 301 
pág. 



 33 

 En el inconsciente colectivo de la 
opinión pública suele mantenerse esta 
identificación considerando que el único 
modo de entender la evolución es acudiendo 
a las ideas del genial autor de El Origen de 
las Especies por la Selección Natural. 

 

 

  

 Pero ¿es esto así? En el presente texto 
presentamos a los lectores la problemática 
que la interpretación del concepto de 
“evolución biológica” ha tenido a lo largo de 
la historia del pensamiento científico9 y se 

 

9 Para una visión general de la historia de las ideas 
evolutivas, recomendamos la lectura de MORENO 

KLEMMING, J., “Historia de las Teorías Evolutivas”. En: 
SOLER, M. EDITOR, Evolución. La base de la Biología. 
Proyecto Sur de Ediciones S. A., Granada, 2002, 
pág.27-43; También la página web de la Sociedad 
Española de Biología www.sesbe.org con su revista 

http://www.sesbe.org/


 34 

intenta precisar las implicaciones teológicas 
que estas interpretaciones tienen. Tampoco 
el mismo Darwin mantuvo inalterables sus 
posturas.  

 Es curioso notar que, a pesar de haber 
derribado con facilidad los argumentos 
favorables a un plan o “diseño” en la 
naturaleza, Charles Darwin10 pareció 

 

on line e-VOLUCIÓN 
10  Charles Robert Darwin (1809-1882). Naturalista 
inglés. Tras un viaje alrededor del mundo entre 1830 
y 1836) comenzó a elaborar en varios manuscritos 
una nueva visión del mundo natural. Otro naturalista 
más joven, Alfred Russel Wallace (1823-1913) escribe 
a Darwin en 1857 y propone el mecanismo de la 
Selección Natural para los procesos de cambios 
biológicos. Darwin y Wallace hacen una publicación 
conjunta en 1858 y un año después, en 1859, Darwin 
publica El Origen de las Especies por la Selección 
Natural. Más tarde, en 1871, aborda la evolución 
humana en La Descendencia del hombre y la 
Selección Sexual. Para las obras completas de Darwin, 
consultar: http://darwin-online.org.uk Sus ideas (el 
“darwinismo”) fueron motivo de airadas polémicas 
entre el mundo científico, filosófico y teológico que le 
acompañaron más allá de su tumba. Para la 
problemática de encuentro y desencuentro entre la 
Evolución y la Teología, ver: LACADENA, J-R., Fe y 
Biología. (Editorial PPC Madrid, 2001), Colección 
Cruce, nº 4, 129 pág.; MOSCOSO, JAVIER,  Materialismo y 
religión. Ciencias de la vida en la Europa ilustrada. 
(Ediciones del Serbal, Barcelona, 2000), Colección”La 
estrella polar”, 187 pág.; RUSE, M.,  Darwin and 
Design. Does evolution a purpose? Harvard University 
Press, Cambridge, Mass., 2003, 371 pp.; RUSE, M.,  The 
evolution- Creation Struggle. Harvard University 

http://darwin-online.org.uk/


 35 

desconcertado por las críticas que sugerían 
que la evolución podía ser incluso más 
aleatoria de lo supuesto por él.  

 Así, a partir de la tercera edición de El 
Origen de las Especies por la Selección 
Natural (aparecida en 1861) comenzó a 
conceder más espacio a una concepción más 
pluralista de la evolución, de modo que la 
Selección Natural pasó a ser un mecanismo 
entre otros para explicar el hecho 
incuestionable evolutivo. Por eso, cuando 
hablamos de “evolución biológica”, ¿de qué 
evolución estamos hablando?  

 Esta es la última ponencia de estas 
Jornadas. No quiere decir que tenga el 
carácter de contener las conclusiones de esta 
densa jornada de trabajo. Es la que cierra 
cronológicamente estas sesiones. Tal vez, 
después de haber asistido a las siete 
ponencias anteriores, podría enriquecer el 
texto con sus aportaciones. Pero he 
preferido compartir con los asistentes las 
reflexiones que tenía ya preparadas desde 
hace días. 

 

Press, Cambridge, Mass., 2005, 327 pág.; MILLER, K. B. 
(EDIT.) Perspectivas on an Evolving Creation. Eermann 
Publishing Co., Michigan, 2003, 526 pág.; SCHMITZ-
MOORMANN, K., Teología de la creación en un mundo 
en Evolución. Editorial Verbo Divino, Estella, 2005, 
295 pág.  



 36 

 Desde mi punto de vista hay tres 
aspectos que deseo compartir con los 
ponentes, el profesorado y los asistentes a 
las jornadas: el primer aspecto es este: desde 
mi experiencia como profesor de 
paleontología, profesor de didáctica y de 
historia de las ciencias y profesor se filosofía 
de la naturaleza y de las ciencias, la palabra 
“evolución” es enormemente polisémica. 
Aunque nació y se fortaleció en ambientes 
científicos, su uso se ha expandido a otras 
muchas disciplinas y áreas de conocimiento. 

En segundo lugar, serán necesarias unas 
reflexiones sobre el concepto del proceso de 
“evolución” dentro de la alfabetización 
científica. Y en tercer lugar, - siendo la parte 
más extensa de la ponencia – intentaré 
compartir con ustedes, recurriendo a la 
historia de las ciencias de la naturaleza, que 
cuando hablamos de evolución, la figura de 
Darwin es muy importante. Pero tal vez hoy, 
desde nuevos planteamientos científicos y 
filosóficos, se le tiene muy en cuenta, pero 
en muchos aspectos ha sido desbordado 
(aunque no desplazado y menos aún 
“cancelado”) 

 

 

 

 



 37 

La palabra “evolución”, un 
concepto polisémico 
 

Cuando me propusieron intervenir en 
estas jornadas, estuve reflexionando sobre 
qué aspecto de la evolución hablar. Solo 
tenía una información general de ponentes y 
temas. Y me pareció que había un “hueco” 
interdisciplinar  no cubierto como es este: la 
evolución como cosmovisión, como 
macroparadigma con pretensiones de 
explicación del mundo. 

Al comienzo pensé un título muy 
alambicado de mi intervención: “Cuando 
hablamos de la cosmovisión de la “evolución 
psico-socio-geo-paleo-biológica”, ¿de qué 
evolución estamos hablando? Implicaciones 
para la alfabetización científica”. 

Y es verdad. La palabra “evolución” 
necesita un complemento explicativo pues 
actualmente se utiliza en muchos contextos: 
psicología evolutiva, sociología evolutiva, 
geografía y geología dinámica, 
paleontología y paleobiología evolutiva, 
biología evolutiva, etc. 

Por tanto, considerar que la palabra y el 
contenido de la “evolución” es polisémico no 
es una afirmación gratuita. Es más: esta 
referencia remite a una construcción mental 
de la realidad inclusiva de muchas realidades 



 38 

de modo que cuando hablamos de evolución 
nos estamos moviendo neuroculturalmente 
dentro de una gran concepción del mundo. 
En terminología kuhniana11, podemos decir 
que la palabra “evolución” remite a una 
construcción paradigmática, un sistema de 
creencias, principios, valores y premisas que 
determinan la visión que una determinada 
comunidad científica tiene de la realidad, el 

 

11 El concepto de paradigma tal como hoy se usa en 
filosofía de las ciencias y por extensión en otras 
muchas disciplinas, se acuñó en el sentido que aquí lo 
usamos por el físico y filósofo de las ciencias, THOMAS 

S. KUHN,  The Structure of Scientific Revolutions 
(1962). Traducción española, La estructura de las 
revoluciones científicas. Fondo de Cultura Económica, 
México (1972). Ver: SEQUEIROS, L. (1981)  El método de 
los paradigmas de Kuhn interpela a las Ciencias 
Geológicas: notas para una geología sin dogmas. I 
Simpos.Enseñ.Geologia, Madrid, oct.1980, Edit.Univ. 
Complut., pp.437-444; SEQUEIROs,L. (1996)  La última 
lección de Thomas Kuhn. Enseñ.Ciencias de la Tierra, 
AEPECT, 4,1. p. 79-80; Sequeiros, L. (2001) Popper y 
Kuhn: veinte años después. Reflexión didáctica en el 
centenario del nacimiento (1902) de Karl R. Popper. 
Enseñanza de las Ciencias de la Tierra, 9(1), 2-12; 
SEQUEIROS, L. (2012)   Las-propuestas-de-Thomas-S-
Kuhn-siguen-vivas-despues-de-medio-siglo 
http://www.tendencias21.net/Las-propuestas-de-
Thomas-S-Kuhn-siguen-vivas-despues-de-medio-
siglo_a10016.html; SEQUEIROS, L. (2022) Kuhn, 
Lakatos, Toulmin. Tres pilares de la epistemología 
nacidos en 1922. Bubok ediciones , 252 páginas. 
https://www.bubok.es/libros/269331/Kuhn-Lakatos-
Toulmin-Tres-pilares-de-la-epistemologia-nacidos-en-
1922;  

http://www.tendencias21.net/Las-propuestas-de-Thomas-S-Kuhn-siguen-vivas-despues-de-medio-siglo_a10016.html
http://www.tendencias21.net/Las-propuestas-de-Thomas-S-Kuhn-siguen-vivas-despues-de-medio-siglo_a10016.html
http://www.tendencias21.net/Las-propuestas-de-Thomas-S-Kuhn-siguen-vivas-despues-de-medio-siglo_a10016.html
https://www.bubok.es/libros/269331/Kuhn-Lakatos-Toulmin-Tres-pilares-de-la-epistemologia-nacidos-en-1922
https://www.bubok.es/libros/269331/Kuhn-Lakatos-Toulmin-Tres-pilares-de-la-epistemologia-nacidos-en-1922
https://www.bubok.es/libros/269331/Kuhn-Lakatos-Toulmin-Tres-pilares-de-la-epistemologia-nacidos-en-1922


 39 

tipo de preguntas y problemas que es 
legítimo estudiar, así como los métodos y 
técnicas válidos para la búsqueda de 
respuestas y soluciones12.  

Es más, desde mi punto de vista, el 
concepto y desarrollo de la teoría (en 
sentido de K. Popper) de evolución cobra 
más sentido asumiendo los principios 
metodológicos de los programas de 
investigación de Imre Lakatos13. 

 

12 FREDY GONZÁLEZ. ¿Qué Es Un Paradigma? Análisis 
Teórico, Conceptual Y Psicolingüístico Del Término. 
Investigación y Postgrado v.20 n.1 Caracas abr. 2005 
http://ve.scielo.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid
=S1316-
00872005000100002#:~:text=De%20acuerdo%20co
n%20Kuhn%2C%20un,la%20b%C3%BAsqueda%20d
e%20respuestas%20y  
13 Los programas de investigación de Imre Lakatos, 
desde mi punto de vista, son unas herramientas 
epistemológicas que permiten una aproximación 
integral de la Teoría de la Evolución. Sobre este tema 
he publicado bastantes cosas: 
https://www.bubok.es/libros/269331/Kuhn-Lakatos-
Toulmin-Tres-pilares-de-la-epistemologia-nacidos-en-
1922; 
https://elbuho.revistasaafi.es/buho23/09%20Leandr
o%20Sequeiros.%20Kuhn%2C%20Lakatos%2C%20To
ulmin.pdf ;  
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/?p=7015; 
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/?p=3328; 
https://batalloso.com/cientifismo-y-teismo-dos-
visiones-del-mundo-1/;  

http://ve.scielo.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1316-00872005000100002#:~:text=De%20acuerdo%20con%20Kuhn%2C%20un,la%20b%C3%BAsqueda%20de%20respuestas%20y
http://ve.scielo.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1316-00872005000100002#:~:text=De%20acuerdo%20con%20Kuhn%2C%20un,la%20b%C3%BAsqueda%20de%20respuestas%20y
http://ve.scielo.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1316-00872005000100002#:~:text=De%20acuerdo%20con%20Kuhn%2C%20un,la%20b%C3%BAsqueda%20de%20respuestas%20y
http://ve.scielo.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1316-00872005000100002#:~:text=De%20acuerdo%20con%20Kuhn%2C%20un,la%20b%C3%BAsqueda%20de%20respuestas%20y
http://ve.scielo.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1316-00872005000100002#:~:text=De%20acuerdo%20con%20Kuhn%2C%20un,la%20b%C3%BAsqueda%20de%20respuestas%20y
https://www.bubok.es/libros/269331/Kuhn-Lakatos-Toulmin-Tres-pilares-de-la-epistemologia-nacidos-en-1922
https://www.bubok.es/libros/269331/Kuhn-Lakatos-Toulmin-Tres-pilares-de-la-epistemologia-nacidos-en-1922
https://www.bubok.es/libros/269331/Kuhn-Lakatos-Toulmin-Tres-pilares-de-la-epistemologia-nacidos-en-1922
https://elbuho.revistasaafi.es/buho23/09%20Leandro%20Sequeiros.%20Kuhn%2C%20Lakatos%2C%20Toulmin.pdf
https://elbuho.revistasaafi.es/buho23/09%20Leandro%20Sequeiros.%20Kuhn%2C%20Lakatos%2C%20Toulmin.pdf
https://elbuho.revistasaafi.es/buho23/09%20Leandro%20Sequeiros.%20Kuhn%2C%20Lakatos%2C%20Toulmin.pdf
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/?p=7015
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/?p=3328
https://batalloso.com/cientifismo-y-teismo-dos-visiones-del-mundo-1/
https://batalloso.com/cientifismo-y-teismo-dos-visiones-del-mundo-1/


 40 

 

 

Pero si se quiere consensuar una 
definición, podemos acudir al documento de 
referencia que estamos utilizando en estas 
Jornadas:  Aceptación y conocimiento de la 
teoría de la evolución entre estudiantes 
universitarios de tercer año en España, 
202014. En este estudio se consensua una 

 

14 https://ecotoxsan.blog/2020/09/07/la-aceptacion-
y-el-conocimiento-de-la-teoria-de-la-evolucion-entre-
los-estudiantes-universitarios-de-tercer-ano-en-
espana/ ; https://sesbe.org/nuevo-estudio-sobre-
aceptacion-y-conocimiento-de-la-evolucion-en-
espana/; https://www.europapress.es/ciencia/noticia-

https://ecotoxsan.blog/2020/09/07/la-aceptacion-y-el-conocimiento-de-la-teoria-de-la-evolucion-entre-los-estudiantes-universitarios-de-tercer-ano-en-espana/
https://ecotoxsan.blog/2020/09/07/la-aceptacion-y-el-conocimiento-de-la-teoria-de-la-evolucion-entre-los-estudiantes-universitarios-de-tercer-ano-en-espana/
https://ecotoxsan.blog/2020/09/07/la-aceptacion-y-el-conocimiento-de-la-teoria-de-la-evolucion-entre-los-estudiantes-universitarios-de-tercer-ano-en-espana/
https://ecotoxsan.blog/2020/09/07/la-aceptacion-y-el-conocimiento-de-la-teoria-de-la-evolucion-entre-los-estudiantes-universitarios-de-tercer-ano-en-espana/
https://sesbe.org/nuevo-estudio-sobre-aceptacion-y-conocimiento-de-la-evolucion-en-espana/
https://sesbe.org/nuevo-estudio-sobre-aceptacion-y-conocimiento-de-la-evolucion-en-espana/
https://sesbe.org/nuevo-estudio-sobre-aceptacion-y-conocimiento-de-la-evolucion-en-espana/
https://www.europapress.es/ciencia/noticia-estudiantes-universitarios-espanoles-tienen-conocimiento-moderado-teoria-evolucion-estudio-20200921121813.html


 41 

definición de lo que se entiende por 
evolución: ““La evolución representa una 
teoría madura y bien establecida que puede 
explicar cómo los organismos evolucionan y 
se diferencian del último ancestro común 
universal (generalmente conocido como 
LUCA)” 

Y a continuación, el texto precisa un poco 
más lo que entiende por LUCA: “una forma 
de vida que se originó en nuestro planeta 
hace unos 3700 millones de años. Por lo 
tanto, tanto la noción de descendencia con 
modificaciones como la teoría de la 
evolución representan piezas de 
conocimiento clave en nuestras sociedades 
para comprender tanto el mundo en el que 
vivimos como nuestro lugar en la 
naturaleza”.  

  Como se puede ver, ninguna alusión a 
la Selección Natural de Darwin que queda en 
un segundo plano. 

 

 

 

 

 

estudiantes-universitarios-espanoles-tienen-
conocimiento-moderado-teoria-evolucion-estudio-
20200921121813.html;  

https://www.europapress.es/ciencia/noticia-estudiantes-universitarios-espanoles-tienen-conocimiento-moderado-teoria-evolucion-estudio-20200921121813.html
https://www.europapress.es/ciencia/noticia-estudiantes-universitarios-espanoles-tienen-conocimiento-moderado-teoria-evolucion-estudio-20200921121813.html
https://www.europapress.es/ciencia/noticia-estudiantes-universitarios-espanoles-tienen-conocimiento-moderado-teoria-evolucion-estudio-20200921121813.html


 42 

Algunos datos históricos sobre  la 
teoría evolutiva 

Durante más de 24 siglos, el 
pensamiento biológico dominante (debido a 
la herencia de Aristóteles y los aristotélicos) 
fue denominada como  fijista15. Para éstos 
“filósofos naturales” las llamadas “especies” 
animales y vegetales proceden unas de otras 
a lo largo de los tiempos por un proceso de 
“generación”, por el que los hijos se parecen 
a sus padres. Pero pronto, el debate 
científico adquirió tintes religiosos. Pero 
cuando más se acentuó el enfrentamiento 
entre la ciencia y la teología fue a partir de 
Darwin. Un libro reciente, Evolution versus 
creationism16 aborda la problemática de las 
ideas de Darwin, sus implicaciones religiosas 
y teológicas, las polémicas en torno al 
evolucionismo y la construcción social de 

 

15 SEQUEIROS, L. La Evolución Biológica: historia y 
textos de un debate. Cuadernos de Historia de la 
Ciencia, SHCTAR, Zaragoza, núm 1 (1983), pp.1-68; 
SEQUEIROS, L.  “Evolución de las Teorías de la Evolución 
(1859-1986)”. SEPAZ, Univ.Zaragoza (1986, public. 
1991)  SEQUEIROS, L.  “De la Evolución y el Medio 
Ambiente: La visión de un paleontólogo”. En: 
E.DOMÍNGUEZ, M.NAVARRO Y A.J.GLEZBARRIOS coord. El 
estado del Medio Ambiente en Andalucía. ENRESA 
edit., Córdoba (1991).   
16 SCOUT, E. C. Evolution vs. Creationism. Con un 
prólogo de NILES ELDREDGE. University of California 
Press, 2005, 272 pág. 



 43 

paradigmas alternativos reaccionarios. Como 
la mayor parte de las críticas a las ideas de 
Darwin se hicieron desde lugares 
epistemológicos de corte protestante 
americano, el fijismo (que es la alternativa 
racional al evolucionismo) se convierte en su 
versión religiosa integrista: el creacionismo. 

 

 

5 
Algunas precisiones 

necesarias 
Para los lectores no muy versados en esta 

problemática, se resumen aquí algunas ideas 
generales que se dan por supuestas y que 
han sido tratadas en otro lugar17:   

 

17 Pueden encontrarse más datos en: TEMPLADO, J, 
Historia de las Teorías evolucionistas. Editorial 
Alambra, colección Exedra, 1974, 170 pág.; TATON, R. 
(EDITOR) Histoia General de las Ciencias. Editorial 
Orbis, Barcelona, 1984; GIORDÁN, A., HOST, V., TESI, D., 
GAGLIARDI, R., Conceptos de Biología. Volumen 2. 
Editorial Labor, Barcelona, 1988 (en colaboración con 
el MEC), 211 pág; YOUNG, D.,  El descubrimiento de la 
Evolución. Libros del Serbal, Barcelona, 1998, 294 
páginas. 



 44 

1) En primer lugar, no todas las 
posturas evolucionistas tienen que ser 
necesariamente darwinistas. Aunque la 
figura de Darwin destaca por ser el 
sistematizador de muchas de las ideas 
sobre el cambio orgánico existente en su 
época y El Origen de las especies (1859) es 
la expresión paradigmática de una 
revolución científica, hubo otros autores 
que, dentro de un marco evolucionista, se 
apartan de la ortodoxia de Darwin. 

2) Nos parece que el paradigma 
alternativo al que Darwin se enfrenta no 
es religioso ni teológico (aunque sus 
discusiones con el capitán FitzRoy tienen a 
la Biblia como lugar central) sino 
científico: es el fijismo biológico. El fijismo 
científico es una postura epistemológica 
(es decir, derivada de una determinada 
visión del mundo) según la cual la realidad 
material inorgánica y orgánica no ha 
cambiado desde el comienzo de los 
tiempos.  

3) La historia del pensamiento 
científico muestra que ya desde los lejanos 
tiempos de los filósofos presocráticos y 
sobre todo de Aristóteles, el mundo tenía 
“movimientos”, pero nada cambiaba ni 
progresaba. Las cosas volvían a su lugar 
natural. El orden (cosmos) lo llenaba todo. 
Esta visión determinista, fijista, inalterable 
de la realidad natural pasó de la filosofía 



 45 

griega al mundo árabe y a la filosofía 
medieval. El universo diseñado por 
Copérnico, por Galileo, por Kepler, por 
Newton, tenía movimientos muy precisos 
regidos por la leyes de la mecánica 
puestas por Dios y era inconcebible una 
innovación espontánea del orden 
cósmico. En el terreno de las ideas 
biológicas, el fijismo, la constancia de las 
especies a lo largo de los años era un 
hecho. “Ovo ex ovo” decían los antiguos. 
Ello propició el desarrollo de la taxonomía 
y la sistemática desde la lejana época de 
Aristóteles pasando por el zoólogo Ulise 
Aldrovandi (en el siglo XVI) y llegando 
hasta Carlos Linneo (1707-1778). 

4) Durante muchos siglos, las ideas 
sobre el origen, diversidad y cambio en los 
fenómenos vitales eran las de 
Aristóteles18. La autoridad de Aristóteles 
ha sido reconocida y sigue siendo 
respetada. El mismo Darwin escribió en 
1888: "Linneo y Cuvier han sido mis 
dioses, aunque en sentidos muy 
diferentes, pero ellos fueron colegiales en 
comparación con el viejo Aristóteles". 

 

18  GLACKEN, C. J. Huellas en la playa de Rodas: 
Naturaleza y cultura en el pensamiento occidental 
desde la Antigüedad hasta finales del siglo XVIII. 
Ediciones de Serbal, Barcelona, 1996, 729 pp. 



 46 

5) La postura científica moderna 
del fijismo se identifica con Carl Linneo 
(1707-1778)19 que tiene el gran mérito de 
ser quien establece las normas de 
nomenclatura biológica binomial seguidas 
hasta hoy y clasificó una gran parte del 
reino animal y vegetal. Para Linneo, 
profundamente religioso, las especies 
animales y vegetales “tot sunt quae 
creatae a Dei in initio temporis” (Las 
especies que existen son las mismas que 
fueron creadas por Dios al principio de la 
Creación). La autoridad de Linneo fue 
indiscutible y seguido por gran parte de 
los naturalistas de los siglos XVIII y XIX. 

6) Al llegar los inicios de la 
geología en el siglo XVIII, las ideas fijistas 
de Linneo se unieron a las ideas religiosas, 
apareciendo las ideas creacionistas, 
consideradas como “científicas”. A esto 
cooperó la dificultad para entender lo que 

 

19 Carl von Linné (más conocido por su nombre 
latinizado de Carolus Linnaeus o Carlos Linneo), fue el 
más grande de los botánicos suecos. A él se debe la 
“nomenclatura binomial” (género y especie) para las 
plantas y los animales (que hoy siguen los 
naturalistas). Su Sistema Naturae (1735) marca la 
consagración de las nuevas ciencias de la Naturaleza 
aunque en clave “fijista”. Cfr. BLUNT, W. El Naturalista. 
Vida, obra y viajes de Carl von Linné (1707-1778). 
Edic. del Serbal, Barcelona, 1982. Más 
modernamente, GONZÁLEZ BUENO, A., El príncipe de 
los botánicos. Editorial Nivola, Madrid, 2001, 117 pág.  



 47 

significa lo que James Hutton (1726-
1797)20 llamaría “el profundo abismo del 
tiempo”. La tradición anglicana interpretó 
literalmente la Biblia. Así, el Arzobispo 
Primado de Irlanda, Ussher escribe el 
1658: "En los comienzos Dios creó los 
cielos y la Tierra (Gén.1.1) y de acuerdo 
con nuestra cronología, ese día coincide 
con la entrada de la noche que precedió al 
23 día de octubre del año 710 del 
calendario juliano (es decir, 4.000 años 
antes de Cristo). En la Biblia inglesa de 
1701,  el obispo Lloyd afirma que la Tierra 
tiene una edad de 6.000 años. Es la época 
del concordismo bíblico con la religión y 
las glaciaciones se hacen equivaler al  
Diluvio universal y las eras geológicas con 
los días de la creación. 

 

20 James Hutton (1726-1797) fue un geólogo escocés 
a quien se considera “padre” de la geología moderna. 
Su mayor contribución a la ciencia es el principio de 
Uniformidad (los procesos y leyes que rigen el 
universo son los mismos desde el comienzo de los 
tiempos. Por ello “el presente es la clave para 
entender el pasado”). Los fenómenos geológicos del 
pasado pueden ser conocidos interpretando los 
fenómenos que hoy podemos observar. Su Teoría de 
la Tierra (1795) es un tratado paradigmático. Cfr. 
SEQUEIROS, L., PEDRINACI, E., ALVAREZ, R., VALDIVIA, J.  
“James Hutton y su Teoría de la Tierra (1795): 
consideraciones didácticas para Secundaria”.  
Enseñanza de las Ciencias de la Tierra, AEPECT, 5.1 
(1997) 11-20. 



 48 

 

7) Pero el descubrimiento de que 
hay fósiles de animales enterrados que 
hoy no tienen representantes vivos, 
necesitó de una explicación. Para unos, 
la respuesta estaba en el Diluvio 
universal bíblico. Pero la reiteración de 
extinciones a lo largo del tiempo empujó 
a buscar otras explicaciones más 
científicas21. Así aparece en paradigma 
del “Catastrofismo creacionista 
progresivo" escenificado por Georges 
Cuvier22 que postula que, tras una 
desaparición brusca de grupos 
biológicos en el registro estratigráfico, 

 

21 SEQUEIROS, L. “La extinción de las especies 
biológicas. Implicaciones didácticas”. Alambique, 10, 
(1996) 47-58. SEQUEIROS, L. “Teología y Ciencias 
Naturales: las ideas sobre el Diluvio Universal y la 
extinción de las especies biológicas hasta el siglo 
XVIII”. Archivo Teológico Granadino, 63 (2000), 91-
160. SEQUEIROS, L. La extinción de las especies 
biológicas. Construcción de un paradigma científico. 
Discurso de Ingreso en la Academia de Ciencias de 
Zaragoza. Nov. 2002. Monografías de la Academia de 
Ciencias de Zaragoza. Noviembre de 2002, número 
21, 85 páginas. También en  
www.unizar.es/acz/05Publicaciones/MonigrafiasPubl
icadas/Mongr21.pdf  
22 Georges Cuvier (1769-1832): zoólogo francés, 
anatomista y fundador de la paleontología en el 
sentido moderno de la palabra, al desarrollar la 
anatomía comparada. Su recherches sur les 
ossements fossils (1812) es un libro clásico. 

http://www.unizar.es/acz/05Publicaciones/MonigrafiasPublicadas/Mongr21.pdf
http://www.unizar.es/acz/05Publicaciones/MonigrafiasPublicadas/Mongr21.pdf


 49 

reaparezca súbitamente más arriba (y 
por tanto, después en el tiempo) otro 
grupo más perfecto. Los catastrofistas 
suponen que la modernidad de estos 
restos sirve para establecer jalones en la 
naturaleza. Así nace un fijismo mucho 
más elaborado que tiene en cuenta la 
aceptación irrenunciable de los cambios 
de los seres vivos. Pero el paradigma23 
imperante se transforma en catastrofista. 
El catastrofismo fue muy seguido en el 
siglo XIX, pues desde el punto de vista 
científico y desde el punto de vista 
teológico satisfacía las exigencias de los 
naturalistas. Ello explica las dificultades 
que tuvieron para ser aceptadas las ideas 
“transformistas” de Juan Bautista 
Lamarck  (1744-1829), algunas de cuyas 
tesis están hoy siendo reivindicadas por 
los historiadores de la biología24. 

 

 

 

23  Concepto de T. S. KUHN, La Estructura de las 
Revoluciones científicas. Fondo de Cultura 
Económica, México, 1975 (traducción de la edición de 
1962). . SEQUEIROS, L. Las cosmovisiones científicas o 
macroparadigmas: su impacto en la Enseñanza de las 
Ciencias de la Tierra. Enseñanza de las Ciencias de la 
Tierra, 10(1) (2002), 17-25 
24 Cfr. SEQUEIROS, L. “La "biología" cumple dos siglos: 
pervivencia de las ideas de Lamarck”. Proyección, 
Granada, 201 (2001), 121-140. 



 50 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 51 

 

6 
La “creación” en el 

Catecismo de la Iglesia 
Católica25 

 

El Catecismo de la Iglesia Católica 
(edición de 1992, entre las páginas 51-99), 
en la segunda sección (dedicada la la 
profesión de la fe cristiana) dedica casi cien 
páginas a un resumen de la teología católica 
sobre el Dios creador. En el capítulo primero 
(página 53 y ss), artículo l, párrafo 4, dedica 
diez páginas al Dios Creador.  

Una lectura detallada de este texto 
revela que la cosmología subyacente es la 
tradicional, la heredada de una concepción 
del mundo fixista, regido por unas leyes de 
la naturaleza puestas directamente por Dios 
que generan una visión intervencionista de 
Dios y un determinismo en los procesos 
naturales así como una concepción 
“milagrera” de los procesos naturales. 

 

25 Catecismo de la Iglesia Católica. Versión española. 
Asociación de Editores del Catecismo, Madrid, 1992. 
ISBN: 84-288-1100-8, 708 páginas 51-99. 



 52 

Desgraciadamente, todos los nuevos 
paradigmas científicos y epistemológicos no 
han impreso ningún sello en el texto. La 
visión que se tiene en estos textos del 
Catecismo de lo que hoy podemos llamar las 
“ciencias experimentales” (y en la 
antigüedad “filosofía natural”) sigue las 
pautas del realismo objetivo de Tomás de 
Aquino, y una visión decimonónica del 
paradigma de las ciencias naturales, y por 
tanto, de la evolución (por cierto, en los 
índices temático no aparecen las palabras 
“evolución” ni “evolucionismo”. Como dato 
curioso, a lo largo de estas cien páginas no 
hay una sola cita de libros científicos no solo 
modernos sino ni siquiera medievales.. 

Muchas veces se obvia de la 
transmisión de la fe el hecho de la Creación y 
la presentación de Dios Creador26. Adolfo 
Ariza, delegado de catequesis de la Diócesis, 
nos presenta la importancia capital de la 
Creación en la presentación íntegra de la fe, 
siendo uno de los cuatro pilares de la 
cosmovisión cristiana.  

El pasado 16 de enero (2013), 
Benedicto XVI promulgaba la carta 
apostólica en forma de Motu proprio Fides 
per doctrinam con la que se transfiere la 

 

26 
https://www.diocesisdecordoba.es/media/2013/09/2
0130224-La-catequesis-sobre-la-Creaci%C3%B3n.pdf  

https://www.diocesisdecordoba.es/media/2013/09/20130224-La-catequesis-sobre-la-Creaci%C3%B3n.pdf
https://www.diocesisdecordoba.es/media/2013/09/20130224-La-catequesis-sobre-la-Creaci%C3%B3n.pdf


 53 

competencia sobre la catequesis desde la 
Congregación para el clero al Consejo 
pontificio para la promoción de la nueva 
evangelización. En dicha carta, hace la 
siguiente reflexión: “La fe necesita ser 
sostenida por medio de una doctrina capaz 
de iluminar la mente y el corazón de los 
creyentes. El particular momento histórico 
que vivimos, marcado entre otras cosas por 
una dramática crisis de la fe, requiere asumir 
una conciencia tal que responda a las 
grandes esperanzas que surgen en el 
corazón de los creyentes por los nuevos 
interrogantes que interpelan al mundo y a la 
Iglesia. La inteligencia de la fe, por lo tanto 
requiere siempre que sus contenidos se 
expresen con un lenguaje nuevo, capaz de 
presentar la esperanza presente en los 
creyentes a cuantos piden su razón (cf. 1 P 3, 
15).Es tarea particular de la Iglesia mantener 
vivo y eficaz el anuncio de Cristo, también a 
través de la exposición de la doctrina que 
debe nutrir la fe […] Ella lo debe llevar a cabo 
incansablemente a través de formas e 
instrumentos adecuados, a fin de que 
cuantos acogen y creen el anuncio del 
Evangelio renazcan a nueva vida mediante 
el Bautismo”. Así, ya que el Catecismo de la 
Iglesia es la expresión por antonomasia del 
contenido de la fe para el hombre de hoy, - 
leemos en el documento de la diócesis de 
Córdoba-, ha de entenderse la sección la 



 54 

profesión de fe del mismo Catecismo de la 
que siguiendo el magisterio de C. 
Schönborn27 se pueden subrayar numerosos 

 

27 https://www.almudi.org/articulos-antiguos/7245-
genesis-del-catecismo-de-la-iglesia-catolica-christoph-
schoenborn  Christoph Maria Michael Hugo Damian 
Peter Adalbert Graf von Schönborn, Conde de 
Schörborn, O.P. (Skalken, Bohemia, 22 de enero de 
1945) es el cardenal arzobispo de Viena (Austria) y 
ordinario para los fieles de rito bizantino en Austria. 
Creado por Juan Pablo II cardenal en el Consistorio 
del 21 de febrero de 1998, con el título de Jesús 
Obrero Divino.El 15 de enero de 2014 es nombrado 
miembro de la Comisión Cardenalicia de vigilancia 
del Instituto para las Obras de Religión, siendo 
confirmado el 2 de julio de 2020 ad aliud 
quinquennium.2 Es miembro de:Congregación para la 
Doctrina de la Fe (confirmado ad aliud 
quinquennium el 1 de abril de 20193), Congregación 
para las Iglesias Orientales (confirmación in aliud 
quinquennium el 15 de mayo de 20194) 
y Congregación para la Educación Católica 
Schönborn, Christoph (2007). Chance Or Purpose?: 
Creation, Evolution, and a Rational Faith (en inglés). 
Ignatius Press. ISBN 9781586172121. Consultado el 
20 de septiembre de 2015. Cardenal Schönborn: no hay 
incompatibilidad entre evolución y creación 
Durante la Plenaria de la Academia Pontificia de las 
Ciencias 
NOVIEMBRE 03, 2008 00:00ZENIT STAFFCIUDAD 
DEL VATICANO 
WhatsAppMessengerFacebookTwitterCompartir 
Share this Entry 
ROMA, lunes 3 de noviembre de 2008 (ZENIT.org).- 
No existe incompatibilidad entre la teoría científica de 
la evolución y la afirmación cristiana de la creación. 
Así lo afirmó el pasado viernes el cardenal Christoph 

https://www.almudi.org/articulos-antiguos/7245-genesis-del-catecismo-de-la-iglesia-catolica-christoph-schoenborn
https://www.almudi.org/articulos-antiguos/7245-genesis-del-catecismo-de-la-iglesia-catolica-christoph-schoenborn
https://www.almudi.org/articulos-antiguos/7245-genesis-del-catecismo-de-la-iglesia-catolica-christoph-schoenborn
https://es.wikipedia.org/wiki/Orden_de_Predicadores
https://es.wikipedia.org/w/index.php?title=Skalken&action=edit&redlink=1
https://es.wikipedia.org/wiki/Bohemia
https://es.wikipedia.org/wiki/Cardenal
https://es.wikipedia.org/wiki/Viena
https://es.wikipedia.org/wiki/Austria
https://es.wikipedia.org/wiki/Rito_bizantino
https://es.wikipedia.org/wiki/15_de_enero
https://es.wikipedia.org/wiki/2014
https://es.wikipedia.org/wiki/Instituto_para_las_Obras_de_Religi%C3%B3n
https://es.wikipedia.org/wiki/Christoph_Sch%C3%B6nborn#cite_note-2
https://es.wikipedia.org/wiki/Congregaci%C3%B3n_para_la_Doctrina_de_la_Fe
https://es.wikipedia.org/wiki/Congregaci%C3%B3n_para_la_Doctrina_de_la_Fe
https://es.wikipedia.org/wiki/1_de_abril
https://es.wikipedia.org/wiki/2019
https://es.wikipedia.org/wiki/Christoph_Sch%C3%B6nborn#cite_note-3
https://es.wikipedia.org/wiki/Congregaci%C3%B3n_para_las_Iglesias_Orientales
https://es.wikipedia.org/wiki/Congregaci%C3%B3n_para_las_Iglesias_Orientales
https://es.wikipedia.org/wiki/15_de_mayo
https://es.wikipedia.org/wiki/2019
https://es.wikipedia.org/wiki/Christoph_Sch%C3%B6nborn#cite_note-4
https://es.wikipedia.org/wiki/Congregaci%C3%B3n_para_la_Educaci%C3%B3n_Cat%C3%B3lica
https://books.google.com/books?id=spELvBMD47IC
https://books.google.com/books?id=spELvBMD47IC
https://es.wikipedia.org/wiki/ISBN
https://es.wikipedia.org/wiki/Especial:FuentesDeLibros/9781586172121
https://es.zenit.org/author/staffreporter/
https://es.zenit.org/category/rome/vatican-city/
https://es.zenit.org/category/rome/vatican-city/
https://es.zenit.org/#whatsapp
https://es.zenit.org/#facebook_messenger
https://es.zenit.org/#facebook
https://es.zenit.org/#twitter
https://www.addtoany.com/share#url=https%3A%2F%2Fes.zenit.org%2F2008%2F11%2F03%2Fcardenal-schonborn-no-hay-incompatibilidad-entre-evolucion-y-creacion%2F&title=Cardenal%20Sch%C3%B6nborn%3A%20no%20hay%20incompatibilidad%20entre%20evoluci%C3%B3n%20y%20creaci%C3%B3n%20-%20ZENIT%20-%20Espanol
http://www.zenit.org/


 55 

 

Schönborn, arzobispo de Viena, durante la asamblea 
plenaria de la Academia Pontificia de las Ciencias, que 
concluirá mañana, 4 de noviembre en Roma. 
El purpurado explicó que no existe contraposición 
entre evolucionismo y creencia en la Creación, sino 
más bien «un conflicto entre dos concepciones 
diversas del hombre y de su racionalidad, entre la 
visión cristiana y un racionalismo que pretende 
reducir al hombre a su dimensión biológica». Citando 
diversas intervenciones del cardenal Joseph Ratzinger 
antes y después de su elección como Papa, el 
cardenal Schönborn explicó que «existen muchas 
pruebas a favor de una evolución» .Sin embargo, 
puntualizó el prelado dominico, «aun enriqueciendo 
nuestro conocimiento de la vida, esta teoría no 
responde a la gran pregunta filosófica: ¿De dónde 
viene todo y cómo ese todo toma un camino hasta 
llegar al hombre?».Por tanto, se trata de descubrir 
«que existe una idea precedente, que el hombre no es 
fruto del caos, sino que ‘ha sido pensado’, ‘querido’ y 
amado» por el Creador. En el mismo sentido, el 
Canciller de la Academia Pontificia para las Ciencias, 
monseñor Marcelo Sánchez Sorondo, explicó en unas 
declaraciones a Radio Vaticano que lejos de 
contradecirse, la teoría de la evolución está mas 
cercana al relato bíblico de la creación que otras 
hipótesis sobre el origen del mundo. 
«Pensando en el hecho que la Biblia nos presenta a 
un Dios que creó el mundo en siete días, se introduce 
la idea de una creación progresiva. En este sentido, 
está más cercana que por ejemplo las teorías de los 
antiguos griegos, que pensaban en un mundo eterno 
y cíclico», explicó. La cuestión no se plantea con la 
teoría de la evolución en sí, añadió, sino con 
«filosofías que se apoyan en el evolucionismo y que 
son materialistas, que dicen que sólo existe la materia. 
Pero esto no es ciencia, sino filosofía».«Se utilizan 
teorías científicas para hacer interpretaciones 



 56 

aspectos, entre éstos la catequesis sobre la 
Creación que nos ofrece el Catecismo.  

 

LA CREACIÓN BASE DEL EDIFICIO 
TEOLÓGICO  

En palabras del mismo Catecismo: “La 
catequesis sobre la Creación reviste una 
importancia capital. Se refiere a los 
fundamentos mismos de la vida humana y 
cristiana: explicita la respuesta de la fe 
cristiana a la pregunta básica que los 
hombres de todos los tiempos se han 
formulado […] Las dos cuestiones, la del 
origen y la del fin, son inseparables. Son 
decisivas para el sentido y la orientación de 
nuestra vida y de nuestro obrar” (CCE 282).  

La lectura de dicha catequesis muestra 
cómo el Catecismo de la Iglesia Católica 
expone la doctrina sobre la Creación como 
base del edificio dogmático, y, junto a la 

 

filosóficas, o si se quiere, ateas, afirmando que todo es 
caos. Pero repito, esta es una opinión filosófica que, a 
decir verdad, no pertenece a los grandes científicos, 
de los que casi todos son creyentes», aseveró.Según 
monseñor Sánchez Sorondo, la Iglesia «está abierta a 
lo que diga la ciencia. Es más, le interesa muchísimo, 
porque habla de la naturaleza. La Iglesia siempre ha 
creído que la naturaleza ha sido creada por Dios, y los 
hombres formamos parte de la naturaleza», concluyó. 
https://es.zenit.org/2008/11/03/cardenal-schonborn-
no-hay-incompatibilidad-entre-evolucion-y-creacion/  
 

https://es.zenit.org/2008/11/03/cardenal-schonborn-no-hay-incompatibilidad-entre-evolucion-y-creacion/
https://es.zenit.org/2008/11/03/cardenal-schonborn-no-hay-incompatibilidad-entre-evolucion-y-creacion/


 57 

Revelación, la Encarnación y la Iglesia, uno 
de los cuatro pilares temporales de la 
cosmovisión cristiana. En su redacción late 
una preocupación por la renovación decisiva 
de la fe en la Creación frente a 
reduccionismos de carácter fisicista o 
tecnologicistas.  

Esta renovación evita la marginación 
de la doctrina de la creación que 
consecuentemente redundaba en una 
reducción de la misma cristología. Como ya 
en su día apuntará el magisterio de J. 
Ratzinger: “La marginación de la doctrina de 
la creación limita la noción de Dios y, por 
consiguiente, la cristología. Entonces el 
fenómeno religioso ya no encuentra 
explicación fuera del espacio psicológico y 
sociológico; el mundo material se ve 
confinado al campo de la física y la técnica. 
Pero Dios es realmente nuestro salvador y 
nuestra vida, la auténtica vida, sólo si el ser, 
incluida la materia, se concibe como salido 
de las manos de Dios y mantenido por las 
manos de Dios […] Por ello, una renovación 
decisiva de la fe en la creación constituye 
una condición necesaria y previa para la 
credibilidad y profundización, tanto de la 
cristología como de la antropología” (cf. J. 
RATZINGER, Trasmission de la foi et sources 
de la foi,1983). 

 



 58 

7 
Párrafo 4. EL CREADOR 

 

 

279 "En el principio, Dios creó el cielo y la 
tierra" (Gn 1,1). Con estas palabras solemnes 
comienza la sagrada Escritura. El Símbolo de 
la fe las recoge confesando a Dios Padre 
Todopoderoso como "el Creador del cielo y 
de la tierra", "de todo lo visible y lo invisible". 
Hablaremos, pues, primero del Creador, 
luego de su creación, finalmente de la caída 
del pecado de la que Jesucristo, el Hijo de 
Dios, vino a levantarnos. 

280 La creación es el fundamento de "todos 
los designios salvíficos de Dios", "el comienzo 
de la historia de la salvación" (DCG 51), que 
culmina en Cristo. Inversamente, el Misterio 
de Cristo es la luz decisiva sobre el Misterio 
de la creación; revela el fin en vista del cual, 
"al principio, Dios creó el cielo y la tierra" 
(Gn 1,1): desde el principio Dios preveía la 
gloria de la nueva creación en Cristo 
(cf. Rm 8,18-23). 

281 Por esto, las lecturas de la Noche 
Pascual, celebración de la creación nueva en 
Cristo, comienzan con el relato de la 

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cclergy/documents/rc_con_cclergy_doc_11041971_dcg_sp.html


 59 

creación; de igual modo, en la liturgia 
bizantina, el relato de la creación constituye 
siempre la primera lectura de las vigilias de 
las grandes fiestas del Señor. Según el 
testimonio de los antiguos, la instrucción de 
los catecúmenos para el bautismo sigue el 
mismo camino (cf. Egeria, Peregrinatio ad 
loca sancta, 46: PLS 1, 1047; san Agustín, De 
catechizandis rudibus, 3,5). 

 

 

I La catequesis sobre la creación 

282 La catequesis sobre la Creación reviste 
una importancia capital. Se refiere a los 
fundamentos mismos de la vida humana y 
cristiana: explicita la respuesta de la fe 
cristiana a la pregunta básica que los 
hombres de todos los tiempos se han 
formulado: "¿De dónde venimos?" "¿A dónde 
vamos?" "¿Cuál es nuestro origen?" "¿Cuál es 
nuestro fin?" "¿De dónde viene y a dónde va 
todo lo que existe?" Las dos cuestiones, la 
del origen y la del fin, son inseparables. Son 
decisivas para el sentido y la orientación de 
nuestra vida y nuestro obrar. 

283 La cuestión sobre los orígenes del 
mundo y del hombre es objeto de 
numerosas investigaciones científicas que 
han enriquecido magníficamente nuestros 
conocimientos sobre la edad y las 



 60 

dimensiones del cosmos, el devenir de las 
formas vivientes, la aparición del hombre. 
Estos descubrimientos nos invitan a admirar 
más la grandeza del Creador, a darle gracias 
por todas sus obras y por la inteligencia y la 
sabiduría que da a los sabios e 
investigadores. Con Salomón, éstos pueden 
decir: "Fue él quien me concedió el 
conocimiento verdadero de cuanto existe, 
quien me dio a conocer la estructura del 
mundo y las propiedades de los elementos 
[...] porque la que todo lo hizo, la Sabiduría, 
me lo enseñó" (Sb 7,17-21). 

284 El gran interés que despiertan a estas 
investigaciones está fuertemente estimulado 
por una cuestión de otro orden, y que 
supera el dominio propio de las ciencias 
naturales. No se trata sólo de saber cuándo y 
cómo ha surgido materialmente el cosmos, 
ni cuando apareció el hombre, sino más bien 
de descubrir cuál es el sentido de tal origen: 
si está gobernado por el azar, un destino 
ciego, una necesidad anónima, o bien por un 
Ser transcendente, inteligente y bueno, 
llamado Dios. Y si el mundo procede de la 
sabiduría y de la bondad de Dios, ¿por qué 
existe el mal? ¿de dónde viene? ¿quién es 
responsable de él? ¿dónde está la posibilidad 
de liberarse del mal? 

285 Desde sus comienzos, la fe cristiana se 
ha visto confrontada a respuestas distintas 
de las suyas sobre la cuestión de los 



 61 

orígenes. Así, en las religiones y culturas 
antiguas encontramos numerosos mitos 
referentes a los orígenes. Algunos filósofos 
han dicho que todo es Dios, que el mundo es 
Dios, o que el devenir del mundo es el 
devenir de Dios (panteísmo); otros han dicho 
que el mundo es una emanación necesaria 
de Dios, que brota de esta fuente y retorna a 
ella ; otros han afirmado incluso la existencia 
de dos principios eternos, el Bien y el Mal, la 
Luz y las Tinieblas, en lucha permanente 
(dualismo, maniqueísmo); según algunas de 
estas concepciones, el mundo (al menos el 
mundo material) sería malo, producto de 
una caída, y por tanto que se ha de rechazar 
y superar (gnosis); otros admiten que el 
mundo ha sido hecho por Dios, pero a la 
manera de un relojero que, una vez hecho, 
lo habría abandonado a él mismo (deísmo); 
otros, finalmente, no aceptan ningún origen 
transcendente del mundo, sino que ven en él 
el puro juego de una materia que ha existido 
siempre (materialismo). Todas estas 
tentativas dan testimonio de la permanencia 
y de la universalidad de la cuestión de los 
orígenes. Esta búsqueda es inherente al 
hombre. 

286 La inteligencia humana puede 
ciertamente encontrar por sí misma una 
respuesta a la cuestión de los orígenes. En 
efecto, la existencia de Dios Creador puede 
ser conocida con certeza por sus obras 



 62 

gracias a la luz de la razón humana (cf. 
Concilio Vaticano I: DS, 3026), aunque este 
conocimiento es con frecuencia oscurecido y 
desfigurado por el error. Por eso la fe viene a 
confirmar y a esclarecer la razón para la justa 
inteligencia de esta verdad: "Por la fe, 
sabemos que el universo fue formado por la 
palabra de Dios, de manera que lo que se ve 
resultase de lo que no aparece" (Hb 11,3). 

287 La verdad en la creación es tan 
importante para toda la vida humana que 
Dios, en su ternura, quiso revelar a su pueblo 
todo lo que es saludable conocer a este 
respecto. Más allá del conocimiento natural 
que todo hombre puede tener del Creador 
(cf. Hch 17,24-29; Rm 1,19-20), Dios reveló 
progresivamente a Israel el misterio de la 
creación. El que eligió a los patriarcas, el que 
hizo salir a Israel de Egipto y que, al escoger 
a Israel, lo creó y formó (cf. Is 43,1), se revela 
como aquel a quien pertenecen todos los 
pueblos de la tierra y la tierra entera, como 
el único Dios que "hizo el cielo y la tierra" 
(Sal 115,15;124,8;134,3). 

288 Así, la revelación de la creación es 
inseparable de la revelación y de la 
realización de la Alianza del Dios único, con 
su pueblo. La creación es revelada como el 
primer paso hacia esta Alianza, como el 
primero y universal testimonio del amor 
todopoderoso de Dios (cf. Gn 15,5; Jr 33,19-
26). Por eso, la verdad de la creación se 



 63 

expresa con un vigor creciente en el mensaje 
de los profetas (cf. Is 44,24), en la oración de 
los salmos (cf. Sal 104) y de la liturgia, en la 
reflexión de la sabiduría (cf. Pr 8,22-31) del 
pueblo elegido. 

289 Entre todas las palabras de la sagrada 
Escritura sobre la creación, los tres primeros 
capítulos del Génesis ocupan un lugar único. 
Desde el punto de vista literario, estos textos 
pueden tener diversas fuentes. Los autores 
inspirados los han colocado al comienzo de 
la Escritura de suerte que expresan, en su 
lenguaje solemne, las verdades de la 
creación, de su origen y de su fin en Dios, de 
su orden y de su bondad, de la vocación del 
hombre, finalmente, del drama del pecado y 
de la esperanza de la salvación. Leídas a la 
luz de Cristo, en la unidad de la sagrada 
Escritura y en la Tradición viva de la Iglesia, 
estas palabras siguen siendo la fuente 
principal para la catequesis de los misterios 
del "comienzo": creación, caída, promesa de 
la salvación. 

 

II La creación: obra de la Santísima Trinidad 

290 "En el principio, Dios creó el cielo y la 
tierra" (Gn 1,1): tres cosas se afirman en estas 
primeras palabras de la Escritura: el Dios 
eterno ha dado principio a todo lo que existe 
fuera de Él. Solo Él es creador (el verbo 
"crear" —en hebreo bara— tiene siempre por 



 64 

sujeto a Dios). La totalidad de lo que existe 
(expresada por la fórmula "el cielo y la 
tierra") depende de Aquel que le da el ser. 

291 "En el principio existía el Verbo [...] y el 
Verbo era Dios [...] Todo fue hecho por él y 
sin él nada ha sido hecho" (Jn 1,1-3). El 
Nuevo Testamento revela que Dios creó 
todo por el Verbo Eterno, su Hijo amado. "En 
él fueron creadas todas las cosas, en los 
cielos y en la tierra [...] todo fue creado por él 
y para él, él existe con anterioridad a todo y 
todo tiene en él su consistencia" (Col 1, 16-
17). La fe de la Iglesia afirma también la 
acción creadora del Espíritu Santo: él es el 
"dador de vida" (Símbolo Niceno-
Constantinopolitano), "el Espíritu Creador" 
(Liturgia de las Horas, Himno Veni, Creator 
Spiritus), la "Fuente de todo bien" (Liturgia 
bizantina, Tropario de vísperas de 
Pentecostés). 

292 La acción creadora del Hijo y del 
Espíritu, insinuada en el Antiguo Testamento 
(cf. Sal 33,6;104,30; Gn 1,2-3), revelada en la 
Nueva Alianza, inseparablemente una con la 
del Padre, es claramente afirmada por la 
regla de fe de la Iglesia: "Sólo existe un Dios 
[...]: es el Padre, es Dios, es el Creador, es el 
Autor, es el Ordenador. Ha hecho todas las 
cosas por sí mismo, es decir, por su Verbo y 
por su Sabiduría", "por el Hijo y el Espíritu", 
que son como "sus manos" (San Ireneo de 
Lyon, Adversus haereses, 2,30,9 y 4, 20, 1). 



 65 

La creación es la obra común de la Santísima 
Trinidad. 

 

 

III “El mundo ha sido creado para la gloria de 
Dios” 

293 Es una verdad fundamental que la 
Escritura y la Tradición no cesan de enseñar 
y de celebrar : "El mundo ha sido creado para 
la gloria de Dios" (Concilio Vaticano I: DS 
3025). Dios ha creado todas las cosas, 
explica san Buenaventura, non [...] propter 
gloriam augendam, sed propter gloriam 
manifestandam et propter gloriam suam 
communicandam ("no para aumentar su 
gloria, sino para manifestarla y comunicarla") 
(In secundum librum sententiarum, dist. 1, p. 
2, a.2, q. 1, concl.). Porque Dios no tiene otra 
razón para crear que su amor y su 
bondad: Aperta manu clave amoris 
creaturae prodierunt ("Abierta su mano con 
la llave del amor surgieron las criaturas") 
(Santo Tomás de Aquino, Commentum in 
secundum librum Sententiarum, 2, prol.) Y el 
Concilio Vaticano I explica: 

El solo verdadero Dios, en su bondad y por 
su fuerza todopoderosa, no para aumentar 
su bienaventuranza, ni para adquirirla, sino 
para manifestar su perfección por los bienes 
que otorga a sus criaturas, con libérrimo 



 66 

designio, justamente desde el comienzo del 
tiempo, creó de la nada una y otra criatura. 
(DS 3002). 

294 La gloria de Dios consiste en que se 
realice esta manifestación y esta 
comunicación de su bondad para las cuales 
el mundo ha sido creado. Hacer de nosotros 
"hijos adoptivos por medio de Jesucristo, 
según el beneplácito de su voluntad, para 
alabanza de la gloria de su gracia" (Ef 1,5-6): 
"Porque la gloria de Dios es que el hombre 
viva, y la vida del hombre es la visión de 
Dios: si ya la revelación de Dios por la 
creación procuró la vida a todos los seres 
que viven en la tierra, cuánto más la 
manifestación del Padre por el Verbo 
procurará la vida a los que ven a Dios" (San 
Ireneo de Lyon, Adversus haereses, 4,20,7). 
El fin último de la creación es que Dios , 
«Creador de todos los seres, sea por fin "todo 
en todas las cosas" (1 Co 15,28), procurando 
al mismo tiempo su gloria y nuestra 
felicidad» (AG 2). 

 

 

 

 

 

 

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651207_ad-gentes_sp.html


 67 

 

8 

IV El misterio de la 
creación 

Dios crea por sabiduría y por amor 

 

295 Creemos que Dios creó el mundo según 
su sabiduría (cf. Sb 9,9). Este no es producto 
de una necesidad cualquiera, de un destino 
ciego o del azar. Creemos que procede de la 
voluntad libre de Dios que ha querido hacer 
participar a las criaturas de su ser, de su 
sabiduría y de su bondad: "Porque tú has 
creado todas las cosas; por tu voluntad lo 
que no existía fue creado" (Ap 4,11). "¡Cuán 
numerosas son tus obras, Señor! Todas las 
has hecho con sabiduría" (Sal 104,24). 
"Bueno es el Señor para con todos, y sus 
ternuras sobre todas sus obras" (Sal 145,9). 

Dios crea “de la nada” 

296 Creemos que Dios no necesita nada 
preexistente ni ninguna ayuda para crear (cf. 
Concilio Vaticano I: DS 3022). La creación 
tampoco es una emanación necesaria de la 
substancia divina (cf. ibíd., 3023-3024). Dios 
crea libremente "de la nada" (Concilio de 



 68 

Letrán IV: DS 800; Concilio Vaticano I: ibíd., 
3025): 

«¿Qué tendría de extraordinario si Dios 
hubiera sacado el mundo de una materia 
preexistente? Un artífice humano, cuando se 
le da un material, hace de él todo lo que 
quiere. Mientras que el poder de Dios se 
muestra precisamente cuando parte de la 
nada para hacer todo lo que quiere» (San 
Teófilo de Antioquía, Ad Autolycum, 2,4: PG 
6, 1052). 

297 La fe en la creación "de la nada" está 
atestiguada en la Escritura como una verdad 
llena de promesa y de esperanza. Así la 
madre de los siete hijos macabeos los alienta 
al martirio: 

«Yo no sé cómo aparecisteis en mis entrañas, 
ni fui yo quien os regaló el espíritu y la vida, 
ni tampoco organicé yo los elementos de 
cada uno. Pues así el Creador del mundo, el 
que modeló al hombre en su nacimiento y 
proyectó el origen de todas las cosas, os 
devolverá el espíritu y la vida con 
misericordia, porque ahora no miráis por 
vosotros mismos a causa de sus leyes [...] Te 
ruego, hijo, que mires al cielo y a la tierra y, 
al ver todo lo que hay en ellos, sepas que a 
partir de la nada lo hizo Dios y que también 
el género humano ha llegado así a la 
existencia» (2 M 7,22-23.28). 



 69 

298 Puesto que Dios puede crear de la nada, 
puede por el Espíritu Santo dar la vida del 
alma a los pecadores creando en ellos un 
corazón puro (cf. Sal 51,12), y la vida del 
cuerpo a los difuntos mediante la 
Resurrección. Él "da la vida a los muertos y 
llama a las cosas que no son para que sean" 
(Rm 4,17). Y puesto que, por su Palabra, 
pudo hacer resplandecer la luz en las 
tinieblas (cf. Gn 1,3), puede también dar la 
luz de la fe a los que lo ignoran (cf. 2 Co 4,6). 

Dios crea un mundo ordenado y bueno 

299 Porque Dios crea con sabiduría, la 
creación está ordenada: "Tú todo lo 
dispusiste con medida, número y peso" 
(Sb 11,20). Creada en y por el Verbo eterno, 
"imagen del Dios invisible" (Col 1,15), la 
creación está destinada, dirigida al hombre, 
imagen de Dios (cf. Gn 1,26), llamado a una 
relación personal con Dios. Nuestra 
inteligencia, participando en la luz del 
Entendimiento divino, puede entender lo 
que Dios nos dice por su creación 
(cf. Sal 19,2-5), ciertamente no sin gran 
esfuerzo y en un espíritu de humildad y de 
respeto ante el Creador y su obra 
(cf. Jb 42,3). Salida de la bondad divina, la 
creación participa en esa bondad ("Y vio Dios 
que era bueno [...] muy 
bueno": Gn 1,4.10.12.18.21.31). Porque la 
creación es querida por Dios como un don 
dirigido al hombre, como una herencia que 



 70 

le es destinada y confiada. La Iglesia ha 
debido, en repetidas ocasiones, defender la 
bondad de la creación, comprendida la del 
mundo material (cf. San León Magno, 
c. Quam laudabiliter, DS, 286; Concilio de 
Braga I: ibíd., 455-463; Concilio de Letrán 
IV: ibíd., 800; Concilio de 
Florencia: ibíd.,1333; Concilio Vaticano 
I: ibíd., 3002). 

Dios transciende la creación y está presente 
en ella 

300 Dios es infinitamente más grande que 
todas sus obras (cf. Si 43,28): "Su majestad es 
más alta que los cielos" (Sal 8,2), "su 
grandeza no tiene medida" (Sal 145,3). Pero 
porque es el Creador soberano y libre, causa 
primera de todo lo que existe, está presente 
en lo más íntimo de sus criaturas: "En él 
vivimos, nos movemos y existimos" 
(Hch 17,28). Según las palabras de san 
Agustín, Dios es superior summo meo et 
interior intimo meo ("Dios está por encima 
de lo más alto que hay en mí y está en lo más 
hondo de mi intimidad") (Confessiones, 
3,6,11). 

Dios mantiene y conduce la creación 

301 Realizada la creación, Dios no abandona 
su criatura a ella misma. No sólo le da el ser y 
el existir, sino que la mantiene a cada 
instante en el ser, le da el obrar y la lleva a su 
término. Reconocer esta dependencia 



 71 

completa con respecto al Creador es fuente 
de sabiduría y de libertad, de gozo y de 
confianza: 

«Amas a todos los seres y nada de lo que 
hiciste aborreces pues, si algo odiases, no lo 
hubieras creado. Y ¿cómo podría subsistir 
cosa que no hubieses querido? ¿Cómo se 
conservaría si no la hubieses llamado? Mas 
tú todo lo perdonas porque todo es tuyo, 
Señor que amas la vida» (Sb 11, 24-26). 

 

V Dios realiza su designio: la divina 
providencia 

302 La creación tiene su bondad y su 
perfección propias, pero no salió 
plenamente acabada de las manos del 
Creador. Fue creada "en estado de vía" (in 
statu viae) hacia una perfección última 
todavía por alcanzar, a la que Dios la 
destinó. Llamamos divina providencia a las 
disposiciones por las que Dios conduce la 
obra de su creación hacia esta perfección: 

«Dios guarda y gobierna por su providencia 
todo lo que creó, "alcanzando con fuerza de 
un extremo al otro del mundo y 
disponiéndolo todo suavemente" (Sb 8, 1). 
Porque "todo está desnudo y patente a sus 
ojos" (Hb 4, 13), incluso cuando haya de 
suceder por libre decisión de las criaturas» 
(Concilio Vaticano I: DS, 3003). 



 72 

303 El testimonio de la Escritura es unánime: 
la solicitud de la divina providencia es 
concreta e inmediata; tiene cuidado de todo, 
de las cosas más pequeñas hasta los grandes 
acontecimientos del mundo y de la historia. 
Las sagradas Escrituras afirman con fuerza la 
soberanía absoluta de Dios en el curso de los 
acontecimientos: "Nuestro Dios en los cielos 
y en la tierra, todo cuanto le place lo realiza" 
(Sal 115, 3); y de Cristo se dice: "Si Él abre, 
nadie puede cerrar; si Él cierra, nadie puede 
abrir" (Ap 3, 7); "hay muchos proyectos en el 
corazón del hombre, pero sólo el plan de 
Dios se realiza" (Pr 19, 21). 

304 Así vemos al Espíritu Santo, autor 
principal de la sagrada Escritura, atribuir con 
frecuencia a Dios acciones sin mencionar 
causas segundas. Esto no es "una manera de 
hablar" primitiva, sino un modo profundo de 
recordar la primacía de Dios y su señorío 
absoluto sobre la historia y el mundo 
(cf Is 10,5-15; 45,5-7; Dt 32,39; Si 11,14) y de 
educar así para la confianza en Él. La oración 
de los salmos es la gran escuela de esta 
confianza (cf Sal 22; 32; 35; 103; 138). 

305 Jesús pide un abandono filial en la 
providencia del Padre celestial que cuida de 
las más pequeñas necesidades de sus hijos: 
"No andéis, pues, preocupados diciendo: 
¿qué vamos a comer? ¿qué vamos a beber? 
[...] Ya sabe vuestro Padre celestial que tenéis 
necesidad de todo eso. Buscad primero su 



 73 

Reino y su justicia, y todas esas cosas se os 
darán por añadidura" (Mt 6, 31-33; cf Mt 10, 
29-31). 

La providencia y las causas segundas 

306 Dios es el Señor soberano de su 
designio. Pero para su realización se sirve 
también del concurso de las criaturas. Esto 
no es un signo de debilidad, sino de la 
grandeza y bondad de Dios todopoderoso. 
Porque Dios no da solamente a sus criaturas 
la existencia, les da también la dignidad de 
actuar por sí mismas, de ser causas y 
principios unas de otras y de cooperar así a 
la realización de su designio. 

307 Dios concede a los hombres incluso 
poder participar libremente en su 
providencia confiándoles la responsabilidad 
de "someter'' la tierra y dominarla (cf Gn 1, 
26-28). Dios da así a los hombres el ser 
causas inteligentes y libres para completar la 
obra de la Creación, para perfeccionar su 
armonía para su bien y el de sus prójimos. 
Los hombres, cooperadores a menudo 
inconscientes de la voluntad divina, pueden 
entrar libremente en el plan divino no sólo 
por su acciones y sus oraciones, sino 
también por sus sufrimientos (cf Col 1, 24). 
Entonces llegan a ser plenamente 
"colaboradores [...] de Dios" (1 Co 3, 9; 1 Ts 3, 
2) y de su Reino (cf Col 4, 11). 



 74 

308 Es una verdad inseparable de la fe en 
Dios Creador: Dios actúa en las obras de sus 
criaturas. Es la causa primera que opera en y 
por las causas segundas: "Dios es quien obra 
en vosotros el querer y el obrar, como bien le 
parece" (Flp 2, 13; cf 1 Co 12, 6). Esta verdad, 
lejos de disminuir la dignidad de la criatura, 
la realza. Sacada de la nada por el poder, la 
sabiduría y la bondad de Dios, no puede 
nada si está separada de su origen, porque 
"sin el Creador la criatura se diluye" (GS 36, 
3); menos aún puede ella alcanzar su fin 
último sin la ayuda de la gracia (cf Mt 19, 
26; Jn 15, 5; Flp 4, 13). 

La providencia y el escándalo del mal 

309 Si Dios Padre todopoderoso, Creador del 
mundo ordenado y bueno, tiene cuidado de 
todas sus criaturas, ¿por qué existe el mal? A 
esta pregunta tan apremiante como 
inevitable, tan dolorosa como misteriosa no 
se puede dar una respuesta simple. El 
conjunto de la fe cristiana constituye la 
respuesta a esta pregunta: la bondad de la 
creación, el drama del pecado, el amor 
paciente de Dios que sale al encuentro del 
hombre con sus Alianzas, con la Encarnación 
redentora de su Hijo, con el don del Espíritu, 
con la congregación de la Iglesia, con la 
fuerza de los sacramentos, con la llamada a 
una vida bienaventurada que las criaturas 
son invitadas a aceptar libremente, pero a la 
cual, también libremente, por un misterio 

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html


 75 

terrible, pueden negarse o rechazar. No hay 
un rasgo del mensaje cristiano que no sea en 
parte una respuesta a la cuestión del mal. 

310 Pero ¿por qué Dios no creó un mundo 
tan perfecto que en él no pudiera existir 
ningún mal? En su poder infinito, Dios 
podría siempre crear algo mejor (cf  santo 
Tomás de Aquino, S. Th., 1, q. 25, a. 6). Sin 
embargo, en su sabiduría y bondad infinitas, 
Dios quiso libremente crear un mundo "en 
estado de vía" hacia su perfección última. 
Este devenir trae consigo en el designio de 
Dios, junto con la aparición de ciertos seres, 
la desaparición de otros; junto con lo más 
perfecto lo menos perfecto; junto con las 
construcciones de la naturaleza también las 
destrucciones. Por tanto, con el bien físico 
existe también el mal físico, mientras la 
creación no haya alcanzado su perfección (cf 
Santo Tomás de Aquino, Summa contra 
gentiles, 3, 71). 

311 Los ángeles y los hombres, criaturas 
inteligentes y libres, deben caminar hacia su 
destino último por elección libre y amor de 
preferencia. Por ello pueden desviarse. De 
hecho pecaron. Y fue así como el mal 
moral entró en el mundo, 
incomparablemente más grave que el mal 
físico. Dios no es de ninguna manera, ni 
directa ni indirectamente, la causa del mal 
moral, (cf San Agustín, De libero arbitrio, 1, 
1, 1: PL 32, 1221-1223; Santo Tomás de 



 76 

Aquino, S. Th. 1-2, Q. 79, a. 1). Sin embargo, 
lo permite, respetando la libertad de su 
criatura, y, misteriosamente, sabe sacar de él 
el bien: 

«Porque el Dios todopoderoso [...] por ser 
soberanamente bueno, no permitiría jamás 
que en sus obras existiera algún mal, si Él no 
fuera suficientemente poderoso y bueno 
para hacer surgir un bien del mismo mal» 
(San Agustín, Enchiridion de fide, spe et 
caritate, 11, 3). 

312 Así, con el tiempo, se puede descubrir 
que Dios, en su providencia todopoderosa, 
puede sacar un bien de las consecuencias de 
un mal, incluso moral, causado por sus 
criaturas: "No fuisteis vosotros, dice José a 
sus hermanos, los que me enviasteis acá, 
sino Dios [...] aunque vosotros pensasteis 
hacerme daño, Dios lo pensó para bien, para 
hacer sobrevivir [...] un pueblo numeroso" 
(Gn 45, 8;50, 20; cf Tb 2, 12-18 vulg.). Del 
mayor mal moral que ha sido cometido 
jamás, el rechazo y la muerte del Hijo de 
Dios, causado por los pecados de todos los 
hombres, Dios, por la superabundancia de su 
gracia (cf Rm 5, 20), sacó el mayor de los 
bienes: la glorificación de Cristo y nuestra 
Redención. Sin embargo, no por esto el mal 
se convierte en un bien. 

 



 77 

313 "En todas las cosas interviene Dios para 
bien de los que le aman" (Rm 8, 28). El 
testimonio de los santos no cesa de 
confirmar esta verdad: 

Así santa Catalina de Siena dice a "los que se 
escandalizan y se rebelan por lo que les 
sucede": "Todo procede del amor, todo está 
ordenado a la salvación del hombre, Dios no 
hace nada que no sea con este fin" (Dialoghi, 
4, 138). 

Y santo Tomás Moro, poco antes de su 
martirio, consuela a su hija: "Nada puede 
pasarme que Dios no quiera. Y todo lo que Él 
quiere, por muy malo que nos parezca, es en 
realidad lo mejor" (Carta de prisión; cf. 
Liturgia de las Horas, III, Oficio de lectura 22 
junio). 

Y Juliana de Norwich: "Yo comprendí, pues, 
por la gracia de Dios, que era preciso 
mantenerme firmemente en la fe [...] y creer 
con no menos firmeza que todas las cosas 
serán para bien [...] Tú misma verás que 
todas las cosas serán para bien" ("Thou shalt 
see thyself that all manner of thing shall be 
well" (Revelation 13, 32). 

314 Creemos firmemente que Dios es el 
Señor del mundo y de la historia. Pero los 
caminos de su providencia nos son con 
frecuencia desconocidos. Sólo al final, 
cuando tenga fin nuestro conocimiento 
parcial, cuando veamos a Dios "cara a cara" 



 78 

(1 Co 13, 12), nos serán plenamente 
conocidos los caminos por los cuales, incluso 
a través de los dramas del mal y del pecado, 
Dios habrá conducido su creación hasta el 
reposo de ese Sabbat (cf Gn 2, 2) definitivo, 
en vista del cual creó el cielo y la tierra. 

 

 

Resumen 
315 En la creación del mundo y del hombre, 
Dios ofreció el primero y universal 
testimonio de su amor todopoderoso y de su 
sabiduría, el primer anuncio de su "designio 
benevolente" que encuentra su fin en la 
nueva creación en Cristo. 

316 Aunque la obra de la creación se 
atribuya particularmente al Padre, es 
igualmente verdad de fe que el Padre, el Hijo 
y el Espíritu Santo son el principio único e 
indivisible de la creación. 

317 Sólo Dios ha creado el universo, 
libremente, sin ninguna ayuda. 

318 Ninguna criatura tiene el poder infinito 
que es necesario para "crear" en el sentido 
propio de la palabra, es decir, de producir y 
de dar el ser a lo que no lo tenía en modo 
alguno (llamar a la existencia de la nada) (cf 
Congregación para la Educación Católica, 



 79 

Decreto del 27 de julio de 1914, Theses 
approbatae philosophiae tomisticae:  
DS 3624). 

319 Dios creó el mundo para manifestar y 
comunicar su gloria. La gloria para la que 
Dios creó a sus criaturas consiste en que 
tengan parte en su verdad, su bondad y su 
belleza. 

320 Dios, que ha creado el universo, lo 
mantiene en la existencia por su Verbo, "el 
Hijo que sostiene todo con su palabra 
poderosa" (Hb 1, 3) y por su Espirita Creador 
que da la vida. 

321 La divina providencia consiste en las 
disposiciones por las que Dios conduce con 
sabiduría y amor todas las criaturas hasta su 
fin último. 

322 Cristo nos invita al abandono filial en la 
providencia de nuestro Padre celestial 
(cf Mt 6, 26-34) y el apóstol san Pedro insiste: 
"Confiadle todas vuestras preocupaciones 
pues él cuida de vosotros" (1 P 5, 7; cf Sal 55, 
23). 

323 La providencia divina actúa también por 
la acción de las criaturas. A los seres 
humanos Dios les concede cooperar 
libremente en sus designios. 

324 La permisión divina del mal físico y del 
mal moral es misterio que Dios esclarece por 
su Hijo, Jesucristo, muerto y resucitado para 



 80 

vencer el mal. La fe nos da la certeza de que 
Dios no permitiría el mal si no hiciera salir el 
bien del mal mismo, por caminos que 
nosotros sólo conoceremos plenamente en 
la vida eterna. 

  

 

 

Teología de la creación 
(una síntesis) 
 El Catecismo de la Iglesia Católica 
(1992) ofrece, al final de las cien páginas 
sobre este tema, un resumen de los diversos 
puntos de la Teología de la creación. 
Seguimos la numeración del texto: 

315 En la creación del mundo y del hombre, 
Dios ofreció el primero y universal 
testimonio de su amor todopoderoso y de su 
sabiduría, el primer anuncio de su "designio 
benevolente" que encuentra su fin en la 
nueva creación en Cristo. 

316 Aunque la obra de la creación se 
atribuya particularmente al Padre, es 
igualmente verdad de fe que el Padre, el Hijo 
y el Espíritu Santo son el principio único e 
indivisible de la creación. 



 81 

317 Sólo Dios ha creado el universo, 
libremente, sin ninguna ayuda. 

318 Ninguna criatura tiene el poder infinito 
que es necesario para "crear" en el sentido 
propio de la palabra, es decir, de producir y 
de dar el ser a lo que no lo tenía en modo 
alguno (llamar a la existencia de la nada) (cf 
Congregación para la Educación Católica, 
Decreto del 27 de julio de 1914, Theses 
approbatae philosophiae tomisticae: 
 DS 3624). 

319 Dios creó el mundo para manifestar y 
comunicar su gloria. La gloria para la que 
Dios creó a sus criaturas consiste en que 
tengan parte en su verdad, su bondad y su 
belleza. 

320 Dios, que ha creado el universo, lo 
mantiene en la existencia por su Verbo, "el 
Hijo que sostiene todo con su palabra 
poderosa" (Hb 1, 3) y por su Espirita Creador 
que da la vida. 

321 La divina providencia consiste en las 
disposiciones por las que Dios conduce con 
sabiduría y amor todas las criaturas hasta su 
fin último. 

322 Cristo nos invita al abandono filial en la 
providencia de nuestro Padre celestial 
(cf Mt 6, 26-34) y el apóstol san Pedro insiste: 
"Confiadle todas vuestras preocupaciones 



 82 

pues él cuida de vosotros" (1 P 5, 7; cf Sal 55, 
23). 

323 La providencia divina actúa también por 
la acción de las criaturas. A los seres 
humanos Dios les concede cooperar 
libremente en sus designios. 

324 La permisión divina del mal físico y del 
mal moral es misterio que Dios esclarece por 
su Hijo, Jesucristo, muerto y resucitado para 
vencer el mal. La fe nos da la certeza de que 
Dios no permitiría el mal si no hiciera salir el 
bien del mal mismo, por caminos que 
nosotros sólo conoceremos plenamente en 
la vida eterna. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 83 

 

9 
Una teología de la 

creación en 12 puntos28 

 

Cuando los cristianos hablan hoy 
acerca de la doctrina de la creación, gran 
parte de la discusión inmediatamente se 
enfoca en cuándo ocurrió la creación, cómo 
se relaciona con las afirmaciones 
evolucionistas, tierra vieja, tierra joven, y 
cosas similares. Ciertamente, esas preguntas 
son importantes, pero no son el lugar en el 
que la Biblia misma coloca el énfasis 
principal. Déjame explicar qué quiero decir 
con eso. 

Hace más de 50 años, Francis 
Schaeffer escribió un libro llamado Genesis 
in Space and Time 29[Génesis en el espacio y 

 

28 12 diciembre, 2018 don carson “La teología de la 
creación en 12 puntos”. 
https://www.coalicionporelevangelio.org/articulo/un
a-teologia-la-creacion-12-puntos/  
29 https://www.amazon.com/Genesis-Space-Bible-
Commentary-Layman-
ebook/dp/B0032CVB9W/ref=sr_1_1_twi_kin_1?tag=t
hegospcoal-20  

https://www.amazon.com/Genesis-Space-Bible-Commentary-Layman-ebook/dp/B0032CVB9W/ref=sr_1_1_twi_kin_1?tag=thegospcoal-20
https://www.amazon.com/Genesis-Space-Bible-Commentary-Layman-ebook/dp/B0032CVB9W/ref=sr_1_1_twi_kin_1?tag=thegospcoal-20
https://www.coalicionporelevangelio.org/autor/don-carson/
https://www.coalicionporelevangelio.org/articulo/una-teologia-la-creacion-12-puntos/
https://www.coalicionporelevangelio.org/articulo/una-teologia-la-creacion-12-puntos/
https://www.amazon.com/Genesis-Space-Bible-Commentary-Layman-ebook/dp/B0032CVB9W/ref=sr_1_1_twi_kin_1?tag=thegospcoal-20
https://www.amazon.com/Genesis-Space-Bible-Commentary-Layman-ebook/dp/B0032CVB9W/ref=sr_1_1_twi_kin_1?tag=thegospcoal-20
https://www.amazon.com/Genesis-Space-Bible-Commentary-Layman-ebook/dp/B0032CVB9W/ref=sr_1_1_twi_kin_1?tag=thegospcoal-20
https://www.amazon.com/Genesis-Space-Bible-Commentary-Layman-ebook/dp/B0032CVB9W/ref=sr_1_1_twi_kin_1?tag=thegospcoal-20


 84 

tiempo]. En él, Schaeffer hizo una pregunta 
que me parece cada vez más fundamental: 
¿Qué es lo mínimo, él pregunta, que 
debemos obtener de Génesis 1-11 para que 
el resto de la Biblia sea coherente y 
verdadera?  

Ahora, él no está preguntando qué es 
lo máximo que puedes obtener de Génesis 1-
11 y Génesis 1-3 en particular, sino: ¿Qué es 
lo mínimo sobre lo que debemos estar 
seguros, claros, para que el resto de la Biblia 
sea coherente y verdadera? Esta es una 
pregunta muy astuta, porque es una manera 
de decir: Esas son las cosas que más 
debemos enfatizar y las menos negociables. 

Permíteme delinear algunas de esas 
cosas. Este es solo un resumen. Cada uno de 
los puntos que trataré podrían fácilmente ser 
más desarrollados. En lugar de eso, abordaré 
un puñado de ellos rápidamente. 

 

1) Dios está primero. Este es un punto muy 
elemental, pero necesita ser articulado. 
Antes de que hubiera cualquier otra cosa, 
antes de que hubiera un universo en el 
principio: Dios. Él está primero. Y esto se 
desarrolla en otros pasajes de las Escrituras 
para mostrar que Dios no era dependiente 
de nosotros en la eternidad pasada. No es 
que Dios necesitara el universo para no estar 
solo. Eventualmente, la Biblia desarrolla la 



 85 

noción de Dios de muchas maneras para 
mostrar que en el pasado el Padre amaba al 
Hijo y el Hijo amaba al Padre. Así que había 
una perfección de amor en el pasado. 

Esto es muy diferente a, por ejemplo, 
la visión del Islam, donde el Islam es lento 
para hablar de Dios como un Dios de amor, 
porque eso asume la importancia de alguien 
más. Y en su insistencia de la singularidad, 
soberanía, y distancia de Dios, ellos pueden 
enfatizar que Dios es grande y grandioso. Es 
difícil para ellos enfatizar que Dios es amor. 
El Corán rara vez habla en esos términos. 
Pero la Biblia como un todo insiste que Dios 
es amor, porque en un solo Dios, milagrosa y 
extrañamente, Dios también es otro. En la 
unidad de Dios hay una complejidad tal que 
Dios ama al Hijo, el Hijo ama a Dios, incluso 
en la eternidad pasada, y Él no necesita el 
universo. 

Dios es amor, porque en un solo Dios, 
milagrosa y extrañamente, Dios también es 
otro. En la unidad de Dios hay una 
complejidad tal que Dios ama al Hijo, el Hijo 
ama a Dios, incluso en la eternidad pasada, y 
Él no necesita el universo. 

  

2) Dios habla. Él es un Dios que habla. Lo 
primero que hace es hablar, y por su 
poderosa palabra llama al universo a 
existencia. Ahora, eso se vuelve 

javascript:void(0);


 86 

paradigmático de Dios revelándose en 
palabras. A través de toda la Biblia, Dios es 
un Dios que habla, y Él se atreve a hablar en 
palabras que los humanos pueden entender. 

 

3) Dios lo hizo todo. Eso es contrario al 
panteísmo, en el que todo en el universo es 
Dios. Eso es contra el panenteísmo, en el que 
todo en el universo es Dios, pero Dios no es 
todo en el universo. Esto es, queda un 
poquito de Dios además de todo lo que ha 
sido hecho que existe en el universo. Pero 
aquí hay una distinción entre Dios, quien 
existe antes que todo en el universo, y el 
orden creado. Está en contra de cualquier 
dualismo ontológico, esto es una clase de 
dualismo en la que hay una fuerza buena y 
una fuerza mala, o una fuerza con un lado 
bueno y un lado malo. Esto no es La Guerra 
de las Galaxias. 

 

4) Hay un Dios que es bueno y que hizo todo 
bueno. Así que el origen de la maldad no es 
intrínsecamente una ley buena y una ley 
mala que están en competencia. Incluso 
cuando se presenta la serpiente, se presenta 
como la más sutil de las criaturas que Dios 
creó. Por tanto, nunca hay ni siquiera un 
atisbo de dualismo o algo parecido. Hay un 
solo Dios soberano sobre todo. 



 87 

Sé que esto hace que surjan toda clase 
de preguntas. ¿Cómo se relaciona Dios con 
el bien y el mal? Bueno, la Biblia hace mucho 
énfasis en Dios relacionándose con el bien y 
el mal de manera asimétrica. Esto es, Él se 
relaciona con el bien y el mal de maneras 
diferentes. Él se relaciona con el bien de 
manera que el bien siempre se acredita a Él y 
el mal siempre se acredita a causalidades 
secundarias, como la serpiente, aunque esta 
no puede eliminar la soberanía de Dios. 

Cuando Pablo se encuentra 
evangelizando a los paganos en Hechos 17, 
en la gran ciudad de Atenas, una de las 
cosas que él enfatiza es que Dios es 
soberano y que el Creador de todas las cosas 
no necesita nada. Los dioses paganos son 
finitos. Tienen necesidades, miedos, lujurias, 
gozos, tristezas, triunfos, y más. Así que 
mucho de la religión es: dame y yo te doy. 
Ofrece los sacrificios correctos a los dioses y 
terminarás con un bebé gordito y saludable. 
Así luce la religión y el mundo pagano. 
Funciona con intercambios. Pero si Dios hizo 
todo y no necesita nada, ¿cómo haces 
negocios con Él? 

 

5) El inicio de la necesidad de la doctrina de 
la gracia se estableció en la narrativa de la 
doctrina de la creación. Dios hizo todo 
bueno. Y eso quiere decir, en quinto lugar, 



 88 

que los seres humanos son responsables 
delante de Dios. El fundamento de nuestra 
responsabilidad delante de Dios es la 
doctrina de la creación. Se convierte en la 
fuente de la alabanza del creyente (Salmos 
33; Apocalipsis 4). Está incluida en la 
narrativa repetidamente. 

Alaba a Dios porque fuimos hechos 
por Él y para Él, y somos responsables 
delante de Él. Es lo correcto, bueno, y 
razonable. Y en este contexto, entonces, 
cuando las personas dicen hoy, “Escucha, no 
me molesta si tienes tu religión, tu Jesús, y tu 
Biblia. Pero yo soy una persona espiritual 
también. Tengo mi propia religión. Tengo mi 
propia perspectiva sobre lo divino y lo 
espiritual. Deja de forzarme a ese Jesús 
tuyo”, tarde o temprano, aunque podría ser 
sabio y amoroso alejarse un poco e 
intentarlo otro día, sin embargo, tarde o 
temprano, el cristiano amoroso tendrá que 
decir —muy gentilmente cuando estén 
tomando un café y en el contexto de una 
relación de confianza— el cristiano tendrá 
que decir: lo que no puedo hacer es 
alejarme, porque Dios te hizo y por lo tanto 
te debes a Él y tendrás que rendir cuentas a 
Él. 

Así que el fundamento de nuestra 
responsabilidad delante de Dios, nuestra 
responsabilidad a Él y el hecho de que, 
porque Él es Dios y que Él será el juez 



 89 

definitivo de nuestras reacciones a Él, se 
presentan, en principio, en los capítulos 
iniciales del libro de Génesis. 

 

6) Luego, en sexto lugar, hay pistas —y no 
más que eso— de la complejidad de Dios en 
expresiones como: “Hagamos al hombre a 
Nuestra imagen” (Gn. 1:26). Algunas 
personas han intentado entenderlo como un 
plural de majestad, pero no hay indicios 
reales de esto en el contexto, o de que sea 
Dios y la corte celestial o algo por el estilo; 
no hay indicios reales de esto en el contexto. 
Creo que en Génesis 1-3 hay muchos, 
muchos temas que se introducen sin quedar 
claros. Esto es, son expresiones que están 
llenas de significado. Sería un error leer: 
“Hagamos una doctrina completa de la 
Trinidad”. No está ahí. Los componentes no 
están ahí. 

Pero hay una pista de ello. Hay una 
sombra de que Dios no es simplemente uno 
y ya. Él es un Dios. Y sin embargo también 
hay tal complejidad en Dios que existe otro. 
Encuentras esas pistas de manera incipiente 
en el Antiguo Testamento y muy claramente 
en el Nuevo Testamento, cuando encuentras 
un pasaje como Juan 5. Dios está 
determinado a que todos honren al Hijo 
incluso mientras honran al Padre, y antes, 
“En el principio”, dice el Evangelio de Juan, 

https://biblia.com/bible/nblh/G%C3%A9n.%201.26?culture=es


 90 

“ya existía el Verbo, y el Verbo estaba con 
Dios”, el compañero de Dios, “y el Verbo era 
Dios”, Dios mismo (Jn. 1:1). 

Así que tienes más y más y más 
sombras hasta que obtienes la clase de 
fórmula que obtienes en el siglo cuarto DC. 
Pero aunque el Nuevo Testamento es mucho 
más claro respecto a esas cosas, tienes 
semillas ya plantadas en la doctrina de la 
creación. Y yo diría que tienes otras semillas. 
Yo solo mencionaré tres o cuatro. 
Aparecerán más adelante en la lista. 

Por ejemplo, los cristianos han 
discutido por muchos años si existe un pacto 
de obras, como frecuentemente se le llama, 
con Adán en Génesis 2-3. Algunos han dicho 
muy firmemente “sí”, otros han dicho muy 
firmemente “no”. Los que dicen “no” señalan 
el hecho de que la palabra “pacto” no se usa. 
Y es cierto que la palabra “pacto” no se usa. 
Sin embargo, sí hay una especie de acuerdo 
establecido e impuesto por un Dios soberano 
que demanda obediencia con la amenaza de 
juicio a menos que haya obediencia. Muchos 
de los elementos que existen en el 
pensamiento de pacto ya existen en Génesis 
1-3. 

O, por ejemplo, el tabernáculo no se 
menciona hasta el tiempo de Moisés, y el 
templo no se menciona hasta el tiempo de 
David y Salomón. Y sin embargo, muchos 

https://biblia.com/bible/nblh/Juan.%201.1?culture=es


 91 

han señalado que el tabernáculo y el templo 
son lugares de reunión entre Dios y sus 
portadores de su imagen. Y en ese momento 
el Edén es el lugar donde se reúnen Dios y 
sus portadores de imagen. Así que se 
empiezan a señalar muchas, muchas 
sombras de la teología del templo que ya 
tienen lugar en el jardín. Y, si lo deseas, 
puedes decir que la palabra “templo” no se 
utiliza. Sin embargo, las sombras, los 
primeros pasos hacia ese tipo de cosas, ya 
están ahí en el registro de Génesis 1-3. 

Y, si tuviera el espacio, podría 
mostrarte que hay alrededor de una docena 
de estos temas que ya están incluidos en la 
estructura. Mencionaré solo uno más de 
pasada. La palabra “rey” no se utiliza; Dios 
presentándose como Rey. Sin embargo, no 
hay duda de que Él reina. Y Él reina sobre lo 
que Él ha hecho. Así que la noción de Dios 
como Rey está incluida en la narrativa. 

 

7) Luego, en séptimo lugar, los humanos se 
presentan como creados a la imagen de 
Dios. Eso se convierte en un tema principal 
que se encuentra a través de todas las 
Escrituras. Dios hace a los seres humanos a 
Su imagen y semejanza para que de algunas 
maneras sean como el resto de la creación: 
hechos por Dios a partir del polvo. Y de otras 
maneras son únicos y valdría mucho la pena 



 92 

desarrollar algunas de las cosas que están 
ligadas a esta noción de la imagen de Dios. 

Unas de las razones por las que los 
cristianos encuentran tan difícil estar de 
acuerdo en lo que implica exactamente esta 
noción es que, una vez más, creo que es una 
expresión llena de significado. Es un 
contorno que será llenado con mucho más 
detalle en los capítulos y libros siguientes, y 
que recorre todas las Escrituras, que los seres 
humanos son criaturas únicas. Por un lado, 
se supone que reflejemos a Dios. Somos su 
imagen. Por otro lado, pertenecemos al 
polvo. Fuimos hechos del polvo. Somos parte 
del orden creado y no debemos ser 
confundidos con Dios. Así que este orden 
creado es extraordinariamente importante. 

8) Luego, en octavo lugar, tenemos la 
mayordomía sobre la creación. 

 

9) En noveno lugar, en Génesis 2 se 
encuentra una especie de orden y 
estructura. En el 1:26-27 leemos: “Hagamos 
al hombre a Nuestra imagen”. Así que el 
hombre y la mujer son igualmente hechos a 
la imagen de Dios, pero de cierta forma 
binaria. Hay un hombre y una mujer, y 
ambos son hechos a la imagen de Dios. 
Después, en el capítulo 2, el registro de la 
creación se describe con más detalle y vemos 
que uno fue hecho primero y el otro fue 



 93 

hecho a partir del primero. Esto es, Adán fue 
hecho primero y ella fue hecha a partir de él; 
por tanto, parte de la humanidad y para él 
de manera especial. Hasta ese punto no es 
una relación recíproca. 

Entonces, la relación entre el hombre 
y la mujer se desarrolla de varias maneras. Y 
eso es parte de la preparación para el relato 
de la caída. Y esa clase de cosas también se 
desarrollan en términos de la relación entre 
el hombre y la mujer más adelante en la 
Escritura (1 Co. 11; 1 Ti. 2; y en otros 
lugares). 

 

10)    Luego tenemos escatología 
anticipada por todo esto. No es por nada 
que el profeta Isaías en el siglo 8 a. C. 
anticipa que lo que Dios hará por su pueblo 
al final es proveer un cielo nuevo y una tierra 
nueva. Y ese lenguaje está lleno de 
anticipación y gloria por lo que todavía falta 
por revelarse. Y finalmente aparece en 
Apocalipsis 21. 

Pero se remonta a la primera creación, 
y aunque la expresión “cielo nuevo y tierra 
nueva” no aparece, como lo hace en 
Apocalipsis 21 o 2 Pedro, el tema está ligado 
con los detalles de Romanos 8, por ejemplo. 
El orden creado entero está sujeto a muerte 
y deterioro debido al pecado y la rebelión. Y 
gime esperando por nuestra adopción como 

https://biblia.com/bible/nblh/1%20Cor.%2011?culture=es
https://biblia.com/bible/nblh/1%20Tim.%202?culture=es


 94 

hijos, esto es, la culminación de la 
glorificación de los creyentes. Así que eso 
anticipa enormemente la narrativa bíblica. 

 

11) El inicio del día de reposo está ligado con 
el descanso del Señor. El texto no dice que el 
día de reposo fue impuesto hasta este punto. 
Dice que Dios descansó en el séptimo día. 
Pero cuando el día de reposo se instituye 
legalmente en el Decálogo, el texto mismo 
deliberadamente regresa a la 
creación. Acuérdate del día de reposo para 
santificarlo. Porque en seis días hizo el Señor 
los cielos y la tierra, etcétera (mira Éx. 20:8-
11). Esto también se retoma incluso en 
Apocalipsis 4 para construir una teología del 
descanso que no podemos desarrollar en 
este momento. Pero inicia en los primeros 
capítulos de Génesis. 

 

12) Y, finalmente, esta no es una lista 
exhaustiva pero un número apostólico nos 
servirá: En el resto de la Biblia existe un gran 
énfasis en la grandeza de Dios testificada 
por su creación. Vale la pena leer en este 
momento pasajes como Salmos 8 o 19 y 
meditar calladamente en ellos, o en algunos 
textos espectaculares en Isaías 40-45. Leer a 
través de esos capítulos nos recuerda que 
Dios es soberano sobre la creación, conoce el 
principio y el final, y todo rendirá cuentas 

https://biblia.com/bible/nblh/%C3%89xo.%2020.8-11?culture=es
https://biblia.com/bible/nblh/%C3%89xo.%2020.8-11?culture=es


 95 

delante de Él. Él es el alfarero soberano. El 
orden creado es simplemente lo que Él hace. 

Dios es soberano sobre la creación, conoce el 
principio y el final, y todo rendirá cuentas 
delante de Él.  

Pasajes como Isaías 40:2, Isaías 43:15, 
partes de Isaías 44:2-24, Isaías 45:11-12, y 
otros más, son pasajes que nos llaman a 
adorar a Dios por su grandeza y por el 
despliegue de su gloria en la creación, lo que 
también se encuentra en Romanos 1. Dios 
no tiene falta de testigos, porque su 
existencia y gloria ya se muestran en el 
mismo orden creado. 

Génesis 1-2 y el enfoque en la creación 
es el semillero de un gran número de temas 
bíblicos y teológicos que nos dicen mucho 
acerca de Dios, los seres humanos, la 
estructura de la narrativa que finalmente 
resulta en la venida de Cristo y en el 
desenlace de todas las cosas resultando en la 
gloria que ha de venir en el cielo nuevo y la 
tierra nueva. 

 

 

 

 

 

javascript:void(0);
https://biblia.com/bible/nblh/Isa%2040.2?culture=es
https://biblia.com/bible/nblh/Isa%2043.15?culture=es
https://biblia.com/bible/nblh/Isa%2044.2-24?culture=es
https://biblia.com/bible/nblh/Isa%2045.11-12?culture=es


 96 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 97 

 

 

10 

Repensar el misterio de la 
Creación desde otras 

categorías. 
La teología de la Creación 

en Teología y Vida 
(1960-1999) 

 

 

Teología y vida 
versión impresa ISSN 0049-3449versión On-
line ISSN 0717-6295 
Teol. vida v.41 n.3-4 Santiago  2000 
http://dx.doi.org/10.4067/S0049-
34492000000300006  
Andrés Arteaga Manieu 
Profesor de la Facultad de Teología 
Pontificia Universidad Católica de Chile 
 

Este artículo es parte de un proyecto de 
investigación que intenta pesquisar el 
trabajo de reflexión teológica de la Facultad 
de Teología de la Pontificia Universidad 
Católica de Chile, a la luz de lo reflejado en 
una de sus revistas. Aunque el trabajo de la 

http://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_serial&pid=0049-3449&lng=es&nrm=iso


 98 

docencia e investigación superan lo que ha 
consignado una revista de la Facultad, se 
puede seguir desde allí alguna pista (1). De 
alguna manera intenta recapitular lo que se 
ha hecho en esta última mitad del siglo XX 
en nuestro medio y que ha permanecido 
registrado en la revista. En un tiempo que ha 
sido profundamente fecundo para la 
reflexión sobre la fe cristiana (2). Aquí en 
particular, desde una perspectiva específica 
del misterio cristiano, el de la creación. Y 
parece que este fin de siglo es una buena 
oportunidad para hacer esta recapitulación y 
también se puede considerar como un 
deber, una responsabilidad. Porque, de 
alguna manera, la clave para transitar en el 
futuro en el camino de la teología, está en la 
continuidad y en la superación de lo que han 
hecho nuestros maestros. 

Ya desde el comienzo en 1960, la 
revista Teología y Vida se propuso reflejar la 
actividad académica de la Facultad y de 
alguna manera ser el eco de la reflexión 
teológica en Chile. En la presentación al 
primer número, se esperaba con este 
instrumento colaborar en la superación del 
divorcio entre teología y vida, que constituye 
"el mayor mal de nuestro tiempo".  

Marcos Mc Grath en su artículo ¿Qué es la 
teología? afirmaba que es necesario pensar 
la fe en Chile, que nuestro pueblo cristiano 
poco piensa la fe, que todo cristiano necesita 

https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit1
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit2


 99 

de alguna manera ser un teólogo y que una 
fe viva será "teologal" (3). La Facultad de 
Teología de la Pontificia Universidad Católica 
de Chile no es el lugar donde 
exclusivamente se hace teología en Chile. 
Pero es un lugar privilegiado como la única 
Facultad de estudios superiores de teología 
católica en el país. ¿Qué lugar tiene la 
teología de la creación en la reflexión de 
estos años? ¿Qué vacíos notables se pueden 
apreciar en este ámbito? ¿Qué perspectivas 
de trabajo futuro hay a la luz de lo realizado? 

 

1. UNA MIRADA DE CONJUNTO 

El lugar de la teología de la creación en el 
conjunto de artículos y estudios de esta 
revista en sus 40 años no es muy grande. 
Solamente se pueden encontrar algo más de 
20 artículos que tengan una directa o 
indirecta relación con el tema de la creación. 
Es bueno agruparlos temáticamente en 
ciertas áreas. He escogido una bíblica, otra 
histórico-patrística, otra interdisciplinar y 
una específicamente teológica sistemática. 

Por una parte hay estudios bíblicos, donde 
encontramos varios artículos realizados por 
el profesor Antonio Moreno, dedicado a la 
enseñanza del Antiguo Testamento: La 
historia en el AT, género 
literario (4), Leyendo la Biblia, Génesis 1,1-
2,4a (5); Leyendo la Biblia, Génesis 2, 4b-3, 

https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit3
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit4
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit5


 100 

24 (6); La exégesis de Génesis 2,4b-3,24. 
Problemas de método (7); y finalmente Tarea 
y destino del hombre según el AT (8). 
También se puede contabilizar un pequeño 
artículo de J. Severino Croatto, El hombre en 
el mundo según Génesis (9). Es un avance de 
un libro que se publicaría proximamente 
sobre el tema de la creación del hombre y 
que es reseñado por el Seminario 
Latinoamericano de Documentación, pues 
ya había aparecido en otra revista. 

También se encuentran estudios patrísticos e 
históricos sobre la creación, especialmente 
referidos al tema de la creación de la 
persona humana: El origen del universo y 
del hombre según Filón de 
Alejandría (10) y La creación según el 
Hexamerón de Basilio de Cesarea (11), obras 
del profesor Sergio Zañartu; y también La 
belleza originaria del hombre en la Gran 
Catequesis de Gregorio de Nisa (12), fruto de 
una tesis de licenciatura de Tomislav Koljatic. 
Trabajos todos ellos que fueron presentados 
en las jornadas de estudios patrísticos. Otro 
estudio histórico es el de André Hubert, El 
monologion de San Anselmo de Canterbury. 
La creación como clave de lectura (13), que 
sintetiza los resultados de una tesis de 
licencia. 

Otros estudios abordan la creación, directa o 
indirectamente, desde la relación Dios-
mundo, Iglesia-mundo temporal o bien 

https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit6
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit7
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit8
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit9
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit10
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit11
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit12
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit13


 101 

ciencia-fe. Es el caso de un pequeño artículo 
de Silvestre Stenger en el primer número de 
la revista, Teología y Ciencia Moderna (14), 
también los artículos de Yves Congar, La 
influencia creadora de la sociedad y de la 
historia en el hombre cristiano (15); Juan 
Ochagavía, Autoridad de los Obispos en 
asuntos temporales (16); Antonio Bentué 
con Mundo y Espíritu (17) y Racionalidad 
científica y teología (18); y los estudios de 
Sergio Silva, Ciencia y fe en una UC: 
posibilidades de una relación mutuamente 
enriquecedora (19), Dos años de labor del 
programa Fe, Ciencia, Universidad (20), 
¿Evolución o creación? (21)  y La técnica 
moderna como objeto de la reflexión 
teológica. Notas a propósito de un libro (22). 
Desde las ciencias se encuentran las 
ponencias de Jaime A. Rodríguez y Patricio 
Rodrigo, El aporte de la ecología al enfoque 
holístico de los problemas del hombre y su 
medio (23); y la de Rolando 
Chuaqui, Algunas observaciones sobre la 
relación entre la fe religiosa, la teología y las 
ciencias naturales (24). 

Directamente dedicados al tema de la 
creación, desde una perspectiva teológica 
sistemática, tenemos el reciente panorama 
de la situación de la creación en América 
Latina de Fredy Parra, Creación y escatología 
en la reflexión teológica 
latinoamericana (25); parte del estudio de 

https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit14
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit15
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit16
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit17
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit18
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit19
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit20
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit21
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit22
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit23
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit24
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit25


 102 

Juan Noemi, Hacia una teología de la 
evangelización en América 
Latina (26); y finalmente, del mismo autor el 
reciente estudio, Mysterium Creationis. 
Sobre la posibilidad de una aproximación a 
la realidad en cuanto creación de Dios (27). 

 

2. EL CONTEXTO 

En otro lugar he estudiado la situación 
actual de la teología de la creación y el lugar 
que ella tiene en la renovación teológica 
promovida por el Concilio Vaticano II (28). 
Aquí se puede hacer una apretada síntesis 
de lo que allí se reseñaba como situación 
actual y estado de la cuestión hasta el año 
1995. Creo que es en este contexto donde se 
debe ubicar el aporte de estos estudios 
arriba reseñados. Si a principios de siglo la 
teología de la creación presenta una imagen 
tranquila y segura, es a costa del rechazo (o 
la imposibilidad por el momento) de pensar 
este misterio a partir de los 
cuestionamientos de la cultura moderna, es 
decir, de relegar el tema a un lugar 
secundario y a un tratamiento más filosófico 
que teológico (29). La renovación llega 
progresivamente, según los estudios de G. 
Colombo, por tres problemas que se 
manifiestan a la teología, uno filosófico, otro 
bíblico y uno finalmente científico. Fecha 
clave es la publicación de la encíclica Divino 

https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit26
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit27
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit28
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit29


 103 

Afflante Spiritu de Pío XII en 1943 y la 
apertura al movimiento ecuménico que le 
permite a la teología católica ampliar sus 
horizontes. En definitiva todo un 
movimiento de renovación teológica que 
también repercute en la teología de la 
creación. La teología de la creación ha 
corrido la suerte de la teología entera en 
este siglo, ha participado de sus dificultades 
y ventajas. Ante la postración de principios 
de siglo, ha participado de todos los 
movimientos de renovación que han 
colaborado a su reactivación y renovación 
en esta segunda mitad. Y también hoy 
participa de los desafíos y esperanzas de la 
reflexión teológica ante un nuevo milenio. 
En los últimos decenios resalta un 
movimientode eclipsamiento y reactivación 
del tema de la creación (30), donde 
se han dado las condiciones para un nuevo 
planteamiento de la teología de la creación a 
la luz de los cuestionamientos de la edad 
moderna. Pero que aún es una tarea 
pendiente (31). 

En la bibliografía más reciente se pueden 
advertir algunas tendencias. En varios 
manuales hay una nueva revisión de la 
historia del dogma. Algunos estudios 
comprueban los fundamentos bíblicos 
generales o realizan análisis más específicos 
de materias particulares en el ámbito de las 
Sagradas Escrituras. Otras investigaciones 

https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit30
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit31


 104 

abordan las grandes líneas o momentos del 
desarrollo histórico, o bien la elaboración de 
autores específicos, donde llaman la 
atención los estudios sobre Santo Tomás y su 
reflexión teológica de la creación. Hay un 
avance en el diálogo con la ciencia y con la 
filosofía moderna. Además de una creciente 
reflexión sobre la ecología y la 
responsabilidad del hombre frente a la 
creación, hay algunos estudios propiamente 
"teológicos". Entre ellos hay balances e 
intentos de consideración globales (32). "En 
estos estudios de carácter más teológico, los 
temas en alza son los que analizan la 
relación entre los misterios de la creación y 
Trinidad, las relaciones entre la creación y la 
salvación, y las relaciones entre creación y 
escatología" (33). ¿Qué ha pasado en 
concreto en la Facultad y en su revista 
durante este tiempo? 

 

3. DESDE UNA PERSPECTIVA 
HISTORICA 

Al analizar los artículos desde una 
perspectiva diacrónica, se descubren seis 
artículos en la primera década, un par en la 
segunda, siete en la década de los ochenta, y 
finalmente nueve artículos en los años 
noventa. Por tanto, se advierte un leve y 
constante crecimiento en la preocupación 
por el tema de la creación (salvo en la 

https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit32
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit33


 105 

década de los setenta). Dos fuertes impulsos 
se aprecian en el arco de los cuarenta años. 
El primero, más inicial, es el de la 
"fundamentación bíblica" de los artículos de 
A. Moreno que comienzan en 1961 y 
culminan en 1982, en un lapso de 20 años. 
Recogen los resultados del movimiento 
bíblico y los aplican a la interpretación de los 
textos bíblicos de la creación, que permitirán 
superar el eclipsamiento y silencio sobre el 
tema. El segundo es más reciente, los 
artículos de J. Noemi de 1995 y 1999, que 
probablemente recogen las reflexiones 
previas y posteriores con motivo de la 
elaboración de un manual de creación, 
publicado en agosto de 1996 (34). Y que 
puede considerarse el momento del inicio de 
una "maduración sistemática" de la reflexión 
sobre la creación. 

 Es un inicio de la reflexión 
propiamente "teológica", de sus 
presupuestos epistemológicos, por sí misma, 
y no como un tema concernido por otros. 
Aunque el tema está solamente planteado 
como "desafío". También se puede ubicar 
aquí el panorama de F. Parra de 1998, con 
un intento de balance. Los esfuerzos de 
Noemi intentan, como lo analizaremos más 
adelante, avanzar en el tratamiento 
"teológico" del misterio de la creación con 
todas sus consecuencias. 

https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit34


 106 

Desde una mirada en el tiempo, como 
síntesis se refleja el clásico movimiento de 
eclipse y lenta reactivación del tema, 
también en nuestro medio, como ha sido 
la trayectoria de la teología de la creación en 
un contexto más amplio. Tal vez entre 
nosotros, la reactivación es aún más lenta y 
se aprecia que se consolida ya con mayor 
madurez, solamente en la segunda mitad de 
la década, en estos últimos años del siglo. 

 

4. EL CONTENIDO CONCRETO 

a) El acercamiento bíblico 

Los artículos del profesor Antonio Moreno 
son de gran importancia en la manera de 
abordar el tema de la creación. Entre los 
años 1961 y 1982 escribió sobre el asunto de 
la creación desde el estudio del Antiguo 
Testamento, su especialidad. Se originan 
estas investigaciones a partir de la 
renovación de los estudios bíblicos 
promovidos por la Divino Afflante Spiritu de 
Pío XII y de sus clases de Pentateuco. En 
cinco artículos no solo hace exégesis de los 
relatos de creación de las tradiciones 
Sacerdotal (P) y Yahvista (J), sino entrega 
diversos elementos de lo que podríamos 
llamar una renovada teología bíblica 
fundamental, que permita un acercamiento 
a esos complejos relatos. Ese acercamiento, 
fruto de los últimos descubrimientos de la 



 107 

exégesis, permite la solución de complejos 
cuestionamientos de las relaciones entre la 
fe y la ciencia. 

En un primer artículo aborda en general el 
tema de los problemas de la historia y la 
utilización de los géneros literarios (35). Para 
analizar la historiografía semita de los 
orígenes toma como ejemplo los primeros 
capítulos del libro del Génesis. Se afirma el 
hecho de la creación, de la caída y del origen 
de la humanidad, pero no se puede hacer 
"historia", por lo tanto hay que hacer una 
determinación del valor histórico de cada 
elemento del relato. Lo que hace luego en 
artículos de los dos relatos de creación P y J. 
En el primero de ellos destaca que hay temas 
que para el israelita son anteriores e 
inseparables del dogma de la creación. "La fe 
de Israel no nació de la consideración del 
Dios creador. Sus fórmulas más antiguas se 
refieren al Dios que lo salvó mediante 
asombrosas intervenciones en la 
historia" (36). La creación se inserta en una 
historia de la salvación. Los primeros 
capítulos del Génesis muestran a Dios 
salvador creando; la creación es una 
expresión de su voluntad salvadora. "Lo que 
le interesa a este autor no es precisamente 
dar una explicación sobre el origen de las 
cosas, sino una afirmación de Dios creador y 
una explicación religiosa del mundo, de lo 
que en él existe y especialmente del 

https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit35
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit36


 108 

hombre" (37). Al final del segundo texto 
comentado exegéticamente, el texto del J, se 
afirma: "Queda claro que estos capítulos no 
son un mero conjunto de fábulas infantiles. 
Hemos encontrado en la narración 
elementos procedentes de antiguas 
mitologías, pero también hemos visto que 
mediante ellos este autor, profundamente 
imbuido de una fe yahvista, nos enseña 
verdades religiosas que no tienen nada que 
ver con las que animan aquellos antiguos 
mitos" (38). 

En un seminario sobre Biblia y Teología, 
cuya finalidad era confrontar los métodos 
del exégeta y del teólogo sistemático, se 
aborda nuevamente, ahora como ejemplo, el 
texto de la creación en la tradición Yahvista. 
Han pasado catorce años desde el 
comentario anterior, y se ve un cierto 
desencanto por los métodos histórico-
críticos, una conciencia de su limitación. Al 
final se afirma: "la teología no puede 
agotarse en la exégesis crítica del texto, 
aunque sea absolutamente necesaria esa 
base" (39). Finalmente en otro seminario 
interdisciplinar de profesores referente al 
futuro, la tecnología y la escatología, se 
aborda el genio religioso de Israel y su 
particular manera de acercarse a la 
naturaleza, en las diversas etapas de su 
desarrollo histórico. De los relatos de la 
creación del hombre y su trabajo, se sacan 

https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit37
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit38
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit39


 109 

pistas para su tarea futura. Es una mirada a 
la escatología desde la perspectiva de la 
creación. 

En síntesis, la nueva perspectiva exegética 
de acercamiento a los textos bíblicos de la 
creación, que ha sido un factor determinante 
en la renovación de la consideración 
teológica del misterio de la creación, 
también ha sido reseñada en la revista, y ha 
significado algo importante en la Facultad. 
Se ha ocupado solamente del Antiguo 
Testamento. Hay una ausencia de reflexión 
sobre el Nuevo Testamento y una teología 
de la creación específicamente cristiana. 

b) El acercamiento histórico-patrístico 

En cuanto a los estudios históricos y 
patrísticos destacan los dos de Sergio 
Zañartu, que abordan comentarios de 
escritores antiguos al libro del Génesis y que 
tienen una estructura semejante, que 
permite compararlos en paralelo. Ambos 
fueron presentados en el segundo ciclo de 
Conferencias Patrísticas del año 1980. En el 
primero de ellos se analiza la obra de Filón 
de Alejandría (40), que en la época de 
Jesucristo comenta los primeros capítulos del 
libro de la Torah en su obra De opificio 
mundi. "Filón pretende presentar la ley en 
forma inteligible y atractiva para los 
helenistas, es decir, dar al judaísmo una 
expresión helenística... Respecto de las 

https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit40


 110 

ciencias de su época, Filón no se muestra al 
día; las percibe como un movimiento del 
orgullo humano, opuesto a la 
sabiduría" (41). Así pone lo helenístico al 
servicio de la exégesis y de su piedad 
religiosa; usa la exégesis alegórica pero no 
abandona la literal. Y así caracterizado su 
pensamiento, se recogen sus afirmaciones 
sobre el tema del Creador, la creación y el 
hombre en este texto, articulándolas en un 
conjunto armónico. "En síntesis, desde el 
punto de vista judío, Filón ha helenizado la 
Biblia, reflejando en parte la cultura 
filosófica de su tiempo" (42). En el segundo 
estudio, se analizan, con el mismo 
paradigma y método, nueve homilías de 
Basilio de Cesarea sobre los seis días de la 
creación (43). Se trata de una especie de 
exégesis literal, no alegórica, una 
especulación racional que intenta coordinar 
la razón con el dato revelado. "Nuestro autor 
nos presenta más bien una síntesis de la 
ciencia común y de la fe bíblica en la 
creación; explaya el Génesis en lenguaje 
científico para edificación de su 
auditorio" (44), una muestra de la 
inculturación de la fe en el mundo antiguo. 
"Basilio ha puesto la razón y la ciencia 
corriente de su tiempo al servicio de una 
exégesis no alegórica. Ha rechazado las 
posibles desviaciones doctrinales" (45). Son 
dos buenos estudios que analizan obras de 

https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit41
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit42
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit43
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit44
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit45


 111 

la antigüedad, comentarios al libro del 
Génesis y al tema de la creación, desde 
perspectivas que pueden ser consideradas 
complementarias. 

Las obras de T. Koljatic y A. Hubert son fruto 
de sus estudios de licencia en la Facultad y 
se inscriben en la historia del desarrollo de la 
doctrina de la creación. La primera de 
ellas (46), aborda el tema de la persona 
humana y su condición originaria en uno de 
los Padres de la Iglesia más importantes del 
siglo IV. La segunda (47), el tema de la 
creación como clave de lectura de una de las 
principales obras de Anselmo, uno de los 
escritores eclesiásticos más ilustres de la 
historia. Hay que notar que estos breves 
artículos no recojen toda la riqueza de los 
trabajos que no han sido publicados. Son 
una buena muestra de estudios 
monográficos de la historia de la doctrina de 
la creación. Y parece que se han interesado 
más por los autores que por los temas de 
creación. 

c) El acercamiento interdisciplinar (48) 

En cuanto a la relación Dios mundo, ciencia-
fe, son temas que de alguna manera están 
anexados, o suponen una teología de la 
creación. Es necesario comenzar con el 
artículo que apareció en el primer número 
de la revista, de Silvestre Stenger (49), que 
puede ser considerado un programa para el 

https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit46
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit47
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit48
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit49


 112 

futuro. Allí se parte de la constatación que 
ya hace siglos que se ha producido un cisma 
entre las ciencias profanas y las sagradas y 
que hoy se reconocen los límites de la 
ciencia al transgredir sus ámbitos propios. "El 
método científico ha superado por sí mismo 
el positivismo dogmático" (50), lo que 
permite un inicio del diálogo entre la 
teología y las ciencias, impensable en otros 
tiempos por las desconfianzas y la 
ignorancia mutua. "Parece muy deseable e 
incluso necesario establecer un contacto 
fructífero entre teología y ciencias" (51). 
"¿No sería indicado intentar hoy día una 
síntesis análoga (a la del siglo XII) entre el 
dogma católico y los resultados, en cuanto 
puedan serlo seguros, de la ciencia 
moderna?... Esta revista debe estar abierta a 
científicos competentes que por su parte 
conocen la misma inquietud de aspirar a una 
integración del saber profano de nuestra 
época en una visión de mundo 
auténticamente cristiana respetando la 
dignidad y competencia de la investigación 
profana y al mismo tiempo deseando 
incorporarla armónicamente en la fe en el 
Creador de todas las cosas" (52). Me parece 
que esta última afirmación es clave para 
comprender los deseos iniciales, que la 
revista pueda tener la calidad de 
universitaria, de integración del saber en sus 
diversos ámbitos. Al final de este análisis 

https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit50
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit51
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit52


 113 

podremos dar una respuesta a este 
propósito, en esta perspectiva de la creación. 

Hay diversos estudios que para tratar un 
tema necesitan abordar el misterio de 
la creación. Es el caso de Yves Congar (53), 
poco tiempo terminado el Concilio, que hace 
una breve alusión a la doctrina tomista de la 
creación para mostrar que los conceptos de 
creación y naturaleza que provienen de la fe 
cristiana no implican un fixismo que impida 
la historicidad del hombre. Concluye 
afirmando que sí hay una influencia 
creadora de la sociedad y la historia en el 
hombre cristiano y de muchas formas. El 
mundo es ‘causa material’, una cantera 
donde se edifica la Iglesia. Comenta así ese 
capítulo de Gaudium et Spes en que se 
atiende a lo que el mundo le da y aporta a la 
Iglesia. Juan Ochagavía, al intentar explicar 
el eco social que provocan los 
pronunciamientos de los Obispos en materia 
temporal (54), también tiene que acudir a la 
creación; "se impone pensar sobre el 
concepto de mundo según la fe 
cristiana" (55). La fe nos ayuda a descubrir la 
intencionalidad del mundo que no es fácil de 
encontrar. Ya en la antigüedad lo 
dificultaban los peligros del platonismo 
espiritualista y del dualismo gnóstico, 
también en el presente el moderno 
secularismo materialista. En el Concilio 
Vaticano II, especialmente en la 

https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit53
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit54
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit55


 114 

antropología que ha señalado Gaudium et 
Spes, se presenta una antropología cristiana 
integral que da pistas para una adecuada 
relación entre Dios y mundo creado. Se citan 
especialmente los textos GS 36 y AA 7 (56). 

Por su parte Antonio Bentué en una clase 
inaugural de 1987 (57), al buscar la función 
del Espíritu Santo en la Iglesia para evitar su 
‘mundanización’, dedica unas páginas al 
tema del Espíritu en la creación (58). Sus 
preguntas son muy interesantes: "¿En qué 
sentido resulta razonable afirmar que el 
hombre es creado? Es decir, ¿cómo hay que 
comprender su referencia a Dios?" (59). Y 
responde: "lo que hace razonable referir el 
mundo a Dios no es, pues, su orden interno 
o autónomo, donde Dios no aparece por 
ninguna parte, sino precisamente 
la carencia propia del mundo, su 
imperfección" (60). Es el espíritu el que da 
sentido a la creación y la teología de la 
creación deviene de una teología de la 
libertad, de la "autonomía inconsistente del 
mundo", según sus expresiones. Algunos 
años después aborda nuevamente el tema 
de la cosmología y teología al comparar la 
racionalidad científica y la teología (61). "La 
auténtica pregunta sobre Dios hay que 
formularla, por lo tanto, desde el respeto 
irrestricto a las evidencias científicas o, 
incluso, a las hipótesis legítimamente 
planteadas de acuerdo con aquellas 

https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit56
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit57
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit58
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit59
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit60
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit61


 115 

evidencias. Y, a la vez, la teología debe 
plantear a los científicos la cuestión básica 
del límite de una búsqueda que es 
únicamente capaz de describir hechos y 
controlarlos (técnicamente), pero de los 
cuales no se puede establecer el sentido 
último" (62). De alguna manera, todo el 
discurso creyente, cuando es auténtico, 
intenta suscitar el silencio. ¿Hay, entonces, 
alguna posibilidad de descubrir a Dios en el 
corazón del mundo, una coherencia entre la 
opción creyente y los datos científicos? En el 
mundo hay signos que remiten a Dios, que 
tienen un significado ‘trascendente’ (63). 

También en este lugar podemos ubicar los 
aportes de Sergio Silva con algunos estudios 
interdisciplinares acerca de las relaciones 
ciencia y fe. Pero no se exponen tanto las 
reflexiones sino más bien actas de 
encuentros y reuniones de profesores (64). 
El tema de la creación aparece desde el lado 
de la teología y también desde la perspectiva 
de las ciencias, en el intento de acceso a lo 
real. Interesante es el análisis de una obra 
sobre la relación entre la razón técnica y la fe 
cristiana (65); y también su iluminación del 
candente problema, al menos en el ámbito 
pastoral y de divulgación, de la relación 
entre creación y la evolución (66). Una 
expresión más global y completa de su 
pensamiento se puede apreciar en su 

https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit62
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit63
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit64
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit65
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit66


 116 

manual de creación, fruto de la 
docencia (67). 

En el caso del acercamiento de Rolando 
Chuaqui (68), se alude al problema de la 
evolución, en el contexto del problema 
epistemológico de la relación fe religiosa y 
ciencia (69). Como matemático afirma que 
"la ciencia aparece como el conocimiento 
con el grado máximo de certeza, y el método 
científico como el único método de la razón 
para obtener conocimiento. La fe religiosa, 
por su parte, es aparentemente una forma 
de conocimiento no sometido a las normas 
de la razón y aceptada solo en virtud de la 
autoridad" (70). Así es comprensible la 
dificultad para articular razón y fe en el 
acceso a lo real. El estudio de Jaime 
Rodríguez y Patricio Rodrigo, inserto en un 
seminario sobre el futuro, del año 1981, 
aporta una descripción del problema 
ecológico (crecimiento de la población, 
deterioro ambiental y contaminación) y las 
perspectivas de solución desde un enfoque 
holístico del ecosistema, de un ecodesarrollo 
que permita la realización de la persona 
humana. En todos estos estudios, que tienen 
algún valor, no se aporta mucho a una 
específica teología de la creación. Son una 
muestra más bien de un tímido diálogo entre 
la fe y la ciencia. O más bien, una muestra de 
la necesidad de dicho diálogo, como una 
urgencia de nuestro tiempo. 

https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit67
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit68
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit69
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit70


 117 

d) El acercamiento teológico 
sistemático 

En los estudios propiamente teológicos, que 
abordan de una manera directa y desde una 
perspectiva sistemática el misterio de la 
creación, la cuestión es escasa, como se 
aprecia en la agrupación de textos de arriba. 
Pero parece enjundiosa. Es valioso el 
panorama de Fredy Parra (71). Allí se 
presentan "los textos más significativos 
publicados en la región en las últimas tres 
décadas" de la reflexión sobre la creación en 
el postconcilio, destacando las obras de 
carácter más sistemático. Después de 
enumerar las obras más significativas, por 
razones de tiempo y espacio se limita a 
reseñar dos tratados de creación (72) y a 
destacar brevemente otras dos 
contribuciones que integran la problemática 
ecológica (73). En este sentido estudia el 
panorama desde ‘fragmentos relevantes’. De 
los textos de Noemi me atrevo a hacer un 
análisis aparte y algo más detallado, 
intentando dialogar con sus planteamientos. 
Creo que allí está uno de los aportes más 
originales y profundos. 

 

 

 

 

https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit71
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit72
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit73


 118 

5. PRESUPUESTOS PARA UN APORTE 
SIGNIFICATIVO A LA 
    TEOLOGIA DE LA CREACION 
DESDE LA TEOLOGIA SISTEMATICA, 
    EN AMERICA LATINA 

 

El trabajo del profesor de la Facultad, Juan 
Noemi (74), quien ha escrito y enseñado 
sobre la creación y la escatología por varios 
años, ha sido ya mencionado como 
significativo en el panorama 
latinoamericano de la teología de la creación 
del postconcilio. Merece una atención 
especial. Lo valioso de estos artículos es que 
de alguna manera proponen el tema de la 
creación en el contexto más amplio de los 
desafíos de una teología latinoamericana en 
el postconcilio. 

a) La creación como uno de los 
desafíos actuales de la teología 

El primero de ellos parte constatando que 
hoy se habla poco de teología y mucho de 
evangelización. Que "la teología vuelve a ser 
palabra comedida con que se acota la 
instrucción doctrinal que se imparte en los 
seminarios o institutos de formación 
eclesiástica" (75). Después de recordar que 
no hay auténtica evangelización sin 
teología, y que, aún más, la teología es 
condición de posibilidad permanente y 
persistente de una evangelización, 

https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit74
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit75


 119 

caracteriza lo que ha llamado la "deriva 
antiteológica" en América Latina. Una 
atmósfera antiteológica de la cual se 
esbozan esquemáticamente los factores que 
la constituyen (76). 

Entre los requisitos que debería cumplir 
positivamente una teología de la 
evangelización que supere la atmósfera 
antiteológica se señalan tres: el imperativo 
de la historicidad, una auténtica 
interiorización de la historia que lleve a la 
Iglesia a asumir su "relatividad mundana e 
histórica"; el imperativo de la catolicidad, 
que ayude a la Iglesia de América a salir de 
su provincianismo; y finalmente, el 
imperativo de la creatividad que resuelve e 
integra los anteriores, y que se define como 
la tarea de recuperación, de asumir y 
actualizar la fe en Dios-Creador (77). En este 
último se destaca la vigencia y los desafíos 
de una teología de la creación hoy en 
América Latina. 

Con respecto a la historicidad, Noemi señala 
que el Vaticano II interioriza la historia, "para 
el Vaticano II la historia constituye un 
antecedente que condiciona todo su 
discurso" (78)  y en ese sentido asume 
expresamente la relatividad mundana e 
histórica de la Iglesia. Esta historicidad, 
imperativo de la teología, y que afecta todo 
el misterio cristiano tiene un centro y un 
fundamento: "Tanto la realidad de la Iglesia, 

https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit76
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit77
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit78


 120 

el mundo, como la del hombre se definen en 
relación al reino de Dios como el designio 
evangélico definitivo y definitorio... El Reino 
de Dios es el sentido y el fin del hombre 
como designio sobre la historia de la 
humanidad y de cada hombre" (79). 

Con respecto a la catolicidad, referida 
mutuamente por la historicidad, Noemi 
intenta buscar su fundamento. Lo encuentra 
en Dios y en el hombre. "Dios es el 
fundamento de la catolicidad en cuanto 
experimentado como único Dios verdadero 
que se ha manifestado plenamente en 
Jesús" (80). Por otra parte, "la humanidad es 
fuente de catolicidad en cuanto es a todos 
los hombres a quienes se ofrece la plena y 
absoluta verdad del Dios de Jesucristo" (81). 
El Evangelio de Jesucristo es para todo 
tiempo y espacio, coordenadas 
fundamentales que no pueden olvidarse en 
ningún discurso teológico y en sus 
consecuencias para la vida cristiana y para el 
encuentro entre Evangelio y cultura. 

Ahora, no está suficientemente aclarado en 
el artículo, a mi entender, cómo el tercer 
imperativo de la teología no se agrega a los 
anteriores "sino que a él confluyen y en él se 
resuelve en concreto la historicidad y la 
catolicidad de una ‘nueva evangelización’ 
entre nosotros" (82). Tal vez esto se deba a 
que el misterio de la creación es el 
"fundamento de todos los designios 

https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit79
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit80
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit81
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit82


 121 

salvíficos de Dios, el comienzo de la historia 
de la salvación", como lo recuerda el 
Catecismo de la Iglesia Católica (83). En ese 
sentido la historicidad y catolicidad son 
expresiones de la creaturalidad y no hay 
nada en este mundo que escape a esta 
condición. Pero analicemos con alguna 
detención lo que se entiende por el 
"imperativo de la creatividad" y sus 
consecuencias para la teología. 

Alcanzo a captar dos preocupaciones 
fundamentales en la exposición del profesor 
Noemi sobre la creatividad. Por una parte, la 
necesidad de fomentar una reflexión 
propiamente teológica de la creación (84), es 
decir, la integración plena de la creación y 
sin restricciones en el misterio cristiano. Esto 
significa que no basta con decir que Dios es 
Creador, o que el Creador es Salvador, sino 
debe pensarse en profundidad la creación, 
como "misterio de salvación". Y por otra 
parte, una consecuencia de ello, la 
valoración positiva y no meramente 
negativa de la creaturidad y todas las 
consecuencias que le siguen para las 
relaciones entre Dios y el hombre, la Iglesia y 
el mundo, la cultura y el Evangelio, 
perspectiva que el Concilio Vaticano II 
explícitamente ha querido superar. Parece 
que aquí se llega al hueso de la reflexión 
sobre la creación hoy, según los desafíos 
planteados por la modernidad a la teología. 

https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit83
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit84


 122 

En palabras de Noemi: "confesar a Dios como 
Creador no solo dice algo sobre Dios sino 
que también lo dice sobre el hombre. El de la 
creación no es un discurso positivo de Dios y 
puramente negativo del hombre, no 
establece un mero contraste entre Dios y el 
hombre, no equivale a decir solamente que 
el hombre no es Dios sino que designa una 
positividad teológica en este, que 
tradicionalmente se ha tematizado en su ser 
criatura como ‘imagen’ de Dios" (85). 

Ir al fondo en la teología de la creación es ir 
al centro, Cristo y su misterio pascual. Desde 
allí se iluminan las otras dimensiones del 
misterio cristiano (86). Y esto exige un 
tratamiento "trinitario" del tema de la 
creación. Solamente así llegamos a pensar 
hasta el fondo el misterio de lo creatural. Si 
todo lo que existe proviene del amor del 
Creador, allí está la dignidad de toda 
criatura, que tiene su origen en el único Dios 
que es amor, y que se ha manifestado 
plenamente en Jesucristo, por el Espíritu 
Santo. La Trinidad es el seno del mundo (87). 
Una ecología radical, que surge del 
pensamiento cristiano, no se queda en un 
cuidado de la tierra, o en un cuidado del 
hombre (una ecología humana), sino que es 
más radical, va hasta una "ecología del ser". 

¿Qué sucede cuando se supera una visión 
teológica meramente negativa de Dios como 
Creador? Surge una nueva síntesis que 

https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit85
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit86
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit87


 123 

permite la renovación de la antropología 
teológica, "que no contrapone el hombre a 
Dios, sino que se decide por la ‘unidad del 
teocentrismo y antropocentrismo’ que 
caracteriza al mensaje bíblico y que logró 
sintetizar magistralmente Tomás de 
Aquino" (88). "Se trata, todavía más 
fundamentalmente, de recuperar el 
contenido teológico positivo y primigenio 
del primer artículo del Credo cristiano" (89)  
contra la renovada tentación de las nuevas 
formas de gnosis. "Pretender hablar por lo 
tanto desde Dios sin reconocer que 
simultáneamente se habla desde el hombre, 
equivale a desconocer la realidad creatural 
en su positividad teológica y expone la fe a 
la arbitrariedad de la gnosis y al subjetivismo 
voluntarístico de los integrismos" (90). 

El Vaticano II no alcanzó a sacar todas sus 
consecuencias en este punto. Noemi señala 
que el Concilio "no logra asumir plenamente 
el desafío que representa la mundanidad 
para una eclesiología extrovertida", pues "la 
positividad de lo mundano se concede como 
una ocurrencia más bien accidental pero no 
se asume radicalmente, y persiste un pudor, 
o tal vez, narcisismo, para reconocer 
derechamente la mundanidad de la Iglesia y 
hacerse cargo de la misma" (91). De alguna 
manera, se atisban aquí las consecuencias 
para la antropología y la eclesiología y más 
ampliamente para las relaciones fe y razón 

https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit88
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit89
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit90
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit91


 124 

moderna, de asumir los desafíos de una 
"teología" de la creación. Tomar en serio el 
mundo y la razón, exigen una reflexión 
"ardua y compleja", que incluye asumir la 
provisoriedad de todo ejercicio teológico. 

Parece que es injusto pedirle a un Concilio 
Ecuménico más de lo que puede dar. Es 
tarea de los teólogos ahondar en estas pistas 
abiertas. Abordar desde una perspectiva 
nueva el tema de la creación es un gran 
avance. Repito aquí algunos resultados de 
un trabajo anterior: "el Concilio Vaticano II 
contiene elementos que permiten el 
desarrollo de una teología de la creación. Su 
aporte es significativo en el contexto del 
desarrollo de la historia del dogma... Además 
de una nueva metodología y perspectiva, 
más teológica e integrada al contexto de la 
historia de la salvación, hay formulaciones 
de contenidos referidos a la doctrina de la 
creación con enjundia teológica 
(teológicamente consistentes). Estos aportes, 
aunque incompletos e inacabados (por la 
forma indirecta de abordar el tema y el 
desarrollo mismo de la asamblea conciliar), 
ya están dando fruto en la actual reflexión 
teológica. También se aprecian influjos de 
esta nueva reflexión en diversas áreas de la 
vida de la Iglesia como la catequesis y la 
liturgia. El reconocimiento de la eclosión de 
una nueva racionalidad teológica, fruto de la 
vuelta a las fuentes y los exigentes 



 125 

cuestionamientos de la modernidad a la fe 
cristiana, han permitido esta nueva 
situación. En el campo de la teología de la 
creación hay mucho que hacer y mucho que 
decir, pero se han sentado bases sólidas para 
un necesario desarrollo futuro. Esta 
oportunidad no puede ser desaprovechada. 
No queda más que alabar la superación de 
la secundariedad del tema de la creación, 
situación que queda confirmada por los 
pronunciamientos conciliares" (92). 

Se puede afirmar, con fundamentos, que la 
historia del desarrollo de la doctrina de la 
creación ya tiene iniciado un nuevo capítulo. 
Después de la formación del dogma en la 
Edad Media, sobre la base de la metafísica 
escolástica, y la defensa del dogma contra el 
naturalismo de la Edad Moderna, 
presenciamos el desarrollo de la formulación 
del dogma en "diálogo" con los 
cuestionamientos de la modernidad. En 
definitiva, Noemi invita a tomar más en serio 
la reflexión teológica acerca de la afirmación 
primera del símbolo de la fe y llegar a sacar 
consecuencias para la antropología, la 
eclesiología y para la misma teología. Y es lo 
que ahonda en el segundo de los artículos 
mencionados, algunas pistas para "pensar en 
serio" la creación. 

 

https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit92


 126 

b) Un proyecto de teología de la 
creación 

El estudio más contundente y último que 
analizamos, es un proyecto que traza 
algunas líneas futuras para una teología de 
la creación (93). Es una ponencia de J. 
Noemi para un congreso teológico sobre la 
creación, en Brasil, en julio de 1999, y que 
sirve como balance de fin de siglo. Desea 
"esbozar algunos presupuestos 
fundamentales" de lo solicitado, una 
reflexión sistemática sobre teología de la 
creación e historia, en vistas a una futura 
"sistematización propiamente tal", que aún 
deja como tarea pendiente (94). Para ello 
describe el nuevo contexto en que se 
presenta a fines de siglo la reflexión sobre la 
creación (95). Se muestran tres tendencias o 
coordenadas de la reflexión actual: la 
coordenada histórico-salvífica, la 
coordenada ecológica y la coordenada 
científico-técnica (96). Y luego postula un 
"asunto teológico-fundamental de índole 
epistemológica" que se impone como tarea 
impostergable a una teología de la creación. 
Destacando la riqueza de la descripción del 
contexto, me centraré en comentar el 
segundo aspecto rotulado como teológico-
fundamental, que intenta trazar algunas 
pistas que aún no se han transitado en la 
reflexión teológica y que permitirían abordar 
"la vigencia del enfoque creacional" del 

https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit93
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit94
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit95
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit96


 127 

Vaticano II, que "hasta el día de hoy no ha 
sido profundizado suficientemente por los 
teólogos" (97). La recuperación de lo 
histórico-concreto y la mundanidad del 
discurso teológico, obligan, según Noemi, a 
pensar a Dios desde el mundo, y eso significa 
"pensar a Dios como acontecimiento 
escatológico" (98), y también "pensar una 
cosmología crística" (99), lo que finalmente 
se resuelve en un "pensar en la razón" (100), 
que está insinuado, planteado 
esquemáticamente al final del artículo. Esos 
son los tres pasos que se advierten como 
desafíos para el futuro de una teología de la 
creación, y el tercero asume los anteriores. 

¿Qué significa pensar el misterio de la 
creación "en la razón"? Evidentemente está 
aquí una insinuación de la encíclica Fides et 
Ratio, acerca de las relaciones entre la fe y la 
razón de Juan Pablo II, que la razón y la fe 
están una dentro de la otra (101). Parece 
que no basta para pensar el misterio de la 
creación, "en la razón", una teología del 
Creador, que se puede representar por las 
corrientes actuales que integran la creación 
en la coordenada histórico-salvífica como 
tema cristológico-trinitario o bien en la 
relación creación-escatología. Tampoco 
basta una teología de la criatura, expresada 
en las corrientes que transitan por las 
coordenadas ecológicas o científico-técnicas. 
Se necesita una auténtica teología de la 

https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit97
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit98
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit99
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit100
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit101


 128 

creación que pueda pensar a Dios en el 
mundo y desde el mundo. Parece que es 
necesario superar el "horror al panteísmo" 
que ha paralizado el discurso de la creación 
en el último siglo. Una pista está en la 
integración creativa de los 
pronunciamientos del Vaticano I y el 
Vaticano II con respecto a la creación (102). 

 

6. PROYECCIONES Y PERSPECTIVAS 

De lo anterior se puede rescatar que el tema 
de la creación es fundamental en el misterio 
cristiano, como lo recuerda el Catecismo de 
la Iglesia Católica: el misterio de la creación 
es el "fundamento de todos los designios 
salvíficos de Dios, el comienzo de la historia 
de la salvación". Pensar el misterio cristiano 
pasa por, y tiene una estación fundamental e 
irrenunciable, en pensar el misterio de la 
creación. No podemos pensar a Dios sino en 
la historia, en el mundo y en la razón, en 
Jesucristo. Y esa es su única posibilidad y 
grandeza. Hay que pensar el misterio de la 
creación. 

En la revista Teología y Vida, durante estos 
40 años, se aprecian los movimientos y 
tendencias generales de la teología de la 
creación, del "eclipse" a la "reactivación". Hay 
un progresivo avance y toma de conciencia 
de que se trata de un "tópico desatendido" 
en el quehacer teológico y que "de una 

https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit102


 129 

correcta articulación del tema de la creación 
depende en la actualidad la vigencia 
histórica y concreta que la fe pueda 
demostrarle a la razón y la iglesia al 
mundo" (103). Si en un primer momento se 
pusieron los presupuestos bíblicos en gran 
medida por los aportes de Antonio Moreno, 
aplicando a la creación los aportes de la 
exégesis contemporánea, en el último 
tiempo se han planteado, por parte de Juan 
Noemi, los presupuestos epistemológicos y 
de teología fundamental (104). Otros 
autores han abordado el tema de la historia 
de la doctrina desde diversas perspectivas, 
por una parte; y otros, anunciado las 
complejas relaciones entre ciencia y teología, 
por otra. En todo caso, coincido con Juan 
Noemi, que una sistematización queda como 
tarea "pendiente" (105), de pensar el 
misterio de la creación en una consideración 
positiva y teológica. Se debe destacar la 
"estructura creacional" de la razón y del 
pensar teológico. En estos años se han 
sentado las bases para pensar el misterio de 
la creación. 

Duele constatar que aún se afirme que "la 
vigencia del enfoque creacional del mismo 
concilio (Vaticano II) hasta el día de hoy no 
ha sido profundizado suficientemente por 
los teólogos" (106)  y que aún hay residuos 
de "docetismo creacional" no superados. 
Creo que ya están dadas las condiciones 

https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit103
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit104
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit105
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit106


 130 

para acometer esa tarea pendiente, por el 
planteamiento de los supuestos 
epistemológicos, y en parte por la puesta en 
vigencia del enfoque conciliar. Es necesario 
ahora sacar consecuencias e ir hasta el 
fondo del asunto. Entre esas consecuencias 
está la falta de una interdisciplinariedad en 
el tratamiento de los temas. Son de ayuda los 
seminarios temáticos de la Facultad, pero no 
suficientes. Allí se plantean diversas 
perspectivas sobre la relación Dios-mundo, 
fe-ciencias, algo de diálogo al respecto, pero 
falta mucho más. El tema no se trata 
directamente sino como presupuesto e 
indirectamente, por lo tanto no en toda su 
hondura. Allí se puede hacer un aporte 
significativo y será necesario que la futura 
teología de la creación esté abierta a las 
diversas aproximaciones de la racionalidad 
científica y filosófica. Hay mucho por hacer 
aún para pensar el misterio de la creación 
entre nosotros, e incluso se han diseñado 
algunas pistas para ese camino futuro. 

RESUMEN 

Este artículo es parte de un proyecto 
de investigación que intenta pesquisar 
el trabajo de reflexión teológica de la 
Facultad de Teología de la Pontificia 
Universidad Católica de Chile, a la luz 
de lo reflejado en una de sus revistas 
durante los últimos 40 años. Después 
de hacer una mirada de conjunto de 



 131 

los artículos que abordan las temáticas 
que se consideran en torno a la 
teología de la creación, y de 
agruparlos según las diversas 
perspectivas de acercamiento (bíblica, 
histórico-patrística, interdisciplinar y 
teológica sistemática), se apuntan 
algunos rasgos del contexto teológico 
de estos últimos decenios en que se ha 
desplegado esta reflexión. Se agrega, 
posteriormente, un estudio diacrónico 
y otro del contenido mismo de los 
artículos. Finalmente, se analizan los 
presupuestos para un aporte 
significativo a la teología de la 
creación desde la teología sistemática, 
en América Latina a la luz de dos 
estudios, que se consideran 
especialmente relevantes entre el 
conjunto. Ellos resaltan al tema de la 
creación como uno de los desafíos 
actuales de la teología e intentan 
formular un proyecto que traza 
algunas líneas para una teología de la 
creación en el futuro próximo. Se 
analizan críticamente, para terminar 
con una recapitulación que formula 
algunas proyecciones y perspectivas 
de los estudios considerados. 

  

 



 132 

(1) Puede ser de interés investigar la historia de la 
enseñanza de la teología de la creación en la 
Facultad. Cuándo se estableció como tratado propio, 
ya no como "De Deo creante et elevante", sino 
como Teología del mundo, y cuándo como Teología 
de la creación, propiamente tal. Eso queda fuera de 
los límites de este estudio. Vale la pena consignar que 
el primer decano, Eduardo ESCUDERO, tiene unos 
apuntes mimeografiados de sus clases y que se 
encuentran en Biblioteca: Adnotationes in Tractatum 
De Deo Creante. 
(2) Ilustrativa es la lectura del panorama, ya de hace 
algunos decenios, de la obra dirigida por H. 
VORGLIMER y R. VANDER GUCHT, La teología del 
siglo XX, BAC, Madrid 1973-1974, en tres volúmenes 
(el original alemán es de 1970). Aunque faltaba más 
de un cuarto de siglo, ya el avance de la reflexión 
teológica en casi todas las áreas era exponencial. Más 
actual es la obra de R. GIBELLINI, La teología del Siglo 
XX, Sal Terrae, Santander 1998, que contiene un buen 
panorama de las corrientes, autores y reflexiones de 
mayor peso que han aparecido en este siglo que ya 
termina. 
(3) Cf. M. McGRATH, ¿Qué es la teología?, Teología y 
Vida 1 (1960), 5-11. Un buen punto de referencia 
para descubrir lo que se pensaba con la nueva revista. 
Cf. además M. BARRIOS, La Facultad de Teología de la 
Pontificia Universidad Católica de Chile. Sesenta años 
de historia al servicio de Chile y de su Iglesia, 
Ediciones Sociedad de Historia de la Iglesia en Chile, 
Santiago 1995, 56-62. 
(4) Teología y Vida 2 (1961), 162-177, especialmente 
páginas 170ss. 
(5) Teología y Vida 5 (1964), 36-44. 
(6) Teología y Vida 5 (1964), 207-222. 
(7) Teología y Vida 19 (1978), 259-278. 
(8) Teología y Vida 23 (1982), 87-104. 
(9) Teología y Vida 14 (1973), 276-280. 
(10) Teología y Vida 22 (1981), 31-50. 



 133 

(11) Teología y Vida 22 (1981), 109-124. 
(12) Teología y Vida 39(1998), 253-269. 
(13) Teología y Vida 34 (1993), 215-223. 
(14) Teología y Vida 1 (1960), 29-31. 
(15) Teología y Vida 8 (1967), 171-189, especialmente 
páginas 184-188. 
(16) Teología y Vida 9 (1968), 88-97, especialmente 
páginas 89-96. 
(17) Teología y Vida 28 (1987), 227-245. 
(18) Teología y Vida 33 (1992), 255-267. 
(19) Teología y Vida 31 (1992), 257-278. 
(20) Teología y Vida 34 (1993), 3-27. 
(21) Teología y Vida 29 (1988), 245-259. 
(22) Teología y Vida 31 (1990), 55-68, especialmente 
página 58. 
(23) Teología y Vida 23 (1982), 51-55. 
(24) Teología y Vida 27 (1986), 89-102. 
(25) Teología y Vida 39 (1998), 39-70, 
particularmente "algunos aspectos de la teología de la 
creación", 39-49. 
(26) Teología y Vida 36 (1995), 203-224, 
especialmente "el imperativo de la creatividad", 216-
224. 
(27) Teología y Vida 40 (1999), 372-399. 
(28) Cf. A. ARTEAGA, "Creatio ex Amore". Hacia una 
consideración teológica del misterio de la creación en 
el Concilio Vaticano II, en Anales de la Facultad de 
Teología 46 (1995), especialmente 25-38 y 39-47. Un 
análisis de la bibliografía más reciente (no exhaustiva) 
de los últimos 40 años y sus tendencias en 34-38. 
(29) Cf. ibídem, 27s, con algunas referencias 
bibliográficas. 
(30) Cf. ibídem, 29-34. Especialmente significativos 
son los análisis de J. L. RUIZ DE LA PEÑA, Teología de 
la Creación, Sal Terrae Santander 1986, 11s; G. 
HENDRY, Eclipse of Creation, en Theology Today, 
28(1972), 406-425; S. SILVA, Teología de la Creación. 
Publicaciones Teológicas Seminario Pontificio de 
Santiago, Santiago 19922, 15-45; y J. 



 134 

NOEMI, Teología del Mundo I: Creación, 
Publicaciones Teológicas Seminario Pontificio de 
Santiago, Santiago 1987, 10-44. 
(31) Cf. "Creatio ex Amore", 114-117. En las 
perspectivas y proyecciones que surgen a partir del 
estudio de la consideración del misterio de la creación 
en los Documentos del Concilio, se presentan las 
condiciones fundamentales para pensar la creación 
hoy y sus diversas implicaciones a diversos niveles de 
la reflexión y la vida eclesial. 
(32) Repito aquí la nota 58 de la página 37 de mi 
trabajo arriba citado: J. ANSALDI, La doctrine de la 
création au futur antérieur, études Théologiques et 
Religieuses 64(1989), 249-262; J. ARNOULD, et 
al., Bulletin de théologie. Théologie de la 
création, Revue de Sciences Philosophiques et 
Théologiques 75 (1991), 651-655; W. BEINERT, Ein 
Defizit wird behoben. Neues Interesse der Theologie 
der Schöpfung, Theologie und Glaube 72(1982), 402-
414; L. BOUYER, Cosmos. Le monde et la gloire de 
Dieu, du Cerf, Paris 1982; W.C. FRENCH, Subjet-
centred and creation-centred Paradigms in Recent 
Catholic Thought, The Journal of Religion 70(1990), 
48-72; P. GABUS, Pour une nouvelle doctrine de Dieu 
Créateur et de la création, Études Théologiques et 
Religieuses 65 (1990), 77-91; A. 
GANOCZY, Shöpfungstheologie heute. Skizze eines 
Versuchs, Theologische Literaturzeitung 111 (1986), 
61-570; A. GESCHE, La création: cosmologie et 
anthropologie, Revue Théologique de Louvain 14 
(1983), 147-166; extracto en Selecciones de 
Teología 24 (1985), 163-170; A. 
GOUNELLE, S’interesser à la creation, Études 
Théologiques et Religieuses 64 (1989), 59-69; W. 
KASPER, Die Schöpfungslehre in der gegenwärtigen 
Diskussion, en BITTER-MILLER, Konturen heutiger 
Theologie. Werkstattbericthe, Kösel, München 
1976; R. MARLE, La Création: une doctrine 
périmée?, Études 355 (1981), 247-261; C. 



 135 

MAYER, Zum Wandel des schöpfungstheologischen 
Denkens in der katholischen Dogmatik, Theologische 
Quartalschrift 158(1978), 267-285; W. 
STROLZ, Schöpfugsgeheimnis statt 
Weltbemächtigung. Das schöpfungsthema in der 
gegenwärtigen evangelischen Theologie, Herder 
Korrespondenz 45 (1991), 330-335. Es común 
encontrar en estos últimos años números de revistas 
dedicados al tema de la creación desde diversas 
perspectivas (especialmente la ecológica y sus 
consecuencias éticas). Un ejemplo es el de Communio 
(Paris) 1 (1976); Communio (Paris) 13 
(1988); Communio (Madrid) 10 (1988); Études 
Théologiques et Religeuses 64 (1989); Christus 147 
(1990); Bulletin de Litterature Ecclesiastique 92 
(1991); Le Suplement 182-183 (1992); Lateranum 58 
(1992); Lumen Vitae 48 (1993); Revue Thomiste 92 
(1992). También está presente el tema en la 
realización de coloquios o encuentros 
interdisciplinares o ecuménicos, cf. D. 
COPPIETERS, Une session théologique sur ‘La 
Création’, Revue Théologique de Louvain 5 (1974), 
506-510; M. KESTEMAN, La création et ses 
enjeux, Revue Théologique de Louvain 12 (1981), 
347-356. 
(33) Ibídem 38, con abundante bibliografía en notas 
para cada una de las afirmaciones. 
(34) J. NOEMI, El mundo, creación y promesa de Dios, 
San Pablo, Santiago 1996. 
(35) La historia en el AT, géneros literarios, 
en Teología y Vida 2 (1961), 162-177. 
(36) Leyendo la Biblia, Génesis 1, 1-2,4a, Teología y 
Vida 5 (1964), 36. 
(37) Ibídem, 37. En esos relatos no hay por ninguna 
parte una pretensión científica, afirma el autor. 
(38) Leyendo la Biblia, Génesis 2, 4b-3, 24, Teología y 
Vida 5 (1964), 222. 
(39) La exégesis de Génesis 2, 4b-3, 24. Problemas de 
método, Teología y Vida 19 (1978), 278. 



 136 

(40) El origen del universo y del hombre según Filón 
de Alejandría, Teología y Vida 22 (1981), 31-50. 
(41) Ibídem, 31. 
(42) Ibídem, 50. 
(43) La creación según el Hexamerón de Basilio de 
Cesarea, Teología y Vida 22(1981), 109-124. 
(44) Ibídem, 111. 
(45) Ibídem, 124. 
(46) La belleza originaria del hombre en la Gran 
Catequesis de Gregorio de Nisa, Teología y Vida 39 
(1998), 253-269. 
(47) El monologion de San Anselmo de Canterbury. 
La creación como clave de lectura, Teología y Vida 34 
(1993), 215-223. 
(48) Incluyo aquí el diálogo teología y ciencias y 
cuando el tema de la creación es abordado de 
pasada, de manera indirecta para iluminar otros 
aspectos. 
(49) Teología y Ciencia Moderna, Teología y 
Vida 1(1960), 29-31. 
(50) Ibídem, 30. 
(51) Ibídem, 31. 
(52) Ibídem. 
(53) La influencia creadora de la sociedad y de la 
historia en el hombre cristiano, Teología y 
Vida 8(1967), 171-189. Especialmente "naturaleza e 
historicidad humana", 184-188. 
(54) Autoridad de los Obispos en Asuntos temporales, 
Teología y Vida 9 (1968), 88-97. 
(55) Ibídem, 89. 
(56) Son núcleos articuladores para una teología de la 
creación en el Concilio, cf. "Creatio ex Amore", 109-
113. El texto de GS 36 es uno de los ejes articuladores 
de una teología de la creación desde el Concilio, 
"refiere a las características de la existencia 
criatural de cara a la sensibilidad de la reflexión 
actual". 
(57) Mundo y Espíritu, Teología y Vida 28 (1987), 227-
245. 



 137 

(58) Específicamente, las páginas 240-245. 
(59) Ibídem, 240s. 
(60) Ibídem, 241. 
(61) Racionalidad científica y teología, Teología y 
Vida 33(1992), 255-267. Más específicamente en las 
páginas 260-264. 
(62) Ibídem, 255. 
(63) Se analizan las teorías de J. Monod y S. Hawking. 
(64) Ciencia y fe en una UC: posibilidades de una 
relación mutuamente enriquecedora, Teología y 
Vida 31 (1992), 257-278. Al final del análisis del 
aporte de la fe al método científico y al marco 
cultural, se propone el aporte de la imagen del 
hombre y la naturaleza que provienen de la fe 
cristiana, páginas 272-274. También, Dos años de 
labor del programa Fe, Ciencia y Universidad, 
Teología y Vida 34 (1993), 3-27. El tema de la 
creación en páginas 4, 11 y 14. 
(65) La técnica moderna como objeto de la reflexión 
teológica. Notas a propósito de un libro, Teología y 
Vida 31 (1990), 55-68. Es la presentación crítica de la 
obra dirigida por C. MITCHAM y J. GROTE, Theology 
and Thecnology. Essays in Christian Analysis and 
Exegesis, University Press of America, New York 1984. 
El tema de la creación aparece marginalmente en la 
página 58. 
(66) ¿Evolución o creación?, Teología y Vida 29 
(1988), 245-259. 
(67) Teología de la Creación, Ed. Seminario Pontificio 
de Santiago, Santiago 19922. 
(68) Algunas observaciones sobre la relación entre la 
fe religiosa, la teología y las ciencias naturales, 
Teología y Vida 27 (1986), 89-102. 
(69) Cf. Ibídem, 92s. 
(70) Ibídem, 89. 
(71) Creación y escatología en la reflexión teológica 
latinoamericana, Teología y Vida 39 (1998), 39-70. Se 
refiere a la creación en las páginas 39 a 49. 



 138 

(72) J. NOEMI, El mundo, creación y promesa de Dios, 
San Pablo, Santiago 1996; P. TRIGO, Creación e 
historia en el proceso de liberación, Paulinas, Madrid 
1989. 
(73) En el caso de S. SILVA se utiliza para la reseña 
preferentemente entre sus obras, su manual ya 
citado, Teología de la Creación. En el caso de L. BOFF, 
se usa especialmente, Ecología: grito de la tierra, grito 
de los pobres, Trotta, Madrid 1996. De ambos autores 
se toman en cuenta otras obras que aparecen 
reseñadas en las notas 7 y 10 de la página 40 del 
panorama. 
(74) Cf. Hacia una teología de la evangelización en 
América Latina, Teología y Vida 36(1995), 203-224. El 
tema se explicita en el parágrafo titulado "El 
imperativo de la creatividad", 216-224. Y 
también Mysterium Creationis. Sobre la posibilidad de 
una aproximación a la realidad en cuanto creación de 
Dios, Teología y Vida, 40 (1999), 372-399, que 
corresponde a una ponencia en Brasil. 
(75) Ob. cit., 203. 
(76) Cf. ibídem, 205-209. 
(77) Ibídem, 216. Palabras muy semejantes se 
advierten en la presentación del mismo J. NOEMI 
en "Creatio ex amore", 13-17; y en la introducción del 
manual, El mundo. Creación y promesa de Dios, 9-20, 
que además integra el tema de la creación y la 
escatología. En el fondo, este artículo expresa sus 
motivaciones o preocupaciones más hondas sobre el 
estado de la teología de la creación en América Latina 
y los presupuestos de su revitalización. Cita y comenta 
especialmente un trabajo de W. KASPER, Die 
Schöpfugslehre in der gegenwärtigen Diskussion, 
en Konturen heutiger Theologie (G. Bitter - G. Miller, 
Eds.), München, 1976, 92-107), que sirve de 
inspiración para la reflexión. Allí se afirma que "la 
teología de la creación es la teología de la realidad en 
vista de su determinante inicio fundamental y 
permanente y de su meta que le marca el rumbo" y 



 139 

más adelante "teología de la creación se determina 
como teología de la realidad en la tensión de 
protología y escatología y nos plantea ante la tarea 
de buscar una nueva síntesis entre fe y actual 
experiencia de realidad" (ibídem, páginas 93 y 95 
según la traducción de Noemi en el artículo analizado 
de la revista). 
(78) Ob. cit., 211. Se afirma que el Vaticano II 
constituye un hito en la interiorización de la historia 
por parte de la Iglesia. Una tarea que aún no está 
acabada, asistimos a una "transición". "Hubo una 
larga preparación, de la cual el concilio es un punto 
de llegada, y marca un punto de partida que abre 
nuevos senderos que, a pesar de los temores y 
reticencias, acabarán por introducir todavía más en el 
valle de la conciencia histórica del hombre moderno" 
(ibídem). 
(79) Ibídem. Iglesia y mundo son realidades dinámicas 
referidas al reinado de Dios. De tal manera que se 
presenta como "tarea insoslayable para el teólogo... el 
desafío de testimoniar y dar razón de un Dios que es 
evangelio, precisamente al hacer suya, en concreto y 
desde dentro, la historia de todos y todo el hombre" 
(ibídem, 212). 
(80) Ibídem, 212. 
(81) Ibídem, 213. 
(82) Ibídem, 216. 
(83) Catecismo de la Iglesia Católica, 280 (citando al 
antiguo Directorium Catechisticum Generale de la 
Congregación para el Clero, de 1971). Allí se afirma 
que la creación es fundamento de los designios de 
Dios, pero que el misterio de Cristo es quien en 
definitiva da luz decisiva sobre el misterio de la 
creación. Si el misterio de la creación es fundamental, 
el misterio de Cristo es central. El Catecismo, en el 
número siguiente (281), señala que en la liturgia de la 
Noche Pascual, se comienza con el relato de la 
creación. En definitiva no podemos separar el 
misterio de la creación del misterio de Cristo, son 



 140 

"articulaciones" de un solo misterio, el de la 
autocomunicación de Dios al hombre. 
(84) Interés que hace tiempo ha sido mencionado por 
la teología europea: W. BEINERT, Ein Defizit wird 
behoben. Neues Interesse der Theologie der 
Schöpfung, Theologie und Glaube 72 (1982), 402-
414, y A. GESCHE, La création: cosmologie et 
anthropologie, Revue Théologique de Louvain 14 
(1983), págs. 147-166; extracto en Selecciones de 
Teología 24 (1985), 163-170. 
(85) J. NOEMI, Hacia una teología de la 
evangelización en América Latina, 217. 
(86) Como lo expresa B. FORTE: "Nel Dio dell’ inizio 
viene proiettato il Dio del nuevo e definitivo 
compimento: alla luce dell’ evento pasquale la storia 
delle origini è riletta como storia trinitaria" (La Parola 
della Fede, Introduzione alla Simbolica ecclesiale, San 
Paolo, Cinisello Balsamo (Milan), 1996, 109. Y más 
adelante se afirma, "La comunione nell’infinita alterità 
fra il Creatore e la creatura trova il suo fondamento 
nella distinzione fra il Padre e il Filio: tutto è stato 
creato per mezzo di Cristo e in vista di Lui (cf. Col 1, 
16)" (ibídem, 110). 
(87) "Nell’ eterna accoglienza del Filio amato, 
‘primogenito di ogni creatura’ (Col 1, 15), è radicata la 
vocazione all’ esere di tutto il creato como vocazione 
all’ amore" (ibídem). "Grazie allo Spirito è possibile dire 
che dove c’ è essere, e che tutto ciò che essiste, nel 
legame eterno della caritá divina, è stato e sará 
eternamente amato" (ibídem 111s). 
(88) J. NOEMI, Hacia una teología de la 
evangelización en América Latina, 219. 
(89) Ibídem. 
(90) Ibídem, 220. 
(91) Ibídem, 220s. Muy iluminadora la larga nota 74 a 
pie de la página 221 sobre la necesidad de una 
"renovación evangélica de la misma Iglesia". Pero el 
paso que ha dado el Vaticano II es notable, un hito. 
No solamente consiste en asumir el pensamiento 



 141 

histórico, o el imperativo de la catolicidad, sino el de 
intentar abordar el desafío de la creatividad desde 
otra perspectiva. Al Vaticano II le ha interesado el 
tema de la creación, aparece como trasfondo y como 
tema concernido por otros, lo considera globalmente 
en un horizonte histórico. "Ello explica que de la 
creación se hable, más que del origen, de la salvación 
y plenificación del mundo. Y, así, es un discurso que 
está marcado cristológica y escatológicamente" (J. 
NOEMI, El mundo, creación y promesa de Dios, 249). 
"La verdad de la creación se ve, pues, no como la 
afirmación abstracta de un origen, sino como 
fundamento y sentido de la acción humana" (ibídem, 
251). Dios no es alternativa sino "sentido" del mundo 
creado. 
(92) A. ARTEAGA, "Creatio ex Amore". Hacia una 
consideración teológica del misterio de la creación en 
el Concilio Vaticano II, en Anales de la Facultad de 
Teología 46 (1995), 119. 
(93) J. NOEMI, Mysterium Creationis. Sobre la 
posibilidad de una aproximación a la realidad en 
cuanto creación de Dios, Teología y Vida, 40 (1999), 
372-399. 
(94) Cf. ibídem, 372. Que esta sistematización es 
"tarea pendiente" ayuda a explicar lo escaso de la 
reflexión propiamente teológico-sistemática en la 
revista, durante los cuarenta años. 
(95) Para describir el nuevo contexto se señalan 
algunos desplazamientos terminológicos que son 
"sintomáticos de la emergencia e importancia que 
progresivamente ha adquirido la creación", todos en 
dependencia con el Concilio Vaticano II (de Ecclesiae 
mysterium, al mysterium creationis; de la otra 
dimensión a la pascua de la creación). 
(96) "La primera deriva del requerimiento histórico-
salvífico que puso en jaque y terminó por desterrar la 
consideración ahistórica de la creación propia de la 
manualística neoescolástica hasta las vísperas del 
Vaticano II. Ella positivamente logra fraguar ya sea en 



 142 

propuestas que articulan el tema de la creación 
primero puntualmente en su dimensión cristológica y 
consecuentemente trinitaria o tratan de integrarlo en 
toda su amplitud bajo una perspectiva escatológica. 
La segunda coordenada está determinada por la 
recepción de la crisis ecológica y pretende 
fundamentar una consideración teológica más 
positiva de la naturaleza. La tercera está determinada 
por el imponerse de una cosmovisión científica" 
(ibídem, 377). 
(97) Ibídem, 377. 
(98) Ibídem, 396. "El Dios de Jesucristo no es 
tematizable como cosa u objeto alternativamente 
trascendente o inmanente, sino como acontecimiento 
histórico que para el hombre permanece abierto 
radicalmente como futuro... lo histórico-salvífico no es 
algo adjetivable y subsecuente a la realidad de Dios 
sino dimensión primordial del mismo y como tal debe 
ser considerada por la teología". 
(99) Ibídem, 396. "En verdad, la de Jesús es una pro-
existencia que Dios reconoce como propia al 
resucitarlo de entre los muertos y sella el destino de 
toda la humanidad como resurrección de todos y del 
cosmos como ‘nueva creación’ ". 
(100) "Los dos momentos anteriores no son más que 
aspectos de un mismo desafío articulado 
objetivamente y en razón del tema al que confronta 
una teología de la creación, es decir, explicitan lo que 
importa pensar a Dios en el mundo" (ibídem, 397). 
(101) "No hay pues motivo de competitividad alguna 
entre la razón y la fe: una está dentro de la otra (in 
altera enim altera invenitur), y cada una tiene su 
propio espacio de realización" (Fides et Ratio, 17). 
"...con la frase anteriormente referida, insinúa un 
camino que a mi parecer es el que correspondería 
recorrer a una teología de la creación" (ibídem, 397). 
(102) Cf. L.M. ARMENDÁRIZ, Fuerza y debilidad de la 
doctrina del Vaticano I sobre el fin de la creación, 
en Estudios Eclesiásticos 45 (1970), 359-399. " Si el 



 143 

Vaticano II fue necesario para que recordásemos que 
Dios es Padre, y que no hay otro Dios que el Padre, el 
Vaticano I sigue siendo imprescindible para que no 
olvidemos que el Padre es Dios" (ibídem, 391). "Si en 
el Vaticano I podemos apreciar un desencuentro 
entre la fe y la filosofía, en el Vaticano II parece que se 
dieran las condiciones para un reencuentro entre fe, 
ciencias y teología de la creación. Entre el Vaticano I y 
el Vaticano II no conviene hablar de oposición sino 
más bien de complementación" A. ARTEAGA, "Creatio 
ex Amore". Hacia una consideración teológica del 
misterio de la creación en el Concilio Vaticano II, 
en Anales de la Facultad de Teología 46 (1995), 46. 
(103) J. NOEMI, Mysterium Creationis. Sobre la 
posibilidad de una aproximación a la realidad en 
cuanto creación de Dios, Teología y Vida, 40 (1999), 
372. 
(104) Cf. las Condiciones fundamentales para pensar 
la creación hoy, en A. ARTEAGA, "Creatio ex Amore". 
Hacia una consideración teológica del misterio de la 
creación en el Concilio Vaticano II, en Anales de la 
Facultad de Teología 46 (1995), 114-115. La primera 
es la vuelta a la primacía de la enseñanza bíblica, dato 
constitutivo y fundamental de la doctrina cristiana; y 
la vuelta a una consideración eminentemente 
teológica insertada en el misterio cristiano, 
superando la ‘insularidad temática’. 
(105) J. NOEMI, Mysterium Creationis. Sobre la 
posibilidad de una aproximación a la realidad en 
cuanto creación de Dios, Teología y Vida, 40 (1999), 
372. 
(106) Ibídem, 377. 
 
 

 

 

 



 144 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 145 

 

11 

Tendiendo puentes 
entre racionalidades: 

Relación entre la doctrina 
teológica de la creación y las 

teorías biológicas de la evolución 
Autor: Santiago Collado González. Subdirector del 
grupo de investigación "Ciencia, razón y fe" (CRYF) de 
la Universidad de Navarra 
Publicado en: Temas de Actualidad Familiar. Toledo: 
Movimiento Familiar Cristiano; 2010, pp. 81-92. 
Fecha de publicación: 24 de agosto de 2010 
Índice 

• Teoría de la evolución 
• Evolución y cristianismo 
• Evolución y doctrina teológica de la creación 

o Evolución y génesis 
o Noción de creación 

• Bibliografía 
  

Teoría de la evolución 
La publicación del "Origen de las Especies" 
de Darwin en 1859 supuso la consolidación 
de una visión de la naturaleza que ya se 
venía fraguando desde hacía más de un siglo 
gracias a la gran cantidad de datos reunidos 

https://www.unav.edu/web/ciencia-razon-y-fe/relacion-entre-la-doctrina-teologica-de-la-creacion-y-las-teorias-biologicas-de-la-evolucion#1
https://www.unav.edu/web/ciencia-razon-y-fe/relacion-entre-la-doctrina-teologica-de-la-creacion-y-las-teorias-biologicas-de-la-evolucion#2
https://www.unav.edu/web/ciencia-razon-y-fe/relacion-entre-la-doctrina-teologica-de-la-creacion-y-las-teorias-biologicas-de-la-evolucion#3
https://www.unav.edu/web/ciencia-razon-y-fe/relacion-entre-la-doctrina-teologica-de-la-creacion-y-las-teorias-biologicas-de-la-evolucion#4
https://www.unav.edu/web/ciencia-razon-y-fe/relacion-entre-la-doctrina-teologica-de-la-creacion-y-las-teorias-biologicas-de-la-evolucion#5
https://www.unav.edu/web/ciencia-razon-y-fe/relacion-entre-la-doctrina-teologica-de-la-creacion-y-las-teorias-biologicas-de-la-evolucion#6


 146 

por los naturalistas. La concepción fijista de 
las especies fue siendo sustituida a lo largo 
del siglo XVIII y XIX por otra de tipo 
transformista. Esta última postulaba que 
todas las especies existentes provenían, 
mediante diversas transformaciones, de 
otras más primitivas y comunes y, por tanto, 
no habían permanecido siempre en sus 
formas actuales como se pensaba entonces. 

La novedad aportada por Darwin fue la 
descripción de un mecanismo que explicaba 
de una manera sencilla y verosímil el modo 
en el que esas transformaciones se 
producían. Lo que parecía haber conseguido 
era dar cuenta de la variedad que 
observamos en la naturaleza, así como de su 
creciente complejidad, con el único recurso 
de leyes naturales fáciles de comprender. El 
mecanismo, basado en pequeñas variaciones 
al azar más la acción de la selección natural, 
fue considerado por algunos como el 
descubrimiento que permitía liberar a la 
biología de las manos de la teología y 
convertirla en una ciencia del mismo rango 
que otras ya consolidadas como la física. La 
propuesta de Darwin parecía ofrecer una 
explicación del grado de complejidad 
alcanzado por los seres vivos sin necesidad 
de recurrir a la finalidad. Esta constituía la 
base para los argumentos entonces más 
empleados de la existencia de Dios. 



 147 

La propuesta de Darwin no sólo afectaba a 
las diferentes especies animales, sino que 
también alcanzaba al hombre. Darwin 
proponía que el hombre tenía también 
antecesores comunes con el resto de los 
seres vivos. Esto último fue lo que más 
polémica causó. Se desencadenó entonces 
un debate del que todavía no hemos visto el 
final. 

Inicialmente la reacción de los cristianos, en 
general, fue de rechazo. Las causas de dicho 
rechazo procedían del tipo de racionalidad 
filosófica imperante en ese momento y de la 
aparente incompatibilidad de lo que 
proponía la nueva teoría con lo que narran 
las Sagradas Escrituras sobre el origen del 
mundo, de la vida y, en particular, del 
hombre. No obstante, hubo pensadores que 
no veían incompatibilidad entre la nueva 
ciencia y la fe. Por ejemplo, Newman 
menciona la hipótesis de Darwin en una de 
sus cartas diciendo que no encontraba en 
ella nada contrario a la religión. 

El mecanismo darwiniano pasó por distintas 
fases en cuanto a su grado de aceptación 
por parte la comunidad científica. El mismo 
Darwin llegó a considerar que no era el 
único mecanismo causante de la evolución. 
A lo largo del siglo XX se consiguió hacer 
una síntesis de las propuestas darwinistas 
con los principios de la genética 
descubiertos por Méndel también en la 



 148 

segunda mitad del siglo XIX. A mediados del 
siglo XX la "Teoría Sintética de la Evolución", 
que unía las aportaciones de Darwin y 
Mendel, dominaba completamente el ámbito 
académico y científico. Los nuevos hallazgos 
de la genética y la bioquímica han reforzado 
las líneas generales de la teoría sintética 
aunque también se han abierto nuevos 
interrogantes y desafíos que, no obstante, 
no parecen amenazar lo sustancial de la 
actual teoría de la evolución. 

Nadie discute en el ámbito científico lo que 
ya se llama "el hecho" de la evolución, es 
decir, que todas las especies animales, 
incluido el hombre, no han existido siempre 
como las observamos sino que proceden de 
otras anteriores por evolución o 
transformación. Hoy los biólogos están en 
condiciones, y la genética moderna está 
ayudando a hacerlo, de confeccionar un 
árbol de la vida donde poder colocar desde 
los primeros seres vivos existentes hace 
aproximadamente tres mil quinientos 
millones de años, hasta las especies 
existentes en nuestros días. Estas últimas, 
lógicamente, estarían en las ramas extremas 
del árbol. En la actualidad se sigue 
debatiendo sobre los mecanismos de la 
evolución, sobre el papel de la selección 
natural, o la necesidad de completar la teoría 
sintética con nuevos elementos que 
expliquen algunas de las incógnitas actuales. 



 149 

Pero el cuadro general evolutivo es aceptado 
por prácticamente toda la comunidad 
científica. 

Evolución y cristianismo 

En cuanto a la relación de las teorías 
evolutivas con la fe cristiana se puede decir 
que se han dado cuatro posiciones básicas 
por parte de los cristianos: 

1. Incompatibilidad entre la fe revelada y 
las afirmaciones de la ciencia. 

2. Compatibilidad entre fe y ciencia ya 
que ambas pertenecen a esferas del 
conocimiento que son completamente 
independientes. 

3. Los datos de la ciencia actual no sólo 
no son incompatibles con la fe sino que la 
refuerzan y ofrecen elementos para una 
confirmación científica de tesis propias de la 
fe. 

4. Ciencia y religión se mueven en 
ámbitos metodológicos distintos y 
autónomos pero existe armonía entre 
ambas. 

Estas posiciones son la consecuencia del 
modo de ver la relación de Dios con el 
mundo y con el hombre. La primera posición 
–incompatibilidad- depende de una 
interpretación literalista de la Sagrada 
Escritura, es decir, surge como resultado de 



 150 

considerar que la Biblia ofrece datos de 
carácter científico sobre el mundo y la 
aparición del hombre. Este tipo de lectura es 
la que ha llevado a muchos protestantes 
norteamericanos al creacionismo 
fundamentalista, al comienzo del siglo XX, y 
al llamado "Creacionismo Científico" a partir 
de los años 70. Para ellos la fe y el marco 
presentado actualmente por la ciencia son 
irreconciliables. Esta posición ha sido 
también defendida desde el lado de la 
ciencia por algunos que, ya desde la 
publicación del "Origen de las especies", 
vieron en sus tesis una alternativa a las 
explicaciones basadas en la noción de 
creación. En este caso, en el que se defiende 
la incompatibilidad, unos niegan la 
evolución, mientras que los otros niegan la 
acción creadora de Dios, o lo que es 
equivalente, a Dios mismo. 

La segunda opción, compatibilidad desde la 
completa independencia, ha sido también 
defendida tanto por creyentes como por 
científicos no creyentes. Esta es, por ejemplo, 
la posición del famoso científico agnóstico 
Stephen Jay Gould, conocida como "Non-
overlapping magisteria" (NOMA). También el 
conocido biólogo Francisco Ayala defiende 
una posición semejante. Aunque esta tesis 
puede parecer correcta porque no ve 
incompatibilidad entre ciencia y religión, en 
realidad aísla nuestra experiencia del 



 151 

mundo, a la que hoy en día contribuyen de 
una manera decisiva las ciencias, de nuestro 
conocimiento de Dios. Este enfoque separa 
completamente a la creación, que queda 
recluida en el ámbito de la fe subjetiva, de la 
evolución. En realidad, esta posición es 
equivalente a la deísta, que pone a Dios en el 
pasado y deja el presente en manos de los 
procesos naturales y fuera del alcance de la 
acción divina. El problema es que si Dios no 
es necesario para explicar el presente, 
ponerlo en el pasado acaba siendo una 
opción basada en preferencias subjetivas o 
de fe, pero no sustentada por argumentos 
verdaderamente racionales. 

La tercera opción es la que defienden los 
partidarios del nuevo movimiento conocido 
como "Diseño Inteligente". Para ellos los 
recientes descubrimientos de la ciencia, en 
particular de la bioquímica, ofrecen 
evidencia empírica de la existencia de un 
diseño inteligente. Aunque en general no se 
pronuncian sobre la naturaleza de esa 
inteligencia, está claro que apuntan, algunos 
a veces lo dicen de manera explícita, a que 
dicha inteligencia es la divina. El problema 
de esta opción no es que defiendan que los 
procesos y estructuras de la naturaleza 
remitan a una inteligencia creadora. El 
peligro que encierra esta posición es el 
opuesto al de la anterior y consiste en ver a 
Dios implicado categorialmente en la 



 152 

creación, es decir, se concibe a un Dios que 
interviene directamente en las 
transformaciones del mundo natural, las 
mismas transformaciones que son objeto de 
estudio de las ciencias. Se da aquí un 
problema de carácter metódico al no 
distinguir adecuadamente la actividad del 
Creador del nivel de la acción propia de los 
agentes creados. 

En las posiciones comentadas hasta el 
momento hay dos problemas 
fundamentales. El primero tiene que ver con 
el tipo de lectura que se hace de la Sagrada 
Escritura. El otro tiene que ver con el tipo de 
racionalidad imperante en la cultura de la 
época en la que nacen las teorías evolutivas. 
En el siglo XVIII y XIX el paradigma de 
ciencia natural es la mecánica. El éxito de 
esta física llevó a que en el ámbito filosófico 
también se impusiera lo que se podría 
calificar como filosofía mecánica. Una de las 
consecuencias del dominio de este tipo de 
racionalidad fue el desprestigio y olvido de 
la metafísica. Esta carencia hizo que muchos 
pensadores vieran en el darwinismo una 
doctrina que, por fin, haría innecesario el 
recurso a Dios para explicar el mundo. Es 
decir, se vio la creación y la evolución como 
alternativas incompatibles. 

En realidad en algunos de los grandes 
pensadores cristianos de la época patrística, 
y también medieval, se puede ver no sólo la 



 153 

no existencia de incompatibilidad entre 
evolución y creación sino que incluso se 
consideran complementarias. Sirva como 
ejemplo este texto de S. Agustín: «El 
universo fue creado en un estado no 
totalmente completo, pero fue dotado de la 
capacidad de transformarse por sí mismo 
desde la materia informe a un orden 
verdaderamente maravilloso de estructuras y 
formas de vida». Otros padres como S. 
Atanasio, S. Basilio y S. Gregorio de Nissa 
hablan también de la creación como un acto 
divino que se despliega en el tiempo. En la 
época medieval san Buenaventura y santo 
Tomás mantienen la misma perspectiva. 

El debate provocado por la publicación del 
"Origen de las especies", cuya raíz ya se ha 
apuntado, ha llevado, en el ámbito católico, 
a volver en la filosofía a las inspiraciones de 
fondo de los pensadores cristianos 
mencionados, en particular, a una metafísica 
realista de inspiración Tomista. El debate 
también provocó que la Iglesia estableciera 
magisterio en relación con la interpretación 
de los textos Bíblicos. Se ha podido 
desarrollar así una teología de la creación en 
la que las teorías evolutivas no solamente no 
son incompatibles con la fe sino que están 
en buena armonía con ella. Dicha teología 
de la creación sí se enfrenta a doctrinas 
filosóficas evolucionistas que apoyándose en 
las teorías evolutivas defienden principios 



 154 

materialistas y ateos. Por tanto la teología de 
la creación pone límites a las consecuencias 
de carácter filosófico que legítimamente 
pueden extraerse de dichas teorías. 

Veremos ahora las consecuencias más 
importantes de la doctrina teológica de la 
creación en los puntos destacados 
anteriormente como conflictivos: en la 
interpretación del génesis y en la propia 
noción de creación. 

 

Evolución y doctrina teológica de la 
creación 

Evolución y génesis 

En relación con la narración de la creación 
contenida en los primeros capítulos del 
Génesis hay que tener en cuenta que su 
lectura debe hacerse a la luz del conjunto de 
la revelación y, en último término, a la luz de 
la plenitud de la revelación contenida en el 
Nuevo Testamento en el que Jesucristo es la 
clave de interpretación de toda la Sagrada 
Escritura. 

Por otra parte, el mensaje que se trasmite en 
la Biblia está orientado principalmente a la 
relación del hombre con Dios, y 
secundariamente del hombre con el mundo. 
El mensaje bíblico, también cuando se 
expresa en términos cosmológicos, es de 



 155 

carácter teológico y antropológico. Las 
ciencias ofrecen una perspectiva distinta: se 
centran en las trasformaciones materiales 
que ocurren en el mundo físico. Olvidar esta 
distinción tiene graves consecuencias 
porque lleva a considerar que la ciencia es la 
única que tiene autoridad para hablarnos de 
lo que es el mundo. Esto ha llevado a 
desarrollar otros ámbitos de la teología en 
detrimento de la teología de la creación. La 
teología de la creación es muy importante 
porque de un Dios que no tiene una relación 
real con el mundo se llega, al final, a una fe 
que se convierte en mero sentimentalismo. 
Es importante encontrar la identidad entre 
un Dios creador y el Dios de la salvación. 
Esto evita caer en una religión de la 
superstición o fideísta. Por eso el cristianismo 
se considera "religio vera". 

De acuerdo con los criterios exegéticos 
establecidos por el magisterio, y lo dicho 
anteriormente, se podría resumir el mensaje 
teológico y antropológico contenido en las 
narraciones yahvista y sacerdotal del 
Génesis en los siguientes puntos: 

• Todo lo que existe depende de un 
único Dios. 

• Lo creado tiene como origen el Logos, 
su Palabra, y no una especie de emanación 
("y dijo Dios"). 



 156 

• Lo creado es distinto de Dios, expresa 
un proyecto libre suyo que se despliega en el 
tiempo con orden y gradualmente, 
participando este proyecto de la bondad y 
perfección divina. 

• El hombre y la mujer se asemejan a 
Dios más que ninguna otra criatura y su 
creación se presenta como un nuevo acto 
divino rodeado de una especial solemnidad 
y trascendencia (triple bará). 

• Dios se empeña en la creación del 
hombre con una acción que indica la 
donación de su propio espíritu. Hombre y 
mujer están llamados a una especial 
intimidad con Dios, pero una relación en la 
que el ser humano es libre y responsable de 
sus propias acciones. 

• La creación no nace en un contexto de 
lucha o conflicto entre fuerzas contrarias 
sino como acto de la voluntad creadora de 
Dios. 

• Pertenece a la verdad originaria la 
creación de hombre y mujer a imagen y 
semejanza de Dios. El hombre no procede 
enteramente de ninguna de las realidades 
creadas previamente, no es el fruto de un 
proceso necesario sino que Dios actúa de 
una manera directa pero sirviéndose de 
materia preexistente. 



 157 

• Existencia de una prueba originaria. 
Caída moral con consecuencias para todo el 
género humano: en la relación con uno 
mismo, del hombre con la mujer y del 
hombre con Dios. Hay como una herida de 
origen. 

• En relación con el ser humano se 
destaca la dependencia especial que éste 
tiene para con Dios. Dicha relación se 
interpreta como una creación directa del 
alma. 

En estos puntos nada hay que se oponga o 
entre en contradicción con lo que dice la 
ciencia sobre la evolución. Incluso, teniendo 
en cuenta los géneros literarios, se invita a 
pensar en una "creación evolutiva" y se 
rechaza una "evolución creativa" como 
defienden las doctrinas de carácter 
materialista. 

 

Noción de creación 

El dato revelado de que el mundo ha sido 
creado "ex nihilo" ha impulsado el desarrollo 
de una auténtica filosofía sobre la creación, 
es decir, un discurso sustentado sobre 
principios exclusivamente racionales. Es de 
fe que la contemplación del mundo natural 
constituye una vía para remontarnos 
racionalmente hasta su Creador. La doctrina 
filosófica y teológica de la creación pone de 



 158 

manifiesto dónde se encuentran los puntos 
de fricción que han surgido y todavía surgen 
a la hora de conciliar creación con evolución, 
y destaca la coherencia, e incluso 
conveniencia, de la existencia de evolución 
en la naturaleza. 

La noción de creación, en el ámbito 
metafísico y teológico, no expresa otra cosa 
sino la peculiar relación de Dios con el 
mundo físico, y de Dios con el hombre. Su 
comprensión es difícil porque tendemos a 
pensar la realidad física en términos 
productivos y la creación es una relación que 
escapa a las categorías ordinarias de nuestro 
pensamiento. Esa dificultad está presente en 
todos los debates que se mantienen 
actualmente en torno a la relación entre 
ciencia y fe. El lenguaje usual, la misma 
palabra "relación", puede despistar y 
dificultar la comprensión de la peculiaridad 
del acto creador. 

La creación no es producción, no es 
generación, sino que es un acto más radical 
que afecta la "totalidad" del ser (totalidad 
entendida aquí en un sentido intensivo más 
que extensivo). 

Algunas propiedades que se derivan de este 
acto peculiar son: 

a) El Creador no sufre cambio o modificación 
alguna por haber creado, no se hace más 
perfecto o se completa de alguna manera. El 



 159 

ser divino no es afectado por la creación. 
Dios no se entiende en dependencia o 
respecto a su criatura, es decir, ésta no 
modifica el ser de Dios en absoluto. 

b) La criatura depende del creador y no de 
cualquier manera, sino de una manera 
radical, depende de Dios en su mismo ser, 
como principio de su existencia. No se trata 
de dependencia en cuanto a que se es esto o 
lo otro en sentido predicativo, sino que se 
trata de dependencia en el ser en el sentido 
más radical: "acto de ser". Crear no implica 
movimiento, sí donación del ser. Al crear 
ocurre una novedad radical. Pero esa 
novedad no es respecto de Dios sino 
respecto de la nada, porque Dios no se ve 
modificado al crear. La dependencia de la 
criatura respecto al creador es por tanto real 
en el sentido más radical de la palabra. El 
creador, en cambio, no depende de la 
criatura, por eso se dice, a veces, que su 
relación con respecto a la criatura no es real 
sino de razón: hay que entender esto en ese 
sentido. 

La distinción entre el ser de Dios y de la 
criatura está en la identidad originaria de 
uno y la in-identidad o composición 
metafísica del otro. En términos tomistas se 
trata de la "distinctio realis" en las criaturas. 
La dependencia de la criatura con respecto a 
su creador es la que se corresponde con su 
inidentidad. En términos neotomistas se 



 160 

denomina a esto ser por esencia o ser por 
participación. 

Es más propio decir que la criatura se 
distingue de la nada a decir que se distingue 
de Dios. Lo último parece establecer una 
relación de la criatura con Dios entre iguales, 
relación que no sería tan radical como la 
propia del ser creado. Esto no significa que 
se confunda Dios con su criatura. 
Precisamente ocurre lo contrario porque 
Dios no depende en ningún sentido de su 
criatura y la criatura depende de Dios en el 
sentido más radical. Esa radicalidad es la que 
lleva consigo trascendencia. Dios crea sin 
movimiento y por esto es trascendente a lo 
intramundano. Es propio de lo creado el 
movimiento en virtud de su in-identidad 
original, o su limitación. La dependencia de 
la criatura respecto al creador trasciende el 
movimiento propio de lo intramundano. 

Se rechaza de esta manera tanto el 
panteísmo, en el que se confunden Dios, 
mundo y hombre, como el panenteísmo en 
el que el mundo es como una emanación de 
Dios: Dios es más que el mundo pero el 
mundo forma parte de Dios. Esta 
comprensión de la creación establece un 
doble nivel de actividad que hay que situar 
en planos radicalmente distintos pero en el 
que una, la acción creadora, es fundamento 
de la otra, la acción propia de las criaturas, 
que es descrita parcialmente mediante leyes. 



 161 

La filosofía de tradición tomista habla de 
causalidad primera y segunda. Los ámbitos 
metódicos en los que se mueven la doctrina 
filosófica y teológica de la creación 
(metafísico) y las teorías evolutivas 
(científico) hacen que no sea posible 
demostrar directamente la una desde la otra. 
La relación entre ambas no es inmediata 
como pretenden algunas de las posiciones 
descritas anteriormente. Pero sí se pone de 
manifiesto su compatibilidad e incluso su 
coherencia y complementariedad. 
Refiriéndonos al ámbito físico, Dios es el 
fundamento de un mundo en el que se 
pueden estudiar con el método científico, y 
consiguientemente de una manera parcial, 
las causas de sus transformaciones y 
evolución. Es muy significativo el siguiente 
texto de S. Tomás: 

"La naturaleza es, precisamente, el plan de 
un cierto arte (concretamente, el arte 
divino), impreso en las cosas, por el cual las 
cosas mismas se mueven hacia un fin 
determinado: como si el artífice que fabrica 
una nave pudiera otorgar a los leños que se 
moviesen por sí mismos para formar la 
estructura de la nave". 

Resulta patente que un Dios que crea un 
mundo capaz de dar lugar por sí mismo a la 
riqueza y variedad de los seres naturales, y la 
racionalidad por la que se rigen, es mucho 
más poderoso que un dios que tuviera que 



 162 

intervenir continuamente para conseguir 
esos mismos efectos. Esto no significa que 
Dios crea y abandona el Mundo al imperio 
de las leyes que El mismo ha establecido, 
sino que constituye el fundamento del 
Mundo y de las leyes por las que se rige. 
Dicho fundamento trasciende el tiempo y, 
por tanto, no se puede entender 
propiamente en términos científicos. Pero las 
ciencias constituyen una gran ayuda para 
desarrollar una filosofía que profundice más 
y mejor en el conocimiento de Dios. 

Bibliografía 
• J. Morales, El Misterio de la Creación, Eunsa, 

Pamplona 1994, pp. 123-138 (Capítulo VII). 
• G. Tanzella-Nitti, Voz Creazione, en G. 

Tanzella-Nitti, A. Strumia (eds.), Dizionario 
Interdisciplinare di Scienza e Fede, Città Nuova - 
Urbaniana University Press, Roma 2001 (también 
en www.disf.org). 

• Ratzinger, J., Creación y pecado, EUNSA, 
Pamplona 2005. 

• M. Artigas, D. Turbón, Origen del hombre. 
Ciencia, Filosofia y Religión, Eunsa, Pamplona 2007, 
pp. 87-96; 123-133 (Capítulo VI:Evolución y acción 
divina y VII: Evolución y finalidad). 

• Comisión Teológica Internacional, Comunión 
y servicio. La persona humana creada a imagen de 
Dios, 23-VII-2004, nn. 62-70. 

• Carlos Pérez (diapositivas) y Héctor L. Mancini 
(texto), El Origen del Universo, Departamento de 
Física, Universidad de 
Navarra,http://www.unav.edu/web/ciencia-razon-y-
fe/saber/origen-del-universo. 

http://www.disf.org/
http://www.laislalibros.com/autores/RATZINGER%2C+JOSEPH/
http://www.eunsa.es/index.php?pagina=1&id_libro=752&codigo_materia=&nombre_materia=&seccion=libro&plantilla=libro
https://www.unav.edu/web/ciencia-razon-y-fe/saber/origen-del-universo
https://www.unav.edu/web/ciencia-razon-y-fe/saber/origen-del-universo


 163 

• Collado González, Santiago, Teoría de la 
Evolución, en Fernández Labastida, Francisco – 
Mercado, Juan Andrés (editores), Philosophica: 
Enciclopedia filosófica on line, 
URL: http://www.philosophica.info/voces/evolucion/
Evolucion.html.  
 

 

 

12 

Cristiano y 
evolucionista 

 

 

Aunque hoy la palabra “evolución” 
tiene sentidos muy diferentes, sí parece 
haber un consenso entre los científicos sobre 
el hecho evolutivo. Ya en los años treinta del 
siglo XX, el biólogo soviético nacionalizado 
norteamericano, y cristiano ortodoxo 
devoto, Theodosius Dobzhanski, decía: “hoy 
en biología nada tiene sentido si no es desde 
la aceptación de la evolución”. ¿Puede un 
cristiano ser evolucionista? 

http://www.philosophica.info/voces/evolucion/Evolucion.html
http://www.philosophica.info/voces/evolucion/Evolucion.html
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/2020/03/04/el-humanismo-de-la-evolucion-en-francisco-j-ayala-coordenadas-basicas/


 164 

Por una parte, determinados grupos 
religiosos de mentalidad fundamentalista 
(seguidores de Henry Morris, entre otros) 
han reivindicado la legitimidad del 
creacionismo científico como alternativa al 
evolucionismo, Más modernamente, los 
partidarios del Diseño Inteligente 
(seguidores de Phillip Johnson y Michael 
Behe) reivindican la inexcusable necesidad 
de reconocer la existencia científica de un 
“diseñador” que explique la complejidad 
irreductible del mundo. 

 Por otra parte, una gran parte de los 
biólogos reduccionistas (como Richard 
Dawkins y Daniel Dennett) defienden la 
imposibilidad científica de la existencia de 
Dios basados en la refutación del argumento 
del “orden” cósmico. ¿Es posible una postura 
alternativa?  

  

La polémica entre evolución y teología 
continúa activa 

Doscientos años después del 
nacimiento de Charles Darwin en 1809 y 150 
años después de la publicación de El Origen 
de las Especies por la Selección Natural y la 
Supervivencia de los más aptos, las 
relaciones entre evolucionismo y religión 
siguen siendo conflictivas. 

https://metode.es/revistas-metode/monograficos/las-rocas-y-los-fosiles-contra-la-evolucion.html
https://metode.es/revistas-metode/monograficos/las-rocas-y-los-fosiles-contra-la-evolucion.html
https://www.vidanuevadigital.com/libro/el-diseno-chapucero/
https://tendencias21.levante-emv.com/behe-los-procesos-darwinistas-pueden-explicar-la-diversidad-de-especies_a4339.html
https://tendencias21.levante-emv.com/behe-los-procesos-darwinistas-pueden-explicar-la-diversidad-de-especies_a4339.html
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/2019/04/10/la-convergencia-racional-entre-ciencia-y-teologia-john-haught/
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/2019/04/10/la-convergencia-racional-entre-ciencia-y-teologia-john-haught/
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/2018/03/14/darwin-y-el-darwinismo/
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/2018/03/14/darwin-y-el-darwinismo/
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/2018/03/14/darwin-y-el-darwinismo/
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/2018/03/14/darwin-y-el-darwinismo/
https://tendencias21.levante-emv.com/la-evolucion-es-un-hecho,-el-darwinismo-una-teoria_a3508.html
https://tendencias21.levante-emv.com/la-evolucion-es-un-hecho,-el-darwinismo-una-teoria_a3508.html


 165 

¿Puede un cristiano aceptar las tesis 
básicas de una visión evolutiva del mundo, 
tal como las plantean los científicos? ¿No son 
un reto a la fe? ¿Es compatible con la fe de la 
Iglesia aceptar que la realidad natural ha ido 
evolucionando a lo largo de miles de 
millones de años, de acuerdo con sus propias 
leyes naturales, y que ha dado lugar a la 
aparición de la vida y de la humanidad? ¿No 
queda Dios arrinconado o echado a la 
papelera? 

No se trata aquí de teorizar solo sobre 
la llamada Teología de la Ciencia, referida al 
caso concreto del evolucionismo de origen 
darwinista y a sus implicaciones para la fe. 
Tampoco se pretende dar la solución 
oportuna que deje ya zanjado el tema para 
siempre. La aventura humana del 
pensamiento y de la maduración de la 
propia racionalidad y de la fe religiosa es un 
proceso siempre abierto a las sorpresas. 

 Los que se dedican al diálogo entre la 
fe religiosa y las ciencias son conscientes de 
que no siempre ha sido fácil llegar a un 
encuentro entre las posturas de los biólogos 
evolucionistas, los filósofos y los teólogos. 
Pero la vida colocó a algunos en unas 
situaciones peculiares desde las que les ha 
sido posible, dentro de las propias 
limitaciones, intentar reformular una síntesis 
personal que se ofrece aquí modestamente y 
que está abierta al debate y a la crítica.  

https://www.bubok.es/libros/173257/TEOLOGIA-DE-LA-CIENCIA-2-edicion-corregida


 166 

 Partimos del hecho de que muchos 
científicos (sobre todo, biólogos, 
paleontólogos, bioquímicos…) parecen 
haber tocado la evolución con sus propias 
manos. Especialmente, se profundiza en los 
estudios de campo sobre los restos fósiles de 
los seres vivos del pasado, la evolución se 
presenta como la explicación más razonable 
para los datos que se observan. 

 

 

1. Leer la evolución en las rocas de la Tierra 

 Cuando se viaja por carretera o 
ferrocarril, posiblemente todos hemos 
observado masas de rocas que no son 
homogéneas, sino que parecen estas 
distribuidas en capas, unas encima de otras, 
bien horizontales o también inclinadas. Los 
geólogos y los paleontólogos son capaces de 
“leer” las rocas y “descifrar” el mensaje que 
ellas mismas mantienen secreto desde hace 
millones de años. Las rocas nos hablar de su 
origen, de su atormentada vida desde que se 
formaron hasta la actualidad. Los estratos, 
como decía el mismo Darwin, son las páginas 
de un gran libro en el que está escrita la 
historia pretérita del planeta, pese a que 
tiene erratas y lagunas, y en ellos se 
conservan los vestigios de procesos 
evolutivos que duraron millones de años. 

https://www.bubok.es/libros/199152/LEER-LAS-ROCAS-con-Nicolas-Steno
https://www.bubok.es/libros/199152/LEER-LAS-ROCAS-con-Nicolas-Steno


 167 

 Los estratos (ya lo mostró el médico y 
geólogo danés Nicolás Steno en 1667) se 
acumulan lenta, gradual y continuamente 
unos encima de otros, sucesivamente. De 
este modo, los estratos que están debajo 
son, por lo general, salvo que otros 
fenómenos posteriores que los hayan 
alterado, más antiguos que los que están 
encima.  

Y además, si no existiera una barrera, 
esas mismas capas podían dar la vuelta al 
mundo. En esas capas quedan “archivados” 
los fósiles, restos de los seres vivos que 
vivieron y fueron sepultados por allí. De este 
modo, se puede inferir su modo de vida, su 
comportamiento y los complejos procesos 
físicos, químicos y biológicos que han sufrido 
sus restos desde que murieron hace 150 
millones de años hasta ahora. Muchos 
murieron sin fosilizar. Pero una mínima 
parte, afortunadamente, ha podido 
atravesar el tiempo y se agazapan en el 
interior de las rocas sedimentarias 
esperando al científico que venga a 
estudiarlos. 

 Se puede argüir que los fósiles no son 
una prueba definitiva del hecho de la 
evolución biológica. Y es verdad. El mismo 
Darwin insistió en El Origen de las Especies 
(publicado en 1859) de que no hay 
“pruebas” del hecho de la evolución. Es más: 
en la mayor parte de los casos, la ausencia 

https://ifc.dpz.es/recursos/publicaciones/25/05/15sequeiros.pdf
https://es.wikipedia.org/wiki/Charles_Darwin
https://es.wikipedia.org/wiki/Charles_Darwin
https://es.wikipedia.org/wiki/Charles_Darwin


 168 

de “formas intermedias” (lo que los antiguos 
llamaban “missing links”, los eslabones 
perdidos) es clamorosa. 

Pero desde la moderna filosofía de la 
ciencia, la Teoría de la evolución (que diría el 
filósofo vienés nacionalizado británico Karl 
R. Popper), o el paradigma de la Evolución 
(usando la terminología del filósofo e 
historiador de las ciencias, Thomas S. Kuhn) 
tienen mucho mayor poder explicativo que 
la teoría o el paradigma fijista o creacionista. 
La evolución, más que una teoría que hay 
que “verificar” (que dirían los neopositivistas) 
es un paradigma, una matriz disciplinar, un 
conjunto de axiomas, principios, teorías y 
métodos que tiene mucho más poder 
explicativo para muchos datos de 
observación que los viejos paradigmas 
fijistas, catastrofistas y creacionistas.  

 Dentro de este paradigma hay 
diferenciar siempre el “hecho” de la 
evolución de las especies y los “mecanismos” 
que la producen.  

 

2 Creacionismo no es lo mismo que creer en 
Dios creador 

Otro de los falsos dilemas que los 
medios de comunicación difunden es este: es 
necesario elegir entre ser evolucionista y ser 
creacionista. ¿Y cuál es la razón? Ésta: que 

https://www.xatakaciencia.com/biologia/teoria-de-la-evolucion-la-pescadilla-que-se-muerde-la-cola
https://www.xatakaciencia.com/biologia/teoria-de-la-evolucion-la-pescadilla-que-se-muerde-la-cola
https://www.xatakaciencia.com/biologia/teoria-de-la-evolucion-la-pescadilla-que-se-muerde-la-cola
https://www.lavanguardia.com/vida/20090212/53638637548/la-teoria-de-la-evolucion-resiste-las-embestidas-creacionistas.html
https://www.lavanguardia.com/vida/20090212/53638637548/la-teoria-de-la-evolucion-resiste-las-embestidas-creacionistas.html


 169 

dentro de las creencias de las religiones está 
la aceptación del Dios creador. En este 
planteamiento, se defiende desde 
determinados ámbitos científicos una 
concepción desfasada del concepto 
teológico de “creación” que lleva adherido 
un determinado concepto de Dios. En su 
imaginario social pervive una idea de 
“creación” por parte de un Dios demiurgo, 
más cercano a Aristóteles que a la Biblia. 
Sobre el concepto y desarrollo de la teología 
de la Creación, se ha escrito mucho en estos 
años por cuanto toca a un núcleo esencial 
del diálogo entre ciencia y religión. 

La expresión “Dios crea en la 
evolución” como un intento –inspirado en 
Teilhard de Chardin – de que la acción de 
Dios no pertenece a ámbitos extraterrestres, 
sino que la creación entera tiene su propia 
autonomía para funcionar y evolucionar de 
acuerdo con sus leyes y que Dios respeta y 
mantiene la emergencia de la novedad, 
pertenece ya al patrimonio teológico y no 
ofrece ninguna dificultad al creyente para 
considerarse evolucionista. 

 Creer en la creación (como contenido 
de fe) es una formulación muy diferente a la 
de ser “creacionista” con pretensiones 
científicas. Esta etiqueta tiene ya unos 
contenidos muy concretos en la literatura 
científica. Con este concepto de 
“creacionista” se describe la postura de 

https://tendencias21.levante-emv.com/leandro-sequeiros-la-fe-necesita-reformularse-desde-la-ciencia-y-la-cultura_a35966.html
https://tendencias21.levante-emv.com/leandro-sequeiros-la-fe-necesita-reformularse-desde-la-ciencia-y-la-cultura_a35966.html
https://tendencias21.levante-emv.com/teilhard-de-chardin-ante-la-prueba-del-sufrimiento-humano_a13454.html


 170 

algunos grupos religiosos que defienden 
que la historia de la creación que aparece en 
los libros sagrados (el libro Génesis de la 
Biblia para los cristianos) es literalmente 
cierta y debe prevalecer sobre otras 
explicaciones supuestamente científicas. Un 
paso que se dio posteriormente es el del 
llamado Creacionismo científico. Se define 
como un movimiento social que postula que 
los datos de los científicos sobre la edad de 
la Tierra, el origen remoto de la vida, la 
diversificación y evolución de los seres 
vivientes y la emergencia de lo humano no 
tienen base científica.  

Por otra parte, postulan que las 
narraciones de la creación del mundo, de los 
seres vivos y de la humanidad que proponen 
los libros sagrados de las religiones tienen 
un carácter científico y, en todo caso, debe 
enseñarse en las escuelas en paridad de 
derechos. 

Más modernamente, estos grupos 
proponen lo que llaman ciencias de la 
creación. Son un conjunto de teorías que se 
presentan como científicas y que intentan 
descalificar los argumentos que presentan 
las ciencias de la evolución y defienden la 
verdad científica de las explicaciones 
contenidas en los libros sagrados de las 
religiones.  

https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/2020/02/12/volvera-el-creacionismo/
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/2019/11/06/la-teologia-de-la-creacion-en-el-dialogo-con-la-ciencia/
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/2019/11/06/la-teologia-de-la-creacion-en-el-dialogo-con-la-ciencia/


 171 

Todavía son más sofisticados los 
partidarios del llamado diseño inteligente: 
Esta teoría sostiene que la complejidad 
irreductible que se observa en muchos 
procesos naturales, tanto en el origen o en la 
evolución del Universo, de la vida y del ser 
humano, no se explica por causas naturales. 
Defiende que son el resultado de acciones 
racionales emprendidas de forma deliberada 
por uno o más agentes inteligentes (sea Dios 
u otro agente sobrenatural).  

Frente a estas posturas, hoy aparece la 
Evolución teísta: la creencia sostenida por 
algunos grupos religiosos, incluida la Iglesia 
Católica, de que la evolución se explica de 
modo natural, pero que no excluye la 
creencia en un ser superior, un Dios, que 
sostiene la posibilidad de que sea posible ese 
proceso. Dios crea en la evolución. Desde el 
punto de vista teológico, algunos postulan 
que Dios actúa de forma especial e 
intencionada en algunos momentos, 
mientras otros creen explicar todos los 
procesos sin necesidad de acudir a 
intervenciones especiales de Dios. 

 

3 El conflicto entre la evolución biológica y 
la creación divina 

 Cuando en algunas publicaciones se 
contraponen los conceptos de creación y 
evolución como excluyentes y antagónicos, 

https://www.unav.edu/web/ciencia-razon-y-fe/es-el-diseno-inteligente-una-teoria-cientifica-o-religiosa
https://www.unav.edu/web/ciencia-razon-y-fe/es-el-diseno-inteligente-una-teoria-cientifica-o-religiosa
https://www.unav.edu/web/ciencia-razon-y-fe/es-el-diseno-inteligente-una-teoria-cientifica-o-religiosa
https://tendencias21.levante-emv.com/el-evolucionismo-teista-es-posible_a41172.html
https://www.unav.edu/web/ciencia-razon-y-fe/como-encajan-la-teoria-de-la-evolucion-y-la-doctrina-de-la-creacion
https://www.unav.edu/web/ciencia-razon-y-fe/como-encajan-la-teoria-de-la-evolucion-y-la-doctrina-de-la-creacion


 172 

no se está planteando el problema en su 
verdadera realidad, sino que se busca 
provocar al lector. Contraponer evolución y 
creación, parece sugerir que la evolución y la 
creación son términos excluyentes, que se 
oponen, que no pueden mezclar, como 
sucede con el agua y el aceite.  

Pero la realidad es que el término que 
se opone a evolución no es el de creación, 
sino el fijismo: la convicción científica de que 
la realidad material se reproduce a sí misma 
clónicamente desde el comienzo del mundo. 
Entre la explicación evolutiva del origen de 
la humanidad, de lo humano, y la 
explicación teológica que acude al concepto 
de creación no tiene por qué haber 
contradicción. Que lejos de repelerse se 
pueden enriquecer mutuamente. Todo 
depende de en qué sentido hablemos de 
“evolución” y de “creación “. En esto, tanto 
los antropólogos como los teólogos han 
recorrido en estos años fecundos camino de 
diálogo y de encuentro. 

Hoy, los teólogos, como el australiano 
Denis Edwards, han puesto palabras a la 
compleja problemática de evolución y 
creación.  

La formulación “Dios crea EN la 
evolución”, parece una frase con más 
hondura teológica de lo que aparenta. Dios 
no actúa interrumpiendo e interfiriendo el 

https://revistas.comillas.edu/index.php/pensamiento/article/view/4575


 173 

proceso natural de las cosas sino que es el 
mismo fundamento de todo lo que 
autónomamente sucede. 

 Estas páginas pretenden profundizar, 
con un talante optimista y conciliador, en las 
vías de entendimiento entre científicos y 
teólogos sobre el encuentro entre los 
conceptos de evolución y creación. ¿Es 
posible encontrar unas formulaciones 
comunes que permitan a un cristiano 
aceptar el hecho científico de la evolución 
del universo, de la vida y del ser humano y 
hacerlo compatible con la creencia cristiana 
en la creación? ¿Es posible aceptar que los 
humanos hemos aparecido en este planeta a 
lo largo de un prolongado y azaroso proceso 
de evolución biológica, y aceptar como 
cristianos que somos criaturas de Dios a su 
imagen y semejanza? 

Para mucha gente creyente en nuestro 
mundo, la idea cristiana de “creación” es 
incompatible con la idea de los científicos de 
la “evolución”. Y eso no solo en España hoy, 
sino en el resto del mundo desde hace 
muchos años. Precisamente, para que vean 
que el debate va más allá del marco estrecho 
de España, y que tiene actualidad, uno de los 
grandes filósofos de la biología y que 
además se profesa ateo, el Dr. Michael Ruse 
(Universidad de Florida) publicó en 2005 un 
trabajo que podemos traducir al castellano 



 174 

como: Darwinismo y cristianismo: ¿deben 
mantenerse en guerra o es posible la paz?  

 Ruse repasa los argumentos de 
algunos de los científicos que más defienden 
que no hay posibilidad de diálogo entre el 
evolucionismo darwinista y la religión, como 
Edward O. Wilson (el padre de la 
Sociobiología) o Richard Dawkins (el autor 
de El Relojero Ciego, entre otros trabajos). 
Sin embargo, Ruse (pese a reconocer su 
ateísmo) pone en duda el que tengan que 
ser incompatibles.  

El darwinismo (y en general, el 
evolucionismo) fue esgrimido como 
banderín de enganche de los 
librepensadores, los ateos, los masones, los 
anarquistas y, en general, las fuerzas que en 
el XIX se oponían a una Iglesia católica 
beligerante y monolítica y a unos católicos 
impregnados del tradicionalismo más 
radical.  

Los argumentos esgrimidos por los 
contrarios a la evolución eran muy diversos: 
la evolución se oponía a la Biblia, la 
evolución negaba la providencia de Dios, 
situaba a los humanos al nivel de los monos 
y de los animales; el evolucionismo era 
materialista, ateo y enemigo de la religión; 
pervertía las costumbres y reducía todo a 
una relativismo moral. 

  

https://www.revistadelibros.com/articulos/conexiones-entre-darwinismo-y-cristianismo
https://www.revistadelibros.com/articulos/conexiones-entre-darwinismo-y-cristianismo
https://tendencias21.levante-emv.com/el-diseno-creador-responde-a-un-diseno-evolutivo-y-es-compatible-con-el-darwinismo_a2933.html
https://tendencias21.levante-emv.com/el-diseno-creador-responde-a-un-diseno-evolutivo-y-es-compatible-con-el-darwinismo_a2933.html
https://tendencias21.levante-emv.com/el-diseno-creador-responde-a-un-diseno-evolutivo-y-es-compatible-con-el-darwinismo_a2933.html


 175 

13 

¿Por qué las ideas de 
Darwin parecían 

peligrosas? 
 

 

 

 Las ideas de Darwin contenían 
implicaciones religiosas que algunos no 
estaban dispuestos a tolerar. Pero todavía 
restan, no sólo por parte de los creyentes 
como por parte de los científicos, atisbos de 
intolerancia.  

Así, en un libro dirigido al gran 
público escrito por el periodista científico 
Javier Sampedro (Deconstruyendo a Darwin. 
Critica, Drakontos, Barcelona, 2002) leemos 
este texto que, aunque lo mantengan sólo 
algunas voces minoritarias, muestra la 
intransigencia que aún pervive y el largo 
camino que resta por recorrer:  

 “Darwin había descubierto por fin 
una alternativa creíble al creacionismo, a la 
perogrullada que todo el mundo había dado 
por sentada hasta entonces, y que 
formulaba –o mejor, que ni formulaba por 
obvia- que las cosas de diseño inteligente, 

https://www.uv.es/cdciencia/catedra/exposicions/cicle_conferencies/Deconstruyendo_Darwin_JavierSampedro.pdf
https://www.uv.es/cdciencia/catedra/exposicions/cicle_conferencies/Deconstruyendo_Darwin_JavierSampedro.pdf


 176 

como los relojes y los seres vivos, tenían que 
haber sido forzosamente diseñados por una 
inteligencia, como un relojero o un dios. Fue 
la teoría de la selección natural la que refutó 
el famoso argumento teológico del diseño, 
tan pía y meticulosamente ensamblada por 
el reverendo Paley. Si quieren loar a la 
persona que mató a Dios no busquen en el 
entorno de Nietzsche. Pidan la lista de 
tripulantes del H. M. S. Beagle. La selección 
natural, es decir, la muerte de Dios, es la 
razón de la celebridad de Darwin fuera del 
ámbito de la biología”. (pág. 23)   

 

Las ideas de Darwin, debido a su 
oposición a las ideas bíblicas, al carácter 
eminentemente materialista de los procesos, 
a la negación de la creación divina y la 
providencia y a la negación de un principio 
espiritual en el hombre (el alma) fueron 
condenadas enseguida por las iglesias, tanto 
católicas como protestantes. En España, las 
ideas del darwinismo llegaron a través de 
sus implicaciones sociales y religiosas dando 
lugar a una gran polémica. 

 Hubo un tiempo (del que aún quedan 
restos) en que los científicos y los teólogos 
andaban a la gresca sobre la supuesta 
oposición entre evolución y creación. Para 
bastante gente creyente en nuestro mundo, 
la idea cristiana de “creación” era y es 



 177 

incompatible con la idea de los científicos de 
la “evolución”. Y eso no solo en España hoy, 
sino en el resto del mundo.  

 

 Charles Darwin y la peligrosa palabra 
“evolución” 

La palabra “evolución” es muy 
ambigua en sus significados. Al usar la 
palabra "evolución", los biólogos y los 
paleontólogos hoy quieren decir que, con el 
paso de largos períodos de tiempo, el 
cambio irreversible y aleatorio de las 
frecuencias génicas de las poblaciones 
produce variabilidad morfológica y genética, 
diversidad de caracteres de la forma y de la 
información genética. Ésta queda 
seleccionada de forma natural por la 
supervivencia de los más aptos y en algunos 
casos, si hay aislamiento suficiente, aparecen 
nuevas especies biológicas. 

En tiempos de Charles Darwin no se 
habían divulgado las novedosas ideas sobre 
los mecanismos de la herencia según los 
experimentos del agustino de Brno, 
Gregorio Mendel. Por eso, denominó como 
"descendencia con modificación" a un 
proceso lento, gradual y continuo de 
selección natural que suele actuar sobre los 
linajes de los seres vivos a lo largo de 
millones de años dando lugar a nuevas 
formas.  

https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/2020/03/25/la-evolucion-biologica-es-solo-un-proceso-continuo-de-cambio/
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/2020/01/15/sacerdotes-y-cientificos-de-copernico-a-lemaitre/


 178 

Es necesario hacer notar que Darwin 
evitó utilizar la palabra "evolución" en la 
primera edición del Origen de las Especies 
(1859), y hasta la sexta edición no la usa. 
Ello tiene su explicación: en primer lugar, en 
tiempo de Darwin la palabra “evolution” era 
sinónima del proceso biológico de 
preformacionismo, por el cual el adulto 
estaba prefigurado (cuando no pre-
diseñado) en el proceso de desarrollo del 
embrión (uno de los temas más batallados 
en el siglo XIX).  

En segundo lugar, en tiempo de 
Darwin, la palabra inglesa "evolution" 
significaba "cambio a mejor" y la evolución 
darwiniana no tiene sentido progresionista. 
Y en tercer lugar, en tiempo de Darwin, la 
palabra "evolution" significaba algún tipo de 
diseño previo de hacia dónde se encaminaba 
algún proceso. Y esa no era la idea de 
Darwin que siempre se manifestó contrario a 
cualquier tipo de diseño previo, fuera divino 
o natural. 

 

 

 

 

 

 



 179 

 

 

14 
Fundamentación 

epistemológica de la 
interdisciplinariedad 

 

 

Apuntamos algunas ideas sobre la 
interdisciplinariedad.  

Superados los conflictos que promovió 
Snow en 1959 con “las dos culturas”30 y los 
debates entre Wilson y Gould sobre la 
asimilación o no de las humanidades por las 
ciencias naturales, los socios y amigos de 
ASINJA han podido dialogar (entendido 
como intercambio de opiniones, sin más) en 
un ambiente plural. Tal vez el único escollo 
que ASINJA ha tenido –al igual que sucede 
en la Cátedra Ciencia, Tecnología, Religión 
(ICAI, Universidad Comillas) ha sido la 
incorporación de los teólogos. Tal vez no 
deje de tener razón la profesora María José 

 

30 http://www.relec.es/dosculturas/    

http://www.relec.es/dosculturas/


 180 

Frapolli cuando afirma que el obstáculo para 
la entrada de la Teología en la Universidad 
sea epistemológico: el método científico de 
la teología (al menos en España) es 
incompatible con la búsqueda libre de 
explicaciones del mundo31. Desde nuestra 
modesta atalaya, este es un problema real 
(del cual tratará el profesor Antonio Martín 
Morillas en estas Jornadas). 

 

La rebelde interdisciplinariedad: 
historia del intento32  

 

31 http://www.tendencias21.net/De-que-hablan-
Dios-y-el-Cesar_a18688.html  
32 Sinónimos: transdisciplinariedad, perspectivismo, 
pensamiento alternativo, pluralismo intelectual, 
dialogicidad, diálogo, pluriracionalidad, polimorfismo 
del conocimiento, racionalidad múltiple, tolerancia, 
Multidisciplinariedad, Interdisciplinariedad y 
TransdisciplinariedadEdgar Morin, “Sobre la 
Interdisciplinariedad”, trabajo publicado en el Boletín 
No. 2 del Centre International de Rechercehes et 
Études Transdisciplinaires (CIRET). 
http://definicion.de/interdisciplinariedad/ 
Basarab Nicolescu, “La Transdisciplinarité”.- Éd. Du 
Rocher, Mónaco 1996. 
Juan Daniel GÓMEZ, “El Pensamiento Complejo” en 
Curso Común II – 2010, “Perspectivas 
interdisciplinarias en las Ciencias Sociales y 
Humanas”, Doctorado en Ciencias Sociales y 
Humanas, Pontificia Universidad Javeriana, pro 
manuscrito. Revista Andamios, No.2, junio 2005, 43-
77. FRODEMAN Robert (editor) and Associate Editors 

http://www.tendencias21.net/De-que-hablan-Dios-y-el-Cesar_a18688.html
http://www.tendencias21.net/De-que-hablan-Dios-y-el-Cesar_a18688.html


 181 

            Desde luego se puede encontrar una 
enorme diversidad en la interpretación y 
definición de lo que es esta palabra. En 
primer lugar, es una tarea. El término 
interdisciplinariedad surge por primera vez 
en 1937 y le atribuyen su invención al 
sociólogo Louis Wirtz.   
 Tal vez la palabra clave sea 
“integración”33: diversos saberes, 
epistemológicamente distintos, se pueden 
integrar sistémicamente en una unidad 
superior de conocimiento que supone mayor 
unidad. Progresivamente, el esfuerzo de 
muchos investigadores se dirige hacia la 
construcción de puentes conceptuales, 

 

Julie Thompson KLEIN, Carl MITCHAM, “The Oxford 
Handbook of Interdisciplinarity”,Oxford University 
Press, 2010. Jacques DERRIDA, “La Universidad sin 
condición”, http://www.jacquesderrida.com.ar/textos
/universidad-sin-condicion.htm Beth A. CASEY, 
“Administering interdisciplinary programs” en “The 
Oxford Handbook of Interdisciplinarity”, 2010, 345. 
33 
http://www.ecured.cu/index.php/Tarea_integradora; 
Fuentes: Álvarez, S.: Integración de áreas e 
interdisciplina. Ediciones. Juntos. Colección 
Referencias Pedagógicas. Buenos Aires, 1993. Álvarez 
Pérez, Marta: Sí a la interdisciplinariedad, en revista; 
Educación no. 97. Editorial Pueblo y Educación, La 
Habana, 1999. MINED: VI Seminario Nacional para 
Educadores, p. 15. Editorial Pueblo y; Educación, 
Noviembre 2005. Sistema de tareas integradoras para 
la interdisciplinariedad en las Ciencias Naturales. 
Disponible en: CDIP-ISP. (ISBN 978-959-18-0400-6)   

http://www.ecured.cu/index.php/Tarea_integradora
http://www.ecured.cu/index.php/1993
http://www.ecured.cu/index.php/1999
http://www.ecured.cu/index.php/2005
http://www.ecured.cu/index.php/Especial:FuentesDeLibros/9789591804006


 182 

metodológicos y epistemológicos que sitúan 
determinados aspectos del conocimiento de 
la realidad en niveles superiores del saber. La 
sistematización científica requiere el 
conocimiento de diversas conexiones, 
mediante leyes o principios teóricos, entre 
diferentes aspectos del mundo empírico que 
se caracterizan mediante conceptos 
científicos. Así los conceptos de la ciencia 
son nudos en una red de interrelaciones 
sistemáticas en la que las leyes y los 
principios teoréticos constituyen los hilos... 
Cuantos más hilos converjan o partan de un 
nudo conceptual, tanto más importante será 
su papel sistematizado o su alcance 
sistemático [Carl Hempel, Philosophy of 
natural science, Prentice-Hall, 1966. Cit. por 
Javier Gimeno Perelló, op.cit.] 

 

El pensamiento interdisciplinario 
 Aunque la palabra interdis-
ciplinariedad aparece por primera vez en 
1937, y su inventor es el sociólogo Louis 
Wirtz, la Academia Nacional de Ciencia de 
los Estados Unidos había empleado la 
expresión "cruce de disciplinas", y el Instituto 
de Relaciones Humanas de la Universidad de 
Yale había propuesto el término "demolición 
de las fronteras disciplinarias" (Sills, 18)34. 

 

34 Ver : 

https://es.wikipedia.org/wiki/Carl_Hempel


 183 

Una de las últimas reuniones de ASINJA fue 
dedicada al tema de la interdis-
ciplinariedad35. 

 

http://www.chasque.net/frontpage/relacion/anterior
es/9706/interdisciplinas.html 
35 CARLOS ALONSO BEDATE, editor. (2014) El saber 
interdisciplinar. Asociación José de Acosta (ASINJA). 
Universidad Pontificia Comillas, 2014. Estudios 
interdisciplinares, actas, XL, 231 páginas. Los seres 
humanos quieren dotar su vida de sentido en el 
marco de las racionalidades que construyen y, si entre 
ellas existe algún conflicto, la consecuencia es que se 
interrumpe el proceso de unión, diálogo y 
entendimiento entre los hombres. Una sociedad que 
no tenga conciliada las racionalidades dentro de su 
propia cultura y otras procedentes de otros contextos 
no llegará nunca a tener una deseada e 
imprescindible cohesión. Todos pretendemos 
construir, argumentar y transmitir un conocimiento 
socialmente organizado de la realidad y de nosotros 
mismos. Pero cuando pretendemos fundamentar los 
propios tipos de saber para hacer de él una “ciencia” 
las preguntas surgen: ¿qué es lo que estamos 
buscando? ¿una certeza? ¿una verdad necesaria y 
universal? ¿qué lógica tiene todo discurso humano? 
Estos interrogantes adquieren especial relevancia 
cuando una de las racionalidades en diálogo es la 
Teológica.  
Alonso Bedate, C.: (2014)  “La bioética: En un 
contexto de saber interdisciplinar y plural”. XL, 135-
150. 
Blanch, Antonio: (2014)  “Johann W. Goethe. Un genio 
interdisciplinar moderno”. XL, 81-90. 
De la Torre, Javier. (2014)  “Un desafío crucial: la 
Teología en el diálogo interdisciplinar”. XL, 161-188. 
García Doncel, Manuel: (2014)  “Cosmovisión evolutiva 
y actualización de la teología”. XL, 91-134.  



 184 

 Defendemos la interdisciplinariedad 
como integración de disciplinas36. Pero 
¿qué se entiende por ella? Además de la idea 
ya mencionada de "conexiones a través de 
las fronteras", otras ideas típicas son: 

• "cruzar fronteras disciplinarias" (to 
cross disciplinary boundaries), casi es 
lo mismo; 

• "construir puentes" (building bridges); 

• "tomar como punto de partida los 
problemas y no las perspectivas de 
disciplinas particulares" (starting from 
the problem, not from the point of 
view of any particular discipline); 

 

Leach, Javier. (2014)  'Disciplina y lenguaje. Hacia un 
lenguaje interdisciplinar'.  XL, 151-160. 
Martín Morillas, Antonio, (2014) “Polimorfismo y 
movilidad. Fundamentos epistemológicos de la 
transdisciplinariedad en el conocimiento humano”. XL, 
21-56. 
Romero Moñivas, Jesús (2014) "Un intento de 
reformulación del problema de la libertad: una 
aproximación interdisciplinar a los márgenes de 
acción situacional”. XL, 57-80. 
Rufo, Juan. (2014)  “Interdisciplinariedad e imagen 
del hombre”. XL, 189-196. 
Sequeiros, Leandro: (2014) “Asinja: 40 años 
construyendo puentes”. XL, 197-231. 
36 El profesor Mariano Artigas define lo que entiende 
por interdisciplinariedad: 
https://www.unav.edu/web/ciencia-razon-y-fe/mi-
vision-de-la-interdisciplinariedad  

https://www.unav.edu/web/ciencia-razon-y-fe/mi-vision-de-la-interdisciplinariedad
https://www.unav.edu/web/ciencia-razon-y-fe/mi-vision-de-la-interdisciplinariedad


 185 

• "escuchar seriamente el lenguaje 
extraño de otras disciplinas" (listening 
hard to the unfamiliar language of 
other disciplines); 

• "buscar nuevos métodos y 
perspectivas en ámbitos diferentes" 
(trying to forge new methods and 
approaches from different fields); 

• "crear nuevo conocimiento que no 
podría emerger de la perspectiva de 
ninguna disciplina particular" 
(creating new knowledge that 
couldn't have emerged from the 
perspective of any one discipline). 

Me parece interesante retener, de esta lista, 
una idea: se habla siempre de disciplinas 
diferentes, y se intenta establecer relaciones 
entre ellas, en vistas a conseguir resultados 
que sólo son posibles mediante la mutua 
fertilización de las disciplinas. El punto de 
partida de la interdisciplinariedad es la 
disciplinariedad. Si nos hay disciplinas, falta 
la materia prima de la interdisciplinariedad. Y 
se da por supuesto que el trabajo 
interdisciplinar respeta las características 
propias de cada disciplina.  

 

 

 



 186 

La construcción social de los 
saberes   
 En definitiva, las racionalidades 
científicas y teológicas se constituyen tanto 
por fragmentación, de una parte, como por 
interdisciplinariedad, de otra. En el siglo XIX 
Auguste Comte hizo una clasificación 
mejorada después por Antoine-Augustin 
Cournot en 1852 y por Pierre Naville en 
1920. Los nuevos lenguajes no jerárquicos 
de estructura asociativa y manejados por la 
informática reflejan perfectamente la 
situación actual de división de las ciencias y 
sus conexiones metodológicas y de 
contenidos, aun a pesar de la enorme 
especialización que se experimenta 
continuamente tanto en la investigación 
como en los centros de enseñanza. 

 Para Hempel la sistematización 
científica requiere el conocimiento de 
diversas conexiones, mediante leyes o 
principios teóricos, entre diferentes aspectos 
del mundo empírico, que se caracterizan 
mediante conceptos científicos. Así, los 
conceptos de la ciencia son nudos en una 
red de interrelaciones sistemáticas en la que 
las leyes y los principios teoréticos 
constituyen los hilos... Cuantos más hilos 
converjan o partan de un nudo conceptual, 
tanto más importante será su papel 
sistematizado o su alcance sistemático. 

http://es.wikipedia.org/wiki/Auguste_Comte
http://es.wikipedia.org/wiki/Pierre_Naville
http://es.wikipedia.org/wiki/Carl_Hempel


 187 

 

  

Propuesta y desarrollo del 
trabajo de nuestra tarea 
interdisciplinar 

1. Partimos de la hipótesis (no compartida por 
algunas personas de las universidades 
públicas) de que existen muy diferentes 
“racionalidades” en la construcción social de 
los saberes en las Universidades y en el 
mundo del debate de las culturas.  

2. Somos conscientes de que entre las 
“racionalidades” pueden existir “conflictos”, 
desajustes, desacuerdos, exclusiones. Esto lo 
pusimos de relieve en la 34 reunión anual de 
ASINJA de 2007 (publicadas las Actas en 
2008 por la Universidad Comillas) 

3. Como pusimos allí de relieve, muchos de 
estos conflictos se originan al no aceptar el 
polimorfismo de las epistemologías que 
canalizan y organizan las racionalidades y 
los lenguajes para expresar y comunicar 
significativamente nuestros puntos de vista. 
Para algunas mentalidades cientificistas esto 
es inaceptable. Pero defendemos de que hay 
otras posturas razonables37. 

 

37 A. MARTÍN MORILLAS. “Poliformismo y movilidad 
Fundamentos epistemológicos de la 
interdisciplinariedad en el conocimiento”.  El saber 
interdisciplinar / coord. por Carlos Alonso Bedate, 

https://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=561517
https://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=561517
https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=22324


 188 

4. Tenemos la convicción de que estos 
conflictos pueden ser dialogados, 
confrontados, e incluso superados (aunque 
no siempre se resuelvan) siempre que las 
partes acepten determinados protocolos de 
racionalidad (pluralismo, complejidad del 
lenguaje, fragmentariedad de los saberes…) 
[11 reunión de ASINJA, 1983] 

5. Postulamos que la aceptación de la 
interdisciplinariedad (entendida como una 
postura, un movimiento intelectual que 
postula la posibilidad de integración, de la 
inclusión de saberes) puede ser un camino. Y 
este camino lo iniciamos algunos hace 50 
años dentro de ASINJA y también desde 
2003 dentro de las tareas de la Cátedra 
Hana y Francisco J. Ayala de Ciencia 
tecnología y religión de la Universidad 
Pontificia Comillas. Y la experiencia nos dice 
que ha funcionado. De ello se hace extensa 
mención en las Actas de ASINJA de la 
reunión 40 (2013) publicada en 201438 y los 
casi mil artículos extensos publicados desde 

 

2014, ISBN 978-84-8468-538-8, págs. 21-56.  L. 
SEQUEIROS.  https://tendencias21.levante-
emv.com/leandro-sequeiros-la-fe-necesita-
reformularse-desde-la-ciencia-y-la-
cultura_a35966.html 
38 Presentamos los índices detallados con autores de 
los 41 volúmenes publicados por ASINJA: 
https://www.bubok.es/libros/225286/INDICES-de-los-
41-volumenes-de-la-Asociacion-Interdisciplinar-
ASINJA-1975-2016-CUARTA-EDICION  

https://www.bubok.es/libros/225286/INDICES-de-los-41-volumenes-de-la-Asociacion-Interdisciplinar-ASINJA-1975-2016-CUARTA-EDICION
https://www.bubok.es/libros/225286/INDICES-de-los-41-volumenes-de-la-Asociacion-Interdisciplinar-ASINJA-1975-2016-CUARTA-EDICION
https://www.bubok.es/libros/225286/INDICES-de-los-41-volumenes-de-la-Asociacion-Interdisciplinar-ASINJA-1975-2016-CUARTA-EDICION


 189 

2006 en la revista digital Tendencias21 de la 
Religiones y posteriormente bajo el título de 
FronterasCTR39. 

6. En concreto, es muy importante establecer 
puentes de diálogo y de entendimiento 
entre la Teología y otros saberes 
universitarios. Pero hay que tener muy claro 
que no todo lo que se suele llamar “teología” 
tiene esta capacidad para la superación del 
conflicto de racionalidades mediante la 
interdisciplinariedad.  

7. Una fecha importante es el año 1945: ese 
año se edita el primer número de la revista 
Proyección. Teología y mundo actual. En el 
año 2005, con ocasión de los 50 años, se 
publicó un volumen doble con unos 
excelentes índices y artículos selectos,  
acompañados por textos sobre los puentes 
entre universidad y Teología (incluso uno de 
Federico Mayor Zaragoza) 

8. Hace 20 años hubo un esfuerzo organizado 
en la Facultad de Teología de Granada. 
Entre 2005 y 2010 un grupo reducido de 
profesores de la Universidad de Granada y 
de Teología, asi como alumnos iniciamos un 

 

39  Estos son los índices actualizados de los trabajos 
publicados: 
https://www.bubok.es/libros/249635/TENDENCIAS2
1-DE-LAS-RELIGIONES-Indices-2006-2017;    
https://www.bubok.es/libros/259253/FronterasCTR--
INDICES-MATERIAS-Y-AUTORES-2016-2022;   
https://www.bubok.es/libros/275156/INDICES-2-DE-
FRONTERASctr-desde-sept-2021-a-abril-2023  

https://www.bubok.es/libros/249635/TENDENCIAS21-DE-LAS-RELIGIONES-Indices-2006-2017
https://www.bubok.es/libros/249635/TENDENCIAS21-DE-LAS-RELIGIONES-Indices-2006-2017
https://www.bubok.es/libros/259253/FronterasCTR--INDICES-MATERIAS-Y-AUTORES-2016-2022
https://www.bubok.es/libros/259253/FronterasCTR--INDICES-MATERIAS-Y-AUTORES-2016-2022
https://www.bubok.es/libros/275156/INDICES-2-DE-FRONTERASctr-desde-sept-2021-a-abril-2023
https://www.bubok.es/libros/275156/INDICES-2-DE-FRONTERASctr-desde-sept-2021-a-abril-2023


 190 

trabajo interdisciplinar impulsado por 
algunos profesores del departamento de 
Filosofía (entre ellos nosotros e Ignacio 
Núñez de Castro) y algunos alumnos 
(entonces había dos físicos, un informático y 
un experto en robótica) de la Facultad de 
Teología de Granada y algunos profesores 
de la Universidad de Granada (y recordamos 
especialmente a Eduardo García Peregrín, 
prematuramente fallecido) Coincidió que 
2005 recordaba los 50 años de la muerte de 
Einstein y de Teilhard de Chardin. Se 
organizaron actos y se publicaron artículos y 
un libro. Financiada por la Fundación 
Templeton, nos integramos en el proyecto 
Metanexus de la Cátedra CTR de la 
Universidad Comillas. 

9.  Pero este esfuerzo que se reinicia en 2005 
hunde sus raíces el la tarea intelectual de la 
Facultad de Teología de Granada desde su 
fundación. Basta leer los interesantes 
artículos del padre Juan de la Cruz Granero, 
Rector del Colegio Máximo de Cartuja, en los 
años 1902 y 1903 en la revista Razón y Fe y 
sus objetivos al crear el Observatorio de 
Cartuja en 190240. Este interés por tender 

 

40 https://dbe.rah.es/biografias/20376/juan-de-la-
cruz-granero-martin  Granero Martín, Juan de la 
Cruz. Granada, 27.X.1848 – 14.II.1917. Teólogo 
jesuita (SI), visitador, procurador, mariólogo. Toma 
posesión el 24 de diciembre de 1893 del rectorado del 
colegio y noviciado de Granada, donde queda como 
monumento de su afición a la ciencia el observatorio 

https://dbe.rah.es/biografias/20376/juan-de-la-cruz-granero-martin
https://dbe.rah.es/biografias/20376/juan-de-la-cruz-granero-martin


 191 

puentes entre la teología y lo que entonces 
se llamaba “mundo actual” se refleja en 
todos los volúmenes de la revista 
Proyección41, que inicia su andadura en 

 

astronómico, geodinámico y meteorológico, 
levantado por iniciativa suya y con su dirección 
inmediata. La iniciativa y los esfuerzos del. P. Juan de 
la Cruz Granero, S. I., y del Provincial P. Jaime Vigo, S. 
I., tuvieron como resultado el nacimiento 
del Observatorio de Cartuja, comenzado a construir 
en 1901 fue inaugurado el 6 de Junio de 1902. 
41 Según INFOSJ,  
https://infosj.es/publicaciones/16390-la-revista-
proyeccion-ahora-en-abierto   La revista "Proyección. 
Teología y mundo actual", revista científica de 
teología contemporánea de la Facultad de Teología 
de Granada,  se ofrece desde ahora en abierto a 
través de un acuerdo con la plataforma Dialnet, 
principal base de datos de revistas científicas del 
ámbito hispano. En el año 1954 nació la revista 
Proyección, en el seno de la Facultad de Teología de 
Granada. En su primera editorial se presentaba con 
estas palabras: “PROYECCIÓN de la teología hacia 
ambientes y personas no profesionalmente dedicados 
a estos temas, aunque interesados en ellos. 
PROYECCIÓN de la teología sobre sucesos y 
corrientes culturales y humanos que, precisamente 
por humanos, tienen su inevitable glorioso reflejo 
teológico como arranque de problema o como punto 
de solución. Esto quiere ser, modesta y eficazmente, 
la revista que salta al lector en el júbilo resurreccional 
de esta Pascua”. PROYECCIÓN quiere llevar a esos 
cristianos los problemas y respuestas teológicos, 
aligerados de su armadura técnica, pero sin enrarecer 
–divulgación, no mera vulgarización– su riqueza 
dogmática, moral, espiritual o litúrgica. En 2004 se 
publicaron unos índices muy completos (volumen 

https://infosj.es/publicaciones/16390-la-revista-proyeccion-ahora-en-abierto
https://infosj.es/publicaciones/16390-la-revista-proyeccion-ahora-en-abierto


 192 

1945 y sigue viva, llevando 288 números 
publicados. 

10. Fruto de este trabajo es una serie de 
publicaciones en la revista Proyección de la 
Facultad de Teología, y en la revista digital 
Tendencias21 de las religiones de la 
CátedraCTR (y luego en FronterasCTR) y en 
Razón y Fe. 

11. Esta comunicación recupera algunas ideas 
que publicamos conjuntamente el 28 enero, 
2021 en la revista digital FronterasCTR 
(Cátedra CTR Universidad Comillas) 
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/?p
=5675  sobre el conflicto de racionalidades 
(racionalidades científicas y religiosas) y los 
caminos de superación. 

 

doble 213-216). 
https://dialnet.unirioja.es/servlet/revista?codigo=106
9  
Hasta el momento, han visto la luz 288 números. La 
Facultad de Teología de Granada viene publicando la 
revista Proyección desde 1954. Lo que surgió como la 
revista de los estudiantes de la Facultad (frente a 
Archivo Teológico Granadino que era de los 
profesores) es ahora una revista científica de gran 
nivel y ya decana en el campo de la teología. En el 
espíritu de la revista está, como en la propia Facultad, 
el buscar puentes de diálogo con el mundo y la 
sociedad contemporáneos. Dentro del actual proceso 
de mejora continua de la calidad de las revistas de la 
Facultad se ha querido ofrecer en abierto los artículos 
de Proyección para poner el rico y amplio patrimonio 
teológico de la revista al servicio de la reflexión 
teológica actual de una manera más accesible y 
visible. 

https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/?p=5675
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/?p=5675
https://dialnet.unirioja.es/servlet/revista?codigo=1069
https://dialnet.unirioja.es/servlet/revista?codigo=1069


 193 

12. La reciente publicación del libro de Nicholas 
Spencer sobre las relaciones entre ciencia y 
religión42 ha vuelto a traer a la actualidad 
este tema. ¿Es posible la Teología en un 
mundo científico-técnico? ¿No hay un 
conflicto irresoluble? ¿Es posible un 
concordismo? ¿Son paradigmas, visiones del 
mundo, que pertenecen a niveles del saber 
diferentes y que no se solapan? 

13. Para la elaboración de una respuesta 
racional hemos de tener en cuenta la obra 
de Wolfhart Pannenberg (Teoría de la 
ciencia y teología)43, las aportaciones 
actuales de Jürgen Habermas y la 
postsecularidad, y las aportaciones de Imre 
Lakatos con los Programas de Investigación, 
del que hablamos más adelante44.  

 

42  NICHOLAS SPENCER. Magisteria: The Entangled 
Histories of Science & Religion Publisher: Oneworld 
Publications 2023 ISBN: 9780861544615 Number of 
Pages: 480. Published: 02/03/2023; aún no traducido:   
Magisteria: Las historias entrelazadas de la ciencia y la 
religión. Nicholas Spencer. 
43 
https://www.edicionescristiandad.es/product/teoria-
de-la-ciencia-y-teologia/  
44 
https://www.religiondigital.org/opinion/formacion-
teologias-seminarios-Lakatos-epistemologia-
Espana_0_2544045574.html ;  L. SEQUEIROS, 
“Alfabetización científica y Educación para la 
ciudadanía: la ciencia, un arma cargada de futuro”.  
Micro espacios de investigación 1 (2015): 69-93.  
https://microespaciosinvestigacion.files.wordpress.co

https://www.edicionescristiandad.es/product/teoria-de-la-ciencia-y-teologia/
https://www.edicionescristiandad.es/product/teoria-de-la-ciencia-y-teologia/
https://www.religiondigital.org/opinion/formacion-teologias-seminarios-Lakatos-epistemologia-Espana_0_2544045574.html
https://www.religiondigital.org/opinion/formacion-teologias-seminarios-Lakatos-epistemologia-Espana_0_2544045574.html
https://www.religiondigital.org/opinion/formacion-teologias-seminarios-Lakatos-epistemologia-Espana_0_2544045574.html
https://microespaciosinvestigacion.files.wordpress.com/2016/02/sequeiros-1-2015-pub1.pdf


 194 

14. Nos parece – como veremos – de gran 
interés el giro ideológico y epistemológico 
de Jürgen Habermas a partir de 2001. En 
este año, tiene lugar la entrega al pensador 
alemán del Premio por la Paz en Frankfurt. 
Allí pronuncia un discurso que se ha titulado 
“Creer y saber”45 y que marca un antes y un 
después al manifestarse abierto a la 
colaboración con las religiones no violentas 
en la construcción de la sociedad liberal 
europea. Se puede decir, que marca el final 
de la secularidad y el inicio de lo que se ha 
dado en llamar la postsecularidad46. 

15. Por otra parte, desde la sociología parece 
avanzar la idea de que estamos pasando de 
la sociedad secular a la sociedad postsecular, 
en la que hay una recuperación de las 
tradiciones religiosas para la construcción de 
las sociedades occidentales. 

 

m/2016/02/sequeiros-1-2015-pub1.pdf  
45  Ver:  L. RODRÍGUEZ DUPLÁ, “Sobre los dos sentidos 
del concepto habermasiano de sociedad postsecular* 
On two meanings of Habermas’ concept of a post-
secular society”. Daimon. Revista Internacional de 
Filosofía, nº 70, 2017, 23-39 ISSN: 1130-0507 (papel) y 
1989-4651 (electrónico) 
http://dx.doi.org/10.6018/daimon/223291; 
file:///C:/Users/Usuario/Downloads/223291-
Texto%20del%20art%C3%ADculo-982891-1-10-
20170302.pdf  
46 L. SEQUEIROS. “De la cultura de la secularización a la 
cultura de la postsecularización” 2022. 
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/?p=7221 

https://microespaciosinvestigacion.files.wordpress.com/2016/02/sequeiros-1-2015-pub1.pdf
http://dx.doi.org/10.6018/daimon/223291
file:///C:/Users/Usuario/Downloads/223291-Texto%20del%20artÃ­culo-982891-1-10-20170302.pdf
file:///C:/Users/Usuario/Downloads/223291-Texto%20del%20artÃ­culo-982891-1-10-20170302.pdf
file:///C:/Users/Usuario/Downloads/223291-Texto%20del%20artÃ­culo-982891-1-10-20170302.pdf
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/?p=7221
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/?p=7221


 195 

 

15 
El modelo epistemológico de 

Imre Lakatos puede ayudar a 
tender puentes entre la racionalidad 
científica y la racionalidad teológica 

 

 

Desde estas páginas – y sin poder 
descender a detalles – sugerimos la 
posibilidad de que la incorporación en la 
formación de los futuros teólogos de las 
propuestas epistemológicas de Imre Lakatos 
se nos antojan las más fecundas para poder 
formular, reelaborar, reconstruir, reflexionar 
y dotar de base filosófica a los puentes 
cognoscitivos entre estas dos racionalidades, 
la de las Ciencia y la de la Teología. 

Frente a aquellos estudiosos – 
respetables en sus fundamentaciones – que 
niegan cualquier racionalidad a la Teología 
(por el hecho, según ellos, de que se basa en 
“dogmas” que no pueden ser falsados) 
afirmamos, por una parte, que todo cuerpo 
de conocimientos parte siempre se axiomas 
incontratables que no se someten a crítica 
(como ya afirmó Popper hace muchos años) 



 196 

Y afirmamos, por otra parte, que la 
Teología académica tiene una racionalidad, 
un estatuto epistemológico y un rigor en su 
desarrollo que permite que sea respetada y 
reconocida con un valor universitario. 

Y desde el punto de vista 
epistemológico creemos que la estrategia de 
los programas de investigación científica 
permite estructurar, racionalizar, configurar 
y dotar de la capacidad de ser falsadas las 
propuestas racionales de la Teología. 

No es este el lugar para justificar esta 
propuesta, por lo que aquí nos limitamos a 
resumir algunas de las intuiciones 
epistemológicas de Lakatos. 

Imre Lakatos (1922-1974) falleció 
tempranamente y húngaro de nacimiento. 
De joven se distinguió por su oposición al 
nazismo en Hungría, siendo miembro activo 
del partido comunista. Sin embargo, fue 
detenido en 1950 por sus ideas tachadas de 
“revisionistas”.  

Lakatos fue juzgado y estuvo 
encarcelado durante tres años. Tras la 
revuelta húngara en 1956, se exilió en Viena 
y luego marchó al Reino Unido donde 
trabajó en Cambridge en su tesis doctoral. 
Después desarrolló una fecunda labor como 
profesor en laLondon School of Economics 
and Political Science (donde Karl Popper 



 197 

ejercía su magisterio y del que fue alumno y 
amigo) hasta su temprana muerte en 1974. 

Partiendo de las teorías sobre 
la falsación popperiana, Lakatos inicia un 
acercamiento a las posturas de Kuhn, sin 
llegar a aceptar sus postulados47.  

Cuando Lakatos escribió este trabajo, 
Kuhn ya había publicado La Estructura de las 
Revoluciones Científicas. A Lakatos le 
preocupa encontrar el “modelo de cambio 
científico”, cómo se modifican, se sustituyen 
y desaparecen las teorías. Está convencido 
(como Kuhn) que el único modo de 
contrastarlo es acudiendo a la historia de las 
ciencias. De este modo, la introducción de la 
dimensión histórica de la construcción social 

 

47 La mayor parte de sus libros [una buena 
bibliografía puede encontrarse en: I. LAKATOS 
(1993) la metodología de los programas de 
investigación. alianza universidad, Madrid, páginas  
300-302] contienen recopilaciones de sus propios 
trabajos que fueron editadas por sus alumnos 
después de su fallecimiento cuando contaba 
solamente 52 años. Lakatos fue editor, junto a Alan 
Musgrave, de las actas del famoso seminario de 
Bedford College, de 1965. El tomo IV de estas actas 
lleva como título: LAKATOS, I. Y MUSGRAVE, A. edit.  
(1970)  Criticism and the growth of knowlewdge. 
Cambridge university Press. (En español, 1975: La 
Crítica y el desarrollo del Conocimiento. Grijalbo, 
Barcelona). En este volumen se incluye uno de sus 
trabajos más citados: “La falsación y la metodología 
de los programas de investigación científica”. 
 

https://epistemologiaufro.files.wordpress.com/2010/10/lakatos.pdf
https://epistemologiaufro.files.wordpress.com/2010/10/lakatos.pdf
https://epistemologiaufro.files.wordpress.com/2010/10/lakatos.pdf
https://es.scribd.com/doc/102690315/La-Critica-y-el-Desarrollo-del-Conocimiento-Imre-Lakatos-Alan-Musgrave-eds
https://es.scribd.com/doc/102690315/La-Critica-y-el-Desarrollo-del-Conocimiento-Imre-Lakatos-Alan-Musgrave-eds
https://www.monografias.com/trabajos14/metod-lakatos/metod-lakatos.shtml
https://www.monografias.com/trabajos14/metod-lakatos/metod-lakatos.shtml


 198 

de los grandes relatos de la Teología puede 
ser un buen camino para tender puentes 
entre Ciencia y Teología. 

 

Imre Lakatos como mediador 
epistemológico entre Ciencias y 
Teología 

La reflexión sobre las diversas 
propuestas epistemológicas emergentes 
desde el siglo XVI, nos hacen converger 
hacia el racionalismo crítico. Las 
comunidades científicas parecen inclinarse 
desde mediados del siglo XX hacia estas 
propuestas. Sobre ellas hemos discutido en 
nuestro ensayo “Teorías de la Ciencia”. Pero 
¿cuál de las escuelas epistemológicas dentro 
del marco del racionalismo crítico puede ser 
más fecunda para tender puentes entre 
Ciencias y Teología? 

Desde este ensayo apostamos por 
Imre Lakatos como filósofo de la ciencia 
cuyas propuestas pueden acercar las orillas 
de la Ciencia y la Teología. Los que asumen 
sus propuestas, tanto científicos como 
teólogos, pueden tener un lenguaje común 
que facilita el necesario diálogo. No 
negamos el valor de otros filósofos, como 
Popper y Kuhn, pero creemos que Lakatos 
puede ser un mejor facilitador. 

https://www.bubok.es/libros/218053/TEORIAS-DE-LA-CIENCIA-Modulo-2-del-bloque-de-EPISTEMOLOGIA


 199 

Nuestra propuesta es que el modelo 
de los programas de investigación de 
Lakatos puede ser el más fecundo en esta 
tarea. El que falsacionismo ingenuo de 
Popper tuviera muchos puntos débiles, no 
pasó desapercibido a muchos de sus 
contemporáneos. Lakatos, 
diplomáticamente critica a Popper sus 
“experimentos cruciales”, su noción ingenua 
de refutación y la mentada su falta de 
contextualización que ofrecía el universo 
idílico de Karl Popper, tan lejos de las 
realidades humanas y mundanas. 

Imre Lakatos intentó mediar entre 
Popper y Kuhn, reinterpretando los 
conceptos de racionalidad de ambos, 
acuñando el término de “programa de 
investigación” (research programme). Lo que 
caracteriza a este esfuerzo científico 
lakatosiano, para salvar la historia de la 
ciencia y la racionalidad popperiana, es la 
propuesta siguiente: la reflexión humana 
lleva a elaborar unos “programas de 
investigación” (similares a los paradigmas 
kuhnianos) dotados de un núcleo duro (hard 
core), que son los supuestos básicos e 
innegociables de toda investigación. Con el 
fin de preservarlo, está un cinturón protector 
constituido por hipótesis auxiliares (auxiliary 
hypothesis) que resguardan el núcleo duro 
con datos experimentales. Lakatos ha 
logrado dibujar un cuadro más persuasivo 



 200 

que el de Popper, pero la pregunta de cómo 
se logra dar con el programa de 
investigación sigue abierto. 

 

Los programas de investigación 
de Lakatos 

Este programa de investigación 
implica respetas unas reglas metodológicas. 
Unas reglas que nos indican qué caminos 
hay que evitar (heurística negativa), y otros 
que caminos a recorrer (heurística positiva). 
En este sentido, Lakatos habla de 
la heurística negativa de un programa de 
investigación: es decir, el andamiaje 
intocable de la ciencia, las cosas que no se 
pueden tocar, los fundamentos 
epistemológicos, los logros incuestionables, 
aquella base que no se puede rechazar ni 
modificar.  

Ese es el llamado núcleo central (o 
también el centro firme) del programa de 
investigación. Los elementos intocables, ya 
asentados para siempre. Se defiende así del 
relativismo con el que se acusa a Kuhn. 

Pero este núcleo central necesita 
protección. Para ello está lo que Lakatos 
denomina el cinturón protector. Este está 
constituido por lo que se denominan 
las hipótesis auxiliares que son reglas 
metodológicas: los procedimientos del 



 201 

trabajo científico que llevan a las 
formulaciones científicas. Así, la teoría de 
Newton tiene la ley de la Gravitación como 
núcleo y las hipótesis auxiliares son 
mudables con el tiempo. 

Por otra parte, en todo programa de 
investigación existe lo que denomina 
la heurística positiva: es decir, el conjunto de 
las líneas maestras que desarrollan el 
programa de investigación. La heurística 
positiva persigue la construcción de un 
“cinturón protector” de hipótesis que rodean 
el núcleo, y la relativa autonomía de la 
ciencia teórica. La heurística positiva es la 
política o plan de investigación a largo plazo. 
Es el camino a recorrer. 

La heurística especifica el “núcleo” del 
plan (que es irrefutable por decisión 
metodológica de sus protagonistas). La 
heurística positiva consiste en un conjunto 
parcialmente articulado de sugerencias 
sobre cómo cambiar y desarrollar las 
“variables refutables” del programa de 
investigación, y sobre cómo modificar y 
completar el cinturón protector. Así, la 
metafísica cartesiana era como un inmenso 
reloj y funcionó como principio heurístico. 
Descartaba la acción a distancia (heurística 
negativa) y estimula las otras hipótesis 
auxiliares, como las de las elipses de Kepler 
(heurística positiva). 



 202 

Desde nuestro punto de vista, los 
programas de investigación de Lakatos, 
pueden ser un puente epistemológico 
mediador entre los aparentes conflictos de 
racionalidades tecnocientíficas y teológicas. 

 

 
Expandir un nuevo territorio 
de diálogo entre la 
racionalidad de la ciencia y la 
de la teología 

 

 “El conflicto es el padre de todas las 
cosas” (Pólemos pánton mèn patér ésti) 
[Heráclito, fragmento 53]. Resulta 
sorprendente lo oportunas que vienen esas 
antiguas palabras de Heráclito en el 
arranque de estas reflexiones acerca de la 
teología y el conflicto de racionalidades. 
Reverberen a lo largo de ellas como telón de 
fondo. 

Es un hecho comúnmente observable 
la existencia de una relación conflictiva, de 
una tensión histórica, de un desencuentro 
real entre la racionalidad teológica y el resto 
de las formas (aunque algunas más que 
otras) de la racionalidad humana. 



 203 

La teología ha vivido a lo largo de los 
tiempos en diferentes contextos de 
encuentros y desencuentros con otras 
racionalidades, con los que ha ido 
entretejiendo su propio desarrollo. Así 
ocurrió con la teología patrística y 
escolástica, como también durante la 
modernidad y la época contemporánea. 
Nada hace pensar que esto haya de cambiar 
sustancialmente en el futuro. 

Uno de nosotros (Martín Morillas) 
advierte48 que “aquí adoptamos un punto 
de vista fundamentalmente ‘filosófico’, 
aunque resulta inevitable alguna insegura 
incursión que otra en el terreno específico 
de la teología. Esa misma mirada disciplinar 
introduce un límite al contenido del discurso, 
de marcado carácter teológico, por dejar 
demasiado espacio a lo no visible y a lo no 
decible desde una perspectiva estrictamente 
filosófica, incluso desde el marco de una 
filosofía cristiana. El desarrollo de la 
argumentación se hace posible, entonces, 

 

48 A. MARTÍN MORILLAS. “Poliformismo y movilidad 
Fundamentos epistemológicos de la 
interdisciplinariedad en el conocimiento”.  El saber 
interdisciplinar / coord. por Carlos Alonso Bedate, 
2014, ISBN 978-84-8468-538-8, págs. 21-56.  L. 
SEQUEIROS.  https://tendencias21.levante-
emv.com/leandro-sequeiros-la-fe-necesita-
reformularse-desde-la-ciencia-y-la-
cultura_a35966.html 

https://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=561517
https://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=561517
https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=22324


 204 

porque cuenta de antemano con la 
condescendencia de los lectores”. 

Aportar algo sensato en tan escabrosa 
problemática equivale a aceptar el trabajo 
de precisar la determinación del sentido que 
adopta la cópula “y” en el título. Conviene 
adelantar que pretendemos analizar el 
sentido de esta modesta conjunción 
copulativa para desvincularlo de su 
absorción por el término ‘conflicto’ y abrirlo 
así a otras posibilidades de lectura. 

 

 Superar estereotipos como 
primer paso en la reflexión: el 
polimorfismo epistemológico 

Antes de avanzar algunas ideas, sin 
embargo, es necesario despojarse de ciertos 
estereotipos que pueden empobrecer la 
reflexión. 

En primer lugar, corremos el riesgo de 
atascarnos de entrada con el simple (aunque 
necesario) análisis del conflicto y de sus 
causas. Más allá del análisis del conflicto 
entre racionalidades vigentes en un sentido 
dilemático, de lo que se trata es de poner en 
relieve la urgencia de la promoción del 
encuentro (fundado, según sostenemos, en 
el ‘polimorfismo de la racionalidad humana’) 
de todas las racionalidades humanizadoras 



 205 

en un sentido dialógico. El encuentro será 
siempre una de las posibilidades de la 
especie humana. Dondequiera que impere la 
‘dilematicidad’, ahí podrá sembrarse 
la ‘dialogicidad’. Sólo se hará posible ‘des-
aprender’ la violencia de la dilematicidad 
aprendiendo a ejercer la no-violencia de la 
dialogicidad. 

En segundo lugar, ligado a lo anterior, 
la ‘situación’ problemática (de conflicto) 
puede y debe abordarse como ‘ocasión’ 
transformadora (mediante el encuentro). 
Entra en lo posible, sin perderse por el lado 
de las diferencias ni imponiendo un molde 
para lo convergente, pasar de una conflictiva 
‘multi-racionalidad’, a través de una 
dialogada ‘inter-racionalidad’, a una 
complementaria ‘trans-racionalidad’. 

En tercer lugar, lo que en el fondo se 
pone aquí bajo consideración es la compleja 
relación entre la teología académica, el 
magisterio de la Iglesia y la sociedad civil. 
Tan compleja (y, en ocasiones, incluso 
dramática) es esa relación que cambia 
mucho cuanto de ella pueda decirse según 
de qué áreas geográficas y culturales del 
planeta se trate: no pueden ser lo mismo las 
relaciones entre teología, magisterio y 
sociedad en todas las partes del mundo. 

 

  

https://sites.google.com/site/regluspaulo/la-dialogicidad-esencia-de-la-educacion-como-practica-de-libertad
http://tcmetacorner.blogspot.com/2011/10/trans-racionalidad.html


 206 

Conclusión 
Conscientes las distintas formas de 
racionalidad humana de su mutua 
dependencia (o, mejor, conscientes los seres 
humanos de la dialéctica de racionalidades), 
lo decisivo no será tanto la ‘situación’ 
inevitable de conflicto cuanto la ‘gestión’ 
dialógica del mismo. Porque el choque de 
racionalidades es punto de partida, la 
conciliación de racionalidades puede ser 
nuestra línea de llegada. 

 Desde estas premisas, podemos 
aventurar algunas conclusiones: 

1) Desde el punto de vista epistemológico 
postulamos que en la construcción del 
conocimiento humano y de los saberes hay 
muy diversas racionalidades, caminos 
metodológicos que pueden conducir a 
construcciones racionales. 

2) La historia del pensamiento humano 
muestra que han existido conflictos entre 
diversas racionalidades: entre 
racionalidades científicas, socioculturales, 
tecnológicas, filosóficas y teológicas. 

3) En el caso concreto de determinadas 
construcciones de la Teología, como 
racionalidad socialmente aceptada por 
universidades y comunidades científicas, 
pueden existir “conflictos” (metodológicos, 
culturales, filosóficos, epistemológicos) 



 207 

entre la racionalidad teológicas y las 
racionalidades llamadas científicas. 

4) Mostramos en estas páginas que la 
aceptación de la interdisciplinariedad, 
como diálogo, encuentro e integración de 
saberes, es un camino de gran poder 
explicativo para la superación de los 
conflictos de racionalidades. 

5) Esto implica la aceptación de lo que hemos 
dado en llamar “polimorfismos 
epistemológicos”, diversas modalidades de 
expresar la racionalidad de las propuestas. 

6) Desde nuestra propuesta metodológica, 
nos parece que un consenso entre las 
partes en aparente conflicto de 
racionalidades, la aceptación de los 
programas de investigación de Lakatos 
puede ser beneficiosa para la integración 
interdisciplinar de saberes.  

7) Y, para concluir, este intento se puede 
encontrar resumido en el texto de la carta 
del papa Juan Pablo II al director del 
Observatorio Vaticano con ocasión de los 
300 años de los Philosophiae Naturalis 
Principia Mathematica (1687) de sir Isaac 
Newton: 

 
 
 
 
 
 



 208 

 

 
“La ciencia puede liberar a la religión de 

error y superstición; 
la religión puede purificar la ciencia de 

idolatría y falsos absolutos. 
Cada una puede atraer a la otra hacia un 

mundo más amplio, 
un mundo en el que ambas pueden 

florecer”. 
(Juan Pablo II, 

carta al padre George Coyne, 1988) 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 209 

 

 

 

16 
La evolución biológica sigue 

siendo un tema conflictivo en 
las fronteras entre ciencia, 

tecnología y religión 
 

[Leandro Sequeiros] En un artículo anterior 
publicado en este mismo blog (“El debate sobre 
Darwin y el darwinismo sigue vivo en las 
fronteras”)  apuntaba que estamos muy lejos 
de comprender en profundidad el contenido 
interdisciplinar de la evolución biológica, tanto 
en sus versiones darwinistas como en otras 
versiones. En las redes sociales (y en especial 
en las relacionadas con la Filosofía de la 
biología) se ha vuelto a suscitar el debate a 
propósito de un polémico ensayo en una 
revista de tirada nacional de amplia difusión 
escrito por José Manuel de Prada. Puede 
decirse que es una cuestión conflictiva en las 
fronteras de la ciencia, la tecnología y la 
religión. Recogemos aquí algunas matizaciones 
relacionadas con la ciencia y la religión a través 
de las redes de cultura científica.  

https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/?p=2830
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/?p=2830
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/?p=2830


 210 

 

 En un artículo publicado en el 
suplemento semanal XLSemanal (que se suele 
difundir a través de algunas cadenas de prensa 
diaria y que tiene amplia difusión) se difundió 
hace semanas (31 de mayo de 2021) un 
artículo de José Manuel de Prada titulado como 
“Evolución”. Los editores, en un recuadro bien 
visible, resaltaban esta frase: “El evolucionismo 
es un postulado filosófico materialista cuyo 
objetivo último es negar la intervención divina 
en la creación de la vida”.  

Esta afirmación tan rotunda ha 
indignado a muchos científicos (incluso no 
creyentes) que han criticado el tono (y sobre 
todo el fondo) del ensayo del autor. El 
profesor Antonio Diéguez, Catedrático de 
Lógica y Filosofía de las Ciencias, ha 
publicado (17 de junio de 2021) un brillante 
alegato a favor del valor científico de la 
evolución biológica. Su ensayo “El juego de 
Juan Manuel de Prada: 10 críticas a la teoría 
de la evolución explicadas” recoge los 
presuntos “argumentos” no científicos que 
más repiten los creacionistas y los 
antievolucionistas, como el escritor De 
Prada, contra la teoría de la evolución y las 
respuestas que los refutan uno detrás de 
otro. 

https://www.xlsemanal.com/
https://www.xlsemanal.com/firmas/20210531/evolucion-juan-manuel-prada.html
https://www.xlsemanal.com/firmas/20210531/evolucion-juan-manuel-prada.html
https://www.xlsemanal.com/firmas/20210531/evolucion-juan-manuel-prada.html
https://blogs.elconfidencial.com/cultura/tribuna/2021-06-17/teoria-evolucion-criticas-respuestas-prada_3134400/?fbclid=IwAR07FkC-yWs8pd-p-sum0iWB_wnMqAtbYZgW-EyInLmaRor2Aixmv52YA_8
https://blogs.elconfidencial.com/cultura/tribuna/2021-06-17/teoria-evolucion-criticas-respuestas-prada_3134400/?fbclid=IwAR07FkC-yWs8pd-p-sum0iWB_wnMqAtbYZgW-EyInLmaRor2Aixmv52YA_8
https://blogs.elconfidencial.com/cultura/tribuna/2021-06-17/teoria-evolucion-criticas-respuestas-prada_3134400/?fbclid=IwAR07FkC-yWs8pd-p-sum0iWB_wnMqAtbYZgW-EyInLmaRor2Aixmv52YA_8


 211 

Una valoración global del 
profesor Gefaell sobre el 
artículo de Prada 

Una de las respuestas al artículo de De 
Prada más difundidas y autorizadas desde el 
campo de las ciencias de la vida y de la filosofía 
de la biología es la de Juan Gefaell, profesor de 
la Universidad de Vigo. Juan Gefaell se 
graduó en psicología en la Universidad 
Pontificia de Salamanca y en biología en la 
Universidad de Vigo; tras cursar un máster 
en lógica, historia y filosofía de la ciencia en 
la UNED, en la actualidad realiza su 
doctorado en biología evolutiva en el 
departamento de Bioquímica, Genética e 
Inmunología de la Facultad de Biología de la 
Universidad de Vigo. 

 En el blog de “cultura científica” (13 de 
junio de 2021) y con el título “Una respuesta a 
los múltiples errores de Juan Manuel De Prada 
en su artículo «Evolución», el profesor Gefaell – 
tal vez con un exceso de pasión apologética – 
responde a algunas de las afirmaciones de 
Juan Manuel de Prada.  

 Recogemos fragmentos de este artículo 
poniendo de nuestra parte algunas 
matizaciones. De esta manera intentamos 
resituar la polémica en su escenario adecuado 
y – en nuestro caso- insistiendo en algunos 

https://scholar.google.com/citations?user=HgFrAt8AAAAJ&hl=es
https://culturacientifica.com/2021/06/13/una-respuesta-a-los-multiples-errores-de-juan-manuel-de-prada-en-evolucion/
https://culturacientifica.com/2021/06/13/una-respuesta-a-los-multiples-errores-de-juan-manuel-de-prada-en-evolucion/
https://culturacientifica.com/2021/06/13/una-respuesta-a-los-multiples-errores-de-juan-manuel-de-prada-en-evolucion/


 212 

puntos relacionados con los objetivos de 
nuestro blog FronterasCTR. 

 Comienza el profesor Gefaell con una 
valoración personal del polémico artículo 
afirmando que “El pasado 31 de mayo, en su 
sección de Firmas del semanario XL-Semanal, 
el escritor y crítico literario Juan Manuel De 
Prada publicó un artículo sobre la evolución 
y la biología evolutiva en general 
titulado Evolución, negando la realidad del 
hecho evolutivo y defendiendo una 
cosmovisión creacionista”.  

Y prosigue: “Dicho artículo está 
plagado de errores y argumentos fallidos. 
Probablemente debido a ello, el artículo de 
De Prada ha generado gran revuelo no solo 
entre el público general, sino dentro de la 
propia comunidad científica de biólogos 
evolutivos.  

 

¿Vale la pena una respuesta al 
artículo de De Prada? 

Para el profesor Gefaell (al igual que 
para el profesor Diéguez y casi toda la 
comunidad científica de biólogos y 
paleobiólogos), la teoría de la evolución 
tiene una historia tan plagada de éxitos 
explicativos como de reacciones adversas 
por parte de ciertos colectivos religiosos.  

https://www.xlsemanal.com/firmas/20210531/evolucion-juan-manuel-prada.html


 213 

No en vano, en la que hasta ahora 
constituye la principal potencia científica 
mundial, los Estados Unidos de América, las 
cuestiones relacionadas con la enseñanza de 
esta teoría científica han acabado en los 
tribunales en más de una ocasión. A pesar 
de que múltiples autores e instituciones han 
enfatizado que el supuesto conflicto entre la 
teoría evolutiva y la religión es en realidad 
un falso conflicto, ciertas facciones del 
protestantismo dogmático han tratado de 
realizar una cruzada contra la biología 
evolutiva que no tiene parangón en la 
historia de la ciencia moderna.  

Si bien hasta ahora la biología 
evolutiva ha salido indemne de todos los 
embates jurídicos y sociales a los que ha sido 
sometida, no debemos suponer que lo 
mismo vaya a suceder necesariamente en el 
futuro. 

 

La ciencia y su compromiso con 
los ideales de la racionalidad 

Siguiendo el hilo del discurso de 
Gefaell, el florecimiento de la ciencia, como 
el de la democracia, requiere un compromiso 
cívico y cultural con los ideales de la 
racionalidad, la ponderación, el respeto a la 
evidencia y el gusto por los matices.  



 214 

En una democracia madura, la ciencia 
ha de ser tomada en serio por los 
ciudadanos, que no han de tolerar la 
proliferación de los diversos negacionismos 
científicos, y que han de cortar de raíz 
cualquier cuestionamiento de la evidencia 
científica fundamentada por motivos 
exclusivamente ideológicos. Ahora bien, a la 
hora de confrontar dichos negacionismos, es 
preciso tratar de entender los motivos y las 
sutilezas conceptuales que en ocasiones 
están detrás de los mismos, para, de ese 
modo, no convertir la defensa de la ciencia y 
la racionalidad en un mero ejercicio de 
cientificismo. Es por estos motivos por los 
cuales he decidido tratar de articular esta 
respuesta. Vayamos con ella. 

 

El contenido del artículo de 
Juan Manuel De Prada, punto 
por punto 

Afirma Gefaell, que ha considerado 
que, dada la cantidad de errores e 
imprecisiones empíricas y conceptuales en 
las que incurre Juan Manuel De Prada, la 
mejor forma de dar respuesta a su artículo es 
analizarlo punto por punto. 

 



 215 

1.  Así pues, con esta 
afirmación comienza De 
Prada: 

“El evolucionismo postula que todos los 
seres vivos, vegetales y animales –incluido el 
hombre– se habrían originado a partir de 
una, o unas pocas, formas vivientes 
originales, por transformaciones sucesivas, 
lentas y graduales, en el curso de millones de 
años, gracias a modificaciones producidas al 
azar y a la acción de la selección natural.” 

 

Este fragmento contiene un error 
filosófico de bulto: el empleo del término 
“evolucionismo” para referirse a la teoría de 
la evolución. Si bien en ocasiones los 
biólogos evolutivos utilizan “evolucionismo” 
en un sentido laxo, incluyendo bajo el 
mismo la teoría de la evolución o incluso a la 
biología evolutiva como disciplina, lo cierto 
es que “evolucionismo” y “teoría evolutiva” 
no son la misma cosa.  

El evolucionismo, aunque implica a la 
teoría de la evolución, es más que esta, como 
bien sabe Juan Manuel De Prada. 
Normalmente, se entiende por 
evolucionismo una filosofía de la naturaleza 
que, apoyándose en una interpretación 
particular de la teoría de la evolución, 
defiende la idea de que no existen entidades 

https://www.casadellibro.com/libro-el-diseno-chapucero-darwin-la-biologia-y-dios/9788493761516/1699266
https://www.casadellibro.com/libro-el-diseno-chapucero-darwin-la-biologia-y-dios/9788493761516/1699266
https://www.casadellibro.com/libro-el-diseno-chapucero-darwin-la-biologia-y-dios/9788493761516/1699266
https://www.casadellibro.com/libro-el-diseno-chapucero-darwin-la-biologia-y-dios/9788493761516/1699266


 216 

o procesos sobrenaturales de ningún tipo, 
sino únicamente entidades y procesos 
estrictamente naturales.  

En otras palabras: el evolucionismo es 
la suma de la teoría de la evolución junto 
con lo que los filósofos denominan el 
naturalismo metafísico. Así pues, de acuerdo 
con los partidarios del evolucionismo, la 
teoría de la evolución proporcionaría 
razones para dudar de la existencia de Dios, 
así como de cualquier otro ente 
sobrenatural. 

A Juan Manuel De Prada habría que 
decirle – prosigue Gefaell- que, si bien el 
evolucionismo entendido de este modo es 
una tesis filosófica respetable, no todos los 
biólogos evolutivos se adscriben 
automáticamente al evolucionismo, aunque 
por supuesto no duden de la veracidad de la 
teoría evolutiva. Así pues, muchos de ellos 
compatibilizan la aceptación de la teoría 
evolutiva con alguna otra cosmovisión 
filosófica, incluidas algunas de corte teísta.  

Lo único que todos los biólogos 
evolutivos comparten por el mero hecho de 
ser científicos es lo que en la literatura 
filosófica se conoce como “naturalismo 
metodológico” (McDonald y Tro 2009), es 
decir, la convicción de que al hacer ciencia 
solo debe apelarse a entidades y procesos 
naturales como explicación de los 

https://tendencias21.levante-emv.com/es-posible-un-naturalismo-religioso_a6592.html
https://tendencias21.levante-emv.com/es-posible-un-naturalismo-religioso_a6592.html
https://tendencias21.levante-emv.com/es-posible-un-naturalismo-religioso_a6592.html
https://tendencias21.levante-emv.com/es-posible-un-naturalismo-religioso_a6592.html
http://joelvelasco.net/teaching/3330/mcdonald_tro09-methodological_naturalism.pdf
http://joelvelasco.net/teaching/3330/mcdonald_tro09-methodological_naturalism.pdf
http://joelvelasco.net/teaching/3330/mcdonald_tro09-methodological_naturalism.pdf


 217 

fenómenos. Las creencias religiosas deben 
dejarse a un lado a la hora de hacer ciencia. 

Juan Manuel De Prada sabe que el 
evolucionismo no es lo mismo que la teoría 
de la evolución, tal y como deja claro al final 
de su artículo. Sin embargo, trata de 
confundir deliberadamente el primero con la 
segunda, incurriendo en una maniobra 
habitual entre la mayoría de creacionistas y, 
lamentablemente, entre algunos biólogos 
evolutivos de gran proyección mediática 
(estoy pensando en Richard Dawkins): la 
confusión deliberada o inconsciente de una 
teoría científica con una tesis filosófica. No 
son lo mismo, y no debe hacer pasarse a la 
teoría de la evolución por una doctrina 
filosófica.  

 

 

2. Continua De Prada 
afirmando lo siguiente: 

“En la actualidad, incluso, la hipótesis 
evolucionista pretende también explicar la 
‘biogénesis’, es decir, el origen espontáneo 
de la vida a partir de la materia inanimada. 
Así se podría explicar la evolución, como si 
dijéramos, desde el átomo hasta el hombre.” 

 

https://tendencias21.levante-emv.com/el-espejismo-de-dawkins_a1526.html


 218 

Para Gefaell, habría que responderle al 
autor que esta afirmación es imprecisa. Tal y 
como está formulada, da a entender que la 
teoría de la evolución pretende explicar 
todos y cada uno de los pasos que se 
establecieron hasta dar lugar al surgimiento 
de los primeros seres vivos. Esto no es cierto.  

Lo único que establece la teoría 
evolutiva es que una vez surgieron 
entidades con capacidad autorreplicadora y 
susceptibles de mostrar variabilidad 
heredable, entonces el mecanismo de la 
selección natural pudo comenzar a operar, 
dando lugar a evolución. En ciertos casos, 
estas entidades autorreplicadoras podrían 
no haber sido ser seres vivos propiamente 
dichos, si no más bien biomoléculas con 
capacidad autorreplicadora.  

Esto es lo que defiende, a grandes 
rasgos, la hipótesis del mundo ARN: tras el 
surgimiento de dichas biomoléculas con 
capacidad autorreplicadora (similares a las 
actuales ribozimas), el mecanismo de la 
selección natural habría podido ponerse en 
marcha, dando lugar eventualmente, a 
través de procesos de variación heredable y 
selección, a las primeras células (Núñez de 
Castro, 2021).  

Ahora bien, cómo se formaron en 
primer lugar dichas biomoléculas con 
capacidad autorreplicadora no es algo que 

https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/?p=5690
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/?p=5690
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/?p=5690
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/?p=5690


 219 

pretenda explicar la teoría de la evolución, 
sino que queda en manos de los bioquímicos 
proporcionar tal explicación. Así pues, la 
frase tal y como es formulada por Juan 
Manuel De Prada es confusa y lleva a 
malentendidos acerca del alcance 
explicativo de la teoría evolutiva: esta no 
pretende explicar la evolución desde “el 
átomo hasta el hombre”, sino, en todo caso, 
desde las primeras biomoléculas 
autorreplicadoras hasta los organismos 
actuales. 

 

3. A continuación, afirma 
Prada: 

“La tesis de Darwin incluye dos 
proposiciones distintas: por un lado, la 
ascendencia común de los seres vivos, el 
famoso ‘árbol de la vida’; por otro, la 
transformación de unas especies en otras, 
mediante un proceso evolutivo de selección 
natural que implica la supervivencia de los 
mejor dotados. Pero si todos los seres vivos 
procedieran de un origen común, lo normal 
sería que existiesen infinitas formas de 
transición entre ellos, un abanico de seres en 
transformación que conectara las distintas 
especies, mediante multitud de formas 
intermedias. Pero lo que contemplamos en la 
naturaleza son, por el contrario, especies 



 220 

perfectamente conformadas. Darwin 
aseguraba que esos seres intermedios en 
constante transformación no han 
sobrevivido, pues eran «poco aptos para la 
lucha por la supervivencia». Pero estaba 
seguro de que los avances paleontológicos 
nos depararían multitud de fósiles que 
demostrarían la existencia de seres 
intermedios que conectasen los 
invertebrados con los peces, los peces con 
los anfibios, los anfibios con los vertebrados 
completamente terrestres… Sin embargo, 
tales seres intermedios no se han hallado. Se 
han encontrado, por supuesto, fósiles de 
especies ya extintas que, al igual que el 
ornitorrinco o el pez saltarín del fango, 
poseen órganos perfectamente 
desarrollados y funciones propias de 
diversas especies animales, pero no formas 
intermedias con órganos semi-desarrollados 
que no sean completamente funcionales.” 

 

En este párrafo, - de acuerdo con 
Gefaell - Juan Manuel de Prada defiende que 
el registro fósil no revela la existencia de 
fósiles de transición, dado que estos fósiles 
deberían mostrar órganos semidesarrollados 
que no serían completamente funcionales. 
Antes de comenzar a responder a esta 
afirmación, errónea de todo punto, es 
preciso aclarar que Juan Manuel de Prada 
está mezclando aquí dos cuestiones 



 221 

diferentes: el hecho de la evolución con la 
teoría de la evolución.  

Tal y como ha sido señalado en 
numerosas ocasiones (véase, por ejemplo, 
Stephen Jay Gould (1994), una cosa es el 
hecho de la evolución, esto es, la 
constatación de que la vida ha ido 
cambiando de forma más o menos paulatina 
a lo largo de la historia geológica, y otra es la 
teoría de la evolución, que reúne el conjunto 
de mecanismos que pretenden dar cuenta 
de dicho cambio, entre los que destaca la 
selección natural.  

Parece que lo que aquí está 
impugnando Juan Manuel de Prada es el 
hecho de la evolución, dejando intacta la 
teoría de la evolución. Se trata de una 
distinción necesaria de cara a evitar futuras 
confusiones. 

Pues bien, una vez constatado esto, se 
puede proseguir con la réplica a la 
afirmación de Juan Manuel de Prada acerca 
de la inexistencia de los fósiles de transición.  

Esta afirmación es simple y llanamente 
falsa. Para mostrar por qué, lo primero que 
debemos hacer es aclarar qué se entiende en 
la literatura científica moderna por “fósil de 
transición”. Según Herron & Freeman (2014), 
un fósil de transición es aquel que muestra 
rasgos comunes a un grupo de organismos 
ancestral y a su grupo taxonómico 

http://www.ibiologia.unam.mx/pdf/directorio/z/filosofia/Posdarwin/evoluci.pdf
http://www.ibiologia.unam.mx/pdf/directorio/z/filosofia/Posdarwin/evoluci.pdf
https://www.amazon.es/EVOLUTIONARY-ANALYSIS-REV-Jon-Herron/dp/0321616677


 222 

descendiente. Partiendo de esta definición, 
lo cierto es que el registro fósil está repleto 
de fósiles de transición.  

Simplemente por ceñirnos a los casos 
que De Prada cita, en la actualidad están 
descritos fósiles de transición entre 
invertebrados y peces (candidatos a esto son 
los organismos del 
Cámbrico Pikaia o Haikouichthys; Morris y 
Caron 2012, Shu et al. 2003), entre peces y 
anfibios (Tiktaalik, del Devónico) y entre 
anfibios y vertebrados completamente 
terrestres (Casineria, del Carbonífero). Así 
pues, es totalmente falso que no existan 
fósiles de transición si nos atenemos a la 
definición empleada en su día a día por los 
biólogos evolutivos. 

Teniendo en cuenta lo improbable de 
la fosilización (solo un porcentaje ínfimo de 
organismos terminan fosilizados), el hecho 
de haber encontrados tantos fósiles de 
transición es una prueba indudable a favor 
del hecho de la evolución.  

En cualquier caso, a diferencia de lo 
que piensa Juan Manuel De Prada, la 
existencia de fósiles de transición no es un 
requisito indispensable para aceptar la 
evolución. Hay linajes de organismos, como 
por ejemplo el de los platelmintos, en los 
cuales no existen fósiles (Dawkins 2009). Sin 
embargo, nadie duda de que los 

https://tendencias21.levante-emv.com/el-evolucionismo-teista-es-posible_a41172.html
https://tendencias21.levante-emv.com/el-evolucionismo-teista-es-posible_a41172.html
https://tendencias21.levante-emv.com/el-evolucionismo-teista-es-posible_a41172.html
https://www.amazon.es/Greatest-Show-Earth-Evidence-Evolution/dp/1416594795


 223 

platelmintos han evolucionado al igual que 
otros linajes de organismos. El motivo es que 
el resto de pruebas del hecho de la evolución 
(la biogeografía, la anatomía comparada, la 
genética, los órganos vestigiales, etc.) son 
suficientemente abrumadoras de por sí 
como para hacer innecesarios los fósiles. En 
este sentido, los fósiles son un añadido extra 
al conjunto de pruebas de la evolución. 

Hay un segundo elemento que es 
preciso señalar con respecto a la duda de 
Juan Manuel De Prada acerca de los fósiles 
de transición. Probablemente, ante la 
anterior respuesta, él replicaría que no es 
suficiente para persuadirle, pues este autor 
entiende que los fósiles de transición 
necesariamente han de mostrar órganos 
semidesarrollados no funcionales. Por ese 
motivo, los animales que hemos presentado 
como fósiles de transición, dado que eran 
animales plenamente funcionales, no 
cuentan como tales. Esta es una versión 
simplificada del argumento de la 
funcionalidad de la “media ala” de George J. 
Mivart, que fue formulado originalmente en 
tiempos de Darwin (Bowler 2003).  

Siempre y cuando se mantengan 
ambas funciones, un animal como este 
podría evolucionar gradualmente unas patas 
plenamente funcionales a partir de unas 
aletas plenamente funcionales. Esto es lo 
que se conoce en biología evolutiva como 

https://es.mihalicdictionary.org/wiki/Peter_J._Bowler
https://www.cambridge.org/core/journals/paleobiology/article/abs/exaptationa-missing-term-in-the-science-of-form/A672662BA208D220B9F9A06DE5D804B8


 224 

“exaptación” (Gould & Vrba 1982). En la 
exaptación, un órgano que surgió con una 
determinada función puede evolucionar 
para pasar a tener otra función diferente. En 
la actualidad, la exaptación sirve para dar 
cuenta del origen de múltiples órganos, tales 
como, por ejemplo, la vejiga natatoria de los 
peces. Otro caso representativo en este 
sentido es el de las alas: existe evidencia 
experimental obtenida con crías de aves 
actuales de que las protoalas o alas 
“semidesarrolladas” podrían haber tenido un 
papel funcional en la evolución incipiente de 
las alas antes de que estas se empleasen 
para el vuelo.  

Así, parece que las protoalas o alas 
“semidesarrolladas” permiten trepar más 
eficazmente a los árboles y, gracias a ello, 
ayudan a escapar mejor de los depredadores 
(Dial et al. 2006). En consecuencia, el 
argumento de De Prada acerca de los 
órganos “semidesarrollados” falla también 
en este punto: cuando se busca, se 
encuentra evidencia a favor de la utilidad de 
estos hipotéticos órganos no plenamente 
funcionales. 

 

 

 

https://www.cambridge.org/core/journals/paleobiology/article/abs/exaptationa-missing-term-in-the-science-of-form/A672662BA208D220B9F9A06DE5D804B8


 225 

4. Acto seguido, Juan 
Manuel De Prada señala: 

“Viendo que los fósiles no brindaban apoyo 
suficiente a sus teorías, el evolucionismo 
recurrió al estudio de las semejanzas 
moleculares entre los seres vivos. Pero el 
estudio de las secuencias de aminoácidos de 
la globina de diversas especies no permite 
establecer taxativamente una ‘secuencia 
evolutiva’ que las relacione.” 

 

Dejando a un lado el hecho de que el 
autor vuelve a confundir el hecho de la 
evolución con la teoría de la evolución, y que 
vuelve a utilizar el rótulo “evolucionista” de 
forma inadecuada, aquí De Prada comete un 
doble error. 

 El primero de ellos revela un completo 
desconocimiento de la disciplina de la 
filogenia molecular, pues asume que la única 
forma de estudiar el parentesco molecular 
de las especies es comparar la secuencia de 
aminoácidos de la hemoglobina de diversas 
especies.  

Estas técnicas han puesto de 
manifiesto de forma indudable y reiterada el 
parentesco taxonómico entre todas las 
especies del planeta. De hecho, gracias a 
ellas tenemos un conocimiento bastante 
exacto de lo que Francisco J. Ayala (1985) 

http://evolucion.webs7.uvigo.es/1-Conceptos/4-teoria-evolucion.php?tema=b


 226 

denomina “el camino de la evolución”, es 
decir, la secuencia de episodios históricos 
que han dado lugar a la diversidad de 
especies vivientes de la actualidad. Por este 
motivo, convendría que Juan Manuel De 
Prada actualizase sus fuentes antes de 
opinar de forma tan taxativa. 

Sin embargo, el segundo error, de 
carácter histórico, es, si cabe, de mucha 
mayor envergadura. De Prada parece sugerir 
que, debido a que los fósiles no constituían 
una prueba suficientemente robusta para la 
teoría de la evolución, entonces los 
seguidores de Darwin cambiaron de 
estrategia y comenzaron a estudiar los genes 
para ver si encontraban apoyo en estos.  

Sin embargo, esta tesis no cuenta con 
el más mínimo aval histórico. De forma muy 
resumida, la historia de la biología evolutiva 
desde Darwin hasta el surgimiento de la 
biología molecular es la siguiente: gracias El 
origen de las especies, publicado 
originalmente en 1859, Darwin consiguió 
persuadir a la comunidad de biólogos y 
naturalistas de su época del hecho evolutivo.  

Sin embargo, no hizo lo propio con su 
teoría de la selección natural. En 
consecuencia, tras la muerte de Darwin en 
1882 comenzaron a surgir múltiples escuelas 
de pensamiento evolutivo que, aunque 
aceptaban el hecho de la evolución, 

http://evolucion.webs7.uvigo.es/1-Conceptos/4-teoria-evolucion.php?tema=b
http://evolucion.webs7.uvigo.es/1-Conceptos/4-teoria-evolucion.php?tema=b
http://evolucion.webs7.uvigo.es/1-Conceptos/4-teoria-evolucion.php?tema=b
http://evolucion.webs7.uvigo.es/1-Conceptos/4-teoria-evolucion.php?tema=b


 227 

proponían distintas teorías para dar cuenta 
del mismo (Bowler 1983, Bowler, 2003).  

Entre dichas escuelas se encontraba 
una conformada casi exclusivamente por 
paleontólogos, la escuela ortogenetista, que 
defendía que la evolución procedía por 
medio de un impulso interno de los 
organismos a evolucionar en direcciones 
determinadas aun a costa de sacrificar la 
adaptabilidad de las especies. Otra de estas 
escuelas estaba conformada, a su vez, por 
genetistas, y recibía el nombre de 
“mutacionismo”.  

Los mutacionistas, inspirados por la 
naturaleza cualitativa del cambio hereditario 
postulada por el primer mendelismo, 
pensaban que la evolución se producía de 
forma súbita por medio de cambios de gran 
envergadura en el material genético. Tanto 
los ortogenetistas como los mutacionistas, 
coetáneos en el tiempo, desconfiaban de la 
teoría darwiniana de la selección natural. Sin 
embargo, ambos aceptaban sin ambages el 
hecho de la evolución, que trataban de 
explicar con ahínco.  

Con el paso del tiempo, las tesis de los 
mutacionistas y los ortogenetistas fueron 
siendo abandonadas paulatinamente por 
falta de apoyo empírico. Así, los estudios de 
genética llevados a cabo en el laboratorio de 
Thomas H. Morgan revelaron que la mayor 

https://www.amazon.es/Eclipse-Darwinism-Anti-Darwinian-Evolution-Theories/dp/0801829321
https://es.mihalicdictionary.org/wiki/Peter_J._Bowler


 228 

parte de cambios genéticos son de pequeña 
magnitud, y que los grandes saltos 
mutacionales constituyen una rara 
excepción. Por su parte, los estudios de 
George G. Simpson sobre las tendencias y 
patrones revelados por el registro fósil 
mostraron a las claras que las supuestas 
tendencias ortogénicas postuladas por la 
escuela homónima no tenían lugar en el 
registro fósil (Bowler 2003). 

Tras las contribuciones realizadas en la 
década de 1920 por J. B. S. Haldane, Robert 
Fisher y Sewall Wright, que consiguieron 
compatibilizar la genética mendeliana con la 
teoría de la selección natural, un conjunto 
de científicos provenientes de las distintas 
ramas de la biología y la historia natural, 
capitaneados por el genetista Theodosius 
Dobzhansky (cristiano, por cierto; Collins 
2006), consiguieron aunar en un gran marco 
teórico evolutivo las aportaciones de la 
genética de poblaciones, la taxonomía, la 
botánica y la paleontología.  

A dicho marco teórico se le denominó 
la Síntesis Evolutiva Moderna. La Síntesis 
Evolutiva Moderna, construida sobre una 
base darwinista, supuso la estocada final a 
las escuelas que surgieron en el campo de 
los estudios evolutivos tras la muerte de 
Darwin, incluidas el mutacionismo y la 
ortogénesis.  

https://www.amazon.com/-/es/Peter-J-Bowler/dp/0520261283
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/?p=5156
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/?p=5156


 229 

Esta teoría no solo consiguió persuadir 
al conjunto de la comunidad científica del 
hecho de la evolución (algo que ya había 
hecho Darwin), sino que además consiguió 
fundamentar sobre una base más sólida la 
teoría de la selección natural darwiniana. 
Una vez constituida la Síntesis Evolutiva 
Moderna, el surgimiento paralelo de la 
biología molecular aportó todavía más 
pruebas y argumentos a favor tanto del 
hecho como la teoría de la evolución, 
revelando la estructura molecular de las 
mutaciones o diseñando la técnica del reloj 
molecular para el cálculo de filogenias. 

En el anterior relato histórico no hay 
ningún atisbo de la tesis de Juan Manuel De 
Prada: es completamente falso que los 
biólogos evolutivos se desviasen desde la 
paleontología hasta la genética para 
obtener las pruebas a favor de la evolución 
que los fósiles no revelaban. Ambos 
trabajaron paralelamente hasta su 
integración bajo la Síntesis Evolutiva 
Moderna bajo la premisa de que la evolución 
es un hecho. Tanto los paleontólogos como 
los genetistas estaban convencidos desde la 
publicación de El origen de las especies de la 
realidad del hecho evolutivo.  

No necesitaban encontrar más 
pruebas de las que Darwin aportó. Es más, 
tanto los paleontólogos como los genetistas 
quedaron convencidos no solo del hecho de 



 230 

la evolución, sino también de la teoría de la 
selección natural, una vez la Síntesis 
Evolutiva Moderna mostró que la 
paleontología era compatible con la 
genética de poblaciones y con la selección 
natural. Así pues, de nuevo, Juan Manuel De 
Prada comete un error de bulto, esta vez de 
naturaleza histórica. 

 

5. El escritor prosigue así su 
artículo: 

“Y tampoco las mutaciones genéticas 
confirman plenamente las tesis 
evolucionistas, pues toda mutación azarosa 
tiende por lo común a deteriorar el código 
genético, no a mejorarlo. Las mutaciones 
‘favorables’, en el estricto sentido de la 
palabra, sólo se dan una entre un millón; y 
no deben confundirse con la variabilidad 
genética que tiene todo organismo, que 
hace que en determinadas circunstancias se 
expresen genes que ya estaban presentes –
aunque reprimidos– porque su funciona-
miento no era necesario.” 

La frase con la que se inicia este 
párrafo revela un profundo desconocimiento 
de los fundamentos más básicos de la 
genética contemporánea, lo cual ya debería 
hacernos dudar de todo lo que dice Juan 
Manuel De Prada a continuación. En efecto, 



 231 

De Prada señala que las mutaciones azarosas 
tienden a deteriorar el “código genético”. 
Esta afirmación carece de sentido, pues el 
código genético es la correspondencia entre 
tripletes de nucleótidos y aminoácidos 
proteinogénicos, y dicho código no puede 
ser “deteriorado” en ningún sentido 
científicamente válido. 

Si nos atenemos al principio de la 
caridad en filosofía y teoría de la 
argumentación (Blackburn 1994), según el 
cual debemos interpretar las palabras de 
nuestro interlocutor de la forma más 
racional posible, obviando los posibles 
malentendidos que contenga e intentando 
entender lo que dice, supongo que el 
verdadero mensaje de Juan Manuel es que la 
mayoría de mutaciones son deletéreas.  

Esta afirmación es cierta. Sin embargo, 
esto no cuestiona ni el hecho ni la teoría de 
la evolución, tal y como parece sugerir De 
Prada por el contexto en el que se enmarca 
su afirmación. Hay al menos dos motivos 
para ello: el primero es que la cantidad de 
pruebas a favor del hecho evolutivo sigue 
siendo abrumadora independientemente de 
cuál sea la naturaleza de las mutaciones; y el 
segundo es que, aunque la mayoría de 
mutaciones sean deletéreas, el hecho de que 
la selección fije aquellas de naturaleza 
beneficiosa, aunque sean una minoría, hace 
posible el cambio acumulativo adaptativo en 



 232 

el genoma de los organismos. Por tanto, de 
nuevo el argumento de De Prada falla. 

 

6. La siguiente frase del 
artículo es la que sigue: 

“Las mutaciones sólo pueden alterar algo 
que ya existe, no pueden crear nuevos genes 
ni aumentar la información genética.” 

 

Esta afirmación es, de nuevo, falsa, y 
se soluciona con un mínimo de 
conocimiento sobre biología evolutiva. 
Parece que Juan Manuel De Prada asume 
que las mutaciones se restringen a lo que en 
genética se conoce como mutaciones 
puntuales, que afectan a un solo nucleótido 
del genoma. Sin embargo, además de las 
mutaciones puntuales, existen otras de 
mayor envergadura que implican a genes 
enteros, regiones del genoma, cromosomas 
o, incluso al genoma entero. 

 Entre estas mutaciones se encuentran 
las conocidas como duplicaciones, en las 
cuales un fragmento determinado del 
genoma (o un cromosoma, o el genoma 
entero) se duplica. Las duplicaciones, que 
aumentan la información genética de un 
genoma, parecen haber sido un elemento 
bastante frecuente en la evolución de los 



 233 

distintos linajes de organismos. Por ejemplo, 
la evolución de los vertebrados parece haber 
sido posible por una duplicación completa 
del complejo de genes Hox, que regulan el 
proceso de desarrollo en todos los 
eumetazoos (Carroll et al. 2004). Una vez 
más, De Prada debía haberse informado 
debidamente antes de hacer afirmaciones 
como esta. 

 

7. Una de las últimas 
afirmaciones del artículo 
de Juan Manuel De Prada 
es el siguiente: 

“Pero aun en el caso de que se hayan dado 
mutaciones ‘favorables’, estas no bastan 
para producir una nueva especie; para ello, 
son precisas ‘transmutaciones’ del 
organismo que sólo pueden lograrse en 
laboratorio. O sea… mediante la 
intervención de una inteligencia que las 
provoque y encauce. 

Y es que el organismo de un ser vivo es un 
conjunto infinitamente complejo de 
estructuras integradas e interrelacionadas 
entre sí que funcionan como un todo, con 
vistas a un fin; y que, por lo tanto, no puede 
cambiar por partes. Por consiguiente, para 
que un cambio significativo en una 



 234 

estructura o en una función sea viable, tiene 
que cambiar simultáneamente todo el 
organismo; y, para que esto ocurra, tendría 
que cambiar toda la información hereditaria, 
de forma simultánea y sin un solo error. Es 
decir, debería ocurrir una mutación 
gigantesca, un reordenamiento radical de 
todo el genoma, dirigido y especificado 
hasta en los más mínimos detalles. Lo cual 
constituye un verdadero milagro… que es 
precisamente lo que el evolucionismo trata 
de negar.” 

 

En estos pasajes, Juan Manuel De 
Prada sugiere que la evolución no es posible 
por medio de mutaciones favorables en 
determinados puntos del genoma debido a 
que los organismos son totalidades 
integradas que no pueden cambiar por 
partes. Una mutación en una región 
requeriría cambios en otras regiones del 
organismo. Vayamos por partes. Estoy de 
acuerdo con la afirmación de que los 
organismos son totalidades integradas. Sin 
embargo, de esto no se deduce 
necesariamente que no sean susceptibles de 
evolución por partes. 

El motivo de esto es que, - según 
Gefaell - aunque sea correcto pensar que los 
organismos son totalidades integradas 
dirigidas a fines (p. e. Walsh 2015), esto no 



 235 

quita que dichas totalidades están 
compuestas por módulos funcionales 
relativamente autónomos (Gilbert & Epel 
2009). Este es uno de los hallazgos más 
fascinantes de la “evo-devo” o biología 
evolutiva del desarrollo, uno de los últimos 
avances dentro de la disciplina de la biología 
evolutiva.  

Estos módulos permiten la evolución 
de determinadas partes del organismo de 
una forma relativamente independiente a la 
del resto de módulos. Ahora bien, es cierto 
que, para mantener la integridad funcional, 
los organismos deben poseer mecanismos de 
autoensamblaje que garanticen la 
coherencia morfológica de sus distintas 
partes. Esto se consigue, entre otras formas, 
por medio de lo que se denomina 
“acomodación fenotípica”.  

La acomodación fenotípica se refiere 
al proceso por el cual, tras una mutación 
genética en un sistema, el resto de sistemas 
se reacomodan a dicha mutación mediante 
plasticidad fenotípica u otros mecanismos de 
autoorganización, de forma que no es 
necesario que en dichos sistemas se 
produzcan nuevas mutaciones para dar 
lugar a organismos integrados y coherentes 
(West-Eberhard 2003; Sterelny 2009). La 
acomodación fenotípica es un fenómeno 
que los biólogos evolutivos contemporáneos 
reconocen sin ningún tipo de problemas, y 



 236 

que ayuda a explicar por qué los cambios 
evolutivos no necesariamente implican 
grandes mutaciones, algo que desde Thomas 
H. Morgan se sabe que es la excepción y no 
la regla. Así pues, de nuevo Juan Manuel De 
Prada yerra en su análisis. 

 

8. Por último, De Prada 
finaliza: 

“Pecaríamos de ingenuidad si pensásemos 
que el evolucionismo es tan sólo una 
hipótesis científica. El evolucionismo es, 
sobre todo, un postulado filosófico 
materialista cuyo objetivo último es negar no 
la narración literal de los primeros capítulos 
del Génesis (algo que ya San Agustín nos 
advirtió que no debía hacerse), sino la 
intervención divina en la creación de la vida. 
La Evolución, con mayúscula, se convierte así 
en la responsable única de toda la historia 
del universo, una fuerza ciega y mecánica 
que estaría cambiando constantemente el 
mundo y dirigiéndolo hacia algo diferente y 
mejor. He aquí la idea que subyace detrás de 
las bellas historias de dinosaurios mutantes 
que tanto nos encandilan.” 

 

En este último párrafo, Juan Manuel 
De Prada vuelve a incurrir en el error de 
confundir la teoría de la evolución, una 



 237 

teoría científica, con el evolucionismo, que 
tal y como él mismo afirma, es un postulado 
o tesis filosófica. Tal y como señalé en la 
primera parte de esta respuesta, se puede 
criticar el evolucionismo sin por ello tratar de 
atacar la teoría evolutiva, que, por sí sola, no 
implica necesariamente el evolucionismo.  

La crítica del evolucionismo o 
naturalismo metafísico (que De Prada 
denomina “materialismo”) debe realizarse 
sobre bases filosóficas, no criticando los 
principales hallazgos y teorías de una de las 
disciplinas más consolidadas de la ciencia 
moderna, la biología evolutiva. Dicha 
estrategia, además de estar condenada al 
fracaso desde un punto de vista teórico, es 
contraproducente desde un punto de vista 
social, ya que da alas a los movimientos anti-
ciencia en un momento de pandemia 
mundial. 

Aunque en el siglo XIX algunos 
seguidores de Darwin utilizaron sus 
argumentos con fines antirreligiosos, el 
mismo Darwin en varias ocasiones afirma 
que su interés es puramente científico: 
buscar una explicación racional al cambio 
biológico irreversible. Y aunque en su 
autobiografía se manifiesta como agnóstico, 
nunca tuvo afán apologético. 

 

https://tendencias21.levante-emv.com/persiste-el-conflicto-entre-darwinismo-y-religion_a3561.html
https://tendencias21.levante-emv.com/persiste-el-conflicto-entre-darwinismo-y-religion_a3561.html
https://tendencias21.levante-emv.com/persiste-el-conflicto-entre-darwinismo-y-religion_a3561.html
https://tendencias21.levante-emv.com/persiste-el-conflicto-entre-darwinismo-y-religion_a3561.html
https://tendencias21.levante-emv.com/persiste-el-conflicto-entre-darwinismo-y-religion_a3561.html


 238 

Conclusión: La evolución es 
un hecho.  

La teoría de la evolución explica 
satisfactoriamente ese hecho. Parece que lo 
que verdaderamente preocupa a Juan 
Manuel De Prada es la asociación que 
algunos pensadores hacen entre el ateísmo y 
teoría de la evolución. Sin embargo, tal y 
como han demostrado múltiples biólogos y 
filósofos (por ejemplo, Ruse 2004; Collins 
2006; Miller 2007; Sequeiros, 2009; Sober 
2011), es posible creer en Dios, incluido el 
Dios de los cristianos, y no albergar dudas 
acerca de la biología evolutiva. La crítica del 
evolucionismo no pasa por criticar ni el 
hecho ni la teoría de la evolución. Afirmar 
creacionismo para defender la creencia en 
Dios no es una postura respetable 
intelectualmente y, además, es perniciosa 
por fomentar la desconfianza en la ciencia 
motivada por razones ideológicas. Los 
intelectuales públicos como Juan Manuel De 
Prada deberían cuidarse más de opinar a la 
ligera sobre temas técnicos, dada su gran 
influencia para el gran público. Pongamos 
fin al machismo discursivo. No demos alas al 
negacionismo científico. Fomentemos una 
cultura intelectual más informada y 
responsable. 

 

https://www.casadellibro.com/libro-puede-un-darwinista-ser-cristiano-la-relacion-entre-ciencia-y-re-ligion/9788432312830/1128574
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/?p=5156
https://www.amazon.es/%C2%BFPuede-Cristiano-Ser-Evolucionista-Cruce/dp/8428821488


 239 

 

17 
Tres propuestas 

interdisciplinares sobre la 
teología de la creación en 
el diálogo con la ciencia 

 

Terminamos con una mirada al futuro. Al 
inicio recordábamos un texto de la carta del 
papa Juan Pablo II en 1986 al entonces 
director del Observatorio Vaticano. En ella 
leíamos: “La ciencia puede liberar a la 
religión de error y superstición; la religión 
puede purificar la ciencia de idolatría y falsos 
absolutos. Cada una puede atraer a la otra 
hacia un mundo más amplio, un mundo en 
el que ambas pueden florecer”. (Juan Pablo 
II, carta al padre George Coyne) 

 Y en la carta de invitación para esta 
conferencia, el padre Luis Rodríguez me 
decía: “El título de la ponencia a la que te 
invitamos es "la teoría de la evolución y la 
teología de la creación". Nos gustaría mucho 
que enfocaras en tema en como la tradición 
católica sobre el tema de la creación se ha 
enriquecido tomando en cuenta el tema de 



 240 

la evolución, asunto que sé que dominas 
mucho y que has trabajado por mucho 
tiempo”. 

 Decía al inicio que en las cien páginas 
que el Catecismo de la Iglesia Católica (1992) 
dedica al tema de la teología de la creación, 
no hay ni una sola cita de un libro de 
contenido de ciencias de la naturaleza y 
menos de evolución. Es una gran deficiencia: 
la ceguera de algunos teólogos hacia el 
papel de la ciencia como constructora de 
paradigmas interpretativos del mundo. 

La verdad es que llevo en estos 
asuntos casi medio siglo... y voy a intentar 
resumir algunas cosas.  

Ofrecemos, para terminar, tres 
propuestas interdisciplinares que nos 
parecen integradoras de la teología de la 
creación en el diálogo con la ciencia: la de 
Juan Luis Ruiz de la Peña (1988), la de Karl 
Schmitz-Moormann (2009) y la más reciente, 
la de Javier Martínez Baigorri (2019) 

 

1 La propuesta de Juan Luis Ruiz 
de la Peña (1988) 
Un primer intento de propuesta 
interdisciplinar entre teoría de la evolución y 
teología de la creación la encontramos en el 
ensayo de Juan Luis Ruiz de la Peña 



 241 

[Teología de la creación, Editorial Sal Terrae, 
colección Presencia Teológica, número 24, 
1988. Última edición, la 7ª (2006), 282 
páginas]. Juan Luis Ruiz de la 
Peña (Vegadeo, Asturias, 1 de 
octubre de 1937 - 27 de septiembre de 1996) 
fue un teólogo español, hermano de los 
profesores Juan Ignacio y Álvaro Ruiz de la 
Peña. En enero de 1954 entró en el 
Seminario de Oviedo y se ordenó sacerdote 
en 1961. En la Universidad Gregoriana 
(Roma) tuvo como maestro al jesuita Juan 
Alfaro. También estudió en el Pontificio 
Instituto de Música Sacra, especializándose 
en piano y órgano. Fue designado profesor 
de Escatología, impartiendo lecciones 
de Antropología Teológica y de Teología de 
la Creación e inició un diálogo con la 
filosofía marxista. En 1964 fue designado 
profesor de Teología Sistemática en el 
Seminario de Oviedo. Ejerció la docencia de 
1971 a 1976 en la Facultad de Teología del 
Norte, y fue catedrático de Antropología 
Teológica y Escatología en la Universidad 
Pontificia de Salamanca. Fue profesor 
invitado de la Universidad de Comillas y 
miembro de número del Instituto de Ciencias 
de la Religión de la Universidad de Oviedo. 
Fue uno de los fundadores de la edición 
española de la revista Communio. Revista 
Internacional de Teología. 

https://es.wikipedia.org/wiki/Vegadeo
https://es.wikipedia.org/wiki/Asturias
https://es.wikipedia.org/wiki/1_de_octubre
https://es.wikipedia.org/wiki/1_de_octubre
https://es.wikipedia.org/wiki/1937
https://es.wikipedia.org/wiki/27_de_septiembre
https://es.wikipedia.org/wiki/1996
https://es.wikipedia.org/wiki/Te%C3%B3logo
https://es.wikipedia.org/wiki/Espa%C3%B1a
https://es.wikipedia.org/wiki/Universidad_Gregoriana
https://es.wikipedia.org/wiki/Pontificio_Instituto_de_M%C3%BAsica_Sacra
https://es.wikipedia.org/wiki/Pontificio_Instituto_de_M%C3%BAsica_Sacra
https://es.wikipedia.org/wiki/Escatolog%C3%ADa_(religi%C3%B3n)
https://es.wikipedia.org/wiki/Antropolog%C3%ADa_teol%C3%B3gica
https://es.wikipedia.org/w/index.php?title=Teolog%C3%ADa_de_la_creaci%C3%B3n&action=edit&redlink=1
https://es.wikipedia.org/w/index.php?title=Teolog%C3%ADa_de_la_creaci%C3%B3n&action=edit&redlink=1
https://es.wikipedia.org/wiki/Marxismo
https://es.wikipedia.org/wiki/Teolog%C3%ADa_sistem%C3%A1tica
https://es.wikipedia.org/w/index.php?title=Facultad_de_Teolog%C3%ADa_del_Norte&action=edit&redlink=1
https://es.wikipedia.org/w/index.php?title=Facultad_de_Teolog%C3%ADa_del_Norte&action=edit&redlink=1
https://es.wikipedia.org/wiki/Universidad_Pontificia_de_Salamanca
https://es.wikipedia.org/wiki/Universidad_Pontificia_de_Salamanca
https://es.wikipedia.org/wiki/Universidad_de_Comillas
https://es.wikipedia.org/w/index.php?title=Instituto_de_Ciencias_de_la_Religi%C3%B3n_de_la_Universidad_de_Oviedo&action=edit&redlink=1
https://es.wikipedia.org/w/index.php?title=Instituto_de_Ciencias_de_la_Religi%C3%B3n_de_la_Universidad_de_Oviedo&action=edit&redlink=1
https://es.wikipedia.org/w/index.php?title=Communio._Revista_Internacional_de_Teolog%C3%ADa&action=edit&redlink=1
https://es.wikipedia.org/w/index.php?title=Communio._Revista_Internacional_de_Teolog%C3%ADa&action=edit&redlink=1


 242 

En un comentario a su libro titulado 
“Dios compatible con Darwin” (2011)49, se 
resalta esta frase resumen de su tesis con 
ecos de Karl Rahner: “Dios, catalizador de la 
evolución:  “Dios opera desde dentro de la 
causalidad creada informándola, 
potenciándola, para hacer factible que ella 
misma traspase su límite; los seres se auto-
trascienden”. 

Ruiz de la Peña sabe que desde la 
ciencia el fixismo no tiene cabida: “Hoy 
somos sensibles a las funestas consecuencias 
que tuvo para la Iglesia su tenaz 
enfeudamiento en una cosmovisión fixista; 
ahora corremos el riesgo de involucrar fe y 
evolución; la fe ha de proclamar siempre su 
libertad frente a cualquier tipo de visión del 
mundo” 

Y da un paso adelante: “Hay que 
resistirse a la tentación de comprometer este 
misterio de la fe con una determinada 
cosmovisión; la fe no puede estar ligada a 
esta o aquella imagen del mundo. Hoy 
somos muy sensibles a las funestas 
consecuencias que tuvo para la Iglesia su 
tenaz enfeudamiento en una cosmovisión 
fixista y su repulsa del evolucionismo (…). 

 

49 
https://pauinarejos.wordpress.com/2011/12/31/dios-
compatible-con-darwin/ 
 

https://pauinarejos.wordpress.com/2011/12/31/dios-compatible-con-darwin/
https://pauinarejos.wordpress.com/2011/12/31/dios-compatible-con-darwin/


 243 

Precisamente por ello, ahora corremos el 
riesgo de involucrar ambas cosas (evolución-
fe en la creación) de tal suerte que la primera 
se erija en marco definitivo e insuperable de 
la segunda. Pues bien, la fe debe conservar 
siempre su libertad frente a cualquier tipo de 
cosmología; la teología ha de proclamar 
siempre que el contenido de la palabra 
revelada desborda en cualquier caso toda 
teoría científica y, en general, toda 
formulación humana”. 

 

Para Ruiz de la Peña, es evidente que 
la definición clásica de creación como 
producción de algo a partir de la nada 
(“productio rei ex nihilo sui et subjecti”) no 
puede aplicarse a la totalidad de lo real. Tal 
definición convenía a una cosmovisión 
estática, en la que la pluralidad de las 
criaturas emerge acabada y conclusa en su 
ser respectivo desde el comienzo (…) pero no 
a la cosmovisión evolutiva actualmente 
vigente (…).  

Hoy sabemos (…) que casi todo 
procede de algo (…); puesto que hay una 
cosmogénesis, una biogénesis y una 
antropogénesis, todos los seres se prolongan 
hacia atrás, hunden sus raíces en formas de 
ser anteriores e inferiores, de las que 
proceden por evolución (…). Si, en efecto, se 
toma en serio el hecho de la evolución, que 



 244 

sustituye la cosmovisión estática de un 
universo fixista por la cosmovisión dinámica 
de un universo en proceso de autodesarrollo 
progresivo, tal hecho está implicando que se 
da en la historia del cosmos un permanente 
plus-devenir; los seres se autotrascienden, 
rebasan su umbral ontológico, van de menos 
a más. ¿Cómo es ello posible? 

¿Cómo lo más puede salir de lo menos, 
siendo así que nadie da lo que no tiene? La 
respuesta no puede hallarse en la sola 
causalidad creada; tiene que estar en la 
causalidad divina; una causalidad no inferior 
en rango ontológico a la de la productio ex 
nihilo y que, por tanto, ha de ser llamada 
creación.  

Esa causalidad creativa es de orden 
trascendental; Dios opera desde dentro de la 
causalidad creada informándola, 
potenciándola, para hacer factible que ella 
misma traspase su límite. La acción divina no 
interrumpe la secuencia de las causas 
intramundanas, no se intercala en la cadena 
como un eslabón más; de hacerlo así, Dios se 
degradaría, pasando a ser él mismo una 
causa intramundana entre otras. La acción 
de Dios no es perceptible 
fenomenológicamente, no puede serlo (…). A 
tenor de lo que acaba de exponerse, es claro 
que las teorías de la evolución no excluyen la 
doctrina de la creación (…). 



 245 

Para Ruiz de la Peña, “creación y 
evolución se sitúan en planos distintos”. Y 
prosigue: “El concepto ‘creación’ es 
explicativo y responde sobre el ser; las 
teorías evolutivas son descriptivas y 
responden sobre la apariencia; a nadie se le 
ocurriría declarar incompatibles el juicio 
estético de un lienzo con su análisis químico” 

Y más adelante: “Lo que sí puede y 
debe sostenerse (…) es que las teorías de la 
evolución son teorías descriptivas, no 
explicativas; que no hacen inútil, sino que 
postulan, una reflexión sobre el por qué del 
fenómeno evolutivo; que esta reflexión 
puede desembocar tanto en la explicación 
monista-materialista como en la explicación 
creacionista; que, en suma, el concepto 
‘creación’ pertenece al ámbito del discurso 
explicativo, meta-físico, y responde a la 
pregunta sobre el ser (¿por qué ‘es’ algo, y 
no la nada?), mientras que el concepto 
‘evolución’ pertenece al ámbito del discurso 
descriptivo, físico, y responde a la pregunta 
sobre el aparecer (¿cuándo y cómo aparecen 
estas cosas y no otras?)(…)”.  

Ruiz de la Peña hace equilibrios para 
intentar compatibilizar: “La creación ex 
nihilo sigue vigente: nada preexiste a la 
acción creadora y es forzoso presumir que el 
mundo no puede fracasar, puesto que sería 
el fracaso del mismo Dios” 



 246 

Y concluye: “Tras esta relectura del 
concepto de creación en un universo 
evolutivo, no estará de más volver a la 
formulación clásica (“creatio ex nihilo”) para 
comprobar que, lejos de haber quedado 
inservible, sigue conservando una 
significatividad (…): nos recuerda que no hay 
nada que preexista a la acción creadora, la 
motive o la funde, fuera de Dios; no hay 
nada que quede a extramuros de esa acción 
creadora (…).  

En este sentido, la expresión ‘creatio 
ex nihilo’ cumple ante todo una función 
negativa; sirve para drenar cualquier residuo 
de dualismo en la representación de los 
orígenes del cosmos (…). Es forzoso 
presumir, por consiguiente, que la historia 
de éste [el universo] no acabará en 
catástrofe; el mundo creado por Dios ‘de la 
nada’, esto es, de su pura y simple voluntad, 
no puede fracasar, puesto que el suyo sería 
el fracaso del mismo Dios (…)”. 

 

2 La propuesta de Karl 
Schmitz-Moormann 

Las ideas del teólogo y biólogo Karl 
Schmitz-Moorman (1928-1996) son hoy de 
necesaria consideración a la hora de un 
entendimiento cristiano del proceso 
evolutivo. Inspirado en Teilhard de Chardin, 



 247 

su descripción de la evolución cósmica ha 
aportado enfoques esenciales que permiten 
profundizar y prolongar las ideas de 
Teilhard.  

Schmitz-Moormann, publica Teología 
de la Creación en un mundo en Evolución50 
da póstumamente en 1997. Inspirado por 
Teilhard y su metafísica de la unión, 
introduce su concepto de «uni-totalidad», y 
observa tales uni-totalidades a lo largo del 
progreso evolutivo, desde las partículas 
subatómicas hasta las agrupaciones 
humanas. Observa la diversidad de unión, 
explicada por interacción nuclear o por amor 
interpersonal. Ve por analogía nuestro Dios 
tri-uno como la Uni-totalidad suprema unida 
por amor, a la que se acercan las uni-
totalidades creadas, como auténticos 
«vestigios trinitarios». Y en el centro de su 
intuición ve la creación continua evolutiva 
como la respuesta a una «llamada creadora», 
una llamada del Creador tri-uno que invita a 
la nada (absoluta o relativa) a acercarse 
hacia su riqueza de ser, sin forzar a nadie, 
sólo invitando a unirse a los elementos 
próximos de cada nivel. Esta acción, no 
imperativa, sino amorosa por la que está 
llegando a ser toda la creación nos descubre 

 

50 K. Schmitz-Moormann. Teología de la Creación en 
un mundo en Evolución. Editorial Verbo Divino, 
(2005) traducción de la edición de 1997. 



 248 

un Creador que está también realizándose 
en suprema unión amorosa, según habría de 
describirse en una metafísica de lllegar-a-ser. 
La creación progresiva de información 
acerca también a la omnisciencia divina, y la 
de la libertad posibilita responder 
amorosamente a la invitación de la llamada 
creadora. Ofrecemos los textos más 
auténticos de Schmitz-Moormann e 
investigamos su origen. Esta intuición sobre 
la «llamada creadora» enriquece 
teológicamente la de Karl Rahner sobre la 
acción trascendental que sostiene 
la«autotrascendencia activa», y será 
ulteriormente enriquecida por la de Denis 
Edwards, que la ve como «acción propia del 
Espíritu» dentro de una ontología relacional. 

En Schmitz-Moormann destaca la 
unidad de la creación y la autonomía del 
mundo creado por Dios. Pero, al mismo 
tiempo, esa autonomía es la que permite 
entender la creación de un cosmos hecho 
para “hacerse a sí mismo” en la libertad. Tal 
vez, el texto de este artículo firmado por 
Miguel Lorente Páramo, pueda dar algunas 
pistas: “Karl Schmitz-Moormann une la teoría 
evolutiva con la teología de la creación”, 



 249 

publicado en Tendencias21 de las religiones 
el 28 de junio de 200951.  

 Uno de los autores (muy leídos y 
valorados en los años 70 que más han 
contribuido a tender puentes entre la teoría 
de la evolución y la teología de la creación es 
el jesuita científico Pierre Teilhard de 
Chardin (1881-1955). Desde sus 
aportaciones científicas que se expanden 
hacia la filosofía, la teología y la 
espiritualidad, las ideas del teólogo y biólogo 
Karl Schmitz-Moormann (1928-1996) son 
hoy de necesaria consideración a la hora de 
un entendimiento cristiano del proceso 
evolutivo.  

Inspirado en Teilhard de Chardin, su 
descripción de la evolución cósmica ha 
aportado enfoques esenciales que permiten 
profundizar y prolongar las ideas de 
Teilhard. En Karl Schmitz-Moormann destaca 
la unidad de la creación y la autonomía del 
mundo creado por Dios. Pero, al mismo 
tiempo, esa autonomía es la que permite 
entender la creación de un cosmos hecho 
para “hacerse a sí mismo” en la libertad.  

Con el libro de Schmitz-
Moormann Teología de la Creación de un 

 

51 https://tendencias21.levante-emv.com/karl-
schmitz-moormann-une-la-teoria-evolutiva-con-la-
teologia-de-la-creacion_a3430.html 

http://www.usao.edu/~facshaferi/KARL.HTML
http://www.usao.edu/~facshaferi/KARL.HTML
http://www.metanexus.net/Magazine/tabid/68/id/7100/Default.aspx
https://tendencias21.levante-emv.com/karl-schmitz-moormann-une-la-teoria-evolutiva-con-la-teologia-de-la-creacion_a3430.html
https://tendencias21.levante-emv.com/karl-schmitz-moormann-une-la-teoria-evolutiva-con-la-teologia-de-la-creacion_a3430.html
https://tendencias21.levante-emv.com/karl-schmitz-moormann-une-la-teoria-evolutiva-con-la-teologia-de-la-creacion_a3430.html


 250 

mundo en evolución52, la editorial Verbo 
Divino se presenta como promotora de una 
nueva corriente de pensamiento sobre las 
relaciones entre ciencia y religión. 

Como ha apuntado el profesor de la 
Universidad de Oviedo, Miguel Lorente 
Páramo, el libro de Schmitz-Moormann es el 
único escrito por su autor sobre esta 
temática y recoge toda la sabiduría de su 
síntesis final. La obra que dejó el autor como 
un borrador (completada por James Salmon) 
recoge los parámetros de la teoría de la 
evolución (con muchos ejemplos tomados de 
la biología) para aplicarlos a la teología de la 
creación. Una visión fundamentalmente 
teilhardiana es aquí repensada con 
aportaciones sustanciales. 

En este ensayo subyace un deseo de 
conocer a fondo los misterios de la 
revelación de Dios a los hombres, 
especialmente los que tratan de la 
naturaleza de las tres Personas y su acción 
en el mundo. La postura religiosa 
de Schmitz-Moormann es la de un teólogo, y 
biólogo, que busca en la ciencia nuevas 
ideas para la comprensión moderna de los 
misterios de la fe, siguiendo la tradición de 

 

52 https://verbodivino.es/hojear/452/teologia-de-la-

creacion-de-un-mundo-en-evolucion.pdf  

 

http://www.metanexus.net/Magazine/tabid/68/id/7100/Default.aspx
http://www.usao.edu/~facshaferi/KARL.HTML
https://verbodivino.es/hojear/452/teologia-de-la-creacion-de-un-mundo-en-evolucion.pdf
https://verbodivino.es/hojear/452/teologia-de-la-creacion-de-un-mundo-en-evolucion.pdf


 251 

los teólogos medievales, que buscaban la 
ciencia teológica a través de la fe («fides 
querens intellectum»). El otro camino que 
sigue Schmitz-Moormann es recurrir a la 
síntesis de los filósofos y teólogos modernos 
como hizo Teilhard de Chardin, en cuya 
edición crítica trabajó asiduamente durante 
toda su vida 

 

La postura de un teólogo 
evolucionista 

Karl Schmitz-Moormann ha sido un 
teólogo que trató de ayudar a la Iglesia con 
sus interpretaciones actualizadas de los 
libros sagrados, es decir de las verdades 
reveladas: «…los teólogos y su teología 
estarán generalmente en tensión con la 
jerarquía de las Iglesias que tienden a 
proteger sus puntos de vista doctrinales».  

En ciertos momentos la Jerarquía 
estará más cercana a la verdad revelada y los 
teólogos aprenderán que puede que sean 
pocas las doctrinas científicas “definitivas” 
que no se conviertan con el tiempo en 
obsoletas. Las Iglesias y los teólogos de hoy 
deben estar abiertos a dos posibilidades. 
«Podría ser, dice Schmitz Moormann, que los 
herejes de hoy sean los profesores del 
mañana, o podría ser que sean sólo los 
herejes, incluso arrepentidos». En particular, 



 252 

la teología está atravesando una mutación 
fundamental, pasando de mantener un 
depósito de la fe inmutable, a recibir una 
revelación renovada a través de la 
autorevelación de Dios en la creación. 

Schmitz-Moormann ha buscado los 
teólogos que más le han ayudado a 
contemplar el mecanismo de la evolución en 
la obra de la creación. En particular, le ha 
atraído mucho la figura de Teilhard de 
Chardin. No se puede entender la teología 
de la creación sin estudiar antes el sistema 
de Teilhard, que vamos a resumir 
brevemente. La estructura de los seres 
cósmicos está basada en la dualidad uno-
múltiple, que consiste en la realización de un 
ser de perfección más elevada, en otros seres 
de perfección inferior. La relación causal 
entre los seres de mayor y menos perfección 
tiene un carácter intrínseco (principio de 
acciones inmanentes). 

Por el contrario, la relación causal 
entre los seres del mismo nivel responde al 
principio de causalidad eficiente (principio 
de acciones transeúntes). Este esquema que 
Teilhard ha recorrido experimental y 
evolutivamente, viene fundamentado por 
una ley de índole metafísica, «la ley de la 
complejidad-conciencia», en virtud de la cual 
en el interior de la vida la trama cósmica se 
enrolla cada vez más sobre sí misma, 
siguiendo un proceso de organización que 



 253 

pasa por el Hombre reflexivo, el Hombre 
individual y el Hombre social. 

Este proceso implica la existencia en el 
término superior de la convergencia cósmica 
de un centro trascendente de unificación «el 
Punto Omega». Por otra parte, consideradas 
conjuntamente las tres etapas de la 
evolución (física, apologética y mística) 
sugieren una metafísica de la unión 
dominada por el amor. El Universo entero, al 
verse llevado en su evolución hacia el punto 
Omega a un proceso de unión con Dios, se 
vuelve íntegramente amante y amable en lo 
más íntimo y lo más profundo de nuestro ser. 

 

Los parámetros de la 
evolución: la unión 

La teología de la creación se basa en el 
proceso evolutivo. Si queremos interpretar la 
teología de la creación con los parámetros 
de la evolución, el primer parámetro que 
salta a la vista es el de la unión (para 
Teilhard esto era un símbolo de la diafanidad 
de Dios). Escoger unos parámetros que 
faciliten la comprensión de la evolución es 
escoger las cualidades del hombre que se 
encuentran en todos los seres del Universo y 
que, por evolución, se han ido 
perfeccionando cualitativamente hasta 
llegar al hombre. 



 254 

Por el contrario, si vamos atrás en el 
tiempo, van desapareciendo los seres 
superiores y apareciendo las 
macromoléculas, los organismos 
unicelulares, como los virus y las amebas, las 
moléculas, los átomos las partículas 
elementales. En la generación de todos estos 
seres se hace necesario la colaboración de 
los seres inferiores para producir nuevos 
seres de más complejidad orgánica.  

El proceso evolutivo de la unión es 
muy simple. Los seres inferiores se unen 
entre sí para constituir un ser con mayor 
grado de complejidad, que da origen a un 
ser de grado superior. Los elementos que 
dan origen al nuevo ser mantienen sus 
propiedades al unirse entre sí, pero el nuevo 
ser que emerge no es solamente la suma de 
las partes.  

Experimentamos estos seres inferiores 
como totalidades unidas pero no podemos 
decir qué es lo que conforma su unidad. En 
los seres vivos el principio de unidad se 
denomina alma, una entidad desconocida 
para la ciencia. Tal como Teilhard intuyó, la 
unión diferencia a los miembros que están 
unidos. 

El proceso evolutivo se desarrolla a 
través de la unión de los elementos simples 
en totalidades más elevadas en los que algo 
nuevo llega a la existencia. Para completar 



 255 

su esquema, Schmitz-Moormann aplica el 
proceso evolutivo a la teología de la 
creación.  

Si la evolución se desarrolla por la 
unión, es correcto decir que Dios crea por la 
unión. «Ser es unión realizada y mantenida» 
diría Teilhard53 (pág. 88). Para evitar una 
marcha atrás al infinito, hay que excluir el 
comienzo mismo de la creación, que resulta 
ser menos visible que los momentos 
siguientes de la creación. Una consecuencia 
muy importante de la teoría de la creación 
por la unión es que Dios actúa 
inmanentemente en el interior de las cosas.  

Otra consecuencia fundamental de la 
evolución por la unión es que Dios es el 
constituyente de una suprema totalidad 
unida. Esta unión divina es la que se 
manifiesta en la unión de las personas que 
viven en comunión por el vínculo que las 
une, es decir, el amor que en el fondo es la 
unidad de Dios. 

 

 

 

 

53 
https://servicioskoinonia.org/biblioteca/teologica/Tei
lhardHimnoDelUniverso.pdf  

https://servicioskoinonia.org/biblioteca/teologica/TeilhardHimnoDelUniverso.pdf
https://servicioskoinonia.org/biblioteca/teologica/TeilhardHimnoDelUniverso.pdf


 256 

Segundo parámetro de la teoría 
de la evolución: la conciencia 

Para conocer mejor el mecanismo de 
la evolución se acude a la conciencia. Esta 
responde a una capacidad de introspección 
que tienen los seres creados, especialmente 
los más perfectos, y que se puede encontrar 
también en los más simples por 
almacenamiento de la información que llega 
del exterior. Esta graduación de la 
conciencia vuelve a confirmar el principio 
teilhardiano, según el cual una propiedad 
que se da en el hombre se da también en los 
seres inferiores pero en menor grado. 

La existencia de la conciencia implica 
una característica necesaria o al menos 
importante, porque la conciencia hace 
posible que el mismo ser desde dentro 
planifique sus movimientos para que se 
consiga el mayor rendimiento posible.  

La conciencia humana, dice Karl 
Schmitz-Moormann, puede ser verificada 
introspectivamente por todos los seres 
humanos, y por analogía por todos los seres 
inferiores, e incluso por todos los seres más 
ínfimos, atribuyéndoles una capacidad de 
información (activa y pasiva). «Así, la 
conciencia aparece como una realidad en los 
seres superiores y disminuye a medida que 



 257 

retrocedemos en los primeros estadios de la 
historia de la evolución”. 

Al principio de la evolución la 
conciencia parece desaparecer; el universo 
primitivo compuesto de partículas parece 
ignorar este tipo de actividades 
seleccionadoras del ambiente Esta evolución 
hacia la conciencia de los seres superiores en 
el Universo marca la pauta de porqué crea 
Dios estos seres tan perfeccionados que se 
pueden conocer a sí mismos y que pueden 
conocer el Universo.  

¿Cuál fue la finalidad de la creación 
respecto de la conciencia? Esta pregunta no 
tiene sentido dentro de una postura 
materialista; sólo tiene sentido dentro de 
una filosofía que admita los valores y las 
realidades espirituales. 

Para estas personas espirituales, “la 
búsqueda humana de sentido forma parte 
de la creación de Dios. Si nos fijamos en la 
finalidad de Dios en la creación, Dios no ha 
creado un Universo que se baste a si mismo 
para poder satisfacer la búsqueda de sentido 
que ha suscitado”. El Universo evolutivo ha 
alcanzado finalmente un nivel en el que ya 
no sigue ciegamente sus impulsos instintivos 
sino que ve en la mente humana consciente 
una luz de guía que procede de la 
experiencia. La conciencia está creada por 
Dios para que el hombre se relacione con Él. 



 258 

 

Tercer parámetro de la teoría de 
la evolución: la información 

La información trabaja a todos los 
niveles del ser; es decir, trabaja entre todos 
los seres del mismo nivel o bien como 
receptores o bien como reproductores de 
información. Este mecanismo requiere una 
actividad muy grande y, de alguna manera, 
el sujeto actuante es capaz de influir 
causalmente en todos los órganos del sujeto 
paciente y viceversa.  

En los seres más imperfectos no 
podemos distinguir la información de la 
estructura. Cuanto más aumenten los grados 
de ser en los seres creados, más aumentan 
los grados de espiritualidad de los seres 
superiores, que de alguna manera se 
asemejan más a Dios que es puro espíritu, 
donde se encuentra toda la información 
posible. 

La enseñanza bíblica de que todo el 
hombre ha sido creado a imagen de Dios se 
puede interpretar como si el hombre es la 
especie más capaz de manejar información 
de tipo espiritual. Dios se hace visible en la 
creación si uno contempla el mundo con los 
ojos de la fe. El que pretenda buscar sólo 
evidencias científicas no puede ver a Dios 
actuando en el mundo.  



 259 

La información transciende sus 
aspectos materiales y pone de manifiesto 
que la dimensión más importante del 
Universo es la espiritual. Así la creación 
parece transcendente, que es la plenitud del 
poder creativo espiritual. En esta ascensión 
de la evolución a niveles más elevados de 
realidad espiritual está implicada una 
pequeña parte del universo: la mayor parte 
de este ha alcanzado un status final de 
radiación de fondo, y en cuanto al resto, la 
mayor parte va camino de convertirse en 
estrellas muertas. 

 

Cuarto parámetro de la 
evolución: la libertad 

Siguiendo las propiedades que más 
configuran los grados de ser que aparecen 
en todos los parámetros de la evolución, Karl 
Schmitz-Moormann describe el papel que la 
libertad ha jugado en la diversificación de 
los seres en la evolución, de modo que ha 
perfeccionado su ser, ha enriquecido su 
voluntad y aumentado su libertad. Al admitir 
la libertad en la evolución debemos 
reemplazar la causalidad determinista por 
una libertad que es estadística. 

Aunque estos dos términos aparecen 
contradictorios por ser la condición 
estadística propia de los sistemas 



 260 

determinísticos. La prueba de la existencia 
de la libertad no se puede darse 
científicamente, porque no se puede probar 
con una la libertad estadística que sea real la 
libertad que se presenta como una acción 
que es básicamente indeterminada en la 
forma objetiva.  

Se conocen rasgos de la libertad en las 
etapas primitivas de animales y el hombre. 
Pero tampoco se puede probar su origen y 
su influjo poderoso en la historia del 
hombre. También en los animales hay un 
cierto comportamiento que asemeja la 
libertad y que se produce como una 
respuesta de los instintos. Poco a poco la 
ciencia fue abandonando el mecanismo 
determinista para moverse a un terreno más 
flexible para aclarar su independencia de las 
respuestas animales y humanas. 

Por tanto, sólo aparecen nuevos 
ámbitos de libertad dentro de un entorno 
que parece estar determinado por la media 
estadística. En el Universo evolutivo la 
libertad no constituye una realidad ideal. Es 
algo dado en el mundo real, incluso 
experimental, pero no aparece nunca 
empíricamente como una libertad absoluta. 
Cuanto más ha evolucionado un elemento, 
más amplio es el espectro de sus 
posibilidades. Sin embargo, existe un 
delicado equilibrio entre las propias 
estructuras de apoyo y el vector de libertad 



 261 

al que estas estructuras sirven de apoyo. 
Hablar de libertad no quiere decir que 
desaparezcan los grados de determinismo 
que siempre se mantienen. 

La libertad es también un regalo para 
la vida social tal como se puede apreciar en 
la autonomía humana y su conciliación 
social. Pero puede ser también un peligro. 
«Del mismo modo que una sobredosis de 
libertad individual puede ser destructiva 
para la sociedad, también pueden resultar 
destructivas las estructuras que son 
demasiado rígidas». Trasladándonos a las 
sociedades religiosas, las Iglesias deben 
actuar con estabilidad dentro de sus 
tradiciones, pero necesitan previamente 
adaptar su estructura a la realidad evolutiva. 
Por lo tanto, las Iglesias tendrán que dejar 
más espacio a la libertad y al cambio 
permitiendo que las ideas y las nuevas 
propuestas de comportamiento sean 
examinados antes de proclamar unos 
anatemas precipitados. 

 

La teoría de la evolución y la 
teología de la creación 

Hemos analizado los parámetros que 
dirigen el proceso de la evolución: la unión, 
la conciencia, la información y la libertad. 
Estos mismos parámetros se pueden 



 262 

encontrar en una teología de la creación. Es 
decir, estos mismos parámetros de carácter 
experimental se pueden aplicar a la teología 
para entender el mecanismo que regula el 
proceso del acto de la creación. La finalidad 
de la creación revela una intención clara, 
que consiste en una intención explícita del 
Creador en la creación para hacer todo a su 
imagen y semejanza.  

La pregunta de cómo actúa Dios en la 
creación va a ser dominante en los teólogos 
modernos después del Concilio Vaticano II. 
La respuesta que estos teólogos han 
adoptado viene dada por los datos que la 
astronomía ofrece sobre los primeros 
instantes del origen del universo. 

La creación entendida como llamada 
de Dios al Ser («creatio appellata») se 
desarrolla por un sólo acto del Creador. La 
idea básica es que el Universo es llamado a 
salir de la nada hacia el ser en devenir. El 
proceso de este llegar a ser o devenir es la 
respuesta de las creaturas.  

No hay un acto inicial seguido de una 
manipulación de aquello que compone el 
Universo. El acto que produjo el inicio del 
proceso y el acto que mantiene el proceso en 
marcha son la misma llamada de Dios. Dios 
no crea estructuras preparadas, ya hechas, 
sino que produce las estructuras y elementos 
más simples que pasan a formar estructuras 



 263 

más complejas por unión. Más aún, Dios no 
está presionando los elementos más simples 
para que se unan. La dinámica de la unión 
está dada en las cosas mismas, en un modo 
semejante cómo las tres Personas de la 
Trinidad se unen libremente para formar una 
sola realidad. 

A partir de esta realidad de Dios que 
se nos revela como trino y uno, construye 
Schmitz-Moormann una metafísica de la 
unión (concepto muy teilhardiano), que 
pierde su carácter estático, y desarrolla el 
concepto de ser como “llegar a ser”.  

Aunque una filosofía del ser en 
devenir está todavía por hacer, sabemos, por 
la teoría de la evolución, que esta metafísica 
debe incluir términos como teoría del 
devenir, del ser que se hace y que no acepta 
definiciones fijas. De esas definiciones habrá 
que escoger aquellas que reflejen las 
propiedades metafísicas de la unión.  

El principio de la unión se cumple en 
la Trinidad cristiana en grado infinito, 
porque toda la actividad entre las tres 
Personas se realiza en el amor y porque la 
unión entre las tres Personas ha de realizarse 
en el amor. La unión que revela la fe 
cristiana es así congruente con la unidad 
cósmica que describe la ciencia. 

 



 264 

 

3 La propuesta de Javier 
Martínez Baigorri  

 En un clarificador ensayo de Javier 
Martínez Baigorri, “La teología de la creación 
en diálogo con la ciencia”, publicado en 
2019 en la revista digital de la Cátedra CTR, 
Fronteras CTR54, (6 noviembre 2019).  Javier 
Martínez Baigorri, Doctor en Humanidades, 
trabaja en Fundación Educativa Jesuitinas, 
Pamplona, Profesor de Ciencias y Religión.   

 Para el autor, “En las últimas décadas, 
un grupo de científicos y teólogos ha abierto 
camino a la renovación de la Teología de la 
Creación. Es importante introducir modelos 
teológicos que actualicen la reflexión 
teológica a la luz de la ciencia. Se esbozan 
algunas líneas de trabajo abiertas por dichos 
autores: la causalidad descendente como 
modelo de acción creadora continua y la 
relación de Dios con la creación a través del 

 

54 Ver 
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/?p=4621 
Este artículo es una versión condensada y adaptada 
especialmente para Razón y Fe de otro previo 
publicado por el autor en Scientia et Fides. El autor da 
la gracias a dicha publicación por el permiso para 
poder reproducirlo: Cf. J. Martínez Baigorri. “La 
teología de la creación a la luz de la ciencia. Presente 
y futuro en la constante tarea de renovar la teología 
de la creación”,Scientia et Fides 7/1 (2019), 183-205 

https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/?p=4621


 265 

tiempo. Encontramos en estos campos, 
aunque necesiten más desarrollo, un 
ejemplo de cómo desarrollar el futuro de la 
Teología de la Creación”. 

 Su punto de partida es similar al 
nuestro: “No son pocos los autores que, en 
las últimas décadas, piden una revisión de la 
teología de la creación a la luz del 
conocimiento sobre el universo que nos 
describe la ciencia moderna, de tal manera 
que podamos avanzar en la comprensión 
sobre Dios y su acción creadora”. 

El profesor Ian Barbour recuerda que 
los modelos55, en la historia de la ciencia, 
han contribuido a la formulación, 
comprensión, extensión y modificación de 
las teorías científicas. También en el 
pensamiento religioso existen modelos 
analógicos; modelos que son importantes en 
sí mismos pero que no deben ser tomados al 
pie de la letra porque no son 
representaciones fieles de la realidad. Sin 
embargo, nos ayudan a entender y 
profundizar en el conocimiento que 
comienza a partir de la experiencia religiosa 
del ser humano. 

Un grupo de autores que se mueven a 
caballo entre el mundo de la ciencia y de la 

 

55 I. Barbour, Religión y Ciencia, Trotta, Madrid 2004, 
183-231. 



 266 

teología se posicionan, con diferentes 
matices, en la defensa de una propuesta que 
explique la relación de Dios con el mundo 
creado: un mundo caracterizado por la 
emergencia, en continuo cambio, dinámico y 
evolutivo. Frente a modelos útiles en una 
cosmovisión estática propia de tiempos 
pasados, necesitamos una manera de 
entender la acción divina mucho más acorde 
con este mundo evolutivo.  

Aunque la mayoría de estas 
propuestas se adscriben al panenteísmo, ni 
éste es una propuesta uniforme ni es la 
única. A pesar de esta disparidad, se nos 
muestra la necesidad de ir buscando 
modelos que actualicen la reflexión 
teológica a la luz de la imagen del mundo 
que nos vaya ofreciendo la ciencia. 

La Teología de la Creación se 
convierte en uno de los temas centrales de 
estos científicos teólogos. En sus obras se 
habla de un momento creador inicial y de un 
sostenimiento de la creación gracias a una 
creación continua. Esta idea hunde sus 
raíces en Santo Tomás, quien hablaba de la 
creación ex nihilo para referirse al momento 
inicial del universo y a la creación continua 
que mantenía y sostenía en Dios todo lo 
creado. 

De esta manera, nos situamos ante 
una creación que no termina en un 



 267 

momento inicial, sino que es continua y ante 
un Dios que actúa a través de las leyes de la 
naturaleza en una creación con una 
capacidad creativa que le permite ser 
copartícipe—siempre a un nivel distinto del 
de Dios—del desarrollo de sí misma. 

A la luz de la ciencia, tenemos que 
situar esta acción creadora continua en un 
mundo en constante evolución. Un mundo 
emergente en el que a lo largo del tiempo 
aparece novedad ontológica y causal. No es 
momento de detenernos a describir la 
emergencia56, paradigma que “nos ofrece el 
marco más apropiado para quienes quieren 
tomarse la ciencia en serio a la hora de 
repensar la inmanencia de Dios en el 
mundo”57.  ¿Por qué es de tanta ayuda este 
marco en que nos sitúa la emergencia? En 
ella encontramos “modelos para pensar la 
relación entre Dios y el mundo natural”, 
permitiéndonos trasladar esta relación 
inherente al mundo a un modelo teológico 
explícito.  

 

56 Se realiza una defensa de la adecuación de este 
término en un artículo anterior del autor: Cf. J. 
Martínez Baigorri, “Emergencia y causalidad en 
biología. Novedad ontológica y nuevas formas 
causales en el estudio de la vida como realidad 
emergente”, Carthaginensia 34/64 (2017), 341-376. 
57 ]P. Clayton, “Panentheism in Metaphysical and 
Scientific Perspective”, en P. Clayton – A. Peacocke 
(Eds.), In Whom we live and move and have our 
being, Eerdmans publishing, Cambridge 2004, 87. 



 268 

El emergentismo conlleva una visión 
holística de la naturaleza y la necesidad de 
una reconsideración de la causalidad que 
opera. Si las relaciones que se establecen 
constituyen algo novedoso, no puede ser 
que la causalidad sea ejercida únicamente 
por los niveles inferiores sobre el resto; de 
alguna manera, el conjunto del ser y las 
relaciones que se establecen entre las partes, 
y entre el todo y las partes, deben tener un 
efecto. Desde aquí, se introduce el término 
de causalidad descendente mediante el que 
se amplía considerablemente el 
reduccionismo causal que ha venido 
ofreciendo la ciencia moderna. 

Este universo emergente y evolutivo 
implica una potencialidad que se va 
desplegando en el tiempo. Este despliegue 
se realiza mediante leyes naturales en las 
que debemos ver la acción continua de Dios. 
Aun así, sólo con estas leyes no se consigue 
explicar todo ya que nos dejan con una 
visión parcial. Necesitamos considerar la 
creatividad que posee de manera intrínseca 
la naturaleza. 

Manifiesta Arthur Peacocke a este 
respecto que Dios crea en el mundo a través 
de lo que la ciencia llama azar, ya que es 
gracias a este azar como se actualizan las 
posibilidades del universo. No es necesario 
encontrar ningún mecanismo externo a la 
propia naturaleza mediante el que Dios 



 269 

actúa, sino que “los procesos revelados por 
las ciencias son, en sí mismos, Dios actuando 
como creador, y Dios no se apoya en ningún 
tipo de influencia adicional o factor añadido 
en el proceso continuo de crear el mundo”. 

Por eso el panenteísmo es tan 
adecuado, ya que nos permite pensar una 
nueva perspectiva en la acción divina frente 
a una acción extrínseca de Dios. Una 
perspectiva en la que el mundo está en 
continuo desarrollo que nos muestra una 
creación inacabada en la que Dios actúa de 
manera inmanente de manera continua.  

Esta visión, basada en la ciencia, de un 
universo evolutivo y emergente, afecta a la 
manera de entender cómo es la acción 
creadora de Dios. La teología “es el esfuerzo 
por comprender el contenido revelado de la 
fe” (Schmitz-Moormann, 2005, 19] y esta 
tarea desde el Vaticano II supone 
una invitación a no restringir su 
interpretación a una Tradición cerrada, sino 
que debemos traducir la revelación a 
categorías que puedan ser comprendidas 
hoy en día[9]. Se sitúa la teología, por tanto, 
en una tensión cuyos dos polos están 
constituidos por una raíz de la que no nos 
debemos soltar y una frontera que el 
teólogo tiene que ir explorando si queremos 
ensanchar la comprensión de la revelación y 
la inteligibilidad de la misma por parte del 
hombre de hoy. Por este motivo, un mundo 



 270 

evolutivo nos invita a una continua revisión 
de la teología de la creación ya que la 
comprensión del mundo que nos ofrece la 
ciencia no está cerrada; y, si esta 
comprensión no está cerrada, la reflexión 
teológica iluminada por el conocimiento 
científico siempre tendrá un punto de 
provisionalidad. 

 

Líneas principales de una 
Teología de la Creación en un 
mundo evolutivo 

En su reflexión, los teólogos-científicos 
abordan temas clave como es la imagen de 
Dios, si los atributos clásicos del Dios de los 
filósofos siguen siendo válidos, la 
temporalidad y eternidad de Dios, la kénosis 
divina, cómo se produce la acción de Dios en 
el mundo, etc. Esbozaremos de manera 
sucinta algunas de estas cuestiones. 

La relación de Dios con el mundo 

Como acabamos de decir, la acción creadora 
no se restringe a un momento inicial. Sino 
que existe “una interacción creativa 
continua de Dios con el mundo mantenido 
por Él en el ser”. Esta interacción continua 
que mantiene en su ser la creación y que le 
permite explorar su potencialidad, requiere 
que Dios haga espacio para que crezca en Él, 



 271 

por eso un término ligado a la creación 
continua es el de la kénosis divina. 

La Kénosis divina 

Se entiende la kénosis de manera que se 
aplica a toda la realidad divina y, de manera 
especial, al acto creador de Dios; acto que es 
posible gracias a que “Dios retiró su 
omnipresencia para dar cabida a la presencia 
de la creación”58. 

Esto se refleja en que el mundo funciona de 
manera que no necesita acciones externas; 
lo cual implica dos cosas, por una parte que 
la acción de Dios se realiza a través de los 
mecanismos de los que ha dotado a la 
naturaleza y, por otra, que la misma 
naturaleza tiene una potencialidad creadora 
que Dios no coarta desde fuera. Esta visión 
del protagonismo que tiene el mundo como 
agente co-creador, nos lleva directamente a 
pensar en las consecuencias en nuestro 
modo de entender la omnipotencia divina. 

Pasaremos ahora a pensar cuáles son los 
mecanismos con lo que Dios actúa en la 
creación respetando esta imagen que 
acabamos de considerar. 

 

 

58 J. Moltmann, “La kénosis divina en la creación y 
consumación del mundo”, en J. Polkinghorne(Ed.) La 
obra del amor, Verbo Divino, Estella 2008, 191 



 272 

La acción kenótica de Dios 

Si Dios no viola las leyes de las que él mismo 
ha dotado a la naturaleza tenemos que 
intentar explicar cómo realiza 
esto.Polkinghorne parte de la autonomía 
observada en la creación en la que, con una 
combinación de azar y legalidad[12], la 
evolución del mundo se sitúa como proceso 
abierto. Se plantea cómo es la acción de Dios 
que permite al mundo construirse a sí 
mismo. Mira el universo y su complejidad; si 
entendemos el universo de manera holística 
podemos considerar las leyes, que le hacen 
ser como es, mediante las que estará Dios 
actuando de manera impersonal; postura en 
la que casi se percibe un cierto punto 
“deísta”, aunque no sea esa la intención del 
autor ni mucho menos.  

Pero en determinados momentos, hay 
puntos críticos en los que la fe nos pide dejar 
la puerta abierta a que pueda haberse 
ejercido de manera particular la influencia 
divina. Esta acción particular la tendremos 
que considerar como una acción personal 
que no puede ser discernible y separable del 
funcionamiento de la naturaleza, ya que 
tiene que llevarse a cabo dentro de las reglas 
de juego con las que el propio Dios ha 
dotado a la naturaleza.  

En las últimas décadas, una serie de 
autores con formación y carrera científica 



 273 

han dado un nuevo aire a la teología 
basando su reflexión en la inmanencia de 
Dios. El trabajo de estos autores nos permite 
encontrar temas que no han sido resueltos 
de manera suficiente y marcan el camino 
más próximo para la Teología de la Creación.  

La visión de un universo emergente 
nos obliga a reconsiderar el papel clásico 
creador de Dios y su relación con lo que 
existe. En este marco se presenta la kénosis 
de Dios en su acción creadora, llevándonos a 
reformular el prefijo “omni” que el teísmo 
clásico atribuía a los distintos atributos 
divinos. Dios cede protagonismo al mundo 
que ha creado y le concede un papel co-
creador y, paradójicamente, este repliegue 
hace a Dios más inmanente al mundo y le 
permite actuar de manera mucho más 
intrínseca en la creación.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 274 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 275 

 

18 
Evolucionismo y filosofía: 

el estatuto epistemológico de la 
evolución 

 

 

Desde el punto de vista de la moderna 
filosofía de la naturaleza se pueden esbozar 
algunas conclusiones que, consensuadas por 
las partes implicadas, pueden ayudar a un 
diálogo y a un encuentro:  

* La evolución se presenta hoy como un 
paradigma o matriz disciplinar, un conjunto 
de métodos, axiomas y propuestas de 
interpretación del mundo (Kuhn), o un 
proyecto de investigación (Lakatos) o una 
Teoría en sentido griego (Popper).  

* La evolución biológica postula que toda la 
realidad natural, desde la partícula más 
elemental hasta el ser humano no han 
aparecido simultáneamente en el universo. 
Han aparecido a lo largo de muchos miles de 
millones de años, emergiendo unos de otros, 
debido a cambios irreversibles lentos, 
graduales y continuos.  



 276 

* Y estos procesos están regidos 
fundamentalmente por lo que Darwin 
denominó la selección natural. 

En resumen: el darwinismo supone el 
hecho de la evolución y un mecanismo 
natural para el cambio irreversible de los 
elementos (materia, átomos, moléculas, 
sistemas estelares, seres vivos, organismos, 
sistemas biológicos, etc.) 

 A partir de Darwin se inicia la nueva 
Biología. Thomas Henry Huxley (en 
Inglaterra), Ernst Haëckel y Fritz Muller (en 
Alemania) fueron más radicalmente 
darwinistas que el mismo Darwin. En este 
sentido, se puede decir que Darwin no era 
darwinista. 

 

 El encuentro necesario entre evolucionismo 
y teología de la creación 

 La teoría de la Selección Natural de 
Darwin y la de la Teoría Sintética ya en el 
siglo XX suponen que las variaciones “útiles” 
para la supervivencia (desarrollo, 
supervivencia, reproducción) se imponen en 
una población. Es el paradigma del lobo de 
“Caperucita roja”: estos dientes son para... 
Todo tiene una finalidad y en función de ella 
se seleccionan los caracteres más útiles o 
aptos. La adaptación es siempre un proceso 
de éxito reproductor de los más útiles. 



 277 

 Pero algunos naturalistas hablan de la 
aparición de caracteres nuevos que no son 
necesariamente e inmediatamente útiles. No 
significan de entrada ninguna ventaja 
adaptativa. Serían “no adaptativos o 
neutros” y el proceso, según el paleontólogo 
Stephen Jay Gould, se llamaría de 
“exaptación” en lugar de “ad-aptación”.  

 

¿Está emergiendo un nuevo 
paradigma científico de la evolución 
biológica? 

Desde el ámbito filosófico, se describe 
la evolución de muchas maneras: como un 
paradigma totalizador, un programa de 
investigación,  un imaginario social,  un 
sistema cultural. Dentro del campo de la 
moderna paleontología de la paleobiología 
(tal como hizo Stephen Jay Gould) surgen 
posturas científicas mucho más humanistas. 
No solo dedican su tiempo a investigar sobre 
los procesos naturales, sino que su mayor 
interés se apoya en las implicaciones sociales 
de la ciencia, lo que se ha dado en llamar la 
tríada CTS (Ciencia-Tecnología-Sociedad). Las 
recientes investigaciones en ciencias de la 
Tierra hacen que en la actualidad tenga un 
carácter emergente un nuevo paradigma, al 
que denominan con el inapropiado (y 
provisional) nombre de neocatastrofista. 

https://www.elperiodico.com/es/extra/20190124/curioso-motivo-hiena-hembra-tiene-pene-escroto-7264667
https://www.elperiodico.com/es/extra/20190124/curioso-motivo-hiena-hembra-tiene-pene-escroto-7264667


 278 

Pero ¿cómo se ha ido construyendo 
social y culturalmente la imagen de la 
evolución y de la extinción? ¿Qué elementos 
científicos y extracientíficos están presentes 
en la emergencia de las ideas biológicas y 
geológicas sobre el hecho y las causas de la 
evolución y de la extinción de las especies?  

Históricamente, el problema de la 
Extinción de las especies está ya en el primer 
capítulo de la Biblia. Pero el planteamiento 
"científico" racional, sin pretensiones de 
implicaciones religiosas, no se establece 
hasta los tiempos de Georges Cuvier, a 
finales del siglo XVIII e inicios del XIX. En el 
siglo XVII, el problema de la extinción se 
consolida como paradigma. El que esto 
escribe es consciente de la imprecisión del 
término, hoy sometido a críticas. Sin 
embargo, tiene valores de operatividad y 
funcionalidad que se han considerado de 
interés. 

Desde nuestro punto de vista, el 
modelo de cambio científico, filosófico y 
teológico de la evolución y extinción de las 
especies se acomoda bastante a las ideas de 
"cambio revolucionario de los paradigmas".  

Escribe T. S. Kuhn, en su conocido 
libro Estructura de las Revoluciones 
científicas: "Una vez que ha alcanzado el 
status de paradigma, una teoría científica se 
declara inválida sólo cuando se dispone de 

https://tendencias21.levante-emv.com/las-propuestas-de-thomas-s-kuhn-siguen-vivas-despues-de-medio-siglo_a10016.html
https://tendencias21.levante-emv.com/las-propuestas-de-thomas-s-kuhn-siguen-vivas-despues-de-medio-siglo_a10016.html
https://tendencias21.levante-emv.com/las-propuestas-de-thomas-s-kuhn-siguen-vivas-despues-de-medio-siglo_a10016.html


 279 

un candidato alternativo para que ocupe su 
lugar. Ningún proceso descubierto hasta 
ahora por el estudio histórico del desarrollo 
científico se parece en nada al estereotipo 
metodológico de la demostración de 
falsedad, por medio de una comparación 
directa con la naturaleza". 

 

Tendiendo puentes para un 
encuentro entre evolución y 
creación 
 Diversas instituciones interdis-
ciplinares e interreligiosas, como la Cátedra 
Francisco J. Ayala de Ciencia, Tecnología y 
Religión y ASINJA (Asociación 
Interdisciplinar José de Acosta), están 
reflexionando teológicamente sobre los 
retos que la visión evolutiva del universo, y 
dentro de él, de los seres humanos, pueden 
llevar a una confrontación entre la ciencia y 
la religión.  

 Se piensa que, dentro de una 
concepción abierta de la teología, no solo es 
posible el diálogo, sino que es posible y 
necesario un encuentro de posturas. Y en 
este encuentro, ambos saldrán beneficiados, 
tanto la ciencia como la teología. 

 La evolución del pensamiento del 
Magisterio de la Iglesia sobre la teología de 



 280 

la Creación (y específicamente sobre la 
Creación humana) ha sido azarosa.  Varios 
son los problemas teológicos que la ciencia 
provoca a la teología tradicional: la doctrina 
“oficial” sobre la creación (como fenómeno 
milagroso puntual de aparición del todo 
desde la nada), la providencia de Dios, el 
origen especial del ser humano, la pareja 
humana, la interpretación de los textos 
bíblicos, la cuestión del origen del alma (en 
una antropología dualista), el poligenismo 
(varias parejas iniciales), el dogma del 
pecado original (ver las formulaciones del 
Nuevo Catecismo que contienen las 
formulaciones clásicas. Aquí se plantea el 
valor normativo del Catecismo. Pero eso es 
otra cuestión. ¿Puede “salvarse” la 
formulación del Catecismo y extraer de ella 
el verdadero contenido, lo que quiere decir? 
Precisamente ahí está el “talante” para 
buscar lenguajes comprensibles. 

 El 22 de octubre de 1996 el Papa Juan 
Pablo II dirigió a la Academia Pontificia de 
Ciencias un mensaje de gran importancia 
histórica. En este mensaje se afirma que “la 
evolución es más que una mera hipótesis” y 
que las conclusiones a que han llegado las 
ciencias profanas a propósito de la 
evolución, incluido el papel desempeñado 
en ella en el origen del cuerpo humano, 
están sólidamente fundadas. 

http://www.pensamientocritico.org/inaurd0506.html
http://www.pensamientocritico.org/inaurd0506.html


 281 

 Este mensaje confortador para el 
debate ciencia religión a propósito de la 
evolución y la creación concluye un período 
de más de cien años de investigaciones 
científicas y teológicas.  

En 1859 Charles Robert Darwin 
publicó su libro sobre el Origen de las 
Especies, al que siguió en 1871 el del Origen 
de lo Humano. Ambos fueron muy mal 
acogidos por la Iglesia anglicana. Y en 
España crearon vivas polémicas que 
tardaron en acallarse. Durante el siglo XIX, 
los avances en biología y en geología 
pusieron en aprietos a las interpretaciones 
literalistas y fijitas de la Escritura. Los más 
abiertos de mente hablaban de 
“concordismo”, hacer coincidir la literalidad 
de los textos bíblicos con los avances de la 
ciencia.  

 En 1909, la Pontificia Comisión Bíblica 
insistía en el sentido de la Encíclica: “La 
intención del autor sagrado –declaraba- no 
es mostrar de manera científica la 
constitución íntima de las cosas y el orden de 
la creación, sino que habla según los 
conocimientos populares, a partir de las 
informaciones de los sentidos y en el 
lenguaje de su tiempo” (Denzinger, Resumen 
del Magisterio de la Iglesia, nº 2123). 

 

 



 282 

Desde el Concilio Vaticano II 

 El Vaticano II no tomó posición directa 
y expresa frente a las implicaciones 
teológicas del evolucionismo. Pero sí se 
refleja en el Concilio una visión dinámica de 
la realidad (Constitución Gaudium et Spes, 
número 5) y una convergencia, orientación y 
plenitud “hacia y en” Jesucristo (Gaudium et 
Spes, 22, 45; Ad Gentes, 3). Con las palabras 
de algunos teólogos, “el Vaticano II 
mantiene una visión muy optimista de la 
creación y pide una responsabilidad al 
hombre en orden a no destruir lo creado”.  

De igual modo, el Vaticano II abrió la 
ventana a aires nuevos en la interpretación 
de la Sagrada Escritura. La Constitución 
Conciliar Dei Verbum (DV, aprobada el 18 de 
noviembre de 1965), al tratar de la exégesis 
bíblica, manifiesta que hay que tener en 
cuenta los “géneros literarios” (DV, 12), y “el 
intérprete indagará lo que el autor sagrado 
dice e intenta decir, según su tiempo y su 
cultura”. Este método es enormemente 
fecundo para despegarse del literalismo 
bíblico dominante durante tantos siglos. Se 
abre un camino franco para poder entender 
la Escritura desde otras categorías culturales 
y científicas. 

 

 



 283 

Compatibilidad entre creer en la evolución y 
creer en Dios 

A lo largo de Darwin y el diseño 
inteligente, Francisco Ayala demuestra que 
es perfectamente posible ser partidario de la 
teoría científica de la evolución de las 
especies y creer en la existencia de un Dios 
creador, personal y providente. Dicho de 
otro modo, el concepto científico de 
evolución biológica, no niega la noción 
metafísica y teológica de creación a partir de 
la nada, y viceversa. 

Según Ayala, cuando los creacionistas 
y los partidarios del diseño inteligente 
insisten en que la teoría de la evolución 
solamente es una teoría y no el reflejo 
conceptual de un hecho, pues nadie ha 
podido observar la evolución directamente, 
lo hacen a partir de “una concepción 
errónea acerca de la naturaleza de la ciencia 
y cómo se prueban y validan las teorías 
científicas” (144).  

¿Cómo compatibilizar que la ciencia es 
una forma de conocimiento basada en la 
observación y la experimentación con el 
hecho de que nadie ha observado, y mucho 
menos experimentado, la evolución? 
Resumiendo la postura del autor es que 
algunas conclusiones de esta teoría están 
bien establecidas, muchos asuntos son 
menos ciertos, otros poco más que 

https://tendencias21.levante-emv.com/francisco-j-ayala-propone-un-equilibrio-elegante-entre-ciencia-etica-y-religion_a43304.html
https://tendencias21.levante-emv.com/francisco-j-ayala-propone-un-equilibrio-elegante-entre-ciencia-etica-y-religion_a43304.html


 284 

conjeturas, y otros siguen siendo en gran 
parte desconocidos, “pero la incertidumbre 
sobre estas cuestiones no arroja dudas 
acerca del hecho de la evolución” (146), del 
mismo modo que el hecho de no conocer 
todos los detalles acerca del universo no nos 
hace dudar de la existencia de las galaxias. 

Ayala deja claro que: “la religión y la 
ciencia no están en oposición, porque se 
ocupan de diferentes ámbitos de la realidad. 
Más bien podrían ser vistas como 
complementarias. Las preguntas sobre el 
significado y el propósito del mundo y de la 
vida humana sobrepasan a la ciencia. La 
religión las responde” (162). 

Creación divina y evolución biológica 
son compatibles. En efecto, “la idea de que 
Dios creó el mundo ex nihilo, a partir de la 
nada (...) en sí misma no niega ni afirma la 
evolución de la vida. De forma recíproca, la 
ciencia no tiene nada que decir sobre la 
afirmación de que Dios creó el universo ex 
nihilo” (164). 

Un capítulo está dedicado a la relación 
entre evolución y religión. Cuando se 
publicó El Origen de las Especies de Charles 
Darwin parecía que la noción de evolución 
se oponía a la idea tradicional cristiana de la 
creación por parte de Dios. Pero bien pronto 
hubo teólogos, tanto católicos como 
protestantes, que “vieron una solución a la 



 285 

aparente contradicción entre evolución y 
creación en el argumento de que Dios actúa 
a través de causas intermedias (...), la 
evolución podía verse como el proceso 
natural a través del cual Dios dio existencia a 
los seres vivos y los desarrolló de acuerdo a 
su plan (...) Bien avanzado el siglo XX, la 
evolución por selección natural llegó a ser 
aceptada por una mayoría de autores 
cristianos en Estados Unidos y en todo el 
mundo” (172).  

El capítulo se cierra insistiendo en una 
de las ideas centrales del libro: “que no debe 
haber oposición entre ciencia y religión, 
porque se ocupan de distintos ámbitos de la 
realidad (...) Pese al éxito de la ciencia, hay 
muchos asuntos de gran interés que 
sobrepasan a la ciencia. Son los asuntos que 
conciernen al significado, sentido, y 
propósito de la vida y el universo, así como a 
cuestiones de valor, no sólo de valor 
religioso, sino también estético, moral, y de 
otros valores” (176). 

 

 Conclusión 

 En este trabajo se ha pretendido llevar 
a los creyentes un mensaje tranquilizador: 
hoy, más que nunca, es necesario un diálogo 
y un encuentro entre el pensamiento 
científico y el pensamiento teológico. No hay 
contradicción teológica entre mantener 



 286 

posturas científicas evolucionistas y ser, sin 
embargo, un fiel seguidor de la Iglesia. Los 
tiempos han cambiado. El Vaticano II, sobre 
todo, abrió una puerta a nuevas 
interpretaciones de los textos bíblicos que 
han flexibilizado las opiniones tradicionales 
de la Teología.  

 Hoy es mucho más fecundo el diálogo 
entre las ciencias y la teología. Es más: tanto 
la ciencia como la teología pueden salir 
favorecidos de este encuentro. Como ya 
expresó el Papa Juan Pablo II en 1987 en un 
discurso a la Pontificia Academia de Ciencias: 
"la ciencia puede purificar a la religión del 
error y de la superstición; la religión puede 
purificar a la ciencia de idolatría y falsos 
absolutos. Cada una puede atraer a la otra 
hacia un mundo más amplio, en el que 
ambas puedan florecer". 

 

Leandro Sequeiros, Doctor en Ciencias 
Geológicas, Presidente de ASINJA y 
Colaborador de la Cátedra Ciencia, 
Tecnología y Religión. 

 

 

 

 

 



 287 

 

 

 

19 
¿PUEDE UN CRISTIANO SER 

EVOLUCIONISTA? 
EL CONFLICTO HOY ENTRE DARWINISMO Y 

RELIGIÓN 
 
 

Leandro Sequeiros. Catedrático de 
Paleontología (en excedencia). 

 
 
 

Doscientos años después del 
nacimiento de Charles Darwin en 1809 y 150 
años después de la publicación de El Origen 
de las Especies por la Selección Natural y la 
Supervivencia de los más aptos, las 
relaciones entre evolucionismo y religión 
siguen siendo conflictivas. ¿Puede un 
cristiano aceptar las tesis básicas de una 
visión evolutiva del mundo, tal como las 
plantean los científicos? ¿No son un reto a la 
fe? ¿Es compatible con la fe de la Iglesia 
aceptar que la realidad natural ha ido 
evolucionando a lo largo de miles de 
millones de años, de acuerdo con sus propias 



 288 

leyes naturales, y que ha dado lugar a la 
aparición de la vida y de la humanidad? ¿No 
queda Dios arrinconado o echado a la 
papelera? 

Estas páginas pretenden ser sólo un 
ensayo. No tienen la intención de ser un 
trabajo para especialistas, para científicos o 
para teólogos sino que van destinadas a el 
público en general, a los cristianos que 
desean fundamentar un poco mejor su fe.  

No se trata aquí de teorizar solo sobre 
la llamada Teología de la Ciencia, referida al 
caso concreto del evolucionismo de origen 
darwinista y a sus implicaciones para la fe. 
Tampoco pretende dar la solución oportuna 
que deje ya zanjado el tema para siempre. La 
aventura humana del pensamiento y de la 
maduración de la propia racionalidad y de la 
fe religiosa es un proceso siempre abierto a 
las sorpresas. 
 Este ensayo nace de la propia 
experiencia. Y esta experiencia es positiva. 
Quien esto escribe ha intentado a lo largo de 
su vida armonizar varios elementos: el 
estudio, la docencia y la investigación 
profesional en esa rama de las ciencias de la 
Naturaleza que es la paleontología. Por otra 
parte, ha intentado hacer una reflexión 
filosófica sobre las ideas evolucionistas 
desde la experiencia como cristiano. 
 Soy consciente de que no siempre ha 
sido fácil llegar a un diálogo y a un 



 289 

encuentro entre las posturas de los biólogos 
evolucionistas, los filósofos y los teólogos. 
Pero la vida me colocó en unas situaciones 
peculiares desde las que me ha sido posible, 
dentro de las propias limitaciones, intentar 
reformular una síntesis personal que se 
ofrece aquí modestamente y que está 
abierta al debate y a la crítica.  
 

“He tocado con mis manos la 
evolución de las especies” 
 Durante 20 años de mi vida (1969-
1989), tal vez los más activos 
intelectualmente, me dediqué con 
intensidad a la enseñanza y a la 
investigación en el campo de la 
paleontología dentro de ámbito 
universitario. Llegué a ser catedrático de 
Paleontología en 1983 y Vicedecano de 
Geología en una Facultad de Ciencias. 
Durante esos años apasionantes trabajé en 
el conocimiento de un grupo de 
invertebrados fósiles que vivieron en el 
antiguo mar del Tethys (del que sólo queda 
un fragmento cerrado que es el 
Mediterráneo): los Ammonites. Éstos 
dominaron los mares hace unos 150 
millones de años, la época en la que en la 
tierra firme mandaban los enormes 
dinosaurios.  
 



 290 

Los Ammonites, restos de conchas de 
animales invertebrados solamente fósiles, 
pertenecen al grupo de los moluscos, como 
las almejas y los caracoles. Dentro de ellos, 
los Ammonites son cefalópodos (antecesores 
muy lejanos de los calamares, los pulpos, las 
sepias y los nautilos).  

Los expertos denominan a esos 
moluscos fósiles como Ammonites, porque 
para los antiguos su concha enrollada se 
parecía a los cuernos del dios-carnero 
Ammon. Durante la era Secundaria los 
Ammonites cumplieron en los mares la 
misma función ecológica que hoy realizan 
los peces óseos. La Era Secundaria terminó 
bruscamente debido a un fenómeno 
catastrófico global que provocó la extinción 
de las ¾ partes de los seres vivos marinos de 
entonces, entre ellos los Ammonites, y en 
tierra firme dio lugar a la desaparición de 
todos los grandes reptiles cuyo espacio 
ecológico fue ocupado luego por los 
nacientes mamíferos. 
 Los Ammonites tuvieron tres 
características que les hace tener una gran 
importancia en el ámbito de la biología 
evolutiva: por un lado, los Ammonites  son 
moluscos que secretaban (como otros 
moluscos actuales) una concha externa 
calcárea dura, protectora de las partes 
blandas, que se puede petrificar al morir. Por 
ello, pueden encontrarse como fósiles en los 



 291 

estratos de esa época. La concha iba 
creciendo en capas sucesivas durante toda 
su vida. De este modo, en cada ejemplar 
queda grabada toda la historia ontogénica, 
es decir, todas las etapas de crecimiento a lo 
largo de la vida.  
 Los moluscos (y por ello los 
Ammonites) tienen una particularidad: 
durante toda su vida van arrastrando la 
concha con la que nacieron y a la que van 
añadiendo capa a capa nuevos materiales 
calizos. De alguna manera, esas capas 
superpuestas son la memoria de las diversas 
etapas de su propia vida. 
 Por otra parte, los Ammonites 
nadaban libres en los mares y, como los 
cefalópodos actuales, recorrían durante su 
vida miles de kilómetros hacia las áreas de 
reproducción. De este modo, hay especies de 
Ammonites que se consideran casi 
cosmopolitas (ocuparon todos los mares) y 
por ello pueden relacionarse áreas 
geográficas actuales muy distantes entre sí. 
Algunos de ellos mostraban preferencias por 
un hábitat determinado (plataforma, zonas 
de aguas agitadas, formas bentónicas 
profundas...) o provincias geográficas 
precisas, lo que permite establecer 
correlaciones de costas y mares a grandes 
distancias. 
 



 292 

 Pero hay una tercera característica 
que hace de los Ammonites unos restos de 
seres vivos antiguos de gran valor: por 
causas que desconocemos todavía en gran 
parte, los Ammonites tenían un ritmo muy 
rápido de cambio morfológico. Es decir, 
evolucionaban relativamente muy aprisa. Se 
conocen miles de especies diferentes que se 
diversificaron en numerosas familias, 
géneros y especies. Y sus restos fósiles 
pueden ser recogidos, estudiados e 
interpretados según criterios evolutivos. Esta 
cualidad los hace especialmente valiosos: 
esas especies diferentes se van 
superponiendo en el tiempo de modo que se 
pueden trazar las grandes líneas evolutivas 
de los mismos y han permitido establecer lo 
que los geólogos llaman biozonas 
cronoestigráficas, intervalos cortos de 
tiempo geológico (el término “corto” es 
siempre relativo en Geología y puede ser de 
unos 200.000 años, que no es nada 
comparado con las escalas de millones de 
años) que se caracterizan por una 
determinada asociación de fauna fósil. Algo 
así como una gran biblioteca donde se 
almacenan las revistas identificadas por la 
fecha de publicación. 
 Los Ammonites de la Era Secundaria 
se han conservado como fósiles en las capas 
sedimentarias acumuladas en el fondo de 
antiguas cuencas marinas. Estas capas, los 



 293 

sedimentos, se disponen en estratos que por 
complejos y lentísimos procesos que 
necesitan una gran descarga de energía, se 
plegaron, se consolidaron y fueron puestos 
al descubierto al retirarse los mares, al 
elevarse, al plegarse y al fracturarse las 
antiguas cordilleras y al ser erosionadas esas 
rocas por arroyos y ríos milenarios. 
 

Leer la evolución en las rocas 
de la Tierra 
 Posiblemente, cuando viajamos por 
carretera o ferrocarril, todos hemos 
observado masas de rocas que no son 
homogéneas, sino que parecen estas 
distribuidas en capas, unas encima de otras, 
bien horizontales o también inclinadas. Los 
geólogos y los paleontólogos son capaces de 
“leer” las rocas y “descifrar” el mensaje que 
ellas mismas mantienen secreto desde hace 
millones de años. Las rocas nos hablar de su 
origen, de su atormentada vida desde que se 
formaron hasta la actualidad. Los estratos, 
como decía el mismo Darwin, son las páginas 
de un gran libro en el que está escrita la 
historia pretérita del planeta, pese a que 
tiene erratas y lagunas, y en ellos se 
conservan los vestigios de procesos 
evolutivos que duraron millones de años. 
 



 294 

 Los estratos (ya lo mostró el médico y 
geólogo danés Nicolás Steno en 1667) se 
acumulan lenta, gradual y continuamente 
unos encima de otros, sucesivamente. De 
este modo, los estratos que están debajo 
son, por lo general, salvo que otros 
fenómenos posteriores que los hayan 
alterado, más antiguos que los que están 
encima. Y además, si no existiera una 
barrera, esas mismas capas podían dar la 
vuelta al mundo. En esas capas quedan 
“archivados” los fósiles, restos de los seres 
vivos que vivieron y fueron sepultados por 
allí. De este modo, se puede inferir su modo 
de vida, su comportamiento y los complejos 
procesos físicos, químicos y biológicos que 
han sufrido sus restos desde que murieron 
hace 150 millones de años hasta ahora. 
Muchos murieron sin fosilizar. Pero una 
mínima parte, afortunadamente, ha podido 
atravesar el tiempo y se agazapan en el 
interior de las rocas sedimentarias 
esperando al científico que venga a 
estudiarlos. 
 Nunca puede describirse 
suficientemente lo que un paleontólogo 
siente cuando, tras mucho esfuerzo, logra 
arrancar de las rocas un ejemplar bien 
conservado que puede dar una increíble 
información de sucesos que acontecieron 
hace millones de años. El pulso se acelera. Y 
una excitación especial recorre el cuerpo. 



 295 

Sólo quien ha vivido esta experiencia, similar 
a la emoción de un pescador que logra una 
buena pieza, después de horas de lucha 
contra ella, es capaz de valorar lo que 
significa.. 
 Durante 20 años el que escribe estas 
páginas trabajó bajo el tórrido sol o bajo la 
lluvia o la nieve en la Cordillera Bética, en 
Andalucía entre Cádiz y Almería. Y más tarde 
en la Cordillera Ibérica, tanto castellana 
como aragonesa, así como en Francia, 
Portugal, Alemania, Suiza o Italia. La 
experiencia de esos años de intenso trabajo 
ha dejado la huella en la mente de la certeza 
del hecho evolutivo. De alguna manera, uno 
tiene conciencia de haber “tocado” la 
evolución con sus propias manos.  
 Se me dirá que los fósiles no son una 
prueba definitiva del hecho de la evolución 
biológica. Y es verdad. El mismo Darwin 
insistió en El Origen de las Especies 
(publicado en 1859) de que no hay 
“pruebas” del hecho de la evolución. Pero 
desde la moderna filosofía de la ciencia, la 
Teoría de la evolución (que diría el filósofo 
vienés nacionalizado británico Karl Raymond 
Popper), o el paradigma de la Evolución 
(usando la terminología del filósofo e 
historiador de las ciencias, Thomas Samuel 
Kuhn) tiene mucho mayor poder explicativo 
que la teoría o el paradigma fijista o 
creacionista. Como escribió el padre de la 



 296 

Teoría Sintética de la Evolución, el biólogo 
soviético-norteamericano, cristiano de la 
iglesia ortodoxa, Theodosius Dobzhanski 
(1900-1975), “hoy en la Biología nada tiene 
sentido si no es a la luz de la evolución”. 
 La evolución, más que una teoría que 
hay que “verificar” (que dirían los 
neopositivistas) es un paradigma, una matriz 
disciplinar, un conjunto de axiomas, 
principios, teorías y métodos que tiene 
mucho más poder explicativo para muchos 
datos de observación que los viejos 
paradigmas fijistas, catastrofistas y 
creacionistas.  
 Dentro de este paradigma hay 
diferenciar siempre el “hecho” de la 
evolución de las especies y los “mecanismos” 
que la producen. En este segundo aspecto 
están las diferentes teorías evolutivas. Un 
tema polémico y abierto al que se aludirá en 
el capítulo 3 de este trabajo. 

El estudio de los estratos que 
contienen fósiles de diversos grupos de 
Ammonites que vivieron en una etapa de la 
Era Secundaria, el famoso Jurásico, hace 
alrededor de 150 millones de años, me ha 
permitido asistir a un espectáculo 
sorprendente y maravilloso: el 
descubrimiento de grupos de éstos 
Ammonites que van cambiando a lo largo de 
las secuencias de rocas estratificadas y 
mediante los cuales casi se puede ver la 



 297 

sucesión de etapas evolutivas de ese grupo 
de moluscos cefalópodos. El que esto 
escribe, como paleontólogo, se considera un 
testigo de excepción que ha asistido a la 
proyección en múltiples imágenes viajeras 
desde el pasado del grandioso espectáculo 
del despliegue evolutivo natural del 
universo, de la vida sobre la Tierra y de la 
humanidad. Me considero privilegiado: de 
alguna manera, soy consciente de haber 
tocado con mis manos el hecho y el proceso 
de la evolución biológica. 
 

 
El conflicto entre la evolución 
biológica y la creación divina 
 En 1992 publiqué un ensayo 
relativamente breve (48 páginas) titulado: 
“Raíces de la Humanidad: ¿evolución o 
creación?” (Cuadernos del Instituto Fe y 
Secularidad, número 19. Sal Terrae, 
Santander, 48 páginas).  

El título era pretendidamente 
provocador, puesto que parecía sugerir que 
la evolución y la creación eran términos 
excluyentes, que se oponían, que no podían 
mezclarse, como sucede con el agua y el 
aceite. En el texto se ponía de manifiesto 
que entre una explicación evolutiva del 
origen de la humanidad, de lo humano, y la 
explicación teológica que acude al concepto 



 298 

de creación no tiene por qué haber 
contradicción. Que lejos de repelerse se 
podían enriquecer mutuamente. Todo 
depende de en qué sentido hablemos de 
“evolución” y de “creación “. En esto, tanto 
los antropólogos como los teólogos han 
recorrido en estos años fecundos camino de 
diálogo y de encuentro. 

Hoy, los teólogos, como el australiano 
Denis Edwards, han puesto palabras a la 
compleja problemática de evolución y 
creación. La formulación “Dios crea EN la 
evolución”, parece una frase con más 
hondura teológica de lo que aparenta. Dios 
no actúa interrumpiendo e interfiriendo el 
proceso natural de las cosas sino que es el 
mismo fundamento de todo lo que 
autónomamente sucede. 
 Estas páginas pretenden profundizar, 
con un talante optimista y conciliador, en las 
vías de entendimiento entre científicos y 
teólogos sobre el encuentro entre los 
conceptos de evolución y creación. ¿Es 
posible encontrar unas formulaciones 
comunes que permitan a un cristiano 
aceptar el hecho científico de la evolución 
del universo, de la vida y del ser humano y 
hacerlo compatible con la creencia cristiana 
en la creación? ¿Es posible aceptar que los 
humanos hemos aparecido en este planeta a 
lo largo de un prolongado y azaroso proceso 
de evolución biológica, y aceptar como 



 299 

cristianos que somos criaturas de Dios a su 
imagen y semejanza? 

Para mucha gente creyente en nuestro 
mundo, la idea cristiana de “creación” es 
incompatible con la idea de los científicos de 
la “evolución”. Y eso no solo en España hoy, 
sino en el resto del mundo desde hace 
muchos años. Precisamente, para que vean 
que el debate va más allá del marco estrecho 
de España, y que tiene actualidad, uno de los 
grandes filósofos de la biología y que 
además se profesa ateo, el Dr. Michael Ruse 
(Universidad de Florida) publicó en 2005 un 
trabajo que podemos traducir al castellano 
como: Darwinismo y cristianismo: ¿deben 
mantenerse en guerra o es posible la paz?  
 Ruse repasa los argumentos de 
algunos de los científicos que más defienden 
que no hay posibilidad de diálogo entre el 
evolucionismo darwinista y la religión, como 
Edward O. Wilson (el padre de la 
Sociobiología) o Richard Dawkins (el autor 
de El Relojero Ciego, entre otros trabajos). 
Sin embargo, Ruse (pese a reconocer su 
ateísmo) pone en duda el que tengan que 
ser incompatibles.  
 
Estas ideas las ha desarrollado mucho más 
ampliamente en un libro recién editado en 
castellano en 2007, titulado ¿Puede un 
darwinista ser cristiano?  
 



 300 

RUSE, M., Can a Darwinian be a Christian? The 
relationship between Science and Religion. 
(Cambridge University Press, Cambridge), 242 pág. 
[Traducción española, 2007: Puede un darwinista ser 
cristiano? Las relaciones entre Ciencia y Religión. 
Siglo XXI, edit., Madrid] 
 El autor, el profesor Michael Ruse 
(Birmingham, 1940), es sobradamente conocido por 
los historiadores de las ciencias de la vida y de la 
evolución desde hace muchos años. En la literatura 
traducida al castellano, fue muy bien acogida una sus 
ensayos más conocidos: La revolución darwinista. La 
ciencia al rojo vivo (edición original de 1979 y en 
castellano, Alianza Universidad, Madrid, 1983).   
Profesor de Filosofía en la Universidad del Estado de 
Florida ha publicado numerosos trabajos sobre las 
ideas evolucionistas y últimamente, pese a 
considerarse a sí mismo como ateo, se interesa 
especialmente por las relaciones entre evolucionismo 
y religión.  
Con el provocador título Can a Darwinian be a 
Christian?, el autor, no exento de cierto sentido del 
humor, interviene en el debate tan extendido en 
EEUU sobre la alternativa entre Creacionistas y 
Evolucionistas. La tendencia de los primeros es querer 
excluir a los segundos de la posibilidad de seguir 
siendo creyentes si afirman la evolución biológica 
entendida desde los supuestos básicos del 
darwinismo. 
 Si un darwinismo ortodoxo defiende en 
materialismo, la autonomía de las leyes naturales en 
el desarrollo evolutivo, la selección natural como 
proceso al azar y no determinista, la aparición 
humana desde la emergencia del grupo de los 
primates, ¿no estamos negando el contenido de los 
primeros capítulos del libro del Génesis y por ello 
muchos de los dogmas básicos de la religión cristiana, 
como la creación, la providencia, la acción de Dios en 
el mundo y la aparición del alma humana? ¿Es que un 



 301 

darwinista puede seguir siendo cristiano? Desde esta 
pregunta provocadora, Michael Ruse ofrece en este 
documentado ensayo, a lo largo de 12 capítulos, su 
punto de vista sobre el posible diálogo entre ambas 
posturas. Apela para ello al esfuerzo de San Agustín y 
Santo Tomás por hacer compatibles la fe y la razón, el 
avance del conocimiento del mundo y la teología.  
Desde esta hipótesis probabilista construye su 
ensayo. Los dos primeros capítulos presentan su 
postura ante lo que entiende como “Darwinismo” y 
como “Cristianismo”, pasando a continuación a 
explorar las posibilidades de un entendimiento 
teológico y científico de los conceptos elementales: el 
origen del mundo, los orígenes humanos, el 
naturalismo, el diseño, el origen de la ética, el 
darwinismo social, la Sociobiología y por último, la 
libertad y el determinismo.  
A lo largo de los capítulos entra en diálogo con otros 
autores controvertidos que han intervenido en este 
debate: Richard Dawkins, Stephen Jay Gould, Edward 
O. Wilson, Arthur Peacocke, Robert J. Russell, Keith 
Ward. Concluye Ruse que, aunque fue desde el 
principio muy trabajoso el encaje entre darwinismo y 
cristianismo, la flexibilización, por una parte, del 
dogmatismo inicial de los darwinistas, y la capacidad 
de reelaboración de los conceptos teológicos por 
parte de muchos cristianos, el diálogo  es posible y 
hoy la Teología no tiene dificultad para aceptar los 
postulados esenciales de una cosmovisión 
evolucionista del mundo. Una amplia bibliografía y un 
completo índice de conceptos hace más valioso este 
ensayo que es una valiosa aportación al 
entendimiento del darwinismo y el cristianismo.  
 

La convicción de que el evolucionismo 
clásico es incompatible con la religión y con 
el cristianismo es patente si recorremos los 
debates en España sobre Evolución y 



 302 

Creación. Esta lucha abierta hay que 
entenderla dentro del contexto histórico en 
el que desarrolla el debate. Este contexto 
propició el que los argumentos se tiñesen de 
pasión en un momento muy tenso de la 
historia de España.  

El darwinismo (y en general, el 
evolucionismo) fue esgrimido como 
banderín de enganche de los 
librepensadores, los ateos, los masones, los 
anarquistas y, en general, las fuerzas que en 
el XIX se oponían a una Iglesia católica 
beligerante y monolítica y a unos católicos 
impregnados del tradicionalismo más 
radical. Los argumentos esgrimidos por los 
contrarios a la evolución eran muy diversos: 
la evolución se oponía a la Biblia, negaba la 
providencia de Dios, situaba a los humanos 
al nivel de los monos y de los animales; el 
evolucionismo era materialista. ateo y 
enemigo de la religión; pervertía las 
costumbres y reducía todo a una relativismo 
moral. 
 Este sencillo ensayo, al que se ha 
desprovisto de aparato científico y crítico, 
pretende llevar a los creyentes un mensaje 
tranquilizador: hoy, más que nunca, es 
necesario un diálogo y un encuentro entre el 
pensamiento científico y el pensamiento 
teológico. Ambos pueden salir favorecidos 
de este encuentro. Como ya expresó el Papa 
Juan Pablo II en 1987 en un discurso a la 



 303 

Pontificia Academia de Ciencias: "la ciencia 
puede purificar a la religión del error y de la 
superstición; la religión puede purificar a la 
ciencia de idolatría y falsos absolutos. Cada 
una puede atraer a la otra hacia un mundo 
más amplio, en el que ambas puedan 
florecer". 
 

Leandro Sequeiros 
 

 
20 

Una larga historia de 
conflictos entre ciencia y 

religión,  y entre 
evolucionismo y 

antievolucionismo 
en el siglo XIX 

  
  
 Algunos pueden creer que esta 
problemática está ya desfasada y que no 
vale la pena, en pleno siglo XXI, defender las 
ideas básicas del evolucionismo y del 
darwinismo. Sin embargo, los embates 
conservadores en el mundo son muy fuertes 



 304 

y el debate contra las ideas evolucionistas y 
darwinistas sigue vivo en el mundo, sobre 
todo en los países anglosajones. Pero con el 
tiempo se irá extendiendo a Europa. Prueba 
de ello es el éxito de muchas películas 
pseudocientíficas sobre la historia de la 
Tierra, muchas de ellas dirigidas a los niños 
(como las de los dinosaurios conviviendo 
con humanos). 
 Son muchos los grupos que se oponen 
frontalmente a las ideas evolucionistas, 
considerándolas contrarias a la fe. Como las 
setas, crecen hoy los antievolucionistas en 
nuestro mundo. La mayoría de éstos se 
incluyen dentro de lo que puede llamarse la 
“alternativa creacionista”, la defensa a 
ultranza de una ciencia de la creación 
basada en la interpretación literal de la 
Biblia.  

Como botón de muestra vaya este 
ejemplo: en la prensa local (diario IDEAL-
Granada, 29 de mayo de 2007, pág. 69) se 
lee un extenso artículo de una página de 
extensión sobre la apertura en la ciudad de 
Petersburg (Kentucky, EEUU) de un 
espectacular “Museo de la Creación”.  
 El complejo ha costado 27 millones de 
dólares, ocupa 9.300 metros cuadrados y de 
forma gráfica, didáctica y “muy americana” 
se intenta mostrar que el Universo fue 
creado por Dios hace 6.000 años, que los 
días de la creación bíblica deben ser 



 305 

tomados a la letra, que existieron 
históricamente Adán y Eva, que el primero 
se formó del barro y la segunda de una 
costilla de Adán, que coexistieron 
dinosaurios y humanos hace pocos miles de 
años, que tuvo lugar el Diluvio Universal, 
que éste fue el causante de la extinción de 
los dinosaurios y de otros animales 
“antediluvianos”, y otras muchas 
afirmaciones bíblicas tomadas al pie de la 
letra. La inauguración de este Museo de la 
Creación ha levantado oleadas de 
indignación entre muchos científicos 
(paleontólogos, biólogos y geólogos, 
geofísicos y planetólogos, bioquímicos y 
genetistas...) que niegan que este museo 
tenga credibilidad alguna y que solo es un 
montaje sectario.  
 Incluso en España hay una sutil 
penetración de las ideas creacionistas entre 
capas de la población con poca formación. 
Además de los materiales clásicos de los 
Testigos de Jehová, de los Adventistas y de 
otros grupos fundamentalistas de los que 
hablaremos más adelante, han logrado 
“colar” en una editorial confesional católica 
(San Pablo - video) la publicación y difusión 
comercial de un documental del grupo 
ultraconservador CESHE, pretenciosamente 
científico, de 60 minutos de duración 
titulado: “La Evolución: ¿ciencia o creencia?”  



 306 

 En él, algunos científicos, muy de 
segunda fila, exponen los supuestos 
argumentos paleontológicos, 
sedimentológicos, cronoestratigráficos, 
bioquímicos y genéticos en contra de las 
ideas evolutivas. La fragilidad de los 
argumentos es manifiesta como más 
adelante se comentará en el capítulo 5. 

 
El contexto del debate entre evolucionismo 
y antievolucionismo: una larga historia de 
intolerancia entre ciencia y religión 
 
 La historia de las relaciones entre las 
ciencias y las religiones ha sido, con 
frecuencia, tumultuosa y atravesada de 
prejuicios que han impedido el encuentro. 
Tal vez, la raíz de algunas de las actuales 
actitudes intolerantes haya que buscarlas en 
la última parte del siglo XIX, tanto en Europa 
como en España.  
 Un momento significativo fue cuando 
en 1874 se publicó en Inglaterra la primera 
edición de un libro polémico en el que se 
resaltaban de forma intolerante y sin 
posibilidad de solución los conflictos entre 
los conocimientos que dan las Ciencias y las 
Religiones. Se trata del libro de John William 
Draper titulado Historia de los conflictos 
entre la Ciencia y la Religión.  
 Unos años antes, en 1859, el 
naturalista Charles Robert Darwin (1809-



 307 

1882) había publicado la primera edición de 
El Origen de las Especies por la Selección 
Natural, que fue recibido entre agrias 
polémicas y críticas por parte de los sectores 
conservadores y de la iglesia de Inglaterra. El 
libro venía precedido por el escándalo 
provocado por la publicación un año antes 
por Darwin y Wallace del artículo Extracto 
de una obra inédita sobre el concepto de 
especie. Los 1250 ejemplares de la primera 
edición de El Origen se agotaron ese primer 
día, el 27 de noviembre de 1859. 
 La publicación del libro de Draper 
venía, pues, precedido por una estruendosa 
polémica en la que, más allá de la 
argumentación científica, se enfrentaban 
dos modos de entender el ser humano, dos 
concepciones del mundo, dos modos de 
interpretar la realidad. En el fondo, entraban 
en conflicto dos posturas religiosas, 
ideológicas y políticas que se antojaban 
irreconciliables: por una lado, la postura 
científica y progresista, tachada de 
materialista, darwinista y atea, y que 
relegaba al ser humano a un simple animal; y 
por otro lado, la postura religiosa, 
conservadora, metafísica, antievolucionista y 
creyente, que consideraba la dimensión 
espiritual del ser humano. 
 
 



 308 

Antidarwinismo visceral en España en el 
siglo XIX 
 En España, los debates sobre el 
darwinismo y el libro de Draper llegaron más 
tarde, pero brotaron también bajo el signo 
de feroz confrontación entre las dos 
posturas citadas a las que se añadía la pasión 
religiosa de los participantes. A pesar de que 
ya a finales del período isabelino se había 
comentado en España la teoría de Darwin, la 
difusión y debate sobre el evolucionismo en 
la comunidad científica española no se inició 
hasta el llamado Sexenio Revolucionario 
(1868-1874).   

A principios del siglo XX, diversas 
editoriales como Sempere en Valencia o 
Atlante, Maucci y La Revista Blanca en 
Barcelona, lanzarán grandes tiradas a 
precios populares de las principales obras de 
Darwin. De El Origen del Hombre se 
editaron 6.000 ejemplares en 1902, a la que 
siguieron otras seis con un total de 56.000 
ejemplares. De El Origen de las Especies se 
editaron 6.000 ejemplares en 1903, seguida 
de seis más con un total de 34.000 copias.  

Esto explica la actitud 
antievolucionista y antidarwinista que 
mostró la revista de los jesuitas, Razón y Fe, 
desde su fundación en 1901 hasta los años 
sesenta. En esos años, los textos a favor y en 
contra del darwinismo están atravesados de 
apasionamiento, primando las posturas 



 309 

previas y la agresión por encima del deseo 
de diálogo y comprensión de las posturas de 
los demás. Toda una lección de lo que no 
debemos hacer.  

Varios son los puntos en los que 
obispos y teólogos se oponen a las ideas 
evolucionistas sobre la condición humana:  

1) la evolución biológica se opone a la 
doctrina de la Biblia, promoviendo una 
visión materialista del hombre;  

2) la evolución se opone a la idea 
creacionista y niega al Dios creador,  

3) por lo que es una visión atea;  
4) la evolución se opone a la 

existencia de la Providencia de Dios que 
tiene un designio (diseño) divino que es 
negado y sustituida por la selección natural 
sometida al azar.  

5) La evolución se opone a una visión 
teológica del ser humano rebajándolo a la 
condición de animal;  

6) y  se opone a la posibilidad de la 
existencia del pecado original.  

 
Estos son algunos de los argumentos 

que se esgrimen por los estamentos 
eclesiásticos de la época. Estos argumentos 
no son exclusivos de España, puesto que en 
1860 (un año después de la publicación de 
El Origen de las Especies, el Sínodo 
Provincial de de la diócesis de Colonia 



 310 

proclama que la evolución “es contraria a la 
Sagrada Escritura y a la fe”.  

El sector más conservador de la Iglesia 
española unió sus fuerzas contra esta teoría. 
Incluso, los argumentos esgrimidos 
procedían de fuentes científicas 
antidarwinistas (que sí las hubo, y fuertes), 
como Juan Vilanova y Piera (catedrático de 
Paleontología en Madrid), Louis Agassiz, 
Brongniart, el suizo Ch. T. Aeby, y otros.  

Entre las críticas más “ilustradas” al 
evolucionismo darwinista citemos la figura 
de fray Zeferino González (1831-1894), 
cardenal-arzobispo de Sevilla. En sus 
Estudios religiosos, filosóficos, científicos y 
sociales (1873) describe el darwinismo como 
materialismo disfrazado. Zeferino González 
fue uno de los participantes en el Primer 
Congreso Católico Nacional Español, 
celebrado en Madrid en 1889. Allí atacó a los 
prehistoriadotes y sus métodos lo que 
provocó una ruda polémica con José 
Rodríguez Carracido (1856-1928) 
catedrático de Farmacia de la Universidad 
Central. 
 
La traducción española de la obra de Draper 
y su difusión 
 En este clima tenso antidarwinista se 
publica en España en 1876 la traducción del 
libro de John W. Draper (Historia de los 
conflictos entre la religión y la ciencia),  en el 



 311 

que se reafirma con casos concretos la 
imposibilidad de conciliar la ciencia moderna 
con las creencias religiosas.  

La primera edición castellana es de 
1876 y fue traducida directamente del inglés 
por Augusto T. Arcimis y se agotó 
rápidamente. La primera edición española 
del libro de Draper incluye un prólogo del 
almeriense de Alhama, Nicolás Salmerón, 
filósofo y político "revolucionario". Luego se 
volvió a editar en 1885, 1886 y 1888. Más 
tarde, a principio del siglo XX, editoriales 
como Sempere (o su sucesora, Prometeo) y 
Maucci, vinculadas a los medios republicanos 
y anarquistas, hicieron amplias tiradas de la 
misma  a precios populares (una peseta de 
entonces). La primera edición que hizo 
Sempere apareció en 1903, con traducción 
de A. Gómez Pinilla. 
 En esos años tuvo una amplia difusión 
como una herramienta de transmisión de las 
ideas materialistas, ateas y progresistas que 
se pensaban incompartibles con cualquier 
concepción religiosa del mundo. En esos 
años, la ciencia y la religión caminaban por 
caminos no solo divergentes sino también 
incompatibles.  
 Draper no solo se refiere a los casos de 
la Iglesia católica sino también a casos del 
Islam e incluso del antiguo Egipto para 
demostrar esta tesis: que las ideas religiosas 
han estado siempre en contra del progreso y 



 312 

del bienestar de la humanidad y han sido 
usadas para el control ideológico y político 
del pueblo. Por tanto, entre el conocimiento 
científico y la fe religiosa no puede haber 
componenda alguna. Se excluyen como el 
agua y el aceite. Un científico tiene que ser 
necesariamente ateo. 
 Draper profundiza en los conflictos de 
Galileo y Darwin en los campos de la física y 
de la biología. Describe cómo el 22 de junio 
de 1633, Galileo Galilei, es sometido por la 
Inquisición al segundo proceso por el que es 
obligado a abjurar de sus ideas sobre el 
Universo por ser contrarias a las de la 
Sagrada Escritura. Siempre se ha esgrimido 
como uno de los casos de enfrentamiento y 
de incomprensión entre la Ciencia y la 
Religión. Pero no es el único caso. Draper 
estudia el caso de Charles Darwin en la 
segunda mitad del siglo XIX y los 
enfrentamientos de las ideas darwinistas con 
la Iglesia. 

 
¿Por qué las ideas de Darwin eran 
peligrosas? El caso español. 
 Las ideas de Darwin contenían 
implicaciones religiosas que algunos no 
estaban dispuestos a tolerar. Pero todavía 
restan, no sólo por parte de los creyentes 
como por parte de los científicos, atisbos de 
intolerancia. Así, en un libro dirigido al gran 
público escrito por el periodista científico 



 313 

Javier Sampedro (Deconstruyendo a Darwin. 
Critica, Drakontos, Barcelona, 2002) leemos 
este texto que, aunque lo mantengan sólo 
algunas voces minoritarias, muestra la 
intransigencia que aún pervive y el largo 
camino que resta por recorrer:  

 “Darwin había descubierto por fin 
una alternativa creíble al creacionismo, a la 
perogrullada que todo el mundo había dado 
por sentada hasta entonces, y que 
formulaba –o mejor, que ni formulaba por 
obvia- que las cosas de diseño inteligente, 
como los relojes y los seres vivos, tenían que 
haber sido forzosamente diseñados por una 
inteligencia, como un relojero o un dios. Fue 
la teoría de la selección natural la que refutó 
el famoso argumento teológico del diseño, 
tan pía y meticulosamente ensamblada por 
el reverendo Paley. Si quieren loar a la 
persona que mató a Dios no busquen en el 
entorno de Nietzsche. Pidan la lista de 
tripulantes del H. M. S. Beagle. La selección 
natural, es decir, la muerte de Dios, es la 
razón de la celebridad de Darwin fuera del 
ámbito de la biología”. (pág. 23)   

Las ideas de Darwin, debido a su 
oposición a las ideas bíblicas, al carácter 
eminentemente materialista de los procesos, 
a la negación de la creación divina y la 
providencia y a la negación de un principio 
espiritual en el hombre (el alma) fueron 
condenadas enseguida por las iglesias, tanto 



 314 

católicas como protestantes. En España, las 
ideas del darwinismo llegaron a través de 
sus implicaciones sociales y religiosas dando 
lugar a una gran polémica. 
 Hubo un tiempo (del que aún quedan 
restos) en que los científicos y los teólogos 
andaban a la gresca sobre la supuesta 
oposición entre evolución y creación. Para 
bastante gente creyente en nuestro mundo, 
la idea cristiana de “creación” era y es 
incompatible con la idea de los científicos de 
la “evolución”. Y eso no solo en España hoy, 
sino en el resto del mundo.  
 
El contexto histórico español 

La historia de las ciencias en España 
muestra el debate enconado que científicos 
y creyentes mantuvieron en el siglo XIX 
referidos a los debates sobre Evolución y 
Creación. Esos debates se pueden seguir a 
través de dos trabajos clásicos [el de Diego 
Núñez de 1969 y el más moderno de 
Francisco Pelayo de 1999] en los que se 
aportan testimonios muy expresivos sobre la 
oposición, enemistad, agresividad mutua, 
falta de diálogo y lucha abierta entre los 
partidarios de las ideas evolutivas y los 
representantes de la religión en el siglo XIX.  
Todo un ejemplo de lo que no debía haber 
sido. 
 Esta lucha abierta hay que entenderla 
dentro del contexto histórico en el que 



 315 

desarrolla el debate. Este contexto propició 
el que los argumentos se tiñesen de pasión 
en un momento muy tenso de la historia de 
España.  

Según los datos que poseemos, varios 
naturalistas españoles, de mentalidad por lo 
general antirreligiosa, comenzaron a hablar 
del darwinismo muy pocos años después de 
la publicación en Londres en 1859 de El 
Origen de las Especies de Charles Darwin. 
Tal vez fue el primero el abuelo de los 
Machado, D. Antonio Machado y Núñez. En 
sus clases de Historia Natural en la 
Universidad de Sevilla solía comentar en la 
década de los 1860 la nueva teoría 
evolutiva.  
 A pesar de que ya a finales del período 
isabelino se había comentado en España la 
teoría de Darwin, la difusión y debate sobre 
el evolucionismo en la comunidad científica 
española no se inició hasta el llamado 
Sexenio Revolucionario (1868-1874). El 
ambiente social, político y religioso que se 
refleja en la excelente novela de Clarín, “La 
Regenta”, expresa muy bien tal contexto.  

Sin embargo, a pesar de que en 
Europa los debates giraban en torno a las 
ideas contenidas en El Origen de las 
Especies, la primera traducción al castellano 
de obras de Darwin fue denominada aquí 
con el título El Origen del Hombre. La 
selección natural y la sexual, que apareció en 



 316 

Barcelona en 1876 en versión recortada. La 
traducción de la edición inglesa de El Origen 
de las Especies no se publicó hasta 1877. 
 Hagamos un poco de balance: la 
lectura de los textos de unos y otros están 
atravesados de apasionamiento, primando 
las posturas previas y la agresión por encima 
del deseo de diálogo y el intento de 
comprensión de las posturas de los demás. 
Toda una lección de lo que no debemos 
hacer. La respuesta apologética de la Iglesia 
española del siglo XIX y parte del XX a las 
ideas darwinistas fue muy violenta. 
Tengamos en cuenta que a mediados del 
siglo XIX el papa Pío IX publicó el Syllabus, 
con las condenas de las ideas modernas, que 
influyó mucho en la Iglesia de su época.  



 317 

 
 
 
 
 

21 
 El origen de conflicto:  

Charles Darwin, el darwinismo y 
los darwinistas 

 
 
La vida azarosa de un naturalista aficionado:  
CHARLES ROBERT DARWIN (1809-1882) 
 
 El debate que se produjo en el siglo 
XIX sobre la posibilidad de aceptar las ideas 
evolucionistas y ser, a la vez, creyente y 
católico, tiene su origen en las ideas de un 
hombre genial: Charles Robert Darwin 
(1809-1882).  
 Precisamente, quien esto escribe 
acaba de leer una novela sugerente: El 
secreto de Darwin, de John Darnton 
(Planeta, 2006). En ella, el autor simula que 
un investigador sobre la obra de Darwin 
encuentra el diario de la hija pequeña y 
explica sus dudas y vacilaciones para dar a 
conocer una teoría que tardó 20 años en 
escribir.. y al final la publicó 



 318 

apresuradamente para que no se la pisase el 
naturalista Alfred Russel Wallace. 

Nadie duda de que en 1859 se publica 
una de las obras más polémicas del 
pensamiento científico: On the Origins of 
Species by means of the Natural Selection. Su 
autor, un oscuro naturalista británico poco 
conocido en su tiempo: Charles Robert 
Darwin. Tras unos años de silencio sobre el 
problema de la evolución, Darwin volvió a 
escandalizar a los creyentes y a los “bien 
pensantes” al sacar a la luz en 1871 su obra 
La Descendencia del Hombre y la Selección 
Sexual, a la que siguió en 1872 La Expresión 
de las emociones en el Hombre y en los 
animales.  
 
 
Vida y obra de Charles Robert Darwin (1809-
1882) 

Unos cuantos datos biográficos 
ayudan a centrar la figura del gran 
naturalista. Charles Robert Darwin nació el 
12 de febrero de 1809 (por eso el 12 de 
febrero de 2009 ha sido declarado “día 
mundial de Darwin”) en Shrewsbury 
(Inglaterra) dentro de una familia 
acomodada y numerosa.  

Entre 1825-1827, el joven Charles 
realiza estudios de Medicina en la 
Universidad de Edimburgo (que resultaron 
un fracaso). De esta época se conocen sus 



 319 

primeros trabajos científicos como 
naturalista aficionado. Entre 1828-1831, 
desde los 19 a los 22 años de edad, cursa 
Estudios de Teología en el Christ College de 
Cambridge. En esa época leyó las obras del 
teólogo natural William Paley (1743-1805), 
en especial Pruebas del Cristianismo donde 
defendía con argumentos científicos la 
verdad de la Biblia. También pudo consultar 
la obra más conocida de Paley, la Teología 
Natural (cuya primera edición fue de 1803) y 
en la que defiende la existencia de Dios a 
partir de la contemplación de la naturaleza. 
El orden natural exige científicamente un 
diseñador. Estas ideas estaban arraigadas en 
el joven Darwin. 

Pero el profesor de botánica del Christ 
College, John S. Henslow (1796-1861) 
descubrió y fomentó la vocación del joven 
Darwin a las ciencias de la naturaleza. 
Henslow le anima a presentarse como 
candidato a ayudante de naturalista en una 
expedición alrededor del mundo que 
organizaba la Armada Británica con 
objetivos cartográficos. Convencido su padre 
para obtener la autorización, Darwin puede 
remitir su solicitud con el aval de Henslow. El 
joven Charles es seleccionado para este 
puesto. Nunca supuso que este viaje 
cambiaría no sólo su modo de entender el 
mundo sino que también ayudaría a que el 



 320 

mundo futuro descubriera el mundo de otro 
modo diferente.  

Entre 1831 y 1836,  Darwin realizará 
el viaje de su vida. Embarca en un navío de 
la Armada inglesa, el Beagle, al mando del 
capitán Robert FitzRoy, fervoroso 
creacionista, con el que Darwin tuvo 
numerosos enfrentamientos. El joven 
naturalista, al observar el mundo de las rocas 
y de los seres vivos con ojos limpios, estuvo 
ayudado por la lectura del primer tomo de 
los Principios de Geología del abogado y 
geólogo Charles Lyell. Esta lectura y sus 
propias observaciones, irán haciendo 
flaquear sus creencias en la creación directa 
por Dios de las especies, el Diluvio Universal, 
las catástrofes cósmicas, el diseño inteligente 
del mundo. Las ideas de variación, azar y 
contingencia, superpoblación, lucha por la 
existencia, supervivencia de los más aptos, 
irán socavando las ideas creacionistas 
propias de la sociedad victoriana 
hondamente religiosa. 
 En 1836, al regresar del viaje, Darwin 
se establece en Londres, contacta con el 
geólogo Charles Lyell, con el que discrepa en 
muchos puntos, y comienza a redactar el 
Diario de un Naturalista alrededor del 
mundo (que se publica en 1839). En estos 
años inicia la redacción del primer cuaderno 
de lo que será con el tiempo El Origen de las 
Especies.  



 321 

 En esa época lee el Ensayo sobre la 
población de Thomas R. Malthus. El 
economista Malthus había escrito que en el 
futuro habría un problema en el mundo 
debido a la superpoblación. La producción 
de los alimentos crecía en proporción 
aritmética, mientras que el número de 
habitantes crecía en proporción geométrica. 
Habría un momento en que no habría 
alimentos para todos. Esta idea de la 
superpoblación aplicada a los humanos y, en 
general, a todos los seres vivos fue la base de 
la idea de la lucha por la existencia y la 
supervivencia de los más aptos de Darwin. 
 La redacción de sus tesis científicas 
sobre el origen de las especies le llevará 20 
largos años de dudas y vacilaciones. Se 
conocen los cuadernos de Darwin, donde 
anotaba con minuciosidad sus 
pensamientos. Pueden encontrarse en 
Internet, en www.darwin-online.org.uk  
 Tras muchas noches en vela por la 
trascendencia de sus hipótesis no se atrevía 
a dar a conocer sus ideas. Pero al llegar a sus 
manos un ensayo del naturalista Alfred R. 
Wallace en el que sostiene sus mismas 
teorías sobre la Selección Natural, Darwin es 
forzado por sus amigos Hooker y Lyell a 
publicar su obra muchas veces escrita y 
modificada. En 1858 se da a conocer en la 
Sociedad Linneana de Londres un trabajo 
conjunto firmado por Wallace y por Darwin 



 322 

sobre la Selección Natural, que provocó 
mucho revuelo entre los científicos e incluso 
entre los profanos. 
 En 1859 tuvo lugar la publicación de 
la primera edición de El Origen de las 
Especies por la Selección Natural que se 
agotó el mismo día dada la polémica con que 
venía precedida. Entre 1861-1881, Darwin 
pasa 20 años de activo trabajo en su casa de 
Down (Londres).En estos años tiene lugar 
una amplia producción científica de la que se 
puede tener noticia en la bibliografía.  
 En 1871 publica La descendencia del 
Hombre y la Selección Sexual y en 1872: La 
expresión de las emociones en los animales y 
en el hombre (que en principio iba a ser un 
capítulo del anterior). El 19 de abril de 1882, 
fallece Charles R. Darwin en su casa de 
Down de donde apenas salió en 40 años, 
rodeado por su esposa y sus hijos.  
 Fue enterrado con honores, no 
exentos de polémicas, en Westminster, junto 
a la tumba de sir Isaac Newton. 
  
Cambiar la imagen del mundo 
 Charles Robert Darwin tuvo la 
capacidad de sintetizar un gran número de 
datos ya publicados observándolos con ojos 
nuevos y acuñando un nuevo paradigma 
científico: el del mundo inacabado que se va 
construyendo de forma natural de acuerdo 
con las leyes de la Selección Natural.  



 323 

 Para Darwin, en la naturaleza hay 
sobreabundancia de seres vivos. Pero hay 
también una gran diversidad dentro de la 
misma especie. Por ello, no todos los 
individuos tienen la misma posibilidad para 
sobrevivir, alimentarse y reproducirse. Los 
débiles son eliminados con lo que esos 
caracteres no pasan a las generaciones 
futuras. Sólo sobreviven los más fuertes y 
son los que se reproducen y dan lugar a 
descendientes más resistentes. Si este 
proceso se repite durante miles y millones de 
años, aparecerán nuevas formas que ya no 
son fecundas con las vecinas: han aparecido 
nuevas especies por el proceso de Selección 
Natural. 
 Nuestro mundo sería muy distinto si 
no hubiera existido Darwin. En el cambio de 
"imagen" del mundo natural, en el cambio de 
paradigma, intervienen las experiencias 
asimiladas por Darwin en su viaje alrededor 
del mundo. En la elaboración de sus ideas 
intervienen, sobre todo, los métodos y las 
teorías de la moderna geología. Darwin los 
adapta magistralmente a la diversificación y 
evolución de la vida sobre la Tierra. 
 Los textos siguientes nos sitúan de 
forma magistral en este nuevo paradigma: 
"Debo advertir que utilizo el término "lucha 
por la existencia" en el sentido general y 
metafórico, lo cual implica las relaciones 
mutuas de dependencia de los seres 



 324 

orgánicos y, lo que es todavía más 
importante, no sólo la vida del individuo, 
sino su aptitud y éxito para dejar 
descendencia.(...).  Se llegará a decir que una 
planta, al borde del desierto, lucha por la 
existencia contra la sequía, aunque sería más 
exacto decir que su existencia depende de la 
humedad.  Podrá decirse, con mayor 
exactitud, que una planta que produce 
anualmente un millón de semillas, de las 
cuales una sola, como promedio, llega a 
desarrollarse y a madurar, lucha con las 
plantas de su misma especie o de especies 
diferentes, que cubren ya el suelo.(...) 
Empleo, pues, para mayor comodidad, el 
término general de "lucha por la existencia" 
en estos diferentes sentidos que se 
confunden entre sí". (Origen de las Especies, 
p.116). 

“De ahí que, al nacer más individuos 
de los que pueden vivir, deba haber en todo 
caso una lucha por la existencia, ya sea 
contra los individuos de la misma especie, de 
especies diferentes, o bien contra las 
condiciones físicas de la vida. Es la doctrina 
de Malthus aplicada con una intensidad 
mayor al reino animal y al reino vegetal, ya 
que en ellos no existe ni la producción 
artificial de alimentos ni la restricción 
prudencial que lleva consigo el matrimonio”. 
(Origen de las Especies, 116-117). 



 325 

De esta lucha por la existencia nace la 
supervivencia de los más aptos: "Gracias a 
esta lucha, las variaciones, por pequeñas que 
sean y cualesquiera que sea la causa de que 
procedan, tienden a preservar a los 
individuos de una especie y se transmiten 
ordinariamente a su descendencia, dado que 
son útiles a estos individuos en sus 
relaciones infinitamente complejas con los 
demás seres orgánicos y con las condiciones 
físicas de la vida. Los descendientes tendrán, 
a su vez, en virtud de este hecho, una mayor 
posibilidad de persistir; ya que entre los 
individuos de una especie cualquiera, 
nacidos periódicamente, sólo un pequeño 
número puede sobrevivir". (Origen de las 
Especies, 1859) 

Esto da lugar a la Selección Natural, 
como principio científico explicativo de la 
evolución biológica: "He dado a este 
principio, en virtud del cual una variación, 
por más insignificante que sea, se conserva y 
se perpetúa si es útil, el nombre de 
SELECCION NATURAL, para indicar las 
relaciones de esta selección con la que el 
hombre puede cumplir. Pero la expresión 
que usa a menudo Herbert Spencer, "la 
supervivencia del más apto", es más exacta y 
a veces igualmente conveniente.  (El Origen 
de las Especies, 1859) 

“Se puede decir metafóricamente que 
la selección natural busca, en cada instante y 



 326 

en el mundo entero, las variaciones más 
ligeras; rechaza las que son nocivas, 
conserva y acumula las que son más útiles; 
trabaja en silencio, insensiblemente, siempre 
y en todas partes, desde que se presenta la 
ocasión, a fin de mejorar todos los seres 
orgánicos con relación a sus condiciones de 
existencia orgánicas e inorgánicas. Estas 
lentas y progresivas transformaciones no se 
dejan ver hasta que, en el curso de los años, 
la mano del tiempo las ha marcado con su 
huella, y entonces nos damos tan poca 
cuenta de los largos períodos geológicos que 
han pasado, que nos contentamos con decir 
que las formas vivientes de hoy son 
diferentes a las de otro tiempo”.  (El Origen 
de las Especies, 1859) 
 A lo largo de los millones de años de la 
historia geológica, la vida se va 
diversificando por Selección Natural, al igual 
que las ramas de un gran árbol de la vida:  
 "Las afinidades de todos los seres de la 
misma clase se ha representado a menudo 
mediante la figura de un gran árbol. Creo 
que esta imagen es muy justa en muchos 
aspectos. Las ramas verdes y las yemas 
representan las especies existentes; las 
ramas producidas en los años precedentes 
representan la larga sucesión de especies 
extinguidas. En cada período de crecimiento, 
todas las ramas intentan extenderse en 
todas direcciones y superar y matar a las 



 327 

otras ramas y brotes que las rodean, de la 
misma manera que las especies y los grupos 
de especies han vencido, en todo tiempo, a 
otras especies en la gran lucha por la 
existencia.  (El Origen de las Especies por la 
Selección Natural, 1859) 
 Estos procesos de Selección Natural se 
aplican de igual modo a la aparición, 
evolución y diversificación humanas:  

"Podemos comprender así por qué el 
hombre y los demás vertebrados fueron 
constituidos sobre un mismo modelo 
general, por qué atraviesa las mismas fases 
primitivas de desarrollo, y por qué conservan 
algunos rudimentos comunes. Por 
consiguiente, deberíamos admitir 
abiertamente su comunidad de 
descendencia; adoptar cualquier otra teoría 
es considerar nuestra conformación y la de 
los otros animales que nos rodean como una 
trampa tendida a nuestro juicio. Esta 
conclusión encuentra un gran apoyo en un 
repaso del conjunto de miembros de la serie 
animal y en las pruebas que nos facilitan sus 
afinidades, su clasificación, su distribución 
geográfica y su sucesión geológica. Nuestros 
prejuicios naturales, aquella vanidad que 
condujo a nuestros antepasados a declarar 
que procedían de semidioses, son los únicos 
que nos impiden esta conclusión.   (La 
descendencia del hombre y la selección 
sexual, 1871) 



 328 

 Darwin es capaz de plantearse en esa 
época las posibles argumentaciones en 
contra que iban a aparecer, sobre todo por 
los partidarios de una interpretación literal 
de los primeros capítulos de la Biblia:  
 "La opinión ordinaria de la creación 
independiente de cada especie no nos da 
ninguna explicación científica del conjunto 
de los hechos. Sólo podemos decir que plugo 
al Creador hacer aparecer en un cierto orden 
y sobre determinados puntos de la superficie 
a los habitantes pasados y presentes del 
globo; que les imprimió el sello de una 
semejanza extraordinaria, y los clasificó en 
grupos subordinados. Este enunciado no 
nos trae ninguna enseñanza nueva ni 
vincula en absoluto los hechos y las leyes 
entre sí, ni explica nada.  (De la variación de 
los animales y las plantas bajo la acción de la 
domesticación, 1868, volumen I). 
 Darwin reconoce que las “pruebas” 
paleontológicas de la evolución no son 
definitivas dadas las limitaciones del registro 
geológico como fuente de información sobre 
la vida del pasado:  
 "Por mi parte, siguiendo la metáfora 
de Lyell, considero los registros geológicos 
como una historia del mundo 
imperfectamente conservada y escrita en un 
dialecto que cambia, y de esa historia 
poseemos sólo el último volumen, referente 
nada más que a dos o tres siglos. De este 



 329 

volumen sólo se ha conservado aquí y allá 
un breve capítulo, y de cada página, solo 
unas pocas líneas saltadas. Cada palabra de 
ese lenguaje, que lentamente varía, es más o 
menos diferente en los capítulo sucesivos y 
puede representar las formas orgánicas que 
están sepultadas en las formaciones 
consecutivas y que, erróneamente, parece 
que han sido introducidas de repente. Según 
este punto de vista, las dificultades antes 
discutidas disminuyen notablemente y hasta 
desaparecen.   (El Origen de las Especies, 
1859, cap. X, final) 

 
Darwin y el origen de la humanidad 

Uno de los temas más conflictivos de 
las ideas darwinistas es el del origen de la 
humanidad. Habrá que remontarse a la 
juventud del Charles Darwin: en sus tiempos 
de estudiante de Teología en el Christ 
College, fue un creyente convencido de la 
existencia del Diluvio y de la creación directa 
del hombre por Dios según la Biblia.  

Pero el mítico viaje alrededor del 
mundo realizado a bordo del Beagle entre 
1831 y 1836 cambió su mente. Dios y la 
creación divina fue perdiendo fuerza en su 
pensamiento. En el Origen de las Especies 
por la Selección Natural (1859) Darwin orilló 
delicadamente el espinoso asunto de las 
raíces de la humanidad. Solo le dedica una 



 330 

frase: "Se hará la luz sobre el origen del 
hombre y su historia".   

En los cuadernos de Darwin se 
expresa cómo estaba convencido de que 
todos los instintos, incluyendo los instintos 
sociales que honramos con el término de 
moralidad, han sido fruto de la evolución. 
Trataba de reducir las pautas de conducta de 
la moral a una rama de la biología. 

Darwin expone sus ideas sobre la 
Descendencia (descent, linaje)  del hombre 
en 1871. Es un libro extraño, porque en su 
mayor parte es un tratado sobre la selección 
sexual. Darwin opina que la diversidad de 
razas se debe a procesos de selección sexual:  

"En la situación social más primitiva, 
los individuos más sagaces, los que 
inventaran y utilizaran mejores armas y los 
que se defendieran mejor de sus enemigos, 
serían los que darían lugar a mayor 
descendencia" (tomo 1:196).  

El libro sobre La Expresión de las 
emociones en el hombre y en los animales 
(1872) iba a ser solamente un capítulo de El 
origen del hombre (1871).  Este libro se suele 
considerar como el germen de la moderna 
Etología (ciencia del comportamiento 
comparado del animal y del humano). El 
paradigma evolutivo aplicado a las raíces de 
la humanidad dio lugar a enconadas 
controversias en todo el mundo ante algo 
que parecía escandaloso, denigrante a la 



 331 

dignidad humana y contradictorio con las 
enseñanzas bíblicas y de las iglesias 
cristianas. Pero los argumentos 
evolucionistas eran muy débiles. Apenas 
existían indicios de ese "missing link" (el 
eslabón perdido) que demostrase el 
parentesco evolutivo entre hombres y 
monos. 
 Este texto es ilustrativo:  
 "El hombre, como cualquier otro 
animal, ha llegado, sin duda alguna, a su 
condición elevada actual mediante la lucha 
por la existencia, consiguiente a su rápida 
multiplicación; y si ha de avanzar aún más, 
puede temerse que deberá seguir sujeto a 
una lucha rigurosa. De otra manera, caería 
en la indolencia, y los mejor dotados no 
alcanzarían mayores triunfos en la lucha por 
la existencia que los más desprovistos(...). 
Debería haber una amplia competencia para 
todos los hombres, y los más capaces no 
deberían hallar trabas en las leyes ni en las 
costumbres para alcanzar mayor éxito y criar 
el mayor número de descendientes" (De La 
Descendencia del Hombre, 1871). 

Pero en los tiempos de Darwin apenas 
se conocían restos de humanos fósiles. Por 
ello sus ideas produjeron escándalo y 
confusión en muchos fervorosos victorianos. 
Dentro de esta polémica surgen en los 
últimos años del siglo XIX e inicios del XX las 
sociedades antropológicas y también la 



 332 

Paleontología Humana. Los éxitos no se 
hicieron esperar y los restos de humanos 
fósiles empezaron a hacer su aparición: Java 
(1891), Cro-Magnon, Sudáfrica... A estos 
siguieron numerosos hallazgos de fósiles de 
homínidos esclarecedores unos y polémicos 
otros, como el famoso hombre de Piltdown, 
falsificación que fue aceptada hasta 1953 
con el uso de métodos radiactivos. 
 El concepto clave de la teoría 
darwinista de la evolución humana es el de 
selección sexual.    Para Darwin, los 
humanos, al igual que los demás seres vivos, 
están sujetos a las leyes inflexibles de la 
naturaleza y por ello, el cambio orgánico 
irreversible está guiado por la lucha por la 
existencia y la selección natural con la 
supervivencia de los más aptos. Pero la 
humanidad (aunque entonces no lo podía 
documentar con fósiles) apareció en un 
momento histórico por un proceso de 
cambio orgánico sin concurso de otros 
elementos (Dios no aparece  por ninguna 
parte). Desde este punto de vista, para la 
antropología darwinista los humanos no son 
otra cosa que primates más evolucionados.  
 La selección natural ha ido 
conduciendo a la humanidad desde el 
estado de primate, hasta el de salvaje, y 
llegar al civilizado como estadio superior de 
la evolución. Por ello, los comportamientos 
humanos (o culturales) son el resultado de 



 333 

un proceso evolutivo biológico regido por la 
selección natural.  

Para los grandes antropólogos 
darwinistas (como Morgan, Tylor, etc) por un 
proceso de evolución  nacieron las grandes 
instituciones culturales (familia, lenguaje, los 
valores, incluso lo que se llama religión) que 
van modificándose por selección natural y 
las hace más eficaces y adaptativas. En el 
contexto de Darwin y de los antropólogos 
darwinistas hay siempre la conciencia de 
que hay culturas más evolucionadas que 
otras, más aptas para sobrevivir (como es la 
de los civilizados). Por ello, suelen ser 
etnocentristas y consideran al hombre 
occidental, blanco, rico, varón y a ser posible 
anglosajón como la flecha de la evolución. 
 
Charles Darwin y la peligrosa palabra 
“evolución” 

La palabra “evolución” es muy 
ambigua en sus significados. Al usar la 
palabra "evolución", los biólogos  y los 
paleontólogos hoy quieren decir que, con el 
paso de largos períodos de tiempo, el 
cambio irreversible y aleatorio de las 
frecuencias génicas de las poblaciones 
produce variabilidad morfológica y genética, 
diversidad de caracteres de la forma y de la 
información genética. Ésta queda 
seleccionada de forma natural por la 
supervivencia de los más aptos y en algunos 



 334 

casos, si hay aislamiento suficiente, aparecen 
nuevas especies biológicas. 

En tiempos de Charles Darwin no se 
habían divulgado las novedosas ideas sobre 
los mecanismos de la herencia según los 
experimentos del agustino de Brno (actual 
Chequia),  Gregorio Mendel. Por eso, 
denominó como "descendencia con 
modificación" a un proceso lento, gradual y 
continuo de selección natural que suele 
actuar sobre los linajes de los seres vivos a lo 
largo de millones de años dando lugar a 
nuevas formas.  

Es necesario hacer notar que Darwin 
evitó utilizar la palabra "evolución" en la 
primera edición del Origen de las Especies 
(1859), y hasta la sexta edición no la usa. 
Ello tiene su explicación:  en primer lugar, en 
tiempo de Darwin la palabra “evolution” era 
sinónima del proceso biológico de 
preformacionismo, por el cual el adulto 
estaba prefigurado (cuando no pre-
diseñado) en el proceso de desarrollo del 
embrión (uno de los temas más batallados 
en el siglo XIX).  

En segundo lugar, en tiempo de 
Darwin, la palabra inglesa "evolution" 
significaba "cambio a mejor" y la evolución 
darwiniana no tiene sentido progresionista. 
Y en tercer lugar, en tiempo de Darwin, la 
palabra "evolution" significaba algún tipo de 
diseño previo de hacia dónde se encaminaba 



 335 

algún proceso. Y esa no era la idea de 
Darwin que siempre se manifestó contrario a 
cualquier tipo de diseño previo, fuera divino 
o natural. 
 Si queremos sintetizar en siete puntos 
los elementos básicos del darwinismo de 
Darwin podríamos afirmar lo siguiente:  

1. Darwin no cree en la existencia real 
de las especies. Son construcciones 
artificiales, hechas por los naturalistas. La 
vida forma un continuo de cambios 
graduales, lentos, y al azar. Pero los 
naturalistas, a fin de poder “clasificar” la 
realidad, han creado un sistema artificial que 
es la taxonomía. 

2.  Esta idea evolucionista es una 
adaptación a la biología de las ideas sociales 
y políticas del liberalismo victoriano y 
progresista del siglo XIX británico, como han 
afirmado muchos autores: es la libre 
competencia de las iniciativas personales en 
la sociedad de mercado lo que hace cambiar 
de forma irreversible a la sociedad. 

3.  El punto de partida de toda la 
construcción darwinista: la existencia en la 
naturaleza de un desmesurada 
superpoblación. Se producen muchas más 
semillas que las que llegan a ser plantas o 
árboles adultos. Se producen más huevos 
que los que llegarán a adultos y a 
reproducirse. Pero no todas las semillas y 
huevos son iguales. Cada una tiene su 



 336 

variabilidad que las hace más o menos 
vulnerables a posibilidad de supervivencia.  

4. Para Darwin, hay una influencia del 
medio natural sobre los individuos que 
nacen, de modo que puede incluso hablarse 
de una cierta capacidad de herencia de los 
caracteres preservados por las constricciones 
del medio. En este sentido, hoy se resalta la 
coincidencia de Darwin con algunos 
postulados heredados del naturalista 
Lamarck, cosa que niegan los 
ultradarwinistas. Es el problema no resuelto 
por Darwin. Fue el que motivó la crisis del 
darwinismo a principios del siglo XX. 

5. Para Darwin, si se lee 
pacientemente toda su obra, la Selección 
Natural es el mecanismo más importante 
que rige el proceso de cambio biológico, 
pero no es el único. De hecho, al llegar a los 
humanos habla de “selección sexual”. 

6. Para Darwin, la evolución no 
significa necesariamente “progreso natural”. 
Es solo cambio irreversible. Ya Lyell e incluso 
el anatomista y paleontólogo Georges 
Cuvier a principio del siglo XIX había 
mostrado un “progresionismo” de formas a 
lo largo del tiempo. Para Darwin, evolución 
es cambio irreversible, lento, gradual y 
continuo movido por la selección natural. 

 7.  Darwin postula que el progreso en 
la naturaleza sólo es posible cuando hay 
libre concurrencia y hay una lucha por la 



 337 

existencia. En esa lucha se seleccionan los 
individuos y sistemas más adaptados para 
sobrevivir, alimentarse y reproducirse.  La 
Selección Natural es solamente un 
mecanismo de filtro que favorece, por tanto, 
la supervivencia de los más aptos (de los más 
adaptados). 

Desde el punto de vista de la 
moderna filosofía de la naturaleza:  

1) la evolución se presenta hoy como un 
paradigma o matriz disciplinar, un 
conjunto de métodos, axiomas y 
propuestas de interpretación del mundo 
(Kuhn), o un proyecto de investigación 
(Lakatos) o una Teoría en sentido griego 
(Popper).  

2) La evolución biológica postula que toda la 
realidad natural, desde la partícula más 
elemental hasta el ser humano no han 
aparecido simultáneamente en el 
universo. Han aparecido a lo largo de 
muchos miles de millones de años, 
emergiendo unos de otros, debido a 
cambios irreversibles lentos, graduales y 
continuos.  

3) Y estos procesos están regidos 
fundamentalmente por lo que Darwin 
denominó la selección natural. 

En resumen: el darwinismo supone el 
hecho de la evolución y un mecanismo 
natural para el cambio irreversible de los 
elementos (materia, átomos, moléculas, 



 338 

sistemas estelares, seres vivos, organismos, 
sistemas biológicos, etc.) 
 
La expansión y evolución de las ideas 
darwinistas 

A partir de Darwin se inicia la nueva 
Biología. Thomas Henry Huxley (en 
Inglaterra), Ernst Haëckel y Fritz Muller (en 
Alemania) fueron más radicalmente 
darwinistas que el mismo Darwin. En este 
sentido, se puede decir que Darwin no era 
darwinista. 
 El más destacado de ellos fue Ernst 
Haëckel (1834-1919). Son de él la teoría de 
gastrea (todos los metazoos descienden de 
un antecesor hipotético semejante al estado 
de gástrula del embrión). Y junto con Fritz 
Muller propone la ley biogenética 
fundamental (la ontogenia es una 
recapitulación de la filogenia). [Parece ser 
que fue Meckel quien la propuso por vez 
primera, pero fue Darwin quien se lo 
atribuye erróneamente]. Entre otros 
términos acuñó los de filogenia (en 1866) y 
el de ecología (aunque en un sentido 
diferente al moderno). Desde los tiempos de 
Haëckel, la sistemática animal y vegetal ya 
no es pura taxonomía (descripción de formas 
estáticas) sino filogenético (descripción 
dinámica de los linajes evolutivos). 



 339 

 Por otra parte, los filósofos insistían en 
aspectos del evolucionismo que no tenían 
explicación racional:  
1. Respecto al origen de la vida: ¿cómo pasar 
de lo inanimado a lo animado? ¿Da "saltos" 
por sí misma la naturaleza? ¿Puede haber 
saltos a "mejor"?  ¿Puede salir lo animado de 
lo inanimado? 
2. Respecto al llamado reduccionismo 
biológico:¿Es posible explicar lo que es el ser 
humano acudiendo solo a la biología? ¿es 
necesario aceptar un reduccionismo de lo 
intelectual, y lo biológico a lo físico? ¿Es 
materialista el darwinismo? ¿Explica el 
mecanicismo reduccionista todos los 
fenómenos vitales? 
3.  Respecto al origen de la humanidad:¿Se 
explica filosóficamente el paso del animal a 
lo humano? ¿Cuál es el origen biológico del 
hombre? ¿Hay continuidad entre los 
primates y los humanos? ¿Hay un salto 
cualitativo de lo animal a lo racional? ¿Se 
reduce el funcionamiento de la mente a 
procesos naturales y biológicos?  ¿Es la 
emergencia el paradigma válido? 
4. Respecto al finalismo y la teleología: ¿Se 
explica por mero azar la aparición de la vida 
y de lo humano?  ¿Hay un diseño divino del 
mundo?  ¿Existe una causa final en el 
mundo?  ¿Cómo compaginar azar y 
necesidad? 



 340 

5. Respecto a un Creador: La evolución 
¿implica la negación de la necesidad un 
creador? ¿Hay un relojero ciego, tal como 
dice Richard Dawkins? ¿Es la evolución una 
prueba contra la existencia de Dios? Y por el 
contrario, ¿prueba la evolución la existencia 
de un Dios diseñador? 
6. Respecto al comportamiento humano: 
¿cómo explicar por darwinismo el 
comportamiento cultural y moral? ¿Es un 
simple mecanismo selectivo? ¿Lo explica 
todo la Selección Natural darwinista? ¿Se 
deduce la experiencia religiosa de la 
Selección Natural? 
 
Las implicaciones sociales de las ideas de 
Darwin 
 Desde el comienzo, las ideas de 
Darwin fueron muy bien acogidas por 
determinados pensadores y sociólogos 
librepensadores y liberales. Entre las ideas 
filosóficas, sociológicas y políticas del 
liberalismo, hay una simbiosis de las que 
ambos se nutrieron y reforzaron. En un 
mundo de libre competencia es el más 
dotado el que sobrevive y esa defensa de la 
libertad del individuo es lo que favorece el 
progreso social y biológico. El darwinismo 
daba un fundamento de “ley natural” a la 
libre competencia. 
 Pero también la explicación 
materialista del mundo, con su autonomía y 



 341 

progreso fueron acogidos muy bien por 
Marx y Engels para una explicación 
materialista del mundo. Al parecer, Marx 
envió a Darwin en 1867 un ejemplar de El 
Capital (que nunca leyó porque no sabia 
alemán). 
 Que duda cabe que el darwinismo 
prestaba su justificación científica a muchas 
ideas de entonces. Así, el darwinismo 
permite extrapolar los fenómenos biológicos 
a la sociedad. Las leyes naturales deben ser 
leyes sociales. Herbert Spencer (1820-1903) 
es el creador de la palabra evolución en el 
sentido en que la empleamos hoy. Se 
convirtió en símbolo del matrimonio entre 
biología y sociología. (Hoy sus ideas han 
reaparecido con la Sociobiología de Edward 
O. Wilson; y las tesis de Richard Dawkins en 
El gen egoísta,  El Relojero ciego y, 
últimamente, en El espejismo de Dios, 
publicado en España en 2007). 
 Por otra parte, el proceso de la 
Selección Natural, interpretado como la 
supervivencia de los más aptos, 
proporcionaba un medio para explicar los 
procesos sociales. El economista político 
William Graham Sumner (1840-1910) vio la 
sociedad como el producto de la lucha social 
en la que cada hombre, en la prosecución de 
su propio bien, sólo puede lograrlo a 
expensas de los demás. El darwinismo social 
justifica la doctrina de Adam Smith de la 



 342 

"mano invisible": si se deja todo a la iniciativa 
privada, toda la sociedad se acopla 
perfectamente. 
 La imagen del mundo natural que 
dibuja Darwin, aplicada a la realidad social, 
define un mundo autónomo, que se explica 
a sí mismo. Un mundo que, al evolucionar de 
acuerdo con sus propias leyes naturales, deja 
fuera la hipótesis y la necesidad de un Dios 
trascendente. Darwin no es ateo. Pero sí es 
agnóstico. Dios, si es que existe, no es 
necesario. El origen, diversificación y 
evolución de los seres vivos (y por ello, del 
ser humano) no solo no demuestra la 
necesidad de un Dios, sino que tampoco 
necesita de la hipótesis Dios para funcionar. 
 
La oposición de los científicos 
 Pero el darwinismo tuvo también 
desde el comienzo sus detractores. Las ideas 
de Darwin fueron bien acogidas entre 
algunos sectores anglosajones, como 
Thomas Henry Huxley (1825-1895), el 
“bulldog de Darwin”, desde 1860. Es el 
primero que se atreve a hablar de la 
descendencia del chimpancé en 1863 en 
Man place in Nature.  
 Pero desde el comienzo, las ideas de 
Darwin fueron rechazadas por gran parte de 
la comunidad científica, formándose un 
frente antidarwinista fuerte: así, Darwin 
acudió al prestigioso anatomista Richard 



 343 

Owen, para que estudiase los esqueletos 
fósiles traídos de América. Pero éste, que era 
feroz antievolucionista, atacó muy 
duramente y con argumentos las ideas de 
Darwin. Por otra parte, en EEUU, Darwin 
tuvo la animadversión del prestigioso 
geólogo Louis Agassiz, y en Alemania, la 
oposición de Kölliker, von Bauer, Wigand, y 
otros. 
 En Francia (un país tradicionalmente 
muy lamarkista), Darwin tuvo la oposición, 
entre otros, de Claude Bernard y Louis 
Pasteur. La zoología francesa seguía a Cuvier 
y si había algo de cambio, este era vitalista y 
lamarkista. Hasta 1888 no se hablaba de 
“evolución” en la Sorbona, pero la explicaba 
Guiard (1846-1908) que hablaba más de 
Lamarck que de Darwin. Sus clases se 
inclinaban por la explicación “ambientalista” 
(es el medio ambiente quien produce la 
transformación de las especies) y usa el 
término “transformismo” en lugar de 
“evolucionismo”. Gran parte de las críticas de 
la ciencia francesa iban contra el concepto y 
la función de la Selección Natural. 
 Aún así, en 1909, con ocasión del 
centenario del nacimiento de Darwin, se le  
tributaron en muchos países grandes 
homenajes. Y en España fue nombrado 
Miembro de Honor de la Real Sociedad 
Española de Historia Natural. 

 



 344 

El eclipse del darwinismo 
   Muchos creen que la entrada de las 
ideas de Darwin en el mundo de la ciencia y 
de la sociología fue sencilla. Todo lo 
contrario. Entre 1860 y 1900 tienen lugar los 
primeros debates sobre el evolucionismo 
darwinista. Hay debates filosóficos, 
teológicos y científicos. 
  Todo se inicia cuando hacia el año 
1900, y por tres caminos diferentes, DeVries 
(holandés), Correns (alemán) y Tschermak 
(austriaco)  "redescubren" las leyes de 
Mendel sobre la herencia. Los experimentos 
del genial agustino con los guisantes 
mostraban que la herencia de los caracteres 
se hacía "sin mezcla" y de forma discontinua. 
¿Cómo armonizar el evolucionismo 
gradualista de Darwin, según el cual la 
herencia y cambio orgánico tenía un 
carácter gradual con las experiencias de 
Mendel?  

Los problemas aumentan con los 
descubrimientos de la base material de la 
herencia en los cromosomas (debidos a 
Morgan y sus estudios sobre la mosca del 
vinagre, la Drosophyla), así como con la 
aparición del concepto de "mutación": ¿cómo 
compaginar la mutación -que es discontinua, 
como mostraban las moscas mutadas - y las 
evolución -que es gradual y continua? 

La solución momentánea a estas 
preguntas llegó cuando hacia los años 20 se 



 345 

inicia la aplicación de los cálculos 
estadísticos a las ciencias de la naturaleza. La 
bio-matemática nace como cuerpo doctrinal, 
y de las aportaciones de biólogos y 
matemáticos nace el llamado 
Neodarwinismo: una reinterpretación de las 
ideas de Darwin a la luz de las matemáticas 
para superar la aparente contradicción entre 
Genética y Evolución.  

La crisis del darwinismo crece cuando 
se desarrollan las ideas del mutacionismo 
por parte de Hugo de Vries y Bateson. Para 
ellos, la "mutación" es una alteración 
aleatoria o inducida de los cromosomas que 
provoca cambios bruscos en la expresión de 
los caracteres. "La Selección Natural no crea 
nada, sólo criba lo creado", decía de Vries. 
 
Las Teorías alternativas al darwinismo 
 En los primeros años del siglo XX no 
tardan en cobrar fuerza algunas teorías 
alternativas al darwinismo que pretenden 
explicar mejor los cambios en las especies. 
Así, reaparecen concepciones biológicas de 
tipo lamarckista y neolamarckista. Éstos 
defienden que los caracteres adquiridos por 
uso y desuso de los órganos pasan a los 
descendientes. Se heredan.  
 Para ellos hay un “transformismo” en 
las especies debido a las modificaciones, 
producidas por los cambio en el medio, de 
forma natural o artificial y son las que dan 



 346 

lugar a variaciones correlativas en el 
patrimonio hereditario).  

Desde finales del siglo XIX hasta bien 
entrado el siglo XX (y posiblemente en el 
siglo XXI) algunos naturalistas adoptaron la 
idea de la evolución, pero no el mecanismo 
de “variación aleatoria” y la “selección 
natural”. Como escribió el novelista Samuel 
Butler, amigo al principio de Darwin y luego 
sarcástico oponente, “el darwinismo 
desterraba la Mente del universo”, destruía 
el diseño inteligente y negaba la posibilidad 
de transmitir a las generaciones futuras el 
acervo de los logros culturales y científicos 
(que no se explican por selección natural). 

Los neolamarckistas se consideraban a 
sí mismos portadores de esperanza e 
inspiración, el antídoto de lo que el físico sir 
John Herschel llamaba la “ley de la 
confusión darwinista”. Entre ellos estaban el 
dramaturgo George Bernard Shaw y el 
filósofo Henri Bergson y su escuela tan 
prestigiosa en Francia. 

Quince años más tarde, dos afamados 
científicos recogieron el estandarte de 
Lamarck: el experimentalista austríaco Paul 
Kammerer (1880-1926) y el ideólogo 
soviético Trofim Lysenko, en los años treinta 
del siglo XX, que hizo retroceder casi medio 
siglo la genética rusa. Todos ellos creían que 
la herencia lamarckista de los caracteres 
adquiridos por uso y desuso en interacción 



 347 

con el medio era la verdadera base de la 
evolución y se mantuvieron firmes frente a la 
nueva genética mendeliana.  

Kammerer publicó muchos trabajos 
sobre evolución de anfibios (salamandras, 
tritones y sapos). Bajo determinados 
cambios ambientales decía haberles hecho 
modificar caracteres que pasaban a los 
descendientes. Pero cuando los expertos 
demostraron que había “falsificado” sus 
experimentos, se suicidó en 1926. 

Por su parte, Trofim Lysenko, 
agrónomo soviético, en 1929 inicia los 
trabajos sobre “vernalización” de los 
cereales: haciendo varias algunos factores 
ambientales lograba un mayor crecimiento 
de las plantas. Amparado por el stalinismo, 
logra que en Rusia se prohibiera la genética 
mendeliana como burguesa. La llamada 
“nueva genética dialéctica” dominó hasta la 
muerte de Stalin en 1953. Lysenko es 
entonces apartado y fallece en el olvido en 
1976. 

Entre los partidarios del 
neolamarckismo, el científico más conocido 
es Paulov. Sin embargo, algunos biólogos se 
opusieron frontalmente a estas propuestas, 
como  Weissmann (al que se considera 
ultradarwinista) y posteriormente todos los 
mutacionistas. 
 



 348 

Todos los maestros tienen discípulos más 
radicales 
 Algunos de los entusiastas seguidores 
de Charles Darwin, llevaron al extremo la 
devoción a su maestro yendo mucho más 
lejos que éste en sus propuestas. Tal es la 
postura del ultradarwinismo: la postura que 
mantiene de forma intransigente que sólo la 
Selección Natural darwinista explica el 
cambio orgánico irreversible a lo largo de los  
tiempos geológicos. Niegan que el ambiente 
tenga alguna función en el proceso 
evolutivo. 

Esta teoría está unida al nombre del 
biólogo August Weissmann (1834-1914) que 
fue profesor de Zoología en Friburgo 
durante más de 50 años. En 1885 publica un 
trabajo en el que establece la distinción 
entre “germen” (células germinales) y “soma” 
(células del organismo). El germen cambia 
espontáneamente y es el vehículo de los 
caracteres que se heredan. Pero los cambios 
en  el soma no se heredan. Por tanto, niega 
la posibilidad de herencia de cualquier 
carácter “adquirido” durante la vida. Para el 
ultradarwinismo, la Selección Natural es el 
único proceso que explica la evolución. 

Por otra parte, en estos primeros años 
del siglo XX aparecen los partidarios de las 
grandes mutaciones como única explicación 
del cambio biológico. El llamado 
macromutacionismo es una de las 



 349 

tendencias contrarias al darwinismo. Sus 
tesis científicas proceden del genetista 
alemán Richard Goldschmidt (1878-1958). 
Éste no cree que cambios continuos, lentos y 
graduales de los linajes de los seres vivos y la 
selección natural explique la aparición de 
especies y taxones superiores.  

En 1940 (una vez que había huido a 
EEUU desde Alemania debido a la represión 
de los nazis sobre los judíos), publica The 
Material Basis of Evolution (La Base material 
de la Evolución). Aunque reconoce que hay 
acumulación de cambios constantes en las 
poblaciones (microevolución), cree que ese 
mecanismo es incapaz de explicar la 
especiación.  

Para Goldschmidt, entre las especies 
hay “vacíos morfológicos” que solo pueden 
explicarse por grandes saltos 
(macromutaciones) que dan lugar a  
“monstruos prometedores” (promising 
monsters). Y algunos de estos son 
biológicamente viables dando lugar a 
nuevas especies. Es un mecanismo de 
macroevolución.  
 Será necesario esperar a los años 40 
del siglo XX para encontrar la recuperación 
de las ideas de Darwin. 
 
 



 350 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 351 

 

22 
La construcción moderna del 

paradigma evolucionista:  
¿está superado el evolucionismo? 
 
 
 Algunos científicos de la primera 
mitad del siglo XX creían que había que 
enterrar a Darwin y a sus teorías. Se 
consideraba anticientífico y contrario a las 
teorías biológicas de moda basadas en la 
genética y las mutaciones. Pero Darwin 
había abierto una brecha que nunca se cerró 
del todo. 
 Bastaban algunos datos nuevos para 
reconstruir el paradigma bajo aspectos 
diferentes. Bien es verdad, que hubo 
seguidores de Darwin que permanecieron 
fieles a la herencia del maestro, aunque 
intentaron incorporar algunas de las 
innovaciones científicas de la época.  
 Así, a finales del siglo XIX, en plena 
crisis del darwinismo, aparecen nuevas ideas 
que fecundarán las tesis de Darwin. Éstas 
reaparecen gracias al movimiento 
eugenésico que pretendía la mejora de la 
raza humana. Los primeros éxitos del 
movimiento eugenésico se deben a Francis 



 352 

Galton (1822-1911), un hombre rico y 
aficionado a las matemáticas, que era primo 
de Darwin; y a Karl Pearson, filósofo 
positivista y matemático. Ambos aplicaron 
las técnicas estadísticas a la biología y 
abrirán una puerta al nacimiento del 
movimiento científico del neodarwinismo en 
los años 30 del siglo XX.  

En 1905, George Romanes, seguidor 
de las ideas de Darwin en el campo de la 
psicología animal, acuñó el término 
neodarwinismo, para describir la teoría de la 
selección natural enriquecida con la creencia 
en la transmisión de algunos caracteres 
adquiridos en circunstancias especiales (lo 
que se suele llamar el neolamarckismo débil). 
Para ellos, lo que evoluciona no son los 
individuos sino la población, y por ello es 
necesario incorporar técnicas estadísticas.  

Romanes creía que Weissmann y 
Mendel tenían razón en sus ideas de la 
discontinuidad del “plasma germinal” y que 
había que buscar un entendimiento, una 
armonía entre estas ideas y las de Darwin a 
través de la biología cuantitativa.   

Tres serán las obras que marcan la 
posibilidad de concordismo entre mutación y 
Selección Natural: The general Theory of 
Natural Selection (La teoría general de la 
Selección Natural) de Ronald A. Fisher 
(1929); Genetic de Sewall Wright (1931); y 



 353 

The causes of Evolution (Las causas de la 
Evolución) de John B. S. Haldane (1932).  

"Toda variación -concluyó triunfante 
Haldane - debe pasar por el tribunal de la 
Selección".  

 
La Teoría sintética de la Evolución o Nueva 
Síntesis 

Por los años 30 se introduce la 
genética de poblaciones en el pensamiento 
científico y aparece la llamada "Nueva 
Síntesis" o "Teoría Sintética de la Evolución". 
Se suele considerar a Theodosius 
Dobzhanski  (1900- 1975) como el "padre" de 
la nueva síntesis, al publicar en 1937 Genetic 
and the Origin of the Species . A estas ideas 
se unen el zoologo Julian Huxley, el 
ornitólogo Erns Mayr, los botánicos Stebbins 
y Grant, el geneticista Ford y el paleontólogo 
Georges Gaylord Simpson (1902-1985), 
entre otros.  

Tras la publicación de la obra de 
Darwin, los debates y las polémicas ocupan 
todo el final del siglo XIX. Pero con el cambio 
se siglo llegó la crisis. La "crisis" del 
darwinismo se produce por el avance de la 
genética -y sobre todo con la teoría 
cromosómica de la herencia de los caracteres 
adquiridos. Los biólogos se preguntaban: 
¿cómo compaginar la existencia de la 
Selección Natural (que es un proceso 



 354 

gradual) con las Mutaciones (que son 
discontinuas)? 

La llamada Teoría Sintética de la 
evolución intenta armonizar tres factores 
que hasta entonces se consideraban 
irreductibles con las ideas de Darwin: 

1) Las mutaciones (o cambios de diversa índole 
en los cromosomas, o más 
concretamente los cambios de 
composición y de ordenación de los 
genes) 

2) La Selección Natural, es decir, el éxito 
diferencial de los nuevos caracteres 
que depende de la presión selectiva 
del medio sobre el desarrollo y 
funcionamiento de los organismos. 
Dan mucha importancia a la presión 
selectiva en los primeros estadios del 
desarrollo embrionario (constricciones 
del desarrollo). Las mutaciones son 
causa, y el medio actúa como 
condicionante. 

3) Los mecanismos de aislamiento (tanto 
geográfico, como etológico, como de 
otro tipo). Es una condición negativa 
de la evolución (que ya había 
enunciado Wallace en 1858): cuanto 
más pequeña es la población y mayor 
es el aislamiento y más continuado 
sea, la posibilidad de cambio evolutivo 
continuado en el tiempo es mayor. Ya 
que la hibridación tiende a enriquecer 



 355 

más genéticamente una especie y 
hacer más estable, sólo aparecen 
nuevas especies si se confinan los 
nuevos mutantes en un medio 
favorable y endogámico (Vavilov) La 
fragmentación del ambiente 
(geográfico o ecológico) favorece la 
diversificación. Estos fenómenos son 
frecuentes en la insularidad (como 
estudió Darwin en las islas Galápagos) 
o en las barreras geográficas o 
ecológicas (como sucedió en la Europa 
cuaternaria, o en la evolución de 
especies en América del Norte y del 
Sur) 
La expresión Síntesis moderna la 

acuñó en 1942 el  zoólogo británico Sir 
Julien Huxley, nieto del biólogo Thomas H. 
Huxley, principal seguidor de Darwin. La 
Síntesis Moderna es el resultado de la 
convergencia de tres disciplinas: la genética, 
la paleontología y zoología. 
 Los esfuerzos individuales de cada uno 
de estos, confluyó en el famoso Congreso de 
Princeton  (celebrado en esta Universidad 
norteamericana en enero de 1947). Este 
Congreso culminó con un acuerdo general 
entre las diferentes disciplinas biológicas y 
paleontológicas convertidas al "pensamiento 
poblacional": la genética de poblaciones.   
 En el Congreso de Princeton se 
decidió, entre otras cosas,  la publicación 



 356 

(que aún pervive) de la revista Evolution 
(Evolución), en la que se publicarían todos 
los trabajos científicos en curso en esta 
materia.  
 Las bases ideológicas de la revista se 
establecen sobre una serie de acuerdos 
sobre los que desarrollar la nueva teoría:  

1) la  concordancia general con las 
tesis más básicas del pensamiento de 
Darwin,   

2) la adición del concepto de 
mutación como causa del cambio orgánico,   

3) el rechazo de las ideas 
neolamarckistas de la herencia de los 
caracteres adquiridos en el soma,  

4) y la aceptación de la paleontología 
como registro histórico de que la evolución 
es un cambio que se puede medir, de 
carácter  gradual, de las frecuencias génicas 
en una población, regido por la Selección 
Natural. 

 
La aportación de G. G. Simpson y de la 
paleontología a la elaboración  de la Nueva 
Síntesis (1949)  

No puede ser entendido en su justa 
dimensión el nacimiento de la Nueva Síntesis 
si no se considera la aportación del 
paleontólogo George Gaylord Simpson. 
Entre sus trabajos más consistentes e 
influyentes está El sentido de la evolución 
(publicado en 1949).  



 357 

Las ideas desarrolladas por Simpson 
en El sentido de la Evolución, hay que 
buscarlas en un libro anterior: Tempo and 
Mode in Evolution (Tiempo y Modo en la 
Evolución). Simpson muestra en este texto la 
posibilidad de documentar con argumentos 
paleontológicos (los datos del registro fósil) 
la  hipótesis postulada  por Dobzhansky: la 
evolución consiste en la acumulación 
gradual y selección natural de las pequeñas 
variaciones (es decir, de genes mutados) que 
aparecen por azar en el seno de las 
poblaciones animales o vegetales.  

La lectura de este ensayo influyó 
notablemente en Dobzhansky que no dudó 
en llamar a Simpson al grupo que elaboraba 
la nueva síntesis evolutiva. Nunca hasta 
entonces se habían tomado tan en serio los 
argumentos paleontológico 
 Dobzhansky y su escuela estudiaron 
experimentalmente la  acción de la selección 
natural darwiniana en la poblaciones de 
mosca del vinagre (Drosophyla) 
provenientes de diversos orígenes 
geográficos. Simpson, como paleontólogo, 
acudió a los datos archivados como fósiles 
en las rocas. Por su formación, dedicó su 
interés fundamentalmente a los mamíferos 
terrestres y especialmente a los caballos de 
la era Terciaria (desde hace unos 40 millones 
de años). Precisamente en los Estados 



 358 

Unidos y en Sudamérica encontró un 
material excelente.  
 Para Simpson, no existe una 
"tendencia" a evolucionar. Niega por ello 
una de las tesis que hasta entonces habían 
mantenido los paleontólogos: la ortogénesis. 
Para él, los patrones de la evolución del 
linaje de los caballos desde hace 40 millones 
de años se explican por el mantenimiento de 
la selección natural debido a cambios en las 
condiciones ambientales más que en 
pretendidas propensiones inmanentes. 

Así, en paleontología, Simpson 
constata y puede medir que la evolución 
procede, como afirma la genética de 
poblaciones, por la aparición de una 
pequeña variación genética que invade, a lo 
largo de las generaciones sucesivas, ciertas 
poblaciones, conduciendo a la 
diferenciación gradual de especies nuevas a 
partir de especies ancestrales. 
 
Nuevas perspectivas en la evolución 
 La teoría de la Selección Natural de 
Darwin y la de la Teoría Sintética supone que 
las variaciones “útiles” para la supervivencia 
(desarrollo, supervivencia, reproducción) se 
imponen en una población. Es el paradigma 
del lobo de “Caperucita roja”: estos dientes 
son para... Todo tiene una finalidad y en 
función de ella se seleccionan los caracteres 
más útiles o aptos. La adaptación es siempre 



 359 

un proceso de éxito reproductor de los más 
útiles. 
 Pero algunos naturalistas hablan de la 
aparición de caracteres nuevos que no son 
necesariamente e inmediatamente útiles. No 
significan de entrada ninguna ventaja 
adaptativa. Serían “no adaptativos o 
neutros” y el proceso, según el paleontólogo 
Stephen Jay Gould, se llamaría de 
“exaptación” en lugar de “ad-aptación”.  

Es curioso notar que, a pesar de haber 
derribado con facilidad los argumentos 
favorables a un plan o “diseño” en la 
naturaleza, Charles Darwin pareció 
desconcertado por las críticas que sugerían 
que la evolución podía ser incluso más 
aleatoria de lo supuesto por él. Por ello, a 
partir de la tercera edición de El Origen de 
las Especies por la Selección Natural 
(aparecida en 1861) comenzó a conceder 
más espacio a una concepción pluralista de 
la evolución, de modo que la Selección 
Natural pasó a ser sólo un mecanismo entre 
otros para explicar el hecho incuestionable 
evolutivo. El que fuera iniciador con Dawin 
de la moderna teoría evolutiva por la 
selección natural, Alfred Russell Wallace, 
comenzó a preocuparse por el giro en el 
pensamiento que veía en su amigo. Incluso 
el mismo Wallace había hecho evolucionar 
su propio pensamiento.  



 360 

 Frente al pensamiento abiertamente 
materialista y biologicista de Darwin sobre 
los orígenes y la evolución de la humanidad, 
encontramos el pensamiento religioso-
místico de Alfred R. Wallace (1823-1913). 
Después de una extensa vida científica y de 
haberse anticipado en la formulación a las 
ideas darwinistas de la lucha por la 
existencia y la selección natural, hacia 1866 
fue tendiendo hacia el espiritismo y trató de 
darle un fundamento científico.  

En 1889, pocos años después de la 
muerte de Darwin (acontecida en 1882) 
Wallace publicó su propia versión de la 
teoría evolutiva. Este libro, al que tituló 
irónicamente como Darwinism, instaba a 
que se volviera a la versión original de la 
teoría conjunta de 1858, y se alegró cuando 
en las reseñas de la época se le tachó como 
“mas darwinista que Darwin”: la Selección 
Natural era el único mecanismo explicativo 
del hecho evolutivo.  

Pero también Wallace fue haciendo 
evolucionar su propio pensamiento. En los 
últimos años de su vida (en 1910) publicó un 
libro resumen de su pensamiento desde 
1869 cuyo título es suficientemente 
significativo: El mundo de la vida: una 
manifestación de un poder creador, una 
mente directora y un último propósito, 
donde expone sus ideas de que la ciencia 
muestra la existencia de una inteligencia 



 361 

suprema que todo lo gobierna. Ese poder 
empuja la evolución en su sentido 
ascendente.  
 Pero Wallace no tuvo la última 
palabra. Tras su muerte, la síntesis entre el 
darwinismo y la genética mendeliana 
realizada en las primeras décadas del siglo 
XX, renovó entre los expertos en genética de 
poblaciones el interés por la posibilidad de 
existencia de “rasgos” o “caracteres” neutros, 
sin valor adaptativo. 
 En 1932, el genetista John Burdon 
Sanderson Haldane (1892-1964) llegó a la 
conclusión de que “un numeroso grupo de 
caracteres [de animales y vegetales] no 
muestran señal alguna de poseer valor 
selectivo; además se trata precisamente de 
los caracteres que permiten a un 
taxonomista distinguir una especie de otra 
[y por tanto, sin valor filogenético]” (The 
Causes of Evolution. Londres, Longman). 
 Sin embargo, pocas décadas después, 
varios biólogos de Oxford demostraron lo 
contrario: que muchos caracteres 
considerados entonces “neutros” poseen, de 
hecho, valor selectivo. Y lo descubrieron en 
concreto mediante experimentación, no de 
manera especulativa. Esta línea es la que 
conduce a una de las teorías evolutivas más 
polémicas: el neutralismo. 
 
 



 362 

El neutralismo de Kimura 
 En la década de los sesenta del siglo 
XX, con los nuevos hallazgos relativos a la 
enorme variabilidad genética en las 
poblaciones naturales, volvió a surgir una 
“escuela neutralista”. Los investigadores J. L. 
King y, sobre todo, Motoo Kimura 
mantuvieron que, si la evolución no se 
asemejaba a un viaje planeado de 
antemano, con un destino previsto, sí podría 
parecerse a un “paseo al azar” –una vuelta 
dada en una u otra dirección, sin otro motivo 
concreto que las contingencias de su historia 
-. La “casualidad” (el azar, la contingencia) y 
la selección configuran los organismos, pero 
¿en qué proporciones? El debate sigue 
abierto para inspirar nuevos proyectos de 
investigación. 
 El paleontólogo Stephen Jay Gould 
(fallecido tempranamente en 2002) en su 
último trabajo sobre Darwin y el darwinismo, 
cita sus propias reflexiones e investigaciones 
sobre el carácter inicialmente “ex-aptativo” 
de muchos de los caracteres que aparecen 
por azar en una población actual o fósil. 
Estos caracteres, que aparecen al azar, no 
tienen inmediatamente una funcionalidad. 
Con posterioridad, un cambio en el 
ecosistema, les hará ser útiles para 
sobrevivir. 
 



 363 

Los paleontólogos criticones: el debate entre 
gradualismo y equilibrios intermitentes 

La paleontología, como ciencia cuya 
racionalidad estriba en incorporar la 
dimensión del tiempo geológico, ilumina 
algunos de los aspectos de los conceptos 
biológicos de la evolución. Estas 
aportaciones de la paleontología al debate 
sobre el medio ambiente se refieren a cuatro 
aspectos fundamentales:  

1) en primer lugar, desde el punto de 
vista de la paleontología evolutiva, y por ello 
desde la Biología evolutiva, el paradigma 
que mejor expresa hoy los datos del registro 
fósil es el Paradigma evolutivo. Todos los 
sistemas biológicos evolucionan, cambian de 
forma irreversible a lo largo del tiempo. La 
capacidad de carga de todo sistema 
biológico (población, ecosistema, genoma) 
es grande y tiene una respuesta flexible a las 
modificaciones del medio ambiente. 

2) En segundo lugar, los 
paleontólogos postulan que los cambios 
biológicos no son siempre graduales y 
continuos (como quiso hacernos ver un 
darwinismo excesivamente reduccionista). 
Los procesos evolutivos tienen frecuentes 
cambio de "ritmo" evolutivo, tal como ponen 
de manifiesto los defensores del equilibrio 
intermitente. Cuando la presión de carga 
ambiental sobre el sistema supera su 
capacidad, se produce una "crisis" biológica 



 364 

de consecuencias imprevisibles. Esta puede 
desembocar en la extinción total o global de 
uno o muchos taxones, o a la emergencia 
contingente de nuevos fenotipos que antes 
no eran viables.  

3) En tercer lugar, la adecuada 
interpretación del registro fósil muestra que 
a lo largo de los tiempos geológicos siempre 
existieron procesos de evolución biológica 
ligada a la extinción de las especies. En unas 
ocasiones, esta extinción facilita la 
sustitución de unas especies por otras (la 
llamada extinción de fondo), mientras que 
en otras, los momentos de extinción se 
concentran asimétricamente (el efecto es lo 
que se denomina extinción en masa). 

4) La cuarta aportación de la 
paleontología evolutiva al debate biológico 
y filosófico de la evolución de las especies se 
refiere a los efectos de las extinciones. La 
paleontología muestra que las extinciones 
no siempre han sido un elemento negativo 
para la biosfera. Incluso algunos autores 
como el profesor David Raup, hablan de que  
"la extinción es una bendición" y se pregunta 
si es un problema de "bad luck or bad genes" 
(mala suerte o malos genes). Dicho de modo 
caricaturesco -y parafraseando al economista 
Francis Fukuyama - los dinosaurios "creían" 
que con su crisis había llegado "el fin de la 
historia". Sin embargo, hoy sabemos que su 
extinción favoreció, de alguna manera, la 



 365 

radiación de los mamíferos. Gracias a que 
hay  extinción, hay evolución. 
 
La evolución biológica gradualista, ¿es una 
teoría en crisis? 

El modelo clásico de "evolución 
gradualista"  heredado de El Origen de las 
Especies por la Selección Natural (Darwin, 
1859) está sometido hoy a una profunda 
revisión. Por los años 30 se introduce la 
genética de poblaciones en el pensamiento 
científico y aparece la llamada Nueva Síntesis 
(en 1942, con J.H. Huxley) o Teoría Sintética 
de la Evolución (unos años antes, en 1937). 
Este es el modelo dominante en el campo de 
las ciencias biológicas: la evolución como 
proceso lento, gradual y continuo. No se 
trata de volver a las caducas ideas de Cuvier 
de principios del siglo XIX. Se trata de 
cuestionar, sobre todo, uno de los pilares 
básicos del evolucionismo darwinista 
convencional: el gradualismo.  Para Darwin y 
sus seguidores todo el proceso evolutivo se 
puede explicar como un proceso lento, 
gradual y constante a lo largo de millones de 
años.  
 Sin embargo, los paleontólogos han 
mostrado muchos casos en los cuales ese 
ritmo lento, gradual y continuo no aparece 
deducirse de los datos del registro fósil. En 
estos últimos años crece la ofensiva desde lo 
que algunos denominan neocatastrofista. 



 366 

Los recientes avances en la epistemología de 
la paleontología han planteado la 
posibilidad de una profunda revisión del 
paradigma dominante en la comunidad 
científica. Algunos se preguntan si nos 
encontramos en el umbral de un nuevo 
paradigma en el sentido kuhniano, como 
han señalado los paleontólogos Roger Lewin 
en la revista Science y Stephen Jay Gould en 
Paleobiology.  
 El modelo ortodoxo darwinista logró 
responder de modo más simple a muchos de 
los problemas suscitados por las ciencias de 
la Naturaleza desde los presocráticos hasta 
el siglo XX. Pero por los años 70 se suscitan 
nuevos interrogantes, surgidos de una 
nueva epistemología interpretativa del 
registro fósil. El trabajo de Eldredge y Gould 
de 1972 sobre el patrón evolutivo del 
equilibrio intermitente, suscitó ardorosas 
controversias en el seno de la comunidad 
científica de paleontólogos y neontólogos.  
 Según este modelo, los procesos de 
evolución no siempre son rigurosamente 
graduales. Hay momentos en la vida 
geológica de una especie que ésta 
permanece casi sin evolucionar durante 
millones de años. Y luego, en un espacio de 
tiempo relativamente corto, se produce la 
sustitución de esta especie por otra. Parte de 
esta controversia está contenida en el libro 
de Anthony Hallam, Patterns of Evolution 



 367 

[Patrones de la Evolución], en el que 
debaten los patrones evolutivos de diversos 
grupos de organismos fósiles, desde los 
primeros metazoos a los mamíferos. 

 
Los paleontólogos entran en el debate 
filosófico-científico 

Los paleontólogos han suscitado el 
debate de tres cuestiones básicas que, en 
opinión de Lewin y Gould, como se ha dicho 
más arriba, modifican el paradigma del 
darwinismo gradualista. Estas cuestiones 
son: 

1) La historia de la vida ¿tiene 
direcciones definidas?, es decir: dado el 
carácter histórico del desarrollo de la vida 
sobre la Tierra, ¿se puede afirmar que la 
diversificación de animales y plantas a lo 
largo de los tiempos geológicos goza de 
"direcciones" o "tendencias" privilegiadas?  
En el caso de la extinción de las especies 
biológicas, ¿existe una direccionalidad en el 
hecho de la evolución?    

Estas preguntas atraviesan la historia 
de las Ciencias de la Naturaleza desde sus 
comienzos expresándose de modos muy 
diferentes. Existe, sin embargo, una antítesis 
de posturas subyacentes siempre a la 
discusión, que se pueden clasificar de modo 
general en direccionistas y no direccionistas.  

Hoy los llamaríamos (usando la 
expresión de Gould, 1991) teleológicos y 



 368 

contingentistas. Esta antítesis surge ya en el 
corazón mismo de las explicaciones 
catastrofistas y gradualistas en la geología y 
la biología de los siglos XVIII y XIX. Para el 
paradigma catastrofista clásico, la aparición 
y desaparición (extinción) de animales y 
plantas a lo largo de los tiempos geológicos, 
tal como manifiesta el registro fósil, debe 
interpretarse como el resultado de 
catástrofes cósmicas periódicas que 
extinguen la vida, seguidas de "creaciones" 
de nuevas formas diferentes a las anteriores. 

Dentro del paradigma darwinista, en 
los últimos años del siglo XIX y primera mitad 
del siglo XX, las posturas vuelven a aparecer 
bajo la forma de "finalismo" y 
"ambientalismo". Osborn acuña el término 
"aristogénesis" para expresar la "dirección 
inevitable" hacia la que se dirige la vida. Los 
darwinistas, y los modelos actuales, insisten 
en que la evolución no significa más que 
cambios irreversibles debido a las 
canalizaciones de los procesos de cambio 
morfológico debido a la presión del medio 
externo sobre la norma de reacción del 
genoma. 

2) ¿Cuál es el motor del cambio 
orgánico? ¿Es el ambiente el único y 
principal responsable de la evolución, o el 
cambio surge de alguna dinámica interna a 
la vida? ¿Explica la Selección Natural 
darwinista todos los procesos evolutivos? 



 369 

¿Es la extinción de los seres vivos una 
respuesta de la incapacidad de la Selección 
Natural?  También estas preguntas 
atraviesan sin respuestas convincentes los 
diversos paradigmas explicativos. En los 
tiempos pre-evolucionistas, el debate se 
centraba en la importancia que para la vida 
podían tener los cambios geológicos y 
ambientales en la evolución y extinción de 
las especies.  

Así, Buckland y Lyell (direccionalista el 
primero, no direccionalista o estacionario el 
segundo) coinciden en afirmar que las 
alteraciones en el medio físico proporcionan 
el ímpetu primero para el cambio orgánico. 
Un catastrofista convencido, como Agassiz, 
argüía que la vida cambia debido a su propia  
dinámica interna, nunca por modificaciones 
debidas al medio ambiente. No existe, pues, 
para él nada equivalente a la Selección 
Natural. 

Estas posturas se reencuentran en las 
nuevas síntesis evolutivas. Ha sido Valentine 
quien ha "resucitado" el viejo debate entre 
"ambientalistas" e "internalistas" en defensa 
de los primeros. Este debate sigue vivo hoy 
en los nuevos paradigmas evolutivos. 

3) ¿Cuál es el ritmo, la velocidad de los 
cambios, el "tempo" del cambio orgánico? La 
evolución y la extinción de las especies 
biológicas, ¿es un proceso lento, gradual, 
determinista, inflexible, continuado, a lo 



 370 

largo de la historia geológica, o más bien el 
ritmo de la evolución  y extinción es 
cambiante, contingente, esporádicamente 
más rápido con largos períodos de 
estabilidad? Es necesario resaltar aquí la 
figura de Charles Lyell, defensor de un 
gradualismo inflexible como único camino 
para aplicar el actualismo de Hutton. En el 
polo opuesto se sitúan los catastrofistas 
clásicos y también las posturas 
neocastrofistas de muchos paleontólogos 
que han resaltado la importancia que tienen 
los períodos de concentración de extinción. 
 
¿Está emergiendo un nuevo paradigma 
científico de la evolución biológica? 

Desde el ámbito filosófico, se describe  
la evolución  de muchas maneras: como un 
paradigma totalizador, un programa de 
investigación,  un imaginario social,  un 
sistema cultural. Dentro del campo de la 
moderna paleontología de la paleobiología 
(tal como hizo Stephen Jay Gould) surgen 
posturas científicas mucho más humanistas. 
No solo dedican su tiempo a investigar sobre 
los procesos naturales, sino que su mayor 
interés se apoya en las implicaciones sociales 
de la ciencia, lo que se ha dado en llamar la 
tríada CTS (Ciencia-Tecnología-Sociedad). Las 
recientes investigaciones en ciencias de la 
Tierra hace que en la actualidad tenga un 
carácter emergente un nuevo paradigma, al 



 371 

que denominan con el inapropiado (y 
provisional) nombre de neocatastrofista. 

Pero ¿cómo se ha ido construyendo 
social y culturalmente la imagen de la 
evolución y de la extinción? ¿Qué elementos 
científicos y extracientíficos están presentes 
en la emergencia de las ideas biológicas y 
geológicas sobre el hecho y las causas de la 
evolución y de la extinción de las especies?  

Históricamente, el problema de la 
Extinción de las especies está ya en el primer 
capítulo de la Biblia. Pero el planteamiento 
"científico" racional, sin pretensiones de 
implicaciones religiosas, no se establece 
hasta los tiempos de Georges Cuvier, a 
finales del siglo XVIII e inicios del XIX. En el 
siglo XVII, el problema de la extinción se 
consolida como paradigma. El que esto 
escribe es consciente de la imprecisión del 
término, hoy sometido a críticas. Sin 
embargo, tiene valores de operatividad y 
funcionalidad que se han considerado de 
interés. 

Desde nuestro punto de vista, el 
modelo de cambio científico, filosófico y 
teológico de la evolución y extinción de las 
especies se acomoda bastante a las ideas de 
"cambio revolucionario de los paradigmas".  

Escribe T. S. Kuhn, en su conocido 
libro Estructura de las Revoluciones 
científicas: "Una vez que ha alcanzado el 
status de paradigma, una teoría científica se 



 372 

declara inválida sólo cuando se dispone de 
un candidato alternativo para que ocupe su 
lugar. Ningún proceso descubierto hasta 
ahora por el estudio histórico del desarrollo 
científico se parece en nada al estereotipo 
metodológico de la demostración de 
falsedad, por medio de una comparación 
directa con la naturaleza". 

 
Niveles del debate actual sobre la evolución 
biológica 

Se pueden diferenciar desde el punto 
de vista de la teoría evolutiva actual, tres 
niveles de debate entre biólogos y 
paleontólogos evolucionistas: 

El primer nivel de debate gira en torno 
a si el ritmo de evolución y extinción de las 
especies se acomoda a lo que se ha llamado 
Gradualismo filético, o más bien el proceso 
dominante es el del equilibrio intermitente. 
Ya se ha citado que en el año 1972 dos 
paleontólogos (Niels Eldredge  y Stephen J. 
Gould) ponen en tela de juicio que todos los 
patrones de la especiación y evolución sean 
graduales. Estudiando linajes de Trilobites 
postulan un nuevo modelo de evolución: el 
de los equilibrios intermitentes o 
interrumpidos a intervalos (punctuated 
equilibria). 

Para ellos, en los procesos de 
evolución de muchas especies hay largos 
períodos de inmutabilidad de los taxones 



 373 

(equilibrio o estasigénesis), seguidos por un 
rápido proceso de evolución (ruptura del 
equilibrio). Esto significa una revolución en 
el modo de concebir los “ritmos” de la 
evolución. Y explica la ausencia de “formas 
intermedias” entre taxones. 
 Esta idea no es nueva. Ya en tiempos 
de Darwin su seguidor Thomas Henry 
Huxley proponía un mecanismo “saltacional” 
para pasar de un filum a otro. Era imposible 
por simple selección natural gradualista. El 
saltacionismo se hizo popular entre los 
genetistas, pues los alelos de Mendel son 
discontinuos. Pero debido a la gran 
autoridad de Lyell triunfó la línea 
gradualista. 

Stephen J. Gould, profesor entonces 
en Harvard, encontró una edición de los 
Principles of Geology anotada en sus 
márgenes por su principal oponente, el 
geólogo y paleontólogo suizo Louis Agassiz. 
Las anotaciones son extraordinariamente 
interesantes. Agassiz intenta desmontar los 
cuatro componentes básicos del 
uniformitarismo gradualista:  

1) invariabilidad e inherencia de las 
leyes físicas en la naturaleza,  

2) uniformidad de los procesos 
geológicos,   

3) gradualismo de los procesos, y  
4) uniformidad de configuración de la 

Tierra.  



 374 

 Si las bases epistemológicas del 
gradualismo uniformitarista caen, caería 
también el gradualismo evolucionista de 
Darwin. En Chicago en 1980 hubo una 
tormentosa reunión de paleontólogos que 
saltó a las páginas de Newsweek, con este 
titular: “¿Está apareciendo un nuevo 
paradigma científico?” 
 El segundo nivel de debate dentro de 
la comunidad científica es el que gira en 
torno a la posibilidad de separar 
Macroevolución y Microevolución. Como 
consecuencia de todo lo anterior, surgió el 
debate sobre si hay dos ritmos diferentes de 
evolución y si "La macro y micro evolución 
están desacopladas". La Macroevolución 
afectaría a los procesos de aparición de los 
grandes grupos animales y vegetales, 
mientras que la Microevolución afectaría, de 
forma independiente, a la variabilidad 
dentro de la especie. En la citada reunión de 
Chicago de 1980, un periodista preguntó a 
un destacado paleontólogo: “¿Cree usted en 
la Macroevolución?” A lo que respondió: 
“Bien, depende de cómo la defina usted...” 

Estudios realizados con ayuda de 
ordenadores muestra que los momentos de 
especiación no coinciden muchas veces con 
los de diversificación. Hemos de acudir otra 
vez a Stephen Jay Gould en su interesante 
ensayo La Vida maravillosa (1989, 1991 
castellano). La explosión Cámbrica muestra 



 375 

una enorme diversificación de phyla y escasa 
variabilidad. Hay una gran Macroevolución y 
escasa Microevolución. 

El tercer nivel de debate entre los 
teóricos de la evolución se centra en el papel 
de los fenómenos de extinción en los 
procesos evolutivos. Para unos expertos, en 
la naturaleza los procesos dominante y 
determinantes para la evolución son los de 
extinción gradual, mientras otros (sobre 
todo los paleontólogos) ponen especial 
énfasis en la extinción en masa como motor 
de la evolución.  

En definitiva, se trata de aceptar el 
hecho de los diversos ritmos de extinción y 
sus consecuencias para los procesos de 
evolución. No es el momento de recorrer la 
historia del pensamiento geológico y 
biológico desde Darwin hasta la actualidad. 
Pero desde los años 80 del siglo XX, con el 
desarrollo de la Tectónica de Placas y los 
avances en informática aplicada al registro 
fósil, junto con las teorías astrofísicas 
modernas, aparece una concepción menos 
gradualista de los procesos de la Tierra. Los 
procesos evolutivos no aparecen tan lentos, 
graduales y continuos. Se resalta la 
importancia de las grandes crisis biológicas 
debido a periódicos procesos catastróficos 
en la Tierra. Por eso algunos hablan de un 
neocatastrofismo. 



 376 

 Las investigaciones de los profesores 
David Raup y John Sepkoski desde 1984 han 
dado resultados sorprendentes. Con ayuda 
de bancos de datos procedentes de miles de 
trabajos científicos en paleontología, han 
mostrado que en los últimos 600 millones de 
años (el Fanerozoico) los procesos se 
aparición y extinción de especies han tenido 
“ritmos” diferentes. Se distinguen cinco 
“picos” de extinción masiva de faunas y 
floras. Y lo que es más sorprendente: hay 
picos menores de extinción separados por 
intervalos de unos 26 millones de años. 
¿Cómo explicarlo? 
 Por una parte, se han investigado los 
sedimentos procedentes de los episodios de 
extinción masiva. Y se observa que en esas 
rocas hay restos de iridio (muy escaso en la 
Tierra) y otros indicios que hablan de 
fenómenos extraterrestres atribuidos a 
impactos de asteroides o cometas a lo largo 
de los tiempos geológicos. Y si siempre hubo 
sobre los planetas del sistema solar impactos 
de cuerpos extraños, en determinados 
momentos es más abundante la densidad de 
los impactos y el tamaño de los cuerpos. Esos 
cuerpos que impactan, si tienen un diámetro 
mayor de 10 km podría provocar 
alteraciones ecológicas de envergadura 
mundial que modifican las condiciones de 
habitabilidad y por ello la extinción de 
especies. 



 377 

 Pero ¿por qué esa periodicidad? Se 
han intentado buscar las razones y se 
postulan algunas hipótesis: Pero hay aún 
más coincidencias: los profesores M. 
Rampino (de la NASA) y Richard Stothers 
(del Goddard Institute Space Study) 
proponen una confirmación de la posibilidad 
de la periodicidad  de las extinciones. Por 
cálculos astronómicos, proponen que el 
Sistema Solar oscila verticalmente a través 
del plano galáctico, con un período de unos 
67 millones de años (rango entre 52 y 74 
Millones de años, Ma). Esto significa que 
cada 33 Ma pasa por el plano y a los 33 Ma 
siguientes alcanza los extremos. A cada paso 
por dicho plano, el Sistema Solar (y por 
tanto, el planeta Tierra) penetra en una 
banda de mayor concentración de "cuerpos" 
(asteroides) (la Nube de Oort) que aumentan 
la posibilidad de colisión, además de 
perturbar de forma gravitatoria la familia de 
cometas del Sistema, aumentando con ello el 
riesgo de colisión. 

Tal como se ha podido ver en el 
desarrollo de las páginas que anteceden, se 
postula la posibilidad de establecer, a partir 
del análisis de las ideas sobre la extinción de 
las especies biológicas, varios "paradigmas" 
en sentido de Kuhn.  

 
 

 



 378 

“Se busca un nuevo Darwin” 
Hemos podido leer en el diario El País 

(19 marzo 2006): “Se busca un nuevo 
Darwin”. La elite de la biología del desarrollo 
cree necesario ampliar la teoría de la 
evolución”. Hoy la interpretación darwinista 
del mundo está sujeta a continua revisión, se 
va extendiendo a nuevas fronteras. 

Las ideas de Darwin revolucionaron 
no solo la concepción de lo que es el origen 
y la diversificación de la vida (incluidos los 
humanos) sobre la Tierra. También 
fundamentan una imagen del mundo. La 
imagen de un mundo autónomo en sus 
leyes, su funcionamiento y sus procesos 
contingentes (es el azar quien domina), sin 
finalidad y en el que todos los elementos 
constituyen una unidad bien trabada. Esto 
es lo que define al llamado paradigma 
ecológico, sistémico, holístico y complejo 
que emerge del evolucionismo y que es una 
alternativa al viejo paradigma mecanicista o 
fisiológico. 

Desde éste podremos contemplar el 
progreso de las ciencias de la naturaleza 
(física, química, biología y geología) durante 
el siglo XX. Desde aquí se está diseñando 
una imagen de la realidad natural abierta, 
contingente, no dirigida (no finalista). 

Hasta el siglo XIX la ciencia se ha 
movido metodológicamente dentro de un 
paradigma mecanicista y fisiológico, según 



 379 

el cual para conocer la realidad natural y 
social bastaba con dividir el objeto de 
estudio a sus componentes más simples y 
observar su comportamiento. Se suponía 
que todo funcionaba como un mecanismo 
en el que cada parte se puede explicar 
independientemente. El reloj barroco era el 
paradigma explicativo de esta realidad. 

La Ciencia clásica se asienta en el 
espíritu de la Ilustración, de la modernidad, 
de la racionalidad contra la superstición, la 
metafísica y la religión. El reloj barroco se 
convirtió en la metáfora del Universo: orden, 
totalidad, inmutabilidad, armonía, exactitud.  

Sin embargo, el paradigma ecológico, 
sistémico, holístico, complejo revela un 
universo inacabado (y por ello con flecha de 
tiempo direccional, evolutiva, emergente...).   

Se puede decir que hay 4 grandes 
cambios en la ciencia actual en ruptura 
epistemológica con la llamada ciencia 
clásica: 

1. El primer cambio es el paso de una 
concepción de la realidad estática, a una 
realidad "inacabada", en cambio, en 
evolución, constructora del tiempo 
irreversible. Aquí el papel de las ideas de 
Darwin es fundamental. 

2.  Un segundo cambio está en la 
concepción radicalmente diferente de la 
naturaleza de las leyes que rigen los 
fenómenos: hay un paso de una concepción 



 380 

determinista a una concepción 
indeterminista. La mecánica estadística y el 
principio de indeterminación de Heisenberg 
juega un gran papel. El concepto de 
Selección Natural es indeterminista. 

3. En tercer lugar, hay un cambio en la 
concepción del Universo: de un Universo 
concebido bajo el patrón del orden (kosmos) 
se ha pasado a un universo concebido bajo 
el patrón del caos de donde emerge el 
orden. Aquí intervienen las ideas 
cosmológicas desde Fred Hoyle hasta 
Stephen Hawkins. 
 

4. En último lugar, hay un cambio en 
la concepción de la misma naturaleza y 
objetivos de la ciencia. Está motivado por la 
introducción de nuevas epistemologías 
historicistas y por la tecnificación de los 
saberes. Ya no interesa el saber (la vieja 
sofía, como sentido y respuesta a todos los 
problemas desde unas categorías). Ni 
siquiera la ciencia (la episteme, el saber 
cierto sobre la realidad) por contraposición 
platónica a la opinión (doxa). El 
conocimiento científico es el "know how", es 
decir, cómo manejar, modificar y transformar 
la realidad material. En este punto es 
importante la aportación de Popper y los 
postpopperianos. 
 
 



 381 

El paradigma sistémico del mundo 
Los conceptos de la ecología han sido 

desarrollados posteriormente (entre 1940 y 
1960) con ayuda de primitivos 
computadores. Así nace la Teoría General de 
Sistemas  o Dinámica de Sistemas. Su 
objetivo es analizar las interacciones que se 
producen entre fenómenos y que no se 
explican por los fenómenos en sí mismos. La 
construcción de este modelo ha sido posible 
gracias, sobre todo, al avance en las biología 
y sobre todo a la ecología. 

El estudio de la problemática de la 
evolución biológica y sus implicaciones 
sociales, llevó a la consideración del 
fenómeno de la complejidad. Más tarde, la 
llegada de la Ecología condujo a la 
consideración de una visión holística del 
mundo y de un universo inacabado: todo 
está en cambio, en proceso, en expansión, 
en interacción, en equilibrio estacionario y 
más tarde en equilibrio dinámico. Tal vez, 
uno de las imágenes más sugerentes es la de 
GAIA de James Lovelock. 

Todas estas ciencias emergentes han 
dado lugar a esta nueva ciencia integradora 
parten de los desarrollos de Norbert Wiener 
(entre 1930 y 1940) que, en su obra 
Cibernética puso las bases del uso de bucles 
de realimentación (feed back). Fue aplicado 
a la biología por Ludwig von Bertalanffy, 



 382 

que intenta generalizar su uso a múltiples 
campos (Teoría General de los Sistemas). 

Tal vez, hoy no podamos entender la 
realidad material que nos rodea si no es 
desde el prisma de la concepción sistémica 
del mundo. La realidad material se entiende 
como una entidad en la que las interacciones 
entre los elementos es más que la suma de 
las partes. Un sistema es un modo de 
interpretar el funcionamiento multifactorial 
de cualquier elemento dinámico de la 
realidad. Pero todo sistema tiende a 
perpetuarse. El mantenimiento del sistema 
dentro de unos niveles de tolerancia 
aceptables (sin sobrepasar el nivel de carga) 
se llama homeostasis.  

Esto hace que cualquier sistema 
dinámico natural tiene a lo largo del tiempo 
un punto de equilibrio que tiende siempre a 
recuperarse. Ese sistema se encuentra el un 
estado estacionario (steady stage). El caos es 
su carácter más observable. El caos se refiere 
a la imposibilidad de predecir el 
comportamiento futuro de un sistema. 
 El concepto de propiedades 
emergentes está en la raíz misma del 
comportamiento complejo de la realidad. En 
un sistema hay siempre algo imprevisto y 
catastrófico (contingente). [Se alude con 
frecuencia al fenómeno Jurassic Park: la 
alteración –aunque sea al azar-  de un 



 383 

elemento mínimo del sistema puede 
desencadenar un comportamiento caótico]. 

Estas trayectorias que el sistema sigue 
cuando representamos su estado en función 
del tiempo, reciben el nombre de atractores. 
En el primer caso, tendremos un atractor 
estacionario. En el segundo caso, un atractor 
periódico. En el tercero, un atractor extraño.  

Los atractores extraños ofrecen una 
particularidad matemática interesante: la 
gráfica resultante presenta irregularidades a 
cualquier escala que se observe (desde los 
kilómetros a los milímetros, tal como sucede 
en la línea de costa o en el perfil de una 
nube). Se dice que presentan una geometría 
fractal (Mandelbrot, 1984). 
 
¿Evolucionismo versus creacionismo? o 
¿Evolucionismo versus fijismo? 
Un libro reciente de la doctora Eugenie 
Scott, Evolution vs. Creationism (2005)  
[Evolución frente al creacionismo] aborda la 
problemática de las ideas de Darwin, sus 
implicaciones religiosas y teológicas, las 
polémicas en torno al evolucionismo (sobre 
todo en América) y la construcción social de 
paradigmas alternativos resistentes al 
evolucionismo.  
 
 
 
 



 384 

 
 
SCOTT, EUGENIE C., Evolution versus Creationism. An 
Introduction. (University of California Press, Berkeley, 
2004), 272 pág.. 
 Desde los tiempos de Charles R. Darwin, la 
polémica entre creacionismo y evolucionismo ha 
ocupado miles de páginas de la literatura científica, 
filosófica y teológica. En los Estados Unidos, y sobre 
todo a partir de los años 30 del siglo XX, los 
movimientos intelectuales y religiosos intensificaron 
considerablemente su actividad. Con el tiempo, las 
estrategias de defensa del creacionismo considerado 
como paradigma científico frente al evolucionismo 
científico han ido adaptándose a las nuevas 
necesidades.  
En la actualidad, el nuevo creacionismo científico se 
camufla bajo la etiqueta de “Diseño inteligente” 
(Intelligent Design).  Este sugerente estudio de la 
profesora Eugenie C. Scott, directora del Centro 
Nacional para la Educación Científica en EEUU, 
presenta una panorámica muy documentada y 
actualizada (aunque en exceso centrada en su país) 
sobre el origen y desarrollo de las propuestas del 
creacionismo y su intento de desbancar al 
evolucionismo mediante argumentos negativos: 
mostrar la debilidad de los argumentos evolucionistas 
para así reforzar que la alternativa más sensata es el 
creacionismo.  
Scott, abiertamente partidaria del evolucionismo 
científico, ha acudido a una de las figuras más 
representativas del evolucionismo científico actual, el 
profesor Niels Eldredge, investigador en 
Paleontología en el Museo Nacional de Historia 
Natural de Nueva York, para avalar con un prólogo su 
estudio. El trabajo de Scott se divide en tres grandes 
apartados: en el primero de ellos (“Science, Evolution, 
Religión and Creationism”) presenta su postura sobre 
estos cuatro conceptos básicos. Se trata de saber de 



 385 

qué hablamos y en qué sentido se entienden estos 
cuatro conceptos que han sido usado muy 
ambiguamente por los autores creacionistas.  
Tras esta necesaria y adecuada clarificación 
conceptual, pasa al segundo apartado de su estudio 
(“A History of the Creationism/Evolution 
Controversy”). En él, Scott describe la compleja 
historia de las controversias entre Creacionismo y 
Evolución desde la misma época de Darwin hasta el 
llamado Neocreacionismo (representado sobre todo 
por el Diseño Inteligente).  
Después de la presentación de este gran escenario, 
conceptual e histórico, el tercer apartado (“Selection 
from the Literature”) el autor transcribe una serie de 
textos de gran interés publicados por los defensores 
de los diversos creacionismos científicos. Estos 
trabajos, de difícil acceso para la mayor parte de los 
lectores, representan una recopilación de gran interés 
para el debate y la lectura crítica que permita conocer 
las posibles “falacias” de las argumentaciones y, sobre 
todo, sobre los errores metodológicos del intento de 
fundamentar unas ciencias de la creación. Una 
extensa, actualizada y bien documentada bibliografía 
completan este trabajo que creemos sería de interés 
ver pronto publicado para el gran público en lengua 
castellana. 
 
 Como la mayor parte de las críticas a 
las ideas de Darwin se hicieron desde 
lugares epistemológicos de corte protestante 
americano, el fijismo (que es la alternativa 
racional al evolucionismo) se convierte en su 
versión religiosa integrista: el creacionismo. 
 Por eso hay que precisar los términos: 
no todo evolucionismo tiene que ser 
necesariamente darwinista, aunque la figura 
de Darwin destaca por ser el que logra 



 386 

ordenar y sistematizar muchas de las ideas 
sobre el cambio orgánico existentes en su 
época. El Origen de las especies (1859) es la 
expresión paradigmática de una revolución 
científica. 
 Nos parece que el paradigma 
alternativo al que Darwin se enfrenta no es 
religioso ni teológico (aunque sus 
discusiones con el capitán Robert FitzRoy a 
bordo del Beagle tienen a la Biblia como 
lugar central) sino científico: es el fijismo 
biológico. El fijismo científico es una postura 
epistemológica (es decir, derivada de una 
determinada visión del mundo) según la cual 
la realidad material inorgánica y orgánica no 
ha cambiado desde el comienzo de los 
tiempos.  
 Pero antes de llegar hasta estas 
precisiones sobre las relaciones entre 
evolución y creación, será conveniente 
describir las tendencias que se oponen a la 
posibilidad de un encuentro. Son lo que 
llamamos las marejadas creacionistas. 
 



 387 

 
 
 
 

23 
 

La resistencia al evolucionismo:  
las marejadas creacionistas 

  
 

En estos últimos años parece haber 
renacido no solo en Estados Unidos sino 
también en el resto del mundo, el 
denominado movimiento del “creacionismo 
científico”. De un modo general, podemos 
entender como “creacionismo científico” el 
conjunto de propuestas –defendidas con la 
pretensión de ser consideradas como 
científicas- de que la formulación literal de la 
narración bíblica sobre el origen del mundo, 
de la vida y de la humanidad es una verdad 
científica que debe primar siempre por 
encima de las afirmaciones de las ciencias. 
Dios y la Biblia, leída al pie de la letra, tienen 
más credibilidad que los científicos.  

Frente a los “evolucionistas”, a los que 
consideran faltos de base científica y teñidos 
de ideología perniciosa, los “creacionistas 
científicos” (sobre todo en los Estados 
Unidos) han pasado a lo largo de casi un 



 388 

siglo por posturas muy diferentes: desde la 
oposición frontal al evolucionismo, a pedir 
que el creacionismo científico sea 
considerado de igual rango en los currículos 
educativos. Aunque han ido perdiendo 
sucesivamente diversos procesos judiciales, 
siguen en la brecha.  

La última versión del creacionismo 
científico se ha disfrazado como teoría del 
llamado Diseño Inteligente, que postula que 
los datos científicos demuestran la existencia 
de un “organizador inteligente” que ha 
guiado los procesos de la naturaleza.  

Para mucha gente creyente en nuestro 
mundo (incluida Europa y España), la idea 
cristiana de “creación” parece incompatible 
con la idea que defienden los científicos 
sobre los procesos de cambio natural 
irreversible en la naturaleza a los que se 
incluye bajo el amplio y ambiguo concepto 
de “evolución”.  

 
 

Las razones de un nuevo despertar del 
creacionismo científico 

Tras una etapa de gran beligerancia 
creacionista, sobre todo en los Estados 
Unidos por los años 80, parece que la marea 
había retrocedido en la década de los 90. Sin 
embargo, diversos factores sociales, políticos 
y culturales parecen haber favorecido que a 
finales de los 90 y en los primeros años del 



 389 

siglo XXI, el creacionismo científico 
(metamorfoseado bajo otros disfraces más 
contemporizadores) parece renacer e incluso 
salpicar a algunos miembros ilustres de la 
Iglesia católica. 

Parece que hay tres grandes razones 
que podrían explicar el avance de las ideas 
creacionistas, tanto en la opinión pública 
como en algunos estamentos religiosos. Tal 
vez, la primera razón sea el desarrollo y 
expansión mundial de la red de redes, 
Internet, que ha sido aprovechada 
inteligentemente por los medios más 
conservadores para crear miles de portales y 
páginas web que sustituyen al tradicional 
“puerta a puerta” de los Testigos de Jehová. 
Un recorrido rápido con un “buscador”, nos 
acerca con las palabras “creacionismo”, 
“evolución”, “diseño”, “anti-evolucionismo”, 
etc (y sus correspondientes traducciones a 
otras lenguas) a una catarata de miles de 
páginas, de atrayente presentación y 
elegante puesta en escena transidas de las 
ideas de siempre bajo disfraz de la 
modernidad. Internet lo invade todo, lo 
penetra todo y llega a todos los rincones sus 
mensajes. 

Una segunda razón del renacer del 
creacionismo se encuentra en la capacidad 
de adaptar el lenguaje a la cultura del 
mercado global. La ambigüedad de la 
palabra “Diseño, Designio” (“Design”, en 



 390 

inglés) tiene gancho. El “Diseño Inteligente” 
no se muestra como un enemigo de la 
ciencia, sino que pretende ir más allá de las 
ciencia, alcanzar con su visión a donde los 
científicos miopes no ven. Ya no acuden a la 
negación imposible de los datos empíricos 
de las Ciencias de la Tierra, de la geología, de 
la paleontología, de la astrofísica, de la 
geoquímica o de la arqueología. Pretenden 
demostrar científicamente que este universo 
no obedece a las leyes ciegas del azar sino al 
plan perfectamente diseñado de un gran Ser 
inteligente. Y este discurso tiene hoy, en un 
mundo deseoso de experiencias 
extrasensoriales, un gancho mediático 
considerable. 

La tercera razón está muy relacionada 
con la anterior. Políticamente interesa 
fomentar una cultura religiosa que deja en 
manos de Dios el destino del universo. Y que 
a los humanos solo nos cabe “echarle una 
manita” para retocar su Obra. No cabe duda 
de que la cultura mesiánica extendida por la 
“era Bush”, ha aprovechado y potenciado 
estas ideas. Aquellos proyectos que empujen 
a la “libertad duradera”, a liberar al mundo 
de la ceguera de sus erradas civilizaciones, a 
defender a occidente de los  
”terrorismos” de cualquier signo que quieren 
acabar con nuestro bienestar y nuestra 
democracia es lo que Dios quiere.  



 391 

De este modo, se justifica teológica y 
científicamente la intervención armada en 
otros países, la muerte de millones de seres 
humanos como “efecto colateral” de una 
“operación quirúrgica” que exige dolor, 
mutilación y muerte. Y es la voluntad de Dios 
colaborar en esta obra de creación (re-
creación, limpieza, liberación) que se 
continúa bajo la clarividencia de los 
escogidos para esta obra salvadora. 

En este capítulo recorremos 
históricamente las estrategias que los 
movimientos creacionistas han tenido 
especialmente en los últimos 100 años para 
poder tender puentes hacia el futuro. 
 
“Lo que Darwin no sabía” 

En Enero de 2008 ha saltado a los 
medios de comunicación la noticia de que 
una entidad que se definía como religiosa, 
en colaboración con una entidad científica 
(la denominada Médicos y Cirujanos por la 
Integridad Científica [PSSI en sus siglas en 
inglés])  había organizado en centros 
universitarios y centros culturales de 
diversos puntos de España una serie de 
conferencias con pretensión científica sobre 
el tema “Lo que Darwin no sabía”. Se 
convocaron estos actos entre el 15 y el 28 de 
enero en Madrid, Barcelona, Málaga, Vigo, 
León y otras ciudades. En algunos casos, 



 392 

estas conferencias tendrían lugar en centros 
universitarios.  

Algunas entidades científicas, como la 
Sociedad Española de Biología Evolutiva 
(SESBE) se pusieron enseguida en guardia 
desenmascarando a través de los medios de 
comunicación que se trataba de unos actos 
de contenido dudosamente científico que 
pretendían introducir en España la 
concepción creacionista vigente entre 
numerosos grupos de tendencia muy 
conservadora y en ocasiones sectaria 
ideológica y religiosamente. De alguna 
manera, forman parte de lo que hemos 
llamado la “marejada creacionista” que, de 
muy diversas formas, aparece 
periódicamente en el panorama de las 
realaciones entre ciencias y religión. 
 Como veremos más adelante, son 
muchos los grupos creacionistas y 
antievolucionistas hoy en nuestro mundo. La 
mayoría de ellos pretenden la defensa a 
ultranza de una ciencia de la creación 
basada en la interpretación literal de la 
Biblia, recuperando la vieja frase “Y la Biblia 
tenía razón”. 
 Algunos pueden creer que esta 
problemática está ya desfasada y que no 
vale la pena, en pleno siglo XXI, defender las 
ideas básicas del evolucionismo cosmológico 
y biológico. Sin embargo, los embates 
conservadores en el mundo son muy fuertes 



 393 

y el debate contra las ideas darwinistas sigue 
vivo en el mundo, sobre todo en los países 
anglosajones. Pero con el tiempo se irá 
extendiendo a Europa. Prueba de ello es el 
éxito de muchas películas pseudocientíficas 
sobre la historia de la Tierra, muchas de ellas 
dirigidas a los niños (como las de los 
dinosaurios conviviendo con humanos).  

Como ya vimos más atrás, desde los 
mismos tiempos de Darwin, las fuerzas más 
resistentes al cambio de mentalidad de 
opusieron decididamente al evolucionismo 
tachándolo de ateo, materialista y corruptor 
de las costumbres. Pero desde mediados del 
siglo XX hasta ahora parece haber renacido 
no solo en Estados Unidos sino también en 
el resto del mundo, el denominado 
movimiento del “creacionismo científico”. De 
un modo general, podemos entender como 
“creacionismo científico” el conjunto de 
propuestas –defendidas con pretensión de 
ser consideradas como científicas- de que la 
formulación literal de la narración bíblica 
sobre el origen del mundo, de la vida y de la 
humanidad es una verdad científica que 
debe primar siempre por encima de las 
afirmaciones de las ciencias.  
 
Repensando el antievolucionismo 
norteamericano 
 El antievolucionismo, y sobre todo en 
EEUU, viene de lejos. En el siglo XIX, por 



 394 

ejemplo, el gran geólogo Louis Agassiz fue 
un militante exaltado contra las ideas de 
Darwin. En el siglo XX ya transcurrido, las 
estrategias de los antievolucionistas han 
seguido tres estrategias que permiten 
diferenciar tres períodos:  

*durante el primero (1910-1940), los 
antievolucionistas intentaron y lograron en 
algunos casos que se aprobara una 
legislación que eliminase la evolución en las 
escuelas y en los libros de texto.  

*Pero cuando las leyes restrictivas a la 
enseñanza de la evolución fueron 
derogadas, se desarrolló la estrategia de 
potenciar la Ciencia de la Creación o del 
Creacionismo Científico (desde 1960 hasta 
hoy).  

*En estas últimas décadas (1980-2008) 
parece emerger una nueva variante del 
creacionismo científico que no niega la 
evolución, pero que ve en ella el plan de un 
Ser poderoso: es la corriente del Diseño 
Inteligente (ID) que, como veremos, ha 
hecho correr ríos de tinta. Hoy son muy 
numerosas las asociaciones creacionistas en 
el mundo y sobre todo en los EEUU (existe 
un catálogo de varios cientos que tienen 
página web). 

 
 

 



 395 

Los primeros años del antievolucionismo: la 
estrategia jurídica contra la evolución 
biológica 

En una primera etapa, los resistentes a 
aceptar las nuevas ideas de la evolución 
biológica acudieron a los tribunales. Los 
protestantes fundamentalistas estaban 
convencidos de la verdad histórica de los 
contenidos de la Biblia. Ésta siempre tenía 
razón frente a la ciencia y temían que la 
enseñanza de la evolución conduciría al 
ateísmo y al materialismo a las jóvenes 
generaciones. Es más: la enseñanza de las 
ideas evolucionistas atentaba contra la 
libertad religiosa, y por ello debería ser 
prohibida. 

Tres factores cooperan a hacer crecer 
el movimiento antievolucionista en el primer 
tercio del siglo XX: el crecimiento, extensión 
y obligatoriedad de la educación secundaria; 
la aparición de los protestantismos 
fundamentalistas; y la asociación de las ideas 
evolutivas con las ideas políticas del 
darwinismo social que se hicieron 
impopulares después de la Primera Guerra 
Mundial. Todos estos factores propiciaron 
que los fundamentalistas aprobasen leyes en 
los Estados para proteger a los jóvenes de las 
supuestamente peligrosas ideas 
evolucionistas.   

Intentaban defender que “la Biblia 
tenía razón”, aunque en algunos casos 



 396 

admitían una interpretación más benigna. 
Así, en 1909, Cyrus I. Scofield (1843-1921) 
publicó una versión de la Biblia en la que 
recogía la vieja idea de Thomas Chalmers 
(1780-1847) de que había un gran intervalo 
de tiempo entre los acontecimientos 
narrados en el versículo primero del capítulo 
primero Génesis y los narrados en el 
versículo segundo.  
 En 1923, un texto de Geología cuyo 
autor era George McCready Price (1870-
1963) daba un gran crédito al Diluvio 
Universal al que consideraba la causa de la 
producción de las rocas y de los fósiles al 
mismo tiempo y debido a una gran 
catástrofe. Price, que era Adventista del 
Séptimo Día, escribió también otros libros en 
los que rechazaba la teoría de la evolución al 
mismo tiempo que afirmaba el carácter 
científico de la narración bíblica.  

Todavía hoy se considera a Price un 
pionero que inspiró el creacionismo de los 
años 1960, especialmente el de Henry M. 
Morris. 
 Antes de 1925, en 37 Estados de 
EEUU se habían aprobado leyes en las que 
se prohibía la enseñanza de la evolución en 
las escuelas públicas y que provocaron 
detenciones y represión contra profesores. 
Tal vez la historia más conocida es la que 
tuvo lugar en el estado de Tennessee en 
1925 y que se conoció como el “Juicio del 



 397 

Mono” en el que un profesor de ciencias de 
secundaria, John Thomas Scopes (1900-
1970) fue condenado por enseñar en el aula 
las teorías evolutivas.  

Hacia los años 30, las fuerzas 
antievolucionitas en EEUU se coordinaron 
para hacer más efectiva su oposición. En 
1935, fue fundada la Religion and Science 
Association [Asociación para la Religión y la 
Ciencia] siendo nombrado presidente un 
doctor en Química orgánica de la 
Universidad de Chicago, L. Allen Highley.  

Los desacuerdos entre los socios 
dieron lugar a que Price y otros Adventistas 
de Los Ángeles formaran en 1938 una nueva 
sociedad, la Society for the Study of 
Creation, the Deluge and Related Sciences 
(1938) [Sociedad para el estudio de la 
Creación, del Diluvio y de las ciencias 
relacionadas]. Ésta llegó a tener bastantes 
miembros pero estaban bastante divididos 
por diferencias de tipo geológico y 
desapareció oficialmente en 1948.  

Por otra parte, un grupo de cristianos 
Evangélicos fundó en 1941 The American 
Scientific Affiliation [La Afiliación científica 
americana], constituida por científicos 
cristianos y destinada a difundir ideas 
concordistas entre la ciencia y la Biblia. Para 
ellos, la ciencia debía someterse a los 
dictados de la lectura literal de la Biblia (que 
no puede equivocarse). Su interés se centra 



 398 

en mostrar que “la Biblia tenía razón”. En 
esta asociación tuvo un papel destacado un 
doctor en geoquímica,  J. L. Kulp, para quien 
el error fundamental era mezclar la Geología 
y la evolución. 
 
El creacionismo intenta buscar sus bases 
científicas (desde 1960 hasta hoy) 

Un acontecimiento va a ser muy 
importante: en 1957 la URSS se adelanta a 
los americanos y lanza el satélite Sputnik al 
espacio. Los norteamericanos se dan cuenta 
de que hay que impulsar la ciencia en su 
país, sobre todo en la educación. Así se 
confecciona y se aprueba oficialmente el 
BSCN (el Currículo para el Estudio de las 
Ciencias de la Naturaleza) que tiene un 
tímido acercamiento a las teorías de la 
evolución.  

Años más tarde, en 1963, se aprueba 
otro BSCN. En él se incluye el estudio de la 
evolución biológica como un tema relevante. 
Aunque siempre distingue entre “el hecho” 
evolutivo y “las teorías” que explican la 
evolución, este proyecto educativo creó 
malestar en algunas familias que piensan 
que si sus hijos estudian la evolución en la 
escuela, esta idea chocará con sus 
convicciones religiosas.  

La estrategia de los cristianos piadosos 
será ahora combatir al evolucionismo con 
sus mismas armas: las armas de las ciencias. 



 399 

Pretenden demostrar que tan científica es la 
teoría científica del hecho de la evolución 
como la teoría religiosa de la creación. Y que 
imponer en las escuelas la obligación del 
estudio de la evolución va contra la libertad 
religiosa, puesto que se obliga a los 
estudiantes a aceptar una creencia científica 
que no está comprobada en absoluto.  

En este momento tendrá un papel 
muy importante la figura del Ingeniero 
hidráulico Henry M. Morris (1918-2006), ya 
citado anteriormente. Éste es conocido como 
el padre del Creacionismo Científico o de las 
Ciencias de la Creación. En 1946 publica su 
primer libro: That you Might Believe [Lo que 
usted debe saber], cuando todavía era un 
estudiante.  

Este libro y su sucesor, The Bible and 
Modern Science [La Biblia y la Ciencia 
moderna], publicado en 1951, defendía la 
realidad histórica del hecho de la creación 
de la nada por Dios, realizada en seis días de 
24 horas y intentaba demostrar 
científicamente la existencia histórica del 
Diluvio Universal.  

Estas afirmaciones no solo se basaban 
en una lectura literal de la Biblia sino que se 
aportaban pruebas científicas. Aunque estos 
dos libros se siguen reimprimiendo, el 
moderno movimiento del Creacionismo 
Científico cristalizó en 1960, cuando John C 
Whitcomb (nacido en 1924), un profesor de 



 400 

Antiguo Testamento, publicó junto a Morris, 
un trabajo muy bien recibido en los 
ambientes creacionistas: The Genesis Flood 
[El Diluvio del Génesis].  

Morris se hace entonces el 
abanderado del Creacionismo Científico. En 
1963 creó en Michigan  The Creation 
Research Society (CRS)[Sociedad para la 
investigación de la Creación], que asienta la 
doctrina del creacionismo científico más 
intransigente. La revista Creation Research 
Society Quaterly (CRSQ) [Revista de la 
Sociedad para la investigación de la 
Creación] comienza a publicarse en 1964.  

Los intentos por parte de los 
creacionistas de imponer sus ideas llegó 
hasta los tribunales. En 1968 tuvo lugar el 
juicio Epperson versus Arkansas, en la que la 
Corte Suprema invalidó una ley del Estado 
de Arkansas por el que se prohibía enseñar 
la evolución en las escuelas. La corte 
consideró inconstitucional esa norma sobre 
la base de la primera enmienda de la 
Constitución que prohíbe que se impongan 
doctrinas religiosas en la educación. 
 Al aprobarse otro currículo para la 
enseñanza de las ciencias (BSCN) en 1970, la 
The Creation Research Society  (CRS) publicó 
un texto de biología de secundaria, Biology: 
a Search for Order in Complexity [La 
Biología: una búsqueda de un orden en la 
complejidad], cuyo título ya revela un diseño 



 401 

divino en la naturaleza, pero no tuvo mucho 
éxito.  

En 1974, Morris publicó un libro de 
texto, Scientific Creationism [Creacionismo 
científico], defendiendo la historicidad de 
muchas de las narraciones bíblicas como el 
Diluvio y la Torre de Babel. En 1972, Henry 
Morris y otros crean el Institute for Creation 
Research (ICR) [Instituto para la 
investigación sobre la Creación] como una 
división de investigación bíblica. En 1980, el 
ICR pasa a ser una institución independiente 
trasladándose de San Diego a Santee 
(California) 

Morris trabajó intensamente para que 
se considerase al creacionismo con un 
tratamiento de igual entidad que el 
evolucionismo. En los años de Ronald 
Reagan (1911-2004), con la ayuda de la 
llamada Mayoría Moral, logró aprobar leyes 
en muchos estados favorables a la 
enseñanza de la evolución y el creacionismo 
científico con igualdad de tratamiento. Al 
comienzo de los años 1980, esta legislación 
estaba vigente en 27 estados. Muchos 
científicos y educadores fueron involucrados 
en campañas para que se diese el mismo 
tratamiento a la evolución que a la creación, 
el deseo de Henry Morris. 

En Arkansas es donde en 1981 se 
aprobó una ley de igualdad de trato para 
ambos planteamientos. De acuerdo con el 



 402 

Acta 590 se propuso el tratamiento 
equivalente y el Creacionismo Científico fue 
presentado como un punto de vista 
“estrictamente científico”.  

Pero un grupo de ciudadanos de la 
Unión de Libertades Civiles encabezado por 
el clérigo metodista William McLean puso 
una demanda. El caso se conoce como 
McLean vs. Arkansas que dictaminó que el 
Acta 590 era anticonstitucional.  

Los creacionistas científicos, sin 
embargo, fueron cosechando derrotas en los 
tribunales. Así sucedió en 1987 en el caso 
Edwards vs. Aguillard de Louisiana, cuando 
la Suprema Corte declaró que era 
inconstitucional ordenar la enseñanza de la 
"ciencia de la creación" al lado de la 
evolución en las clases de ciencias (una ley 
que los creacionistas hicieron adoptar en el 
estado de Louisiana) porque eso implica 
enseñar en las escuelas estatales una 
creencia religiosa específica (que una fuerza 
sobrenatural creó los seres humanos) y la 
Constitución lo prohíbe.  
  
El creacionismo científico en Europa 

La controversia entre evolucionismo y 
creacionismo ha tenido mucha menor fuerza 
en Europa. Aquí, los creacionistas 
pertenecen al grupo ultraconservador 
CESHE (Cercle Scientifique et Historique), 
que fue creada para difundir la obra de su 



 403 

lider diluvista Fernand Crombette (1888-
1970), y constituye el más fiel equivalente 
del creacionismo "científico" de los 
protestantes fundamentalistas americanos.  

Entre ellos destaca el "sedimentólogo" 
francés Guy Berthault quien para 
desacreditar la evolución niega el elemental 
principio de superposición de los estratos, 
habiéndose infiltrado en la geología oficial 
francesa. Aparte de G. Berthault, otro de sus 
líderes más activos es Dominique Tassot 
(1991) quien concluye que la prehistoria 
evolucionista es ilógica, irracional y un 
fraude permanente, y que solo la prehistoria 
bíblica, con la trilogía: Creación, Caída y 
Diluvio, es simple, completa, conforme a los 
hechos y racional.  

Ante estas afirmaciones se puede 
concluir que el creacionismo "científico" 
además de ser una pseudociencia es 
completamente irracional. La difusión del 
creacionismo "científico' en la Unión 
Europea ha sido analizada en Molina.  

Respecto al desarrollo de las ideas 
creacionistas en España, "existen dos tipos 
de creacionistas radicales que se oponen 
parcial o totalmente a la evolución: por una 
parte, los que profesan un creacionismo 
conciliador que pretende integrar los datos 
científicos con la narración bíblica [...]; y por 
otra parte, los que creen en un creacionismo 
literalista, consecuencia del proselitismo de 



 404 

los fundamentalistas norteamericanos". Sin 
embargo, ninguno de los dos grupos ha 
logrado crear una escuela o un pensamiento 
coherente y propio sino que se reducen a 
copiar y a traducir lo escrito más allá del 
Atlántico. 
 
El nuevo creacionismo científico: el Diseño 
Inteligente (ID) 

Desde los años 1940 se despliega la 
estrategia de los  “creacionistas científicos”. 
Pero ya cercanos al final de siglo XX aparece 
una alternativa (que se presenta como 
contraria al creacionismo científico pero que 
no es otra cosa que una versión disfrazada 
de creacionismo): es el Diseño Inteligente 
(ID, en inglés).  

El Diseño Inteligente se suele 
considerar como una nueva forma del 
creacionismo. De alguna manera, su 
antecesor es William Paley (Natural 
Theology: or Evidences of the Existence and 
Attributes of the Deity, collected from the 
Appeareance of Nature.  Londres, 1803), que 
usó el argumento del “diseño” (estudiado 
por Darwin).  

Darwin alude a ella y cree poder 
explicarlo por selección natural. Las 
estructuras y los órganos están 
perfectamente coordinados. Todo órgano 
tiene su función diseñada de antemano. Se 
dedican a minar la ciencia de la evolución y a 



 405 

meter teorías religiosas en las clases de 
ciencias de secundaria, e incluso han 
logrado colarse en algunas universidades. El 
Diseño Inteligente se suele considerar hoy 
como el nuevo disfraz del creacionismo.  

El principal ideólogo de este 
movimiento, Philip E. Johnson, nacido en 
1940, es profesor de derecho de Berkeley. 
Conocedor del derecho y de la Constitución, 
Johnson entiende que la estrategia legal de 
las dos décadas pasadas de los "creacionistas 
científicos" (que presentan la creación bíblica 
como verdad textual) tiene pocas 
probabilidades de cambiar las leyes 
federales, y está modernizando el discurso 
creacionista.  

Johnson entiende que los 
creacionistas bíblicos textuales del Institute 
for Creation Research y similares han 
perjudicado la causa porque la impresión 
que dan es que son unos dogmáticos 
fanáticos irracionales. Afirma que hay que 
dejar de hablar de la Biblia, el Génesis, Adán 
y Eva, Noé y de que Dios creó todo en seis 
días porque hace fácil cerrarle las puertas de 
las clases de ciencias a la teoría de la 
creación divina con argumentos de que es 
un punto de vista religioso específico. 
Johnson entiende que los creacionistas 
bíblicos textuales del Institute for Creation 
Research y similares han perjudicado la 



 406 

causa porque la impresión que dan es que 
son unos dogmáticos fanáticos irracionales.  

Junto a Johnson trabaja un grupo de 
filósofos y científicos que, en torno a la 
Fundación Discovery, impulsan esta 
ideología. Las figuras más representativas 
son el filósofo de la ciencia Stephen Meyr, el 
bioquímico Michael Behe, el matemático 
experto en cálculo de probabilidades William 
Dembsky. A ellos se añaden David de Wolf, 
Percial Davis, Dean Kenyon, Jonathan Wells, 
Walter Braley,  Charles Thaxton, Roger 
Olsen, entre otros.  

En su tarea han dado gran 
importancia a la educación. Por eso 
pretendieron imponer en las escuelas 
públicas americanas un texto que ya se ha 
hecho famoso: Of Pandas and People (1993). 
En él se pretende demostrar que la 
complejidad irreductible de la biologia exige 
científicamente la aceptación de un 
diseñador que ha “diseñado” el mundo 
biológico. 

La llamada escuela del Diseño 
Inteligente es más pulida que la vieja escuela 
tradicional de "creacionistas científicos" que 
creen en la Biblia al pie de la letra, y por lo 
tanto tiene más potencial de crear confusión 
entre gente relativamente bien educada.  

El argumento del “Diseño” (estudiado 
por Darwin) estriba en que la existencia de 
Dios puede ser probada examinando su obra 



 407 

creada. Usa la metáfora del reloj que 
necesita la aceptación de un relojero. La 
prueba que más aduce es la aparición del 
ojo, cuya complejidad le parece imposible de 
lograr por puro azar. Las estructuras y los 
órganos están perfectamente coordinados. 
Todo órgano tiene su función diseñada de 
antemano. Este argumento no es nuevo. Ya 
Darwin alude al mismo y cree poder 
explicarlo por selección natural (Origen de 
las Especies, 1859).  

En un trabajo reciente (2008), los 
profesores Manuel Tamayo (Universidad 
Católica de Maule, Chile) y Eustoquio Molina 
(Universidad de Zaragoza) han mostrado 
cómo los argumentos del diseño aportados 
por Dembski, Behe, Stephen C. Meyer, 
Guillermo González y otros tratan de falsear 
la teoría evolutiva con planteamientos 
sesgados y pseudocientíficos. El argumento 
del diseño es muy débil ya que puede 
formularse al contrario de cómo lo hacen sus 
seguidores, es decir, que hay mucha 
imperfección en el mundo y fallos en el 
diseño de los organismos y de los seres 
humanos. 

Sin embargo, el argumento ha sido 
siempre popular, y es utilizado por muchas 
personas por la necesidad de esperanza y de 
creer en Dios. Este argumento es ahora 
utilizado como estrategia para infiltrar ideas 
religiosas en las escuelas de EEUU. El Diseño 



 408 

Inteligente –apuntan Tamayo y Molina- es 
religión disfrazada de ciencia, y es el “caballo 
de Troya” de la ultraderecha religiosa. 
 
 
El Diseño Inteligente llega a los tribunales 

Sin embargo, a España el Diseño 
Inteligente ha llegado ya tocado del ala. En 
el año 2005, saltó a la prensa la sentencia 
judicial proveniente del juez Jones III en 
Dover (Pennsylvania, USA) contra el Diseño 
Inteligente.  

La historia brevemente es esta: la 
Junta escolar del Distrito de Dover quería 
imponer un libro creacionista en la Escuela 
pública. Un grupo de madres denunció a la 
Junta escolar. Es el famoso juicio Kitzmiller y 
otros contra la Junta Escolar del Distrito de 
Dover. Tras largos debates judiciales, en los 
que intervinieron prestigiosos científicos 
junto a los defensores del Diseño Inteligente, 
se llegó a la conclusión de que la teoría del 
diseño puede ser una teoría que pertenece 
al campo de las creencias, pero nunca al 
campo de las ciencias.Pero ¿cuáles son los 
argumentos que los creacionistas científicos 
intentan aportar para sustentar su tesis? 
Es el tema del capítulo quinto de este 
ensayo.  
 

 



 409 

 
24 

 Los argumentos científicos 
contra la evolución biológica 

 
 
Durante el siglo XIX y en parte durante 

el siglo XX, las conclusiones sobre el origen y 
dinámica del mundo emanadas de las 
ciencias de la naturaleza han sido miradas 
con suspicacia por los estamentos religiosos.  

El pontificado del papa Pío IX, entre 
1846 y 1878, uno de los más largos de la 
historia, fue también un pontificado que 
dejó hondas huellas en su época. La 
publicación del Syllabus en 1864 seguido de 
los documentos del Concilio Vaticano I 
(1869-1870), influyeron sobre la actitud 
poco abierta al diálogo de los teólogos. El 
Syllabus, un documento magisterial en el 
que en se contenían 80 proposiciones 
condenatorias de los llamados “errores 
modernos” (panteísmo, naturalismo, 
liberalismo, racionalismo, laicismo, 
utilitarismo, etc) estuvo muy presente en la 
actitud de la Iglesia ante el evolucionismo. 

Este texto es significativo de la 
mentalidad de la época: “Es preciso también 



 410 

saber que la geología y la paleontología fue 
por mucho tiempo el arsenal donde la 
impiedad buscó sus armas contra la fe, y que, 
como todas las ciencias, fue alistada por los 
filósofos bajo los estandartes de la 
incredulidad para hacer la guerra a la Biblia”. 

Está recogido de un manual 
catequético del siglo XIX (Gaume, J., 
Catecismo de la Perseverancia o Exposición 
Histórica, dogmática, moral, teológica, 
apologética, filosófica y social de la Religión 
desde el principio del mundo hasta nuestros 
días. Librería religiosa, Barcelona, 1883, 
tomo I, página 153, nota 1),  expresa con 
claridad la postura de muchos sectores 
religiosos tras la revolución científica que 
supuso la irrupción del darwinismo en las 
ciencias de la naturaleza. Durante el siglo 
XIX y parte del siglo XX una gran parte de los 
debates entre la Ciencia y la Religión han 
girado en torno al espinoso tema de la 
evolución biológica. 
 Sin embargo, más de un siglo después, 
en 1996, el papa Juan Pablo II, en un 
discurso a la Pontificia Academia de Ciencias 
(PAC) expresó con claridad su pensamiento: 
“La evolución es más que  una mera 
hipótesis”.  

El Papa en su alocución se pregunta 
“¿Cuál es el alcance de dicha teoría? Abordar 
esta cuestión significa entrar en el campo de 
la epistemología (.....) Y, a decir verdad, más 



 411 

que de la teoría de la evolución, conviene 
hablar de las teorías de la evolución. Esta 
pluralidad afecta, por una parte, a la 
diversidad de las explicaciones que se han 
propuesto con respecto al mecanismo de la 
evolución, y por otra, las diversas filosofías a 
las que se refiere.”  

Matiza a continuación el Papa algunos 
aspectos de algunas teorías evolutivas 
incompatibles con una teología cristiana 
pero no se inclina ni denuncia ninguna en 
particular. 

Pero durante los últimos meses del 
año 2005 aparecieron en la prensa mundial, 
y también en la española, los ecos del debate 
suscitado en Estados Unidos a propósito del 
llamado “Creacionismo científico” y su 
versión modernizada del “Diseño 
inteligente”.  

Si se analizan un poco a fondo las 
informaciones publicadas en España se 
descubre que suelen contener un mensaje 
oculto que no se explicita del todo: la ciencia 
y la religión siguen enfrentadas y son 
incompatibles. Entre ellas hay un conflicto 
irresoluble. Por ello, un científico, un 
evolucionista, no puede aceptar los 
planteamientos del cristianismo y viceversa.  
 Pero ¿son realmente incompatibles la 
aceptación de la fe cristiana y una 
explicación evolucionista del mundo? ¿Le 
está prohibido a un cristiano aceptar la 



 412 

evolución biológica? En el fondo de estas 
preguntas lo que se esconde es una 
determinada manera de entender lo que es 
la fe cristiana en la creación y lo que es la 
comprensión del proceso evolutivo. 
 
Los ecos de un viejo debate 

A lo largo de la historia del 
pensamiento científico y filosófico han sido 
frecuentes los conflictos entre ciencia y 
teología. No siempre las nuevas propuestas 
de los que se llamaba “filósofos” naturales 
desde el tiempo de la revolución científica 
(desde el siglo XVI) fueron bien recibidos por 
los teólogos católicos y protestantes y por 
ello por sus respectivas instituciones 
eclesiales. Solo basta citar el caso de Galileo, 
obligado a retractarse,  o el caso de 
Giordano Bruno, quemado en la hoguera en 
1600. 

Pero el siglo XIX fue un siglo 
especialmente conflictivo en las relaciones 
entre los científicos y las religiones. Eran 
tiempos revueltos en los que en las ciencias 
dominaba una perspectiva positivista y 
materialista y en los ambientes religiosos 
dominaba una intransigencia y un 
integrismo radicalizado. Muestra de ello son 
los frecuentes documentos de la Iglesia 
católica contra el modernismo y contra todas 
las ideologías de cambio social o filosófico. 
Este proceso culmina en el Concilio Vaticano 



 413 

I en el que se salieron reforzadas las posturas 
más intransigentes. 

En España estas tendencias se dieron 
de manera muy virulenta debido a la mezcla 
entre ciencia, política y religión. Aquí, los 
conflictos entre la ciencia y la religión, 
especialmente centrados en la figura de 
Darwin y del darwinismo tuvieron especial 
virulencia. De ellos han publicado 
documentos de gran interés los 
investigadores Diego Núñez (El Darwinismo 
en España. Editorial Castalia, Madrid, 1969) 
y Francisco Pelayo (Ciencia y creencia en 
España en el siglo XIX. La paleontología en el 
debate sobre el Darwinismo. CSIC, 
Cuadernos Galileo de Historia de la Ciencias, 
número 20, Madrid, 1999). En este debate 
parece que la confrontación se da entre dos 
modos de pensar que se consideran 
monolíticos: el pensamiento evolucionista y 
el pensamiento creacionista.  
 Para los partidarios del evolucionismo 
científico, siguiendo la estela abierta por 
Charles Darwin, los procesos de aparición 
del universo y su evolución cósmica, la 
aparición de la vida sobre la Tierra y su 
diversificación y evolución, y la aparición de 
la humanidad se explican por medio de 
procesos naturales sin que sea necesaria una 
intervención directa de un “creador”. Son las 
fuerzas de la naturaleza las que impulsan los 
procesos siguiendo unas pautas y 



 414 

mecanismos que en el darwinismo clásico se 
identifican con la Selección Natural. Dentro 
de este amplio grupo de evolucionistas 
científicos se sitúan hoy muchas posturas 
diferentes que matizan muchas de las tesis 
darwinistas.  
 
Situación actual: los diversos “creacionismos 
científicos” 
 ¿Es homogénea la postura de los 
creacionistas? ¿Tan alejadas y bien definidas  
están las fronteras entre creacionistas y 
evolucionistas? Si se estudia a fondo la 
bibliografía o se visitan las páginas web, se 
tiene la sensación de que no hay un 
pensamiento único entre los llamados 
creacionistas o antievolucionistas. 

La profesora Eugenie C. Scott 
(Evolution versus Creationism, 2004), en sau 
libro ya citado, presenta una sistematización 
de lo que llama el “continuum” entre 
creacionismo y evolucionismo. Existe una 
gama de posturas que oscilan entre el 
creacionismo más cerrado y el evolucionismo 
más materialista. 

Conviene tener una idea general de 
las ideas que movilizan a cada uno de estos 
grupos. Desde las posturas más 
extremadamente creacionistas hasta las 
posturas evolucionistas se diferencian los 
grupos siguientes: 

 



 415 

1) Los creacionistas defensores de la 
cronología bíblica 
 En primer lugar, se encuentran los más 
extremos en sus planteamientos 
antievolucionistas. Son los defensores de 
una visión del universo en la cual las fechas 
de los acontecimientos coinciden con los 
datos de la Biblia. Defienden una cronología 
bíblica. 

Esta postura viene de lejos: hasta el 
siglo XVIII, tanto los teólogos como los 
científicos, defendían la cronología de la 
Biblia. Así, el Arzobispo Primado de Irlanda, 
James Ussher, escribía en 1647: “En los 
comienzos Dios creó los cielos y la Tierra 
(Gén 1,1) y de acuerdo con nuestra 
cronología, ese día coincidió con la entrada 
de la noche que precedió al 23 de octubre 
del año 710 del calendario juliano (es decir, 
4.000 antes de Cristo)”.  

Y la Biblia inglesa de 1701 afirmaba 
que, según el obispo Lloyd, la Tierra tiene 
una edad de 6.000 años. A finales del siglo 
XIX y durante el siglo XX, algunos 
protestantes fundamentalistas han querido 
seguir la cronología bíblica y afirmar la 
juventud de la Tierra.  

Pero dentro de este primer grupo se 
encuentra una escala de estas teorías que 
tienen la pretensión de presentarse como 
científicas: 



 416 

 Los más extremos son los defensores 
de la Tierra Plana (los que no aceptan las 
esfericidad del planeta por razones bíblicas): 
hasta marzo de 2001, Charles K. Johnson de 
Lancaster, California, fue la cabeza visible del 
movimiento defensor de la International Flat 
Research Society, una organización que 
decía tener 3.500 socios. Mantenía la Tierra 
plana en función de un literalismo bíblico: la 
Tierra era como una moneda (y aportaban 
los testimonios bíblicos del profeta Isaías 
40,22,; del libro del Deuteronomio, 28, 64; 
33,17, el Salmo 98,3; 135, 7; y Jeremías 
25.33). 

Una postura más abierta es la que 
mantienen los llamados Geocentristas. Éstos 
aceptan que la Tierra es esférica, pero 
niegan que el Sol sea el centro del sistema 
solar. Rechazan toda la física y toda la 
astronomía que sonposteriores a Nicolás 
Copérnico y a Galileo Galilei. Se apoyan en 
textos bíblicos, como Job 37,18; y Job 22,14.  

El geocentrismo tiene una larga 
historia pero sus defensores son muy 
escasos. En la Conferencia de 1985 de la 
asociación creacionista Bible-Science 
Association hubo un debate entre dos 
heliocentristas (defensores de que el Sol es el 
centro del universo)  y dos geocentristas 
(defensores de que es la Tierra la que ocupa 
el lugar central).  



 417 

Es más: el secretario de la todavía 
influyente Creation Research Society (CRS, ya 
citada), se manifestó defensor del 
geocentrismo. De un modo más matizado, 
los miembros del Institute for Creation 
Research promueven la idea de la 
centralidad de la Tierra y la de los humanos 
dado que nuestra galaxia está en el centro 
del universo. 

El tercer grupo de defensores de una 
cronología basada en la Biblia para los 
acontecimientos de la historia del universo, 
son los llamados Creacionistas de la Tierra 
Joven (YEC). Éstos aceptan el heliocentrismo 
(la centralidad del Sol), pero rechazan los 
resultados de la física moderna, de la 
astronomía, de la química y de la geología 
relativos a la edad de la Tierra, y niegan que 
sea posible la descendencia con 
modificación de los seres vivos.  

Para ellos, siguiendo la cronología 
bíblica, la Tierra tiene entre 6.000 y 10.000 
años. Rechazan la hipótesis de una 
singularidad inicial, el Big-bang, y postulan 
unos mecanismos catastróficos (violentos) 
como causa de los accidentes geológicos. 
Así, para ellos, el Diluvio universal bíblico 
explica la formación del Gran Cañón del 
Colorado, las cataratas del Niágara, y otros 
fenómenos geológicos de gran envergadura.  

Creen que Dios creó directamente 
diversos linajes de seres vivos de forma 



 418 

individual, en sucesivos actos creadores. En 
este sentido defienden que la descendencia 
por modificación sólo es posible en cada 
linaje individual.  

El término Creacionistas de la Tierra 
Joven (YEC) se asocia a los seguidores de 
Henry M Morris, ya citado, fundador del ICR 
(Institut for Creation Research). Las tesis 
están establecidas en el libro escrito por éste 
en colaboración con Whitcomb: The Genesis 
Flood (El Diluvio del Génesis, 1960). Hacen 
una lectura literal del libro del Génesis y 
creen demostrar científicamente el 
creacionismo especial de Dios, por lo que su 
creacionismo se presenta con pretensión 
científica: el creacionismo científico. 

 
2) El creacionismo con cronología 

larga para la Tierra 
Pero hay un segundo grupo de 

defensores del creacionismo, aunque ya 
aceptan una cierta cronología que no 
coincide con la bíblica. En una posición más 
cercana a los postulados actuales de la 
ciencia se encuentran los partidarios del 
llamado Creacionismo de la Tierra antigua 
(OEC). Se incluyen en este grupo todos los 
creacionistas que piensan y defienden con 
argumentos científicos que el planeta Tierra 
tiene muchos años, es muy antiguo; pero 
que es necesario el acto creador de Dios para 
que hayan ido apareciendo los seres vivos.  



 419 

De alguna manera, intentan un cierto 
concordismo para hacer encajar los datos de 
las ciencias con los datos de la Biblia. Para 
ellos, es fundamental el hecho de que Dios 
es el Creador, pero no insisten tanto en 
cómo es la acción de Dios para crear aunque 
mantienen que Dios es el agente causal 
directo de los cambios observados.  

En este grupo se incluyen subgrupos 
diversos según sus tendencias: por una 
parte, encontramos los partidarios del 
Creacionismo con “huecos”. Este es uno de 
los grupos del siglo XIX más conocidos. 
Aceptan los datos de la ciencia, pero deben 
interpretar que entre los versículos 1 y 2 del 
capítulo primero del libro del Génesis hay un 
“hueco” (gap): falta información que ha 
debido perderse. Es una larga época del que 
llaman Creacionismo de Restitución, una 
nueva etapa de creación directa por Dios, 
que debió durar mucho tiempo. Asumen que 
la creación pre-Adámica (la anterior a Adán) 
fue destruida después del texto de Génesis 
1,2; y luego Dios recreó el mundo en seis 
días naturales. El término que con frecuencia 
se oye en literatura creacionista de 
“antediluviano”, puede tener aquí su 
inspiración. 

Dentro de esta corriente que acepta 
una historia de la Tierra más larga, están los 
defensores del Día de la Creación = Era 
geológica. Esta tendencia representa un 



 420 

intento mayor de acomodación de los datos 
científicos a la Biblia y tuvo muchos 
seguidores a final del siglo XIX e inicio del 
XX, incluso en medios católicos más abiertos. 
Para ellos, los “días” bíblicos no son 
necesariamente de 24 horas sino que tienen 
un sentido metafórico y pueden durar 
millones de años. Incluso aceptan que hay 
una aparición sucesiva en la creación, de 
modo que los datos de la Biblia coinciden 
con los datos de la paleontología, en que las 
plantas fueron creadas antes que los 
animales, y los humanos son los últimos en 
aparecer. 

La tercera tendencia dentro de la 
corriente que acepta una historia de la Tierra 
más larga, están los partidarios del que 
podríamos llamar Creacionismo 
Progresionista. Defienden que todas las 
realidades materiales han sido creadas 
directamente por Dios. Pero Dios las ha ido 
creando gradualmente según un orden de 
perfección. Las más perfectas y acabadas son 
posteriores a las poco elaboradas. 

Aunque algunos activistas 
antievolucionistas modernos mantienen 
todavía hoy las posturas anteriores, la mayor 
parte de los creacionistas sostienen la 
postura Progresionista. El Creacionismo 
Progresionista (PC) no discuten los datos 
relativos al Big Bang, la edad de la Tierra, o 
los largos períodos de las eras geológicas. 



 421 

Pero sólo aceptan algunos aspectos de la 
moderna biología. Aceptan que el registro 
fósil muestra una distribución temporal en 
progreso de las plantas y de los animales 
desde los más sencillos a los más complejos. 
Y aceptan que en el período Cámbrico no 
aparecen todavía fósiles de animales con 
vértebras. Posteriormente, fueron creados 
los peces, los anfibios, los reptiles, las aves y, 
por último, los mamíferos y los humanos. 

Así como los defensores de la Tierra 
Joven afirman que todos los seres vivos 
fueron creados a la vez y que vivieron al 
mismo tiempo, los Progresionistas afirman 
que la distribución temporal de los fósiles es 
real porque Dios los fue creando 
directamente de forma progresiva a lo largo 
del tiempo geológico. Por eso, la columna 
geológica contiene una “historia” real. Estas 
ideas estaban ya en el pensamiento 
geológico de Georges Cuvier a comienzos 
del siglo XIX, y que se considera el padre de 
la moderna paleontología. 

Pero demos un paso más en la 
descripción de estas corrientes que aceptan 
que la vida de la Tierra es larga. 
Encontramos ahora el llamado Creacionismo 
Evolucionista (EC). A pesar del nombre que 
se ha elegido, este grupo defiendo un cierto 
tipo de evolución. Pero aquí, el Dios creador 
se sirve de la evolución para dar lugar al 



 422 

universo de acuerdo con un plan prefijado 
de antemano por su sabiduría infinita.  

Desde un punto de vista científico, el 
Creacionismo Evolucionista se puede 
diferenciar del llamado Evolucionismo 
Teísta, que le sigue en el continuum histórico 
desde el creacionismo al evolucionismo. La 
diferencia no estriba en los datos y teorías de 
la Ciencia, sino en el modo de hacer 
Teología. El Creacionismo Evolucionista lo 
siguen los Evangélicos más conservadores 
que ven a Dios mucho más implicado en el 
proceso evolutivo. Es un Dios que actúa 
directamente en la historia. 
 
3)  Tendencias que defienden la evolución 
biológica 

Después de haber descrito 
someramente las posturas de los que 
defienden un creacionismo dentro de un 
marco bíblico del tiempo geológico,  y las 
posturas de los que postulan un 
creacionismo dentro de un marco de 
cronología larga para la Tierra, nos 
acercamos ahora a las posturas que aceptan 
más o menos un nivel de evolución 
biológica.  

Aquí encontramos varias tendencias. 
La primera de ellas es la tendencia del 
Evolucionismo Teísta (TE). Éstos defienden el 
hecho físico y biológico de la evolución. 
Creen que Dios interviene,  pero Dios no 



 423 

actúa directamente sino por causas 
segundas. 

Para el Evolucionismo Teísta, Dios 
mantiene las condiciones para que la 
evolución, como proceso natural, sea 
posible. Dios mantiene las leyes naturales 
pero actúan en momentos puntuales como 
en la aparición de la humanidad o el 
nacimiento de un nuevo ser humano.  

En la actualidad es la posición oficial 
de la Iglesia católica. Pero hay discrepancias, 
y desde la Teología hay quien piensa que no 
hace falta intervención puntual de Dios. 
Aquí encontraríamos el evolucionismo teísta 
finalista en sus diversas versiones. Todas las 
corrientes del Diseño inteligente, de las que 
se ha hablado anteriormente, cuadran 
dentro de este esquema. 

Dentro de la Teología hay hoy un 
amplio debate para intentar explicar si existe 
o no un finalismo en los procesos evolutivos 
y cómo armonizar un Dios providente con 
un proceso evolutivo contingente y al azar. 
Algunos defienden la diferencia entre 
teleología (todo está prefijado por un 
diseñador externo divino) de teleonomía (las 
condiciones físicoquímicas y biológicas 
determinan la aparición de la conciencia en 
el proceso evolutivo). Esto nos llevaría a los 
planteamientos que han sido expuestos por 
el profesor Juan-Ramón Lacadena hace unos 



 424 

años (Fe y Biología. PPC, Cruce, número 4, 
2001). 

Existe también un Evolucionismo 
agnóstico. Es un evolucionismo que no se 
plantea el problema de Dios. Usamos el 
término en el mismo sentido que T. H. 
Huxley, y puesto en práctica por Darwin. La 
naturaleza tiene sus propias leyes y se 
desarrolla por un proceso al azar regido por 
la Selección Natural. Aquí se encuentran hoy 
la mayor parte de los biólogos 
evolucionistas, que no incluyen a Dios como 
una parte del proceso. 

En estos últimos años, aparece con 
fuerza un Evolucionismo que podríamos 
llamar Materialista. Aquí hemos de 
diferenciar dos tipos diferentes de 
materialismo (o naturalismo). Uno de ellos se 
mueve exclusivamente en el plano científico. 
Para sus impulsores, la ciencia moderna 
funciona “como si Dios no existiese”. La 
ciencia no necesita incorporar a Dios en la 
interpretación de los procesos naturales. Es 
un materialismo metodológico.  

Pero hay un materialismo filosófico 
cuando se afirma que las leyes naturales 
explican suficientemente los fenómenos y 
los procesos naturales. Y concluyen que no 
solo no es necesario incluir a Dios sino que 
los datos científicos apuntan a que Dios no 
existe. La filosofía del humanismo es  un 
materialismo filosófico, es un ateismo. Esta 



 425 

distinción es importante, por cuanto en este 
trabajo tratamos del primero. Todo 
naturalismo filosófico es materialismo 
metodológico, pero no todo materialismo 
metodológico implica el ateismo. Esta es la 
postura que, de forma apasionada no exenta 
de brillantez, sostiene Richard Dawkins. 

 

 
DAWKINS, RICHARD, El espejismo de Dios. (Espasa, 
Pozuelo de Alarcón, 2007), 450 páginas. 
 The God Delusion (2006), la última versión de 
la crítica a la religión que desde hace años lleva a 
cabo de forma militante el biólogo Richard Dawkins, 
causó una gran conmoción en Gran Bretaña y EEUU. 
Por eso, la traducción española no ha tardado en 
llegar. El argumento de Dawkins es que la 
probabilidad de ateísmo es casi absoluto desde la 
objetividad y la evidencia científica. Por el contrario, 
la posición teísta apenas resiste a las pruebas y tiene 
muy pocas posibilidades de ser cierta. Tal vez el 
capítulo central de su trabajo sea el cuarto, titulado 
“Por qué es casi seguro que no hay Dios”. El primer 
argumento parte de la biología (especialmente de 
Darwin). La hipótesis de que parte el autor es esta: los 
teístas consideran que su “gran argumento” a favor 
de Dios es la complejidad del mundo biológico: esta 
complejidad es inexplicable sin un diseñador creador. 
Esta hipótesis está presente ya desde El gen egoísta 
(1976) y El relojero ciego (1978).  
       Para Dawkins, los teístas argumentan de esta 
manera: la enorme complejidad de un avión Boeing 
747 hace imposible que haya aparecido por simple 
azar y de ahí que sea necesario reconocer un 
ingeniero creador. Frente a esto, Dawkins postula 
cómo el darwinismo ha propuesto una teoría que 
explica perfectamente cómo ha podido surgir la 



 426 

complejidad: a lo largo de muchos millones de años, 
miles de pequeños cambios por unidad de tiempo 
dan lugar a enorme diversidad que es cribada por la 
selección natural. 
         De este modo, de una forma lenta, gradual y 
continua el sistema complejo de la naturaleza va 
adaptándose a nuevos parámetros ambientales. Por 
tanto, si la complejidad se explica por el darwinismo, 
no es necesario postular la existencia de un Dios 
creador continuo de novedad. Dios no existe, es una 
hipótesis explicativa innecesaria.  
            A Dawkins parece que lo que más le preocupa 
es crear un enemigo ficticio: el “Dios-tapa-agujeros”, el 
cristianismo de la filosofía tomista y del creacionismo 
fundamentalista. Y causa perplejidad contemplar la 
seguridad que pone Dawkins en estos argumentos 
ignorando los esfuerzos de la filosofía, la teología y 
las ciencias por situar cada plano del conocimiento en 
su dimensión real. Tal vez la crítica que pueda hacerse 
al provocador ensayo de Dawkins es que comete la 
ingenuidad de basarse en sus propios análisis 
convirtiéndose él mismo en el tribunal de apelación y 
sentenciar dogmáticamente a favor del ateismo. Pese 
a ello, conviene leerlo con atención e intentar 
ponerse en su lugar epistemológico. 
 

Como vemos, algunos científicos, 
entre ellos el célebre biólogo evolucionista 
Richard Dawkins, señalan que el 
conocimiento del mundo natural conduce, 
de manera lógica, al ateísmo. Pero, para el 
doctor Francis Collins, genetista, director del 
Proyecto Genoma Humano y cristiano 
evangélico, el conocimiento científico 
complementa la fe en Dios, en lugar de 
contradecirla.  

http://es.wikipedia.org/wiki/Richard_Dawkins
http://es.wikipedia.org/wiki/Francis_Collins
http://es.wikipedia.org/wiki/Proyecto_Genoma_Humano
http://es.wikipedia.org/wiki/Iglesias_Evang%C3%A9licas
http://es.wikipedia.org/wiki/Iglesias_Evang%C3%A9licas


 427 

En el ensayo publicado por Collins en 
2006 y traducido en 2008, El lenguaje de 
Dios. Un científico presenta sus evidencias 
para creer, éste argumenta que los avances 
en la ciencia suponen “una oportunidad 
para el culto”, en lugar de un catalizador de 
la duda.  

Para Collins, “si se ve a Dios como 
creador del universo –en toda su asombrosa 
complejidad, diversidad e impresionante 
belleza-, entonces, la ciencia, que por 
supuesto es un medio de exploración de la 
naturaleza, se convierte en un medio para 
conocer las habilidades creativas de Dios. 
Por eso, para mí, como científico y creyente, 
las investigaciones científicas pueden ser 
consideradas como oportunidades de 
reverencia”.  
 
Los argumentos geológicos y 
paleontológicos contra la evolución 

Los argumentos que por lo general 
esgrimen los partidarios del creacionismo 
científico son de carácter negativo y están 
basados en lo que hemos llamado “falso 
dilema”: si los argumentos de los 
evolucionistas no se sostienen, 
automáticamente crece la postura 
creacionista. Un trabajo que se considera 
como un clásico fue publicado en 1984 por 
la Sociedad Paleontológica Americana.  



 428 

Contiene las ponencias del Simposio 
sobre la controversia entre Evolución y 
Creación que tuvo lugar en la Universidad de 
Tennessee en 1983. El Simposio fue 
organizado por los profesores Robert A. 
Gastaldo (Departamento de Geología de la 
Universidad de Auburn, en Alabama) y 
William F. Tanner (Departamento de 
Geología de la Universidad del Estado de 
Florida). Desde un punto de vista 
pluridisciplinar se abordaron aquellos temas 
cruciales del discurso del creacionismo 
científico para desentrañar los supuestos 
científicos y filosóficos contenidos en él. 

Con el sugestivo título “¿Hay un 
método científico en la locura creacionista?”, 
el profesor David R. Schwinmmer abordó el 
problema metodológico dentro del discurso 
pretendidamente científico de los 
creacionistas. Se examinó una muestra 
representativa de la literatura producida por 
la “ciencia creacionista” para determinar si se 
ajusta a un mínimo “método científico”. El 
examen de estos textos reveló que los 
criterios mínimos de la epistemología, del 
riguroso procedimiento científico,  se 
violaban absolutamente. 

La literatura creacionista estudiada es 
extensa: Schwinmmer eligió para su estudio 
tres conjuntos de publicaciones: primero, la 
literatura con pretensiones científicas 
editadas por el Instituto para la 



 429 

Investigación de la Creación (ICR), así como 
su serie popular de “impacto” y diversos 
libros. En segundo lugar, se examinaron 
todo tipo de panfletos, documentos 
internos, debates, etc emanados de fuentes 
creacionistas. En tercer lugar, se estudiaron 
los métodos científicos utilizados en diversas 
revistas paleontológicas de solvencia 
(Journal of Palaeontology. Journal of 
Vertebrate Palaeontology, Geology, Science, 
Nature, Paleobiology...) utilizándolas como 
“experimento de control” del modo de 
actuar metodológico de la comunidad 
científica. 

El resultado de este documentado 
estudio es demoledor: en los textos de ls 
creacionistas son frecuentes los errores 
relativos a los datos, las correlaciones 
geológicas inconsistentes, las premisas falsas 
y los anacronismos. A estas falacias lógicas 
se añaden otros errores, como son la 
gratuidad de los datos y de las 
observaciones, la insistencia en datos 
irrelevantes ocultando otros más 
importantes, las apelaciones a la autoridad 
de algunos autores o el uso de argumentos 
“ad hominem”, argumentos que descalifican 
a una persona sin valorar su aportación real. 

Si el armazón lógico de la exposición 
científica de los creacionistas es endeble, 
aún lo son más los argumentos llamados 
científicos para probar sus tesis. Más que 



 430 

argumentos, son afirmaciones encaminadas 
a descalificar determinadas tesis 
evolucionistas basados en contraejemplos, 
generalmente frágiles. 

Se pueden argüir seis campos de 
argumentos sobre los cuales se ha generado 
una abundante literatura:  
 
1. La geocronología radiométrica es inválida 

El primer campo de argumentos que 
aportan los creacionistas se refieren a la 
negación de la validez de los métodos de 
cronología absoluta de las rocas. Uno de los 
elementos básicos del trabajo de los 
geólogos y de los paleontólogos 
evolucionistas es la datación absoluta o 
relativa de la edad de las rocas en las que 
están incluidos los fósiles, testigos de la 
evolución. 

Charles Darwin, en El Origen de las 
Especies, argumentó que la evolución al azar 
por Selección Natural solo es posible si la 
historia de la Tierra es muy dilatada. 
Presentó diversos argumentos basados en la 
cantidad de tiempo necesaria para la erosión 
de los acantilados de Dover.  

En aquella época no se conocían otros 
métodos. Pero desde hace más de un siglo, 
los geoquímicas han desarrollado 
sofisticadas técnicas de datación absoluta de 
los materiales terrestres. Estas técnicas se 
fundamentan en la existencia de isótopos y 



 431 

sus períodos de semi-desintegración. De este 
modo, se ha logrado poner de manifiesto 
que la historia del planeta Tierra y la Luna y 
de los planetas del sistema solar es muy 
dilatada en el tiempo (varios miles de 
millones de años). Lo cual hace posible que 
los procesos lentos y graduales de la 
evolución hayan sido posibles.  

Los creacionistas científicos han 
argumentado que estas técnicas no tienen 
validez, entre otras razones porque la edad 
de una roca es diferente de acuerdo con la 
técnica que se utilice. Por tanto, son 
inexactos, cuando no falsos, los intentos de 
medición de la edad de las rocas y de la 
Tierra. Es más: argumentan que los períodos 
de semi-desintegración de los elementos 
radiactivos han podido varias con el tiempo 
según las condiciones ambientales. Insisten 
en que la edad de la Tierra es muy corta y la 
guía más fiable es la de la cronología bíblica. 
 
2. La explosión demográfica y la 
superpoblación humana 

El segundo campo de argumentos 
esgrimidos por los creacionistas científicos se 
refiere a la demografía histórica y a la 
superpoblación. Para los paleontólogos y 
paleoantropólogos actuales, los primeros 
homínidos (primates que son capaces de 
desplazarse en dos pies dejando libres las 
manos) hacen su aparición en África hace 



 432 

unos 5 millones de años, y los primeros del 
género Homo podrían tener unos 2 millones 
de años.  

El argumento en contra de los 
creacionistas es que si se consideran estos 
datos, y por un cálculo matemático de las 
generaciones, la superpoblación actual sería 
insostenible. Para ellos, la población actual 
se explica muy bien acudiendo a una 
primera pareja hace unos 4.000 años. El 
asunto fundamental del origen de la 
humanidad ha sido tratada extensamente 
por los creacionistas científicos, como Morris, 
Gish y Whitcomb en los libros ya citados.  

Para ellos, los homínidos más 
primitivos son auténticos simios que no 
tienen ninguna relación con el origen de la 
humanidad que procedería de un acto 
creador y directo de Dios. Un autor menos 
conocido, Malcon Bowden concluye que el 
Homo sapiens se ha descubierto en estratos 
más antiguos que los de los supuestos 
antepasados. 
 
3. La violación de la segunda ley de la 
Termodinámica 

El tercer campo de argumentos 
pretendidamente científicos de los 
creacionistas se fundamenta en la dificultad 
de armonizar la evolución con la segunda ley 
de la termodinámica. Según la segunda ley 



 433 

de la Termodinámica, la energía del universo 
tiende a degradarse en forma de calor.  

Para los creacionistas, si la edad de la 
Tierra fuera la que dicen los evolucionistas 
toda la energía se habría ya degradado a 
calor. Por otra parte, la evolución supone un 
aumento de orden, es decir, de proceso 
contrario al proceso normal de la 
degradación de la energía. 
 Aportan para ello pruebas 
experimentales, como son las que se 
hicieron en el siglo XIX, cuando se desechó 
la teoría del fuego central. Se construyó una 
gran esfera de roca y hierro a escala de la 
Tierra y fue sometida a la acción de un calor 
intenso. Se midió cuánto tiempo tardaba 
luego en enfriarse a la temperatura normal 
de la Tierra hoy. Extrapolando los resultados, 
era imposible que la Tierra tuviera miles de 
millones de años. Su energía se habría 
disipado en calor. 
 No tuvieron en cuenta los fenómenos 
de radiactividad de la Tierra, que hoy 
pueden explicar la conservación y 
producción del calor interno del planeta. 
 
4. Los dinosaurios y los humanos 
coexistieron 

El cuarto campo de argumentos que 
esgrimen los creacionistas contra la 
evolución se basa en las aparentes pruebas 
de coexistencia de los dinosaurios y los 



 434 

humanos en el pasado geológico. De 
acuerdo con los datos geológicos, los 
dinosaurios se extinguieron totalmente hace 
65 millones de años al final del período 
Cretácico. Sin embargo, los primeros 
homínidos tienen 5 millones de años y los 
humanos solamente dos. Por ello, hay un 
desfase vital de 60 millones de años entre un 
grupo y otro.  

Para los creacionistas, ese argumento 
no es válido. Piensan que hay numerosos 
datos que muestran la coexistencia de 
dinosaurios y humanos en el pasado. El 
creacionismo científico ha aportado 
reiteradamente el argumento de que en la 
formación geológica Trinity Group, junto al 
río Paluxy (Texas) han aparecido pisadas 
humanas fósiles junto a las grandes 
improntas de los dinosaurios. Incluso han 
creído encontrar pisadas de zapatos junto a 
los dinosaurios, lo que demuestra que el 
tiempo geológico dilatado es una invención. 
Por supuesto, ocultan que los geólogos han 
interpretado esas presuntas pisadas como 
fenómenos debido a las corrientes durante 
la sedimentación. Para los creacionistas, los 
dinosaurios desaparecieron ahogados por el 
Diluvio bíblico. 

 
 



 435 

 
5. La Tectónica de Placas no tiene 
argumentos geológicos.  

El quinto campo de argumentos 
aportados por los creacionistas científicos 
contra los evolucionistas tiene como 
fundamente la negación de la Tectónica de 
Placas y sus implicaciones para la evolución. 
Así como la Evolución biológica es el 
presupuesto básico hoy de las Ciencias de la 
Vida, en las modernas Ciencias de la Tierra el 
presupuesto básico es la Tectónica de Placas. 
Para los geólogos, es un hecho el que la 
corteza de la Tierra está fragmentadas en 
una docena de grandes placas (a las que 
acompañan otras más pequeñas);  y se tiene 
como un hecho que algunas de éstas crecen 
por unas suturas que se llaman dorsales 
(como la que recorre el Atlántico de norte a 
sur), y que en otras partes, como la costa 
pacífica americana, las placas van muriendo 
bajo otras (por el proceso conocido como 
subducción).  

Para la moderna geología, a lo largo 
de los miles de millones de evolución 
terrestre, las placas han ido creciendo y 
muriendo, y las aguas de los mares que las 
cubren se ha ido desplazando gradualmente 
al igual que los polos y el ecuador. Estos 
procesos han provocado fragmentación y 
recomposición de sistemas climáticos y 



 436 

biológicos que empujan y canalizan la 
evolución de los ecosistemas.  

Este planteamiento, que en líneas 
generales es aceptado por la llamada 
Geología Global, no es compartido por los 
partidarios del Creacionismo científico. Para 
éstos, Dios creó la superficie de la Tierra tal 
como está ahora y el único fenómeno de 
cambio ha sido el Diluvio Universal que 
anegó toda la Tierra y produjo la muerte y 
fosilización de los animales “prehistóricos”. 
 
6. Los fósiles contradicen las ideas de la 
evolución:  

Tal vez sea este el argumento más 
esgrimido por los partidarios del 
creacionismo científico, como han 
desarrollado ampliamente los expertos en 
este tema.   

Uno de los argumentos 
antievolucionistas basados en los fósiles 
consiste en negar que existan “formas 
intermedias” entre especies diferentes y 
supuestamente relacionadas 
biológicamente. Los “missing links” 
(eslabones perdidos) no existen en el 
registro fósil y por ello las “pruebas” 
paleontológicas de la evolución caen por su 
base. 

El problema radica en algo que ya el 
mismo Darwin examina en El origen de las 
Especies (1859). El registro fósil está muy 



 437 

deteriorado y sólo conserva una mínima 
parte de los restos de la vida pasada. En 
lenguaje de Darwin, es un registro al que le 
faltan letras, palabras, frases e incluso 
páginas enteras. Si a esto añadimos que, por 
lo general, el proceso de especiación se 
realiza a un ritmo más rápido del normal y 
que afecta a poblaciones muy locales (y por 
ello, difíciles de detectar), la observación de 
los creacionistas no deja de tener un cierto 
fundamento.  

Por otra parte, uno de los argumentos 
aparentemente más fundados del 
creacionismo científico se refiere a la rápida 
radiación adaptativa de las faunas de la base 
del período Cámbrico (hace unos 580 
millones de años). Para el creacionismo 
científico, esta rapidez de evolución no sería 
posible más que por un acto creador.  

Sin embargo, los paleontólogos han 
estudiado en detalle las secuencias de fósiles 
de este período y puede demostrarse, como 
ha hecho el paleontólogo Stephen Jay Gould 
(La Vida Maravillosa. Burgess y la Naturaleza 
de la Historia. Editorial Crítica, 1991), que las 
faunas de animales de cuerpo blando 
excepcionalmente conservado en Ediacara, 
aunque pueda representar un ensayo 
frustrado, muestra que la transición entre los 
organismos unicelulares del Precámbrico y 
los pluricelulares de la base del Cámbrico no 
fue tan brusca.  



 438 

Además, el paradigma de la teoría 
sintética de la evolución y el modelo de los 
equilibrios interrumpidos ya no defiende el 
gradualismo original de Darwin que requiere 
mayores períodos de tiempo para la 
evolución.  

A los partidarios del creacionismo 
científico les sorprende que puedan 
encontrarse organismos que han 
evolucionado muy poco a lo largo de 
millones de años, tales como el braquiópodo 
Neopilina, el cefalópodo Nautilus, el pez 
Celacanto o los árboles Metasequoia y 
Ginko. Estos son algunos de los que se 
suelen conocer como “fósiles vivientes” que 
han sobrevivido a los grandes 
acontecimientos de extinción masiva. Pero 
esto no sorprende a los paleontólogos: en 
primer lugar, son muy poco frecuentes en el 
registro, y en segundo lugar estos casos 
excepcionales no contradicen el paradigma 
general de la evolución que se cumple para 
varios cientos de millones de especies 
extinguidas. 
 
La geología falsea la realidad  
 Para los antievolucionistas, la ciencia, 
y en particular la geología, ha falseado los 
datos científicos. Dos conclusiones generales 
aparecen siempre en la apologética 
creacionista: 



 439 

1. La primera conclusión se deduce de 
las críticas a la literatura técnica de la 
Geología moderna, descubriendo sus 
incoherencias, contradicciones y 
errores. Los datos que aportan la 
geología debe subordinarse a las 
verdades de la Biblia leída de forma 
literal. Especialmente críticos se 
manifiestan en la interpretación de los 
fósiles. Así, el traductor al castellano 
de la editorial creacionista, Santiago 
Escuain, concluye su trabajo con una 
frase escrita con letras mayúsculas: EL 
REGISTRO FÓSIL NO SOLO NO 
PROPORCIONA NINGÚN APOYO AL 
EVOLUCIONISMO, SINO QUE LE ES 
ABIERTAMENTE HOSTIL. Este tipo de 
erróneas afirmaciones están basadas 
en las publicaciones del bioquímico 
americano D. T. Gish, que es quien 
más a desarrollado los argumentos 
paleontológicos. 

2. Todo esto les lleva a afirmar el dudoso 
carácter científico de la Teoría de 
Darwin, que para ellos no es otra cosa 
que una “infame conspiración de los 
profesionales de la ciencia”. Los 
creacionistas recurren a dos 
argumentos contra la evolución: la 
irrepetibilidad y la circularidad. Así, la 
tratarse de un hecho acaecido en el 
pasado, la evolución quedaría fuera 



 440 

de cualquier verificación experimental 
(es irrepetible), y el propio concepto 
de selección natural como 
supervivencia del más apto implica un 
razonamiento circular, es un 
argumento tautológico. Tales 
argumentos pretenden demostrar la 
juventud de la Tierra, pero no pueden 
presentar ninguna evidencia 
razonable de la creación instantánea y 
milagrosa. 

 
La Ciencia de la Geología de los 
Creacionistas 
 Lo que apuntamos más arriba expresa 
en el fondo un paradigma muy particular de 
la Geología defendido por los Creacionistas 
con la pretensión de constituirse en 
alternativo a la Geología de los 
evolucionistas. El profesor William J. Frazier 
(del Departamento de Química y Geología 
de la Universidad de Columbus), ha 
sistematizado magistralmente las grandes 
líneas de esta Geología Creacionista. 
 Para acomodar los datos de las 
Ciencias de la Tierra a la información 
suministrada por la Biblia, deben “forzar” y 
negar los avances de la Geología. Así, para 
defender la corta duración de los tiempos 
geológicos, acumulan argumentos 
pintorescos que nos retrotraen a los tiempos 



 441 

del catastrofismo de Georges Cuvier, de 
principios del siglo XIX. 
 Es sabido que la Geología como 
ciencia se fundamente en los principios de 
los estratos establecidos por Nicolás Steno a 
mediados del siglo XVII y en los principios 
del Actualismo de James Hutton a final del 
siglo XVIII (“los procesos naturales del 
pasado obedecen a las mismas leyes que los 
procesos actuales”) y del Uniformitarismo de 
Charles Lyell (en la primera mitad del siglo 
XIX) (“los procesos geológicos son lentos y 
graduales y se deben a la oscilación 
periódica del clima”). 
 Los que se hacen llamar Creacionistas 
científicos niegan estos principios 
fundamentales de la geología 
considerándolos una “diablura retórica”. 
Para ellos no puede conciliarse una visión 
cambiante del planeta con un principio que 
afirma su continuidad. Negados estos 
principios metodológicos básicos cae por su 
base el sólido edificio de la Geología 
moderna (evolucionista) que debe ser 
sustituida por una Geología “creacionista”. El 
modelo “creacionista” de la Geología se 
resume en cinco tesis básicas: 

1. Antes del comienzo del mundo no 
existía nada, excepto Dios. Y Dios lo 
fue creando todo de la nada. Esta tesis 
de la creación directa de Dios a partir 
de la nada, es lo que, en su opinión, se 



 442 

afirma no solo como una verdad de fe, 
sino como una conclusión científica de 
los datos observados. La fecha de la 
creación es discutida entre las 
diferentes escuelas, pero siempre 
coinciden en afirmar que debió ser no 
hace más de 6.000 años. 

2. En el principio de los tiempos creó 
Dios el cielo y la Tierra. Esta 
separación de dos ámbitos diferentes 
la tienen los creacionistas como un 
hecho milagroso e instantáneo. Tal 
creación directa instantánea es 
denominada por los creacionistas 
como el “Fiat Creation Singularity” y su 
resultado es la aparición de las rocas 
cristalinas (rocas ígneas y 
metamórficas). Dios crea también las 
grandes cordilleras y océanos, los 
animales y en un último momento, la 
pareja humana. 

3. Tras este hecho demostrado 
científicamente de la creación, la 
Tierra se mantiene en su estado inicial 
de quietud denominado “Early 
Genesis Interlude” (lo que otros 
llaman tiempos prehistóricos). La 
humanidad se extiende por el planeta 
y dominan a los animales. Como esta 
etapa es anterior al Gran Diluvio no 
había rocas sedimentarias. Por ello –
argumentan- las ciudades sumerias de 



 443 

Ur, Uruk, Eridu y otras están asentadas 
sobre delgadas series geológicas 
terciarias. 

4. Esta etapa inicial es seguida por el 
Gran Diluvio, Diluvio de Noé o 
Catástrofe Hidráulica Global (“Global 
Hydraulic Catastrophe”, GHC). En esta 
etapa se depositan todas las 
secuencias estratigráficas, y los fósiles 
se van hundiendo más o menos en el 
fango del fondo de acuerdo con su 
peso. Al retirarse las aguas, emergen 
las montañas y se endurecen los 
sedimentos con los fósiles 
prehistóricos. 

5. En una última etapa en la historia 
creacionista de la Tierra (la época 
histórica), se desarrolla un período de 
quietud geológica durante el cual 
apenas ha habido ningún proceso 
geológico de carácter constructivo, 
sino sólo la erosión de las montañas y 
relieves cuyos sedimentos son 
llevados al mar. 

 
Los creacionistas científicos y la falacia del 
falso dilema 

Desde el punto de vista de la filosofía 
de la ciencia, los creacionistas y 
antievolucionistas acuden a lo que se suele 
llamar la falacia lógica del falso dilema 
(también conocida como dilema falsificado, 

http://es.wikipedia.org/wiki/Falacia
http://es.wikipedia.org/wiki/L%C3%B3gica


 444 

falacia del tercero excluido, falsa dicotomía, 
falso correlativo o bifurcación).  

Para éstos, ante un problema científico 
siempre hay solamente dos puntos de vista 
que son las únicas opciones posibles. Tal vez 
esté ahí la primera parte de la falacia: según 
la filosofía de la ciencia, existen siempre una 
o más opciones alternativas que no han sido 
consideradas. Las dos alternativas son con 
frecuencia, aunque no siempre, los puntos 
de vista más extremos dentro de un espectro 
de posibilidades. En vez de tales 
simplificaciones extremistas suele ser más 
apropiado considerar el rango completo, 
como en la lógica difusa. 

La segunda parte de la falacia consiste 
en afirmar que si una de las opciones es 
falsa, la otra tiene que ser verdadera. Lo cual 
no necesariamente debe suceder así. Un 
falso dilema no tiene por qué estar 
necesariamente limitado a dos alternativas, 
pudiendo involucrar tres o más, pero en 
todo caso se caracteriza por omitir 
alternativas razonables sin argumentar esa 
exclusión, sea ésta deliberada o accidental. 

Un ejemplo sencillo permite acercarse 
a la problemática de la falacia del falso 
dilema: «Paco no ha llegado a trabajar. 
Entonces, o ha tenido un accidente en el 
coche o se ha quedado dormido. Llamamos a 
su casa y averiguamos que salió a tiempo, 
luego ha tenido un accidente.»  

http://es.wikipedia.org/wiki/Dicotom%C3%ADa
http://es.wikipedia.org/wiki/Bifurcaci%C3%B3n
http://es.wikipedia.org/w/index.php?title=Punto_de_vista&action=edit
http://es.wikipedia.org/wiki/Espectro
http://es.wikipedia.org/wiki/L%C3%B3gica_difusa
http://es.wikipedia.org/wiki/Alternativa


 445 

Este argumento es un falso dilema, ya 
que hay multitud de otras razones por las 
que Paco puede llegar tarde: desde haber 
renunciado sin notificarlo hasta haber sido 
detenido por una infracción de tráfico. Si 
pudiéramos probar que no existen esas 
alternativas, el argumento sería correcto. 
Mientras tanto, es falaz. 

Este tipos de argumentación ha sido 
esgrimido con frecuencia por los 
antievolucionistas. 

 
 



 446 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 447 

 
 
 

25 
 

La Iglesia Católica toma postura:  
se puede ser cristiano y creer en 

la evolución. 
 
 
Para mucha gente creyente en nuestro 

mundo, la idea cristiana de “creación” es 
incompatible con la idea de los científicos de 
la “evolución”. Hay un conflicto sin solución 
posible. Y eso no solo en España hoy, sino en 
el resto del mundo desde hace muchos años.  

Si se analizan un poco a fondo las 
informaciones publicadas en España se 
descubre que suelen contener un mensaje 
oculto que no se explicita del todo: la ciencia 
y la religión siguen enfrentadas y son 
incompatibles. Entre ellas hay un conflicto 
irresoluble. Por ello, un científico, un 
evolucionista, no puede aceptar los 
planteamientos del cristianismo y viceversa.  
 Pero ¿son realmente incompatibles la 
aceptación de la fe cristiana y una 
explicación evolucionista del mundo? ¿Le 
está prohibido a un cristiano aceptar la 



 448 

evolución biológica? En el fondo de estas 
preguntas lo que se esconde es una 
determinada manera de entender lo que es 
la fe cristiana en la creación y lo que es la 
comprensión del proceso evolutivo. En este 
trabajo presentamos algunas pautas para en 
encuentro entre evolucionismo y fe cristiana. 
 
  
El debate creación- evolución renace en la 
segunda mitad del año 2005 
 En los últimos meses de 2005 el tema 
de las relaciones entre “Evolución biológica” 
y “creación divina” ha recibido un 
tratamiento reiterado en la prensa.  

Cuando en los EEUU estaba en pleno 
debate público el problema del carácter  
científico del Diseño Inteligente, el 
astrofísico Lawrence Krauss publicó en el 
New York Times (17 de mayo 2005), un 
artículo contra los movimientos creacionistas 
en los Estados Unidos.  

Pero semanas más tarde, el 7 de julio, 
el cardenal de Viena, Christoph Schönberg, 
publicó también en el New York Times un 
artículo en donde ponía en duda que un 
católico pueda ser evolucionista. Decía que 
no podemos prescindir del “diseño 
inteligente” de la creación frente al azar de 
los evolucionistas. 
 Este artículo motivó que un grupo de 
científicos cualificados escribiera al papa 



 449 

Benedicto XVI una carta pidiéndole que 
confirmarse si seguía apoyando la postura 
de Juan Pablo II sobre la evolución 
manifestada  en su discurso a la Academia 
Pontificia de Ciencias en 1996, en la que 
decía que “la evolución ha dejado de ser una 
mera hipótesis”.  

Por otra parte, en una iluminadora 
carta, el jesuita director del Observatorio 
Vaticano, padre George Coyne, publicó en la 
revista The Tablet el 6 de agosto de 2005 un 
clarificador artículo 
(www.thetablet.co.uk/cgi-
bin/register.cgi/tablet-01063) en el que 
rebate los argumentos de Schönberg en el 
que habla de la “creación continua” y de la 
“creación en la evolución”, negando que 
haya oposición entre la Evolución y la 
Creación.  

Los conceptos de “diseño inteligente”, 
“principio antrópico”, “ciencias de la 
creación”, “creacionismo científico” y otras 
han estado muy presentes en la prensa en 
estos últimos años.  
 
Tendiendo puentes para un encuentro entre 
evolución y creación 
 Diversas instituciones interdis-
ciplinares e interreligiosas, como el Instituto 
Metanexus para la Ciencia y la Religión y sus 
grupos locales, como los de España, están 
reflexionando teológicamente sobre los 

http://www.thetablet.co.uk/cgi-bin/register.cgi/tablet-01063
http://www.thetablet.co.uk/cgi-bin/register.cgi/tablet-01063


 450 

retos que la visión evolutiva del universo, y 
dentro de él, de los seres humanos, pueden 
llevar a una confrontación entre la ciencia y 
la religión.  
 Se piensa que, dentro de una 
concepción abierta de la teología, no solo es 
posible el diálogo, sino que es posible y 
necesario un encuentro de posturas. Y en 
este encuentro, ambos saldrán beneficiados, 
tanto la ciencia como la teología. 
 
 
Posturas actuales ante las relaciones entre la 
Teología y las Ciencias profanas. 
 Puede decirse que hoy no existe una 
postura monolítica y cerrada dentro del 
mundo científico ante la posibilidad de un 
acuerdo entre ciencia y religión. En un 
intento de sistematización de las posturas, 
podemos adoptar las ideas de un físico, Ian 
G. Barbour, que ha dedicado gran parte de la 
última parte de su vida a la reflexión entre la 
ciencia y la teología. Éste sistematiza en 
cuatro las posturas históricas que han 
relacionado la fe cristiana y la ciencia: 

1. Conflicto: la postura que ahonda en el 
conflicto (y por tanto, en la imposibilidad 
de un diálogo) se dio sobre todo en el siglo 
XIX bajo la influencia del libro de J. W. 
Draper, Historia de los conflictos entre la 
Religión y la Ciencia. Esta lucha abierta, se 
alimentó, por un lado, de una postura de 



 451 

grosero materialismo científico, y por otro 
lado, de un literalismo bíblico 
fundamentalista que hacía imposible 
cualquier tipo de encuentro. Esta postura 
sigue presente también hoy en algunos 
grupos científicos de factura más positivista 
y materialista. Pero también por parte de 
sectores religiosos existen posturas 
intransigentes que perciben en las ciencias 
una amenaza a la Teología. 

2. Independencia: otra de las posturas ente fe 
cristiana y ciencia es la de la 
independencia, tal como ha defendido 
modernamente el paleontólogo Stephen 
Jay Gould. Según ella, ciencia y religión son 
dos magisterios diferentes, con 
metodologías diferentes y objetivos 
diferentes y por ello nunca se pueden 
encontrar. Muchos cristianos evangélicos y 
cristianos conservadores propugnan esta 
postura. Ciencia y religión no se 
encuentran y tan científica es la ciencia de 
la evolución como la ciencia de la creación. 

3. Diálogo: la postura del diálogo supone unas 
relaciones constructivas entre ciencia y 
religión que deben superar los conflictos o 
la independencia. Se sitúa gradualmente 
hacia una mayor postura de integración, 
como veremos. El diálogo presupone la 
aceptación por ambas partes los límites del 
conocimiento científico y del conocimiento 
teológico, y explora las semejanzas entre 



 452 

los métodos de la ciencia y de la religión y 
analiza los conceptos puente que permiten 
unas relaciones transdisciplinares. 

4. Integración: como culminación de este 
proceso de acercamiento entre ciencia y 
religión está la emergencia de 
formulaciones nuevas que constituyen lo 
que se denomina interdisciplinariedad. Esta 
supone un intento de reelaboración 
conceptual y metodológica que permite 
aceptar la complementariedad de saberes 
dentro de un universo de límites difusos 
pero que acepta la legítima autonomía de 
cada disciplina. No se trata tanto de lanzar 
puentes cuanto de construcción tolerante y 
plural de interpretaciones del mundo 
siempre provisionales y éticamente 
elaboradas. En el pasado, fue la llamada 
Teología Natural la que estableció 
argumentos teológicos asentados desde los 
datos de las ciencias empíricas. Más 
modernamente está el intento denominado 
Teología de la Naturaleza, según la cual los 
conceptos teológicos se reelaboran dentro 
de los macroparadigmas elaborados por las 
ciencias, de modo que sean comprensibles 
a los humanos de nuestra época.  

 
Evolución del pensamiento teológico sobre 
la Creación y la Evolución 
 La evolución del pensamiento del 
Magisterio de la Iglesia sobre la teología de 



 453 

la Creación (y específicamente sobre la 
Creación humana) ha sido azarosa.  Varios 
son los problemas teológicos que la ciencia 
provoca a la teología tradicional: la doctrina 
“oficial” sobre la creación (como fenómeno 
milagroso puntual de aparición del todo 
desde la nada), la providencia de Dios, el 
origen especial del ser humano, la pareja 
humana, la interpretación de los textos 
bíblicos, la cuestión del origen del alma (en 
una antropología dualista), el poligenismo 
(varias parejas iniciales), el dogma del 
pecado original (ver las formulaciones del 
Nuevo Catecismo que contienen las 
formulaciones clásicas. Aquí se plantea el 
valor normativo del Catecismo. Pero eso es 
otra cuestión. ¿Puede “salvarse” la 
formulación del Catecismo y extraer de ella 
el verdadero contenido, lo que quiere decir? 
Precisamente ahí está el “talante” para 
buscar lenguajes comprensibles. 
 El 22 de octubre de 1996 el Papa Juan 
Pablo II dirigió a la Academia Pontificia de 
Ciencias un mensaje de gran importancia 
histórica. En este mensaje se afirma que “la 
evolución es más que una mera hipótesis” y 
que las conclusiones a que han llegado las 
ciencias profanas a propósito de la 
evolución, incluido el papel desempeñado 
en ella en el origen del cuerpo humano, 
están sólidamente fundadas. 



 454 

 Este mensaje confortador para el 
debate ciencia religión a propósito de la 
evolución y la creación concluye un período 
de más de cien años de investigaciones 
científicas y teológicas.  

En 1859 Charles Robert Darwin 
publicó su libro sobre el Origen de las 
Especies, al que siguió en 1871 el del Origen 
de lo Humano. Ambos fueron muy mal 
acogidos por la Iglesia anglicana. Y en 
España crearon vivas polémicas que 
tardaron en acallarse. Durante el siglo XIX, 
los avances en biología y en geología 
pusieron en aprietos a las interpretaciones 
literalistas y fijitas de la Escritura. Los más 
abiertos de mente hablaban de 
“concordismo”, hacer coincidir la literalidad 
de los textos bíblicos con los avances de la 
ciencia.  

En 1893, la encíclica Providentissimus 
del Papa León XIII pusieron punto final a 
estas interpretaciones al precisar que la 
finalidad del escritor bíblico no era 
proporcionar una enseñanza científica sino 
ofrecer de manera gráfica una enseñanza 
religiosa, de acuerdo con los conocimientos 
de la época. Estos planteamientos suponían 
una aceptación del valor de las ciencias 
profanas y. al mismo tiempo, del hecho de 
que su conocimiento puede ser necesario a 
la hora de interpretar correctamente el 
sentido exacto de las Escrituras. 



 455 

 En 1909, la Pontificia Comisión Bíblica 
insistía en el sentido de la Encíclica: “La 
intención del autor sagrado –declaraba- no 
es mostrar de manera científica la 
constitución íntima de las cosas y el orden de 
la creación, sino que habla según los 
conocimientos populares, a partir de las 
informaciones de los sentidos y en el 
lenguaje de su tiempo” (Denzinger, Resumen 
del Magisterio de la Iglesia, nº 2123). 
 
La aparición de fósiles humanos y la 
respuesta de la Iglesia 
 En estos años, al inicio del siglo XX,  
los conocimientos que se tenían sobre los 
orígenes humanos eran escasos. En 1908, 
Charles Dawson, proclamó que ha 
encontrado en Inglaterra en antecesor de los 
humanos, el eslabón perdido.   

Ese mismo año, 1908, los padres 
Bouyssonie y Bardon descubrieron el 
esqueleto del hombre de Neandertal de la 
Chapelle aux Saints, el ejemplar mejor 
conservado de hombre fósil. En  1919, el 
famoso prehistoriador alemán afincado en 
España publica “El Hombre Fósil” en donde 
se refleja la escasez de datos fiables sobre el 
origen humano existente es esos tiempos. En 
esa época, la ciencia apenas podía presentar 
“pruebas” fiables de la evolución humana 
aunque algunos veían con malos ojos los 
datos de los prehistoriadores que mostraban 



 456 

la rusticidad de los primeros humanos y por 
ellos se empieza a cuestionar si “pudo pecar”. 
 Hasta 1924 no se conocía ningún fósil 
con características similares a las de los 
humanos y del que pudiera afirmarse que 
tenía más de un millón de años. Pero los 
descubrimientos de homínidos fósiles en 
África van a crear problemas a la Teología.  
 Así, aparecen datos inquietantes: el 
Niño de Taung descubierto por Raymond 
Dart en Sudáfrica es de 1924; y la llamada 
“Señora Pless” descubierta por Robert Bloom 
en Transvaal es de 1926) y en Asia (el 
llamado “Hombre de Pekín” fue publicado 
por Zdanzky en 1927, luego se añade 
Teilhard de Chardin y fue descrito como 
Sinanthropus pekinensis por Black en 1937.  

Los escritos (prohibidos) de Teilhard 
de Chardin pudieron ser un detonante para 
la publicación en 1950 de la Encíclica 
Humani Generis del papa Pío XII (AAS 42, 
1950). El texto atribuía al posible origen 
evolutivo del cuerpo humano sólo el valor de 
una hipótesis no demostrada. Declaraba que 
se podía investigar libremente siempre que 
no se sacaran conclusiones imprudentes. 
Pero insistía en que hay puntos sobre los que 
no es posible la discusión, como el origen del 
alma por una intervención especial de Dios, 
el monogenismo y el pecado original 
(Denzinger, núm. 2327). Posteriormente, Pío 



 457 

XII volvió a reiteras esas ideas en el discurso 
al Congreso Internacional de Genética. 
 
Desde el Concilio Vaticano II 
 El Vaticano II no tomó posición directa 
y expresa frente a las implicaciones 
teológicas del evolucionismo. Pero sí se 
refleja en el Concilio una visión dinámica de 
la realidad (Constitución Gaudium et Spes, 
número 5) y una convergencia, orientación y 
plenitud “hacia y en” Jesucristo (Gaudium et 
Spes, 22, 45; Ad Gentes, 3). Con las palabras 
de algunos teólogos, “el Vaticano II 
mantiene una visión muy optimista de la 
creación y pide una responsabilidad al 
hombre en orden a no destruir lo creado”.  

De igual modo, el Vaticano II abrió la 
ventana a aires nuevos en la interpretación 
de la Sagrada Escritura. La Constitución 
Conciliar Dei Verbum (DV, aprobada el 18 de 
noviembre de 1965), al tratar de la exégesis 
bíblica, manifiesta que hay que tener en 
cuenta los “géneros literarios” (DV, 12), y “el 
intérprete indagará  lo que el autor sagrado 
dice e intenta decir, según su tiempo y su 
cultura”. Este método es enormemente 
fecundo para despegarse del literalismo 
bíblico dominante durante tantos siglos. Se 
abre un camino franco para poder entender 
la Escritura desde otras categorías culturales 
y científicas. 



 458 

 Pablo VI, el 11 de julio de 1966, volvió 
a tocar el tema del evolucionismo. Por 
iniciativa suya se reunió un Simposio 
Internacional de expertos en teología para 
tocar el espinoso asunto del pecado original 
e intentar acomodarlo a la nueva visión del 
mundo. Estas son las palabras del papa: 
“Tampoco os parecerá aceptable la teoría del 
evolucionismo, mientras no está de acuerdo 
decididamente con la creación inmediata de 
todas y casa una de las almas humanas por 
Dios” 
 El Papa Juan Pablo II ha intervenido 
también en diversas ocasiones recordando la 
verdad de Dios Creador, del hombre como 
Imagen y Semejanza de Dios en Cristo y de la 
naturaleza como el hogar en el que el 
Creador a colocado a la persona humana. 
Aboga por una “ecología moral”, de respeto 
al hombre y a la naturaleza. El discurso de 
Juan Pablo II a la Academia de Ciencias ya 
citado (1996), es un espaldarazo importante. 
 El profesor Raúl Berzosa (Una lectura 
creyente de Atapuerca, 2005:200) resume 
sus reflexiones y afirma que la enseñanza 
oficial de la Iglesia no es contraria a la 
explicación del origen humano por 
evolución. Pero cree que hay dos puntos que 
deben ser mantenidos:  

a) El origen de todo por el Dios 
Creador. La evolución no es fruto del azar ni 
de la pura expansión de la materia. Pero deja 



 459 

abierto cómo explicar lo que es la Creación y 
como Dios actúa en el mundo. El concepto 
de “creación en la evolución” podría ser 
aceptado, como veremos. 

b) El segundo principio es que la 
evolución sola no explica por sí misma el 
origen de la dimensión espiritual y 
trascendente de lo humano. La 
humanización es un salto cualitativo que nos 
obedece solo a la selección natural. Se 
mantiene que Dios es el creador del “alma”, 
pero no explica cómo es ello. Deja a la 
Teología que busque caminos para 
comprender la creación del alma dentro de 
la concepción dinámica del mundo. 
 
 
Las relaciones entre evolución y creación en 
estos últimos años 
 Los tiempos han cambiado. Hoy los 
científicos son más comprensivos y 
dialogantes y los teólogos han modificado 
muchas de sus posturas. Prueba de ello es la 
opinión que Juan Pablo II expresa sobre la 
evolución en su discurso a la Academia 
Pontificia de Ciencias en 1996, la carta al 
Padre Coine en 1987 con ocasión del 
centenario de la publicación de los Principia 
de Newton (que aparecieron en 1687).
 Será sobre todo en los EEUU donde los 
conflictos entre “evolucionistas” y “fijistas” 
toman un sesgo religioso convirtiéndose en 



 460 

un conflicto con las posturas que defienden 
el  creacionismo como modo científico y 
cierto (pues lo deducen de la lectura 
fundamentalista de la Biblia) de comprender 
los procesos naturales. Así, a finales del siglo 
XIX algunos prestigiosos científicos 
americanos eran resistentes a la aceptación 
generalizada del hecho evolutivo. Así, el 
geólogo James D. Dana (1813-1895) (al que 
debemos importantes aportaciones en las 
teorías de la isostasia de los bloques 
continentales), a pesar de ser defensor de un 
cierto evolucionismo, era partidario de una 
“creación” particular para el Hombre y de la 
equiparación entre los “días” de la creación y 
las “eras” geológicas. 
 En el caso de EEUU, las razones de 
estos conflictos tienen sus peculiaridades. 
EEUU fue un país colonizado por los 
“pilgrim” los peregrinos, grupos integristas, 
cuáqueros, puritanos, conservadores, muy 
religiosos y casi fanáticos que impusieron 
pronto una dictadura desde la América 
profunda. Y eso continúa. América es una 
nación defensora de la libertad pero de 
tendencias muy conservadoras y en la que la 
religión (al no haber pasado por la crisis 
ilustrada) tiene una función social muy 
importante. Es parte de su identidad (como 
Polonia).  

Las encuestas indican que, en un país 
tan desarrollado científicamente como 



 461 

EEUU,  la mitad de la población está 
convencida de que Dios ha creado 
directamente al Hombre con su forma actual 
hace menos de 10.000 años. Esto explica 
que la amenaza de que nuevas leyes 
restrictivas contra la evolución aparezcan 
está siempre vigente. Así, en 1996, han 
logrado que el Comité de Educación del 
Estado de Nuevo México elimine todas las 
referencias a la Evolución en los currícula de 
las escuelas públicas. 

 
Sugerencias para iluminar el camino de la 
reflexión sobre creación y evolución 

Para finalizar esta capítulo, parece 
oportuno ofrecer algunas pistas de reflexión 
sobre el problema de las relaciones entre 
creación y evolución. 

El que esto escribe, tiene compañeros 
científicos que no comprenden que me 
considere evolucionista, y que, sin embargo, 
continúe siendo cristiano. Tal vez el error 
está en el planteamiento filosófico y 
teológico del concepto de creación. Desde 
mi punto de vista, la aceptación de un dios 
creador no implica que uno se considere 
creacionista (en el sentido peyorativo que 
hoy se entiende: defensor de que todas las 
especies que existen y sobre todo la especie 
humana, han aparecido por un acto creador 
directo de Dios tal como dice la Biblia). 



 462 

Al lector remito a la bibliografía del 
final de este libro, y en especial a los ensayos 
teológicos recientemente editados en 
castellano pueden ser clarificadores: SCHMITZ-
MOORMANN, K. Y SALMON, J. F., Teología de la 
creación de un mundo en evolución. 
Editorial Verbo Divino, Estella, 2005, 295 
páginas; y el de D. EDWARDS,  El Dios de la 
Evolución. Una teología trinitaria. Sal Terrae, 
Santander, Presencia Teológica, 152 (2006), 
151 pág.  

 
 
EDWARDS, DENIS, El Dios de la Evolución. Una teología 
trinitaria. (Sal Terrae, Santander, 2006), colección 
Presencia Teológica, 152, 151 pág. 
  En el contexto de la polémica sobre el Diseño 
Inteligente y el creacionismo científico tenemos que 
leer y comprender los contenidos del excelente 
ensayo del profesor Denis Edwards, sacerdote de la 
diócesis de Adelaida (Australia) y doctor en Teología 
por la Catholic University of America 
 

Este documentado y clarificador ensayo parte 
de una convicción: que la evolución del universo, la 
evolución de la vida y la evolución humana no son 
meras suposiciones sino conceptos que pertenecen ya 
al patrimonio común de la humanidad. El propio papa 
Juan Pablo II afirmó en 1996 en un discurso a la 
Academia Pontificia de Ciencias “que la evolución ha 
dejado de ser una teoría”.  

 
La tarea de Edwards en este ensayo (al que no 

le faltan selectas citas a pie de página, de las que el 
traductor presenta la traducción castellana cuando 
existe) es la de responder a la pregunta que 



 463 

teológicamente se desprende de la afirmación papal: 
¿qué diferencia introduce en una teología cristiana de 
Dios la aceptación de la teoría de la evolución? 

 
El trabajo se articula en seis capítulos, que 

cada uno de ellos tiene su propia autonomía 
conceptual. El capítulo primero es introductorio (“La 
evolución y Dios”) y en él se contraponen la 
cosmovisión evolucionista (desde Lamarck y Darwin 
hasta las síntesis modernas) y las exégesis clásicas de 
los primeros capítulos del Génesis. Obviamente, no es 
esta la imagen que la ciencia ofrece en la actualidad. 
¿Es posible conciliar las dos racionalidades? ¿es 
exigible un concordismo o más bien una 
reelaboración de las teologías del Dios trinitario? Éste 
va a ser el camino elegido. Por ello, el segundo 
capítulo (“El Dios de la evolución como el Dios de la 
amistad mutua”) propone la hipótesis que sustenta 
todo el desarrollo posterior.  

Frente a las posturas de algunos científicos 
que eliminan a Dios de su horizonte, y frente a los 
fundamentalistas que rechazan los datos de las 
ciencias, el autor pretende “un enfoque teológico 
capaz de mostrar que la fusión entre ambos conjuntos 
de ideas en una síntesis unificada resulta razonable, 
coherente, iluminadora” (pág. 22). Edwards sugiere 
que “la visión trinitaria de Dios como Dios de 
relaciones mutuas, un Dios que es comunión en el 
amor y la amistad más allá de lo comprensible, ofrece 
el fundamento de una teología dispuesta a tomarse 
en serio la evolución” (pág. 23). El autor apunta una 
formulación sugerente y provocadora: “El Universo 
puede ser entendido como una realidad que se 
despliega “dentro” de las relaciones trinitarias de 
amor mutuo. La creación tiene lugar y prospera en el 
seno de la vida divina”. 

Pero esta visión maternal (el Dios-madre que 
da a luz al Universo) supone un vaciamiento amoroso 
de Dios. Por ello, el capítulo tercero (“El Dios de la 



 464 

evolución como el Dios de la libre auto-limitación por 
amor”), propone una Cristología en la que Jesús de 
Nazaret, Dios inclusivo y compasivo que se revela de 
manera concluyente en la cruz, el Dios que se 
identifica con el dolor del mundo, es una figura 
central para entender el Dios de la evolución. Es un 
Dios que se expresa como compasión divina por el 
mundo y, al mismo tiempo, afronta con honestidad el 
aspecto negativo de la evolución. Es un Dios “que 
acepta libremente los límites que le impone el hecho 
de amar a unos seres creados y finitos” (pág. 51), 
porque “quienes libremente eligen darse a otros por 
amor se hacen vulnerables ante éstos y se someten a 
los límites que conlleva amar” (pág. 52). Este texto 
resume muy bien el eje de todo el discurso: “A la luz 
de lo anterior, el acto divino de la creación puede ser 
considerado un acto de amor con el que las personas 
trinitarias dejan libremente espacio a la creación, 
aceptado las limitaciones del proceso. Al entablar 
relación con las criaturas, Dios se hace vulnerable. 
Dios respeta la integridad de la naturaleza, sus 
procesos y sus leyes” (pág. 54). 

Dado todo lo anterior, ¿cómo entender el 
pecado original y la gracia en una teología que se 
toma en serio la evolución? Desde el punto de vista 
de las antropologías biológicas, los homínidos 
emergen a partir del linaje de los primates hace unos 
5 millones de años mediante un proceso de selección 
natural darviniana. ¿Cómo aparece la inteligencia? 
¿Cómo explicar la teología del pecado original y de la 
gracia? ¿Cómo ensamblar las antropologías filosóficas 
con las antropologías teológicas? Edwards se detiene 
en la explicación de Philip Hefner que insiste en una 
explicación derivada de la discrepancia entre la 
información procedente de la biología y la 
procedente de la cultura: el pecado original es 
consecuencia de la respuesta libre a nuestra herencia 
genética y a nuestros condicionamientos culturales. 
Del mismo modo, la gracia se entiende, dentro del 



 465 

contexto evolucionista, como que “el Dios trinitario 
siempre está libre y gratuitamente presente en el 
amor abnegado de toda persona humana” (pág. 88) 

Desde esta perspectiva, la visión de Dios en un 
contexto evolucionista, refuerza la imagen del 
Espíritu Santo. Por ello, el capítulo 5 (“La evolución y 
el Espíritu Santo”) recupera la teología de Basilio de 
Cesarea (siglo IV). “Contra quienes atribuyen al 
Espíritu Santo un lugar subordinado, Basilio señala 
que el Espíritu Santo es, de hecho, precursor de la 
venida de Cristo y está inextricablemente vinculado a 
la obra de éste” (pág. 100). Desde esta perspectiva, el 
Espíritu Santo no solo es el Dador de Vida en lo que 
hace a la santificación, sino también en lo referente a 
la obra de la creación. Siguiendo el hilo de Kalr 
Rahner, Edwards recupera la noción de “auto-
trascendencia activa”, por la que “Dios se halla 
íntimamente presente en las criaturas en evolución, 
habilitándolas no sólo para existir de una manera 
estática, sino para también para trascender lo que ya 
son” (pág. 109). Y concluye: “Dios no “interviene” 
como una causa más, sino que siempre está presente 
como el Ser absoluto y dinámico que no slo faculta a 
las criaturas para existir, sino para trascenderse a sí 
mismas y devenir algo nuevo” (pág. 109). 
          El sexto y último capítulo (“La evolución y Jesús, 
la Sabiduría de Dios”) el autor trata de responder a la 
pregunta: “¿cómo hay que concebir el significado de 
Jesucristo dentro de un marco de referencia 
evolucionista?” (pág. 122). Presenta los rasgos más 
significativos de tres cristologías evolucionistas: la de 
Teilhard de Chardin, la de Kart Rahner y la de Jürgen 
Moltmann, concluyendo con un resumen de 
significado sapiencial. El seguimiento de Cristo es una 
invitación a contribuir creativamente al incesante 
proceso de la evolución cultural impregnada por el 
amor. Esta incluye a todos aquellos que, consciente o 
inconscientemente, contribuyen a la obra de 
fomentar la conciencia de que las criaturas del Dios 



 466 

que es trinidad de personas-en-amor-muto están 
emparentadas entre sí. De alguna manera, el ensayo 
de Edwards “invita a los seres humanos al cultivo de 
la conciencia ecológica, la empatía y la solidaridad 
con todas las formas de vida que pueblan el planeta” 
(pág. 151). Un ensayo esperanzador y lleno de 
sugerencias que hace reelaborar la imagen de Dios y 
teología de la creación desde otras categorías 
dinámicas y esperanzadas 
 
 
La reflexión sobre filosofía, ciencias y 
teología 
 En un reciente artículo escrito por 
monseñor Elías Llanes, Arzobispo emérito de 
Zaragoza y publicado en 2007 en la Revista 
Aragonesa de Teología (número 25), sobre 
la cuestión del cientifismo (utilizada como 
sinónimo de cientificismo) glosa las palabras 
del Juan Pablo II en la encíclica Fides et Ratio 
(1988, núm. 88).  

Para el Papa, el cientifismo es una 
postura filosófica (con frecuencia excluyente 
de otras al considerarse a sí misma como 
científica). Dice la encíclica: “Esta corriente 
filosófica no admite como válidas otras 
formas de conocimiento que no sean las 
propias de las ciencias positivas, relegando 
al ámbito de la mera imaginación tanto el 
conocimiento religioso y teológico como el 
saber ético o estético”. Y continúa. “En el 
pasado, esta misma idea se expresaba en el 
positivismo [se está refiriendo a la escuela 
filosófica que madura con Augusto Comte] y 



 467 

en el neopositivismo, que consideraban sin 
sentido las afirmaciones de carácter 
metafísico. La crítica epistemológica ha 
desacreditado esta postura, que, no 
obstante, vuelve a surgir bajo la nueva forma 
del cientifismo”. 
 La ideología cientificista –comenta 
Monseñor Llanes- sustenta por de pronto 
que sólo lo “científico” es lo racional, pues 
sólo la ciencia produce verdad; la evidencia 
aceptable es únicamente la que puede 
definirse en términos de comprobación 
empírica; el lenguaje significativo ha de 
regirse por este tipo de evidencia. 
 Es más: el empleo del singular (la 
ciencia) no es inocente. Y se nos antoja 
similar a lo que leemos en la etiqueta del 
Anís del Mono: “Es el mejor, lo dice la ciencia 
y no se equivoca”. 
 La “ciencia” como  tal no tiene 
existencia real (salvo en la mente platónica, 
la epistéme), sino que es una abstracción. Sí 
existen conocimientos socialmente 
organizados a los que llamamos “las 
ciencias”, cada una con su propio estatuto 
epistemológico, su metodología, sus 
objetivos y sus métodos, así como su 
comunidad científica.  

En esto vamos más allá del mero 
racionalismo crítico de Karl Popper. 
Apostamos por las posturas epistemológicas 
más abiertas y sociológicas (como las de 



 468 

Thomas S. Kuhn y Larry Laudan), siempre 
discutibles, pero que ocupan hoy una mayor 
relevancia entre los filósofos de las ciencias. 
Sin embargo, lo que algunos denominan 
“positivismo residual” persiste aún en 
sectores de la universidad española que, en 
algunos casos, no han sabido integrar las 
nuevas epistemologías críticas de la segunda 
mitad del siglo XX.  
 Como actitud mental –afirma el 
trabajo de Monseñor Llanes- el cientifismo 
positivista persiste en amplios estratos de la 
cultura que atestiguan y transmiten los 
medios de comunicación. Persisten también 
en ciertos profesionales del pensamiento y 
de las ciencias. Los esfuerzos que muchos 
científicos, filósofos y teólogos están 
haciendo en estos años para encontrar un 
punto de encuentro con bases sólidas para 
un diálogo es encomiable.  

El trabajo aquí citado de Monseñor 
Llanes, describe seis campos de diálogo hoy 
entre la teología y la ciencia. Uno de estos 
campos lo define como “La antropología 
(Dios y el hombre, el origen de la vida 
humana, la cuestión de la constitución del 
hombre: cuerpo y alma, mente y cerebro, 
muerte e inmortalidad). 

 
 

 



 469 

Las ciencias de la naturaleza interpelan a la 
Teología 
 Incorporamos aquí algunas pautas 
procedentes de una voz autorizada: E. Dr. 
Francisco J. Ayala, uno de los científicos 
españoles con mayor prestigio internacional. 
Actualmente es profesor del Departamento 
de Ecología y Biología Evolutiva de la 
Universidad de Irvine, USA. También es 
miembro de la Academia Nacional de las 
Ciencias de Norteamérica.  

Entre los méritos y las distinciones que 
le han sido otorgados al Profesor Ayala 
destacan el hecho de haber recibido la 
Medalla Nacional de las Ciencias de Estados 
Unidos. Gracias a su gran prestigio 
profesional fue elegido como uno de los 
miembros del comité de asesores del 
expresidente Bill Clinton.  

Ayala también fue Presidente de la 
American Association for the Advancement 
of Science (AAAS). Es autor de varios libros, 
entre los que destacan: Origen y evolución 
del hombre (Alianza Editorial, 1980); La 
teoría de la evolución. De Darwin a los 
últimos avances de la genética (Temas de 
Hoy, 1994); Senderos de la evolución 
humana (Alianza Editorial, 2001); La piedra 
que se volvió palabra (Alianza Editorial, 
2005); estos dos últimos libros en 
colaboración con Camilo José Cela Conde. 
En el año 2000 fue investido Doctor Honoris 



 470 

Causa por la Universitat de València; 
institución que publicó en 2006 un libro, 
titulado: La evolución de un evolucionista, 
en el que se publicaban, entre otras cosas, 
varios artículos suyos. 

En 2007 ha publicado un libro del que 
se han hecho eco los interesados en el 
debate sobre creación y evolución (Francisco 
J. Ayala, Darwin y el diseño inteligente. 
Creacionismo, cristianismo y evolucionismo 
Alianza Editorial: Madrid, 2007. 231 págs.). 
El profesor Carlos A. Mermelada ha 
publicado un amplio resumen crítico del 
mismo, del que tomamos algunas ideas para 
orientar la lectura. (Los números entre 
paréntesis remiten a las páginas de la 
edición española). 

En Darwin y el diseño inteligente, 
Ayala aborda con firmeza y valentía un buen 
número de cuestiones fronterizas entre la 
ciencia y la religión. El libro tiene como telón 
de fondo la compatibilidad entre la teoría 
científica de la evolución y los contenidos 
fundamentales de la fe cristiana en 
particular y de la religión en general, 
contenidos que afirman la existencia de un 
Dios personal, creador y providente. 

Las primeras palabras del libro, las que 
iniciaron el prólogo, son bien elocuentes, 
puesto que plasman con nitidez la tesis que 
defenderá Ayala a lo largo de toda la obra. 
Tal como manifiesta el autor: “El mensaje 



 471 

central de este libro es que no hay 
contradicción necesaria entre la ciencia y las 
creencias religiosas” (15). 

Hay creyentes que ven a la ciencia con 
recelo porque piensan que, de suyo, es 
materialista y, por lo tanto, se convierte en 
un instrumento, muy prestigioso por cierto, 
del ateísmo. Pero quienes ven así la ciencia 
se equivocan, puesto que su materialismo 
metodológico no significa, ni mucho menos, 
que la ciencia haya demostrado que todo lo 
que existe sea material y que, por tanto, no 
existan realidades espirituales como Dios o 
el alma humana. Una negación de este tipo 
no es fruto de ninguna ciencia, sino una 
proposición filosófica. 

 
¿Es la religión un freno a las Ciencias? 

Por otra parte, están los que ven con 
malos ojos a la religión por considerar que 
ésta supone un freno para el desarrollo de la 
ciencia. Pero también ellos se equivocan al 
valorar así a la religión. El cristianismo, como 
tal, no sólo no se ha opuesto a la ciencia, 
sino que durante siglos la ha fomentado. 
Gregor Mendel, padre de la genética, era un 
monje cristiano; Georges Lemaître (1894-
1966), sacerdote belga, y primer científico en 
proponer el modelo cosmológico 
actualmente imperante y conocido, 
posteriormente, como teoría del Big -Bang.  



 472 

A lo largo de la historia ha habido 
muchos religiosos que han cultivado la 
ciencia, del mismo modo que también ha 
habido muchos científicos de renombre que 
han profesado una fe sincera sin problema 
alguno de compatibilidad entre sus 
creencias religiosas y sus investigaciones 
científicas. De ahí que Ayala afirme que 
“propiamente entendidas, la ciencia y la fe 
religiosa no están en contradicción, ni 
pueden estarlo, puesto que tratan de 
asuntos diferentes que no se superponen” 
(15). 

Ciencia y religión se mueven en planos 
distintos y estudian diferentes aspectos de la 
realidad. La ciencia estudia algunos de los 
aspectos cuantificables de la realidad 
material, de ahí que aplique (y por cierto, de 
un modo lícito y muy exitoso) el 
reduccionismo propio del materialismo 
metodológico; pero esto no significa que la 
ciencia afirme que sólo existe la realidad 
material; de tal suerte que Dios y el alma 
humana, por ejemplo, no sean, 
respectivamente, más que una ilusión 
trascendental inevitable y un paralogismo de 
la razón pura, como dirían los más cultos; o 
simplemente un mero invento de la mente, 
como diría el materialismo más burdo.  

Esos dos planos distintos en los que se 
mueven ciencia y religión son, por un lado el 
“descubrir y explicar los procesos de la 



 473 

naturaleza” (15 y 164) y, por otro, la 
búsqueda del “significado y propósito del 
universo y de la vida” (15), también la 
relación entre Dios y el hombre, así como el 
valor y el alcance de las normas morales que 
surgen de esa relación, así como su 
influencia en la vida humana concreta. A 
este respecto: “la ciencia no tiene nada que 
decir sobre estas materias, ni es asunto de la 
religión proveer explicaciones científicas 
para los fenómenos naturales” (15). 
 
 
¿La Biblia contra la Ciencia? 

Dado que “los conocimientos 
científicos parecen contradecir la narrativa 
bíblica de la creación del mundo y de los 
primeros humanos” (15) ha habido 
científicos (como Richard Dawkins, por 
ejemplo) y filósofos (como Daniel Dennett, 
aunque éste no es citado por Ayala) que han 
insistido en la idea de que el hombre es un 
producto de la evolución material. Es lo que 
podríamos denominar el “ultradarwinismo”.  

Hablando de Dawkins y del 
historiador de la ciencia William Provine, 
Ayala dice que: “podemos conceder a estos 
autores su derecho a pensar como quieran, 
pero no tienen ninguna autoridad para 
basar su filosofía materialista en los logros 
de la ciencia” (179). Y es que, como muy bien 



 474 

dice Ayala, “la ciencia no implica el 
materialismo metafísico” (178). 

Frente a los que fuerzan a la teoría 
científica de la evolución a ir más allá de sus 
límites metodológicos y le obligan a realizar 
afirmaciones que nada tienen de científicas y 
que son, sensu stricto, filosóficas, se levantan 
con un radicalismo exagerado los 
autodenominados: creacionistas científicos, 
un grupo intelectual que ha emergido en el 
seno de núcleos radicales del protestantismo 
estadounidense. Después de varios fracasos 
judiciales en su intento de abolir legalmente 
la enseñanza de la teoría científica de la 
evolución en las escuelas públicas, los 
creacionistas han cambiado de táctica. 
Desde hace unas décadas su litigio va por la 
línea de intentar conseguir que los estados 
promulguen leyes que obliguen a dedicar el 
mismo tiempo a la enseñanza de dicha teoría 
que a la del contenido literal de la creación 
según se recoge en los dos primeros 
capítulos del Génesis bíblico. 
 
Compatibilidad entre creer en la evolución y 
creer en Dios 

A lo largo de Darwin y el diseño 
inteligente Francisco Ayala demuestra que 
es perfectamente posible ser partidario de la 
teoría científica de la evolución de las 
especies y creer en la existencia de un Dios 
creador, personal y providente. Dicho de 



 475 

otro modo, el concepto científico de 
evolución biológica, no niega la noción 
metafísica y teológica de creación a partir de 
la nada, y viceversa. 

Según Ayala, cuando los creacionistas 
y los partidarios del diseño inteligente 
insisten en que la teoría de la evolución 
solamente es una teoría y no el reflejo 
conceptual de un hecho, pues nadie ha 
podido observar la evolución directamente, 
lo hacen a partir de “una concepción 
errónea acerca de la naturaleza de la ciencia 
y cómo se prueban y validan las teorías 
científicas” (144).  

¿Cómo compatibilizar que la ciencia es 
una forma de conocimiento basada en la 
observación y la experimentación con el 
hecho de que nadie ha observado, y mucho 
menos experimentado, la evolución? 
Resumiendo la postura del autor es que 
algunas conclusiones de esta teoría están 
bien establecidas, muchos asuntos son 
menos ciertos, otros poco más que 
conjeturas, y otros siguen siendo en gran 
parte desconocidos, “pero la incertidumbre 
sobre estas cuestiones no arroja dudas 
acerca del hecho de la evolución” (146), del 
mismo modo que el hecho de no conocer 
todos los detalles acerca del universo no nos 
hace dudar de la existencia de las galaxias. 

Ayala deja claro que: “la religión y la 
ciencia no están en oposición, porque se 



 476 

ocupan de diferentes ámbitos de la realidad. 
Más bien podrían ser vistas como 
complementarias. Las preguntas sobre el 
significado y el propósito del mundo y de la 
vida humana sobrepasan a la ciencia. La 
religión las responde” (162). 

Creación divina y evolución biológica 
son compatibles. En efecto, “la idea de que 
Dios creó el mundo ex nihilo, a partir de la 
nada (...) en sí misma no niega ni afirma la 
evolución de la vida. De forma recíproca, la 
ciencia no tiene nada que decir sobre la 
afirmación de que Dios creó el universo ex 
nihilo” (164). 

Un capítulo está dedicado a la relación 
entre evolución y religión. Cuando se 
publicó El Origen de las Especies de Charles 
Darwin parecía que la noción de evolución 
se oponía a la idea tradicional cristiana de la 
creación por parte de Dios. Pero bien pronto 
hubo teólogos, tanto católicos como 
protestantes, que “vieron una solución a la 
aparente contradicción entre evolución y 
creación en el argumento de que Dios actúa 
a través de causas intermedias (...), la 
evolución podía verse como el proceso 
natural a través del cual Dios dio existencia a 
los seres vivos y los desarrolló de acuerdo a 
su plan (...) Bien avanzado el siglo XX, la 
evolución por selección natural llegó a ser 
aceptada por una mayoría de autores 



 477 

cristianos en Estados Unidos y en todo el 
mundo” (172).  

El capítulo se cierra insistiendo en una 
de las ideas centrales del libro: “que no debe 
haber oposición entre ciencia y religión, 
porque se ocupan de distintos ámbitos de la 
realidad (...) Pese al éxito de la ciencia, hay 
muchos asuntos de gran interés que 
sobrepasan a la ciencia. Son los asuntos que 
conciernen al significado, sentido, y 
propósito de la vida y el universo, así como a 
cuestiones de valor, no sólo de valor 
religioso, sino también estético, moral, y de 
otros valores” (176). 
 En este mismo sentido, es 
recomendable la lectura del profesor Karl 
Schmitz-Moormann sobre Teología de la 
Creación en un mundo en Evolución. 
 



 478 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 479 

  
 
 

26 
 

Los retos actuales de la Ciencia a 
la Teología:  

la Teología de la Ciencia 
 
 
 Los medios de comunicación se han 
hecho eco en estos meses del avance, sobre 
todo en países anglosajones, de teologías 
cristianas conservadoras que se acercan a 
posturas calificadas por algunos como 
“fundamentalistas”.  
 Según éstas, los contenidos de la 
Biblia, tal como son formulados, deben ser 
entendidos literalmente, y deben ser 
considerados como ciencia que debe 
anteponerse a las propuestas de los 
científicos. Con ello niegan la posibilidad, no 
solo de un diálogo sino también de un 
encuentro entre el pensamiento científico 
(tanto de las ciencias de la naturaleza como 
de las ciencias sociales y humanas) y la 
construcción racionalizada de la experiencia 
religiosa como es la Teología.  



 480 

 Frente a estas teologías de corte 
“fundamentalista” aparecen esfuerzos 
personales y colectivos que buscan un 
diálogo y un encuentro que superen los 
aparentes conflictos entre las ciencias 
profanas y la religión. Estas teologías 
pretenden una reflexión constructiva 
encaminada a “tender puentes” entre las 
culturas científicas emergentes y las 
formulaciones de las convicciones de la fe. 
Estos intentos de diálogo y encuentro 
interdisciplinar pueden dar lugar a 
reformulaciones de algunas tesis teológicas 
en función de los avances del conocimiento 
científico. A este conjunto de tareas se 
denomina con la expresión “Teología de la 
Ciencia”.   
 Este concepto no es un simple 
ejercicio de agudeza intelectual. 
Mantenemos aquí que en la cultura que 
domina en nuestra sociedad existen unos 
elementos de cientificismo borroso que para 
muchas personas supone una traba 
importante para sus creencias tradicionales.  
Y por otra parte, muchos perciben que 
algunos planteamientos de la Teología 
aparecen desfasados respecto a los avances 
de las ciencias, lo que da lugar al 
desprestigio de la Teología y por ello, de su 
expresión social como son las religiones. 
Todo esfuerzo por educar en la fe a la 
comunidad cristiana teniendo en cuenta los 



 481 

avances de las ciencias modernas, supone 
hoy un reto para las Facultades de Teología 
y los centros que pretenden un diálogo 
entre la fe y la cultura, entre la fe y la justicia. 
De aquí los aspectos pastorales de la 
“Teología de la Ciencia”. 
 
Antecedentes: el conflicto entre ciencia y 
religión en el siglo XIX 
 A lo largo de la historia del 
pensamiento científico siempre han 
aparecido momentos y problemas 
conflictivos entre los avances del 
conocimiento racional y las religiones que en 
muchos casos no se han resuelto 
satisfactoriamente y cuyas heridas han 
estado abiertas muchos años. Ya desde la 
misma época griega se dieron conflictos 
entre filosofías naturales y las antiguas 
visiones religiosas. Mas tarde, en los siglos 
XVI-XVII, los casos de Giordano Bruno, 
Copérnico y Galileo fueron causa de 
conflictos y condenas ante la imposibilidad 
aparente de acuerdos. A mediados del siglo 
XIX en Europa y en América (y también en 
España), el debate sobre las obras de Charles 
Darwin y sus propuestas sobre el 
evolucionismo y el origen humano dan lugar 
a nuevos conflictos entre la ciencia y la 
religión, entre la fe y la razón. Pero si hasta 
entonces los conflictos se resolvían a escala 
privada o local, con Darwin y el darwinismo 



 482 

ese conflicto cobra un carácter más universal 
y persistente. Se puede afirmar que siempre 
existieron conflictos. Pero nunca, como 
entonces, alcanzaron tal amplitud social. 
Esta situación es la que se continúa en la 
actualidad, de modo que la prensa y los 
demás medios de comunicación se 
convierten en foros de debate sobre los 
conflictos entre ciencia y religión.  
 La convicción de que entre la fe y la 
ciencia, de que entre el pensamiento 
moderno y la teología, no puede haber 
componendas se va extendiendo cada vez 
más en el siglo XIX. Una brecha, que deviene 
en abismo que parece insalvable, separa más 
y más el pensamiento racional y científico 
del pensamiento elaborado por las 
religiones, las iglesias cristianas y los 
teólogos. Y van a ser muy pocos los que en el 
siglo XIX intenten “tender puentes” de 
diálogo. 
 
La emergencia de la Teología de la Ciencia 

Durante el siglo XX, las relaciones entre la 
Ciencia y la Religión, entre la imagen 
racional y científica de un mundo regido por 
leyes autónomas y en evolución, y la imagen 
religiosa y teológica de un mundo “creado” 
por Dios, no han sido fáciles. Pero en estos 
últimos años, sobre todo tras el Concilio 
Vaticano II (y la asimilación de la 
Constitución Pastoral Gaudium et Spes), 



 483 

sectores aún minoritarios del mundo 
científico y sectores aún minoritarios del 
pensamiento teológico han iniciado un 
acercamiento que comenzó con el diálogo, 
continuó con la búsqueda de lenguajes 
comunes (el diálogo interdisciplinar) y se 
dirige hacia un encuentro que pueda 
integrar posturas aparentemente separadas.  
 Hay un dato incuestionable: grandes 
“filósofos de la naturaleza” (los antiguos 
científicos, como Copérnico,  Kepler, Francis 
Bacon, Galileo,  Descartes, Pascal, Leibniz, 
Newton), fueron grandes creyentes. El 
profesor Antonio Fernández Rañada (Los 
científicos y Dios. Oviedo 1994), concluye 
que los científicos ante la cuestión de Dios 
“toman posturas muy diversas y personales, 
más positivas en general de las que admiten 
las opiniones culturales en boga”.  

 Incluso la Revista Muy interesante 
(abril de 2000) se pregunta en la portada: 
“Ciencia y religión, ¿nacidas para 
entenderse? ¿Es posible un diálogo entre la 
fe y la ciencia?”  Por tanto, dentro del campo 
de las ciencias hoy no se generaliza la 
tendencia a considerar antagónicas la 
ciencia y la religión. En una encuesta 
publicada en Nature en 1997, se muestra 
que en EEUU, el 39,3 % de los científicos 
encuestados creen en Dios, no cree el 45,3% 
y el 14,5 % duda. Creen en la inmortalidad el 
38 %, y no cree en ella el 46,9 %. 



 484 

 
 La Teología de la Ciencia 
 Dentro del mundo de habla hispana el 
concepto “Teología de la Ciencia” es un 
concepto emergente. Una búsqueda en 
Internet ha dado como resultado unas 
17.000 páginas en que se cita este concepto. 
Son frecuentes los trabajos en el mundo 
anglosajón que abordan la posibilidad del 
diálogo y del encuentro entre las ciencias y 
la teología. En el mundo de habla hispana, el 
profesor Miguel A. García Rodríguez 
(Universidad de La Laguna) ha dedicado 
varios trabajos a esta sistematización. Para 
muchos filósofos, científicos e incluso 
pertenecientes a religiones, no hay 
posibilidad de acuerdo, diálogo ni encuentro 
entre el conocimiento científico y la religión 
o la teología. Como mucho, se puede llegar a 
un pacto de no agresión. Algunos lo 
justifican diciendo que el método auténtico 
del conocimiento es el de la racionalidad 
científica, el método hipotético deductivo. Y 
que la religión pertenece al campo de las 
convicciones no demostrables.  
 Desde la perspectiva más eclesial, el 
acercamiento hacia las posturas de la ciencia 
es objeto de un proyecto que desarrollan 
juntos el Observatorio Vaticano y el Center 
for Theology and Natural Sciences (CTNS) de 
Berkeley (http://www.ctns.org/) El punto de 
partida de lo que podemos llamar Teología 



 485 

de la Ciencia, como disciplina emergente, se 
sitúa en 1987.  
 Ese año, con ocasión del Tercer 
centenario de la publicación de los Principia 
Matemática Philosophiae Naturalis de Isaac 
Newton, la Santa Sede promovió una 
semana de estudios dedicada a la 
investigación de las múltiples relaciones 
entre la teología, la filosofía y las ciencias de 
la naturaleza. En el mismo se dieron cita 
científicos, filósofos y teólogos de todo en 
mundo, creyentes y no creyentes, pero 
animados por el espíritu de libertad de 
opinión y expresión.  
 Juan Pablo II, con esta ocasión, dirigió 
un mensaje al jesuita Padre George Coyne, 
Director del Observatorio Vaticano, en 
donde recuerda cómo Isaac Newton 
consagró gran parte de su existencia al 
estudio de los temas objeto de dicha 
semana: “Al estimular la apertura entre la 
Iglesia y las comunidades científicas –dice 
Juan Pablo II – no nos proponemos una 
unidad disciplinaria entre la teología y la 
ciencia como la que existe dentro de un 
determinado campo científico o dentro de la 
propia teología. Con el aumento del diálogo 
y de la búsqueda común, tendrá lugar un 
crecimiento hacia la mutua comprensión y 
un descubrimiento de intereses comunes 
que constituirán la base para futuras 
investigaciones y debates. En este debate 



 486 

debemos superar - añade – toda tendencia 
regresiva que conduzca a un reduccionismo 
unilateral, al miedo y al aislamiento 
autoimpuesto”. 

El Papa, después de recordarnos la 
necesidad que tienen las disciplinas de 
conocimiento, los pueblos y las religiones de 
una apertura mutua, manifiesta que “la 
unidad que buscamos, no es la identidad. La 
Iglesia no propone que la ciencia se 
convierta en religión, o la religión en ciencia. 
Por el contrario, la unidad siempre 
presupone la diversidad y la integridad de 
sus elementos” 

“Para ser más precisos –continúa – la 
religión y la ciencia deben conservar sus 
diferentes características y su propia 
autonomía. Ni la religión está fundamentada 
en la ciencia, ni tampoco la ciencia es una 
extensión de la religión. Cada cual posee sus 
propios métodos de acción, sus diferencias 
de interpretación y sus propias 
conclusiones”. 

“¿Qué es entonces –se pregunta el Papa 
– lo que la Iglesia estimula en esta relación 
de unidad entre la ciencia y la religión?” 
Ante todo –contesta- que lleguen a una 
comprensión mutua... La teología ha  sido 
definida como un esfuerzo de la fe por lograr 
la comprensión, como fides quaerens 
intellectum. En cuanto tal, deben mantener 
en la actualidad un intercambio vital con la 



 487 

ciencia, así como lo ha tenido siempre con la 
filosofía y otras modalidades del saber. La 
teología – insiste – deberá siempre, de algún 
modo, solicitar los resultados de la ciencia 
(...). La teología no puede incorporar 
indiscriminadamente cualquier nueva teoría 
filosófica o científica. Sin embargo, desde el 
momento en que los descubrimientos 
científicos se hacen patrimonio de la cultura 
intelectual del tiempo, los teólogos deben 
comprenderlos y probar su validez al 
explicar algunas de las posibilidades de la fe 
cristiana que no hayan sido aún expresadas” 

Y concluye: “La ciencia puede purificar a 
la religión de error y superstición; la religión 
puede purificar a la ciencia de idolatría y 
falsos absolutos. Cada una puede atrae a la 
otra hacia un mundo más amplio, en el que 
ambas partes puedan florecer” 
 Esta expresión ha sido recogida y 
citada por muchos científicos creyentes que 
se han sentido así apoyados en su intento de 
diálogo y encuentro entre las ciencias y la 
religión. Desde el presupuesto de la 
autonomía entre los diferentes niveles del 
conocimiento humano, cuestión en la que 
insistió reiteradamente Juan Pablo II en su 
rico magisterio sobre estas cuestiones, 
recogiendo el espíritu y la letra del Vaticano 
II, ya que “ha faltado en general entre los 
teólogos dedicados a la enseñanza y a la 
investigación un diálogo con la ciencia 



 488 

contemporánea”, y los previene tanto de “la 
tentación de hacer un uso nada crítico y 
precipitado” de ciertas teorías científicas 
contemporáneas, como de “desestimar en su 
totalidad la relevancia potencial de tales 
teorías”.  
 Como consecuencia de ello, el Papa 
exhorta a los teólogos mantenerse atentos al 
desarrollo de las ciencias: “Es obligación de 
los teólogos estar regularmente informados 
de los logros científicos para examinar, dado 
el caso, si procede o no tenerlos en cuenta 
en su reflexión o llevar a cabo revisiones en 
su enseñanza”.  

Un año más tarde, en 1988, publican 
un volumen de los que son editores Robert J. 
Russell, William R. Stoeger y George Coine, y 
cuya traducción castellana es Física Filosofía 
y Teología. Una búsqueda en común. En él 
se contiene este importante documento de 
Juan Pablo II. 
 Se están poniendo los fundamentos 
de la Teología de la Ciencia. 
 
¿Es posible una Teología de la Ciencia? 
 No cabe duda de que en la actualidad 
hay grandes paradigmas científicos que 
plantean no pocos problemas a las 
formulaciones teológicas tradicionales. Pero, 
¿cuáles son los grandes temas de conflicto 
hoy entre Ciencia y Religión?  Son 
numerosas las instituciones que en la 



 489 

actualidad proponen plataformas de diálogo 
oral (paneles, conferencias, simposios, 
congresos...), escrito y, más aún, a través de 
las redes informáticas (blogs, páginas webs, 
etc).  
 La experiencia de colaboración entre 
el Observatorio Vaticano y el CTNS de 
Berkeley fue tan positiva que desde 
entonces han mantenido cordiales 
relaciones y como fruto del proyecto han 
visto la luz cinco volúmenes de 400 páginas 
cada uno en los que se contienen, con 
libertad de criterio, las aportaciones de unos 
y otros a diversos temas científicos con 
incidencia en la Teología: Cosmología 
cuántica y leyes de la naturaleza (1993), 
Caos y complejidad (1995), Biología 
evolutiva y molecular (1998), Neurociencia y 
la persona (1999), Mecánica cuántica (2001). 
 Algunos, como el profesor José 
Antonio Jáuregui, creen encontrar en un 
autor que no se profesa creyente el origen 
de esta Teología de la Ciencia. Escribe en su 
libro Dios Hoy (Oviedo, 1992): “Stephen 
Hawking es uno de los fundadores de la 
Teología de la Ciencia, asignatura pendiente 
que nos concierne a todos y que debe 
formar parte del nuevo currículo tanto en 
facultades científicas como en facultades 
filosóficas, antropológicas, teológicas y 
humanísticas. Comienza una nueva era de 
diálogo y debate entre dos países 



 490 

académicos tradicionalmente enfrentados o, 
a lo peor, incomunicados, separados por un 
muro erigido por la ignorancia y la soberbia: 
el de la ciencia y el de la teología. Ha nacido 
la Teología de la Ciencia”. 
 ¿En qué sentido podemos situar a 
Hawking en esta postura? En su famosa 
Breve Historia del Tiempo, escribe: “Hasta 
ahora, la mayoría de los científicos han 
estado demasiado ocupados con el 
desarrollo de nuevas teorías que describen 
cómo es el universo para hacerse la 
pregunta de por qué. Por otra parte, la gente 
cuya ocupación es preguntarse por qué, los 
filósofos, no han podido avanzar al paso de 
las teorías científicas”.  
 
Los científicos intentan hacer Teología 
 En el siglo XVIII, los filósofos 
consideraban todo el conocimiento humano, 
incluida la ciencia, como su campo, y 
discutían cuestiones como: ¿tuvo el universo 
principio? Sin embargo en los siglos XIX y XX, 
la ciencia se hizo demasiado técnica y 
matemática para ellos y para cualquiera, 
excepto para unos pocos especialistas.  
 “Los filósofos redujeron tanto el 
ámbito de sus indagaciones –continúa 
Hawkins -que, Wittgenstein, el filósofo más 
famoso de su siglo, dijo: La única tarea que 
le queda a la filosofía es el análisis del 
lenguaje”.  



 491 

 Y concluye: “No obstante, si 
descubrimos una teoría completa, con el 
tiempo habrá de ser, en sus líneas maestras, 
comprensible para todos y no únicamente 
para unos pocos científicos. Entonces todos, 
filósofos, científicos y la gente corriente 
seremos capaces de tomar parte en la 
discusión de por qué existe el universo y por 
qué existimos nosotros. Si encontrásemos 
una respuesta a esto, sería el triunfo 
definitivo de la razón humana porque 
entonces conoceríamos la mente de Dios”. 
 Estas frases de Hawking, que a 
muchos parecerán sorprendentes, revelan el 
estado de opinión que muchos científicos 
actuales muestran hacia el poder y la 
fragilidad de sus propios conocimientos. Se 
está produciendo en muchos científicos un 
corrimiento hacia posturas que van más allá 
de las “ciencias puras y duras”. Estas 
posturas de los científicos llevan a hacerse 
preguntas sobre el “sentido” de las cosas: el 
principio y fin del universo, el sentido del ser 
humano y de la evolución, la capacidad de la 
ciencia para responder por sí sola a los 
grandes interrogantes del saber sobre el 
mundo.  
 En este sentido, parafraseando el 
famoso libro de Ilya Prigogine y J. Stengers 
(La Nueva Alianza) se comienza a hablar de 
una ruptura del cisma entre ciencia y 
filosofía que lleva a una nueva alianza de las 



 492 

ciencias y la filosofía. Más modernamente, la 
antigua pregunta sobre la escisión entre las 
ciencias y las humanidades, está dando lugar 
a un amplio debate sobre las llamada 
“Tercera cultura”, un intento de integración 
de saberes emergentes que partiendo de las 
ciencias de la naturaleza se pregunta por el 
sentido. Sin embargo, estos debates suelen 
estar ausentes de las aulas de las Facultades 
de Teología. 
 
La Teología de la Ciencia en la Universidad 
 Tal vez sea el profesor Lluis Oviedo 
quien ha formulado más acertadamente, a 
nuestro entender, el estatuto epistemológico 
de esta disciplina emergente. De entrada, 
reconoce que “La teología vive una de sus 
experiencias más interesantes de los últimos 
años al aceptar a las ciencias como 
interlocutoras en la común búsqueda de la 
verdad que salva y al comprenderlas como 
nuevos loci theologici” (lugares teológicos). 
Este intento intelectual da lugar a “una 
nueva subdisciplina (que pudiera entenderse 
como aquella que tiene por objetivo 
profundizar en el diálogo entre la teología y 
la ciencia), dotada de métodos y contenidos 
propios, que está llamada a un desarrollo 
alentador”.  

Esta subdisciplina podría ser lo que 
aquí hemos llamado Teología de la Ciencia, 
un campo de reflexión emergente que 



 493 

recoge elementos de la Fenomenología de la 
Religión, de la Teología Fundamental y de la 
Filosofía de la Naturaleza elevándolos a un 
nivel de formalización nuevo.  

Algunas facultades de Teología 
quieren tomarse en serio este nuevo reto. 
Sirva de muestra este texto que puede 
clarificar lo que estamos diciendo. Formula 
cuál debe ser la Misión de la Facultad de 
Teología de Granada. Este texto fue 
aprobado en el Encuentro de Profesores de 
26-27 de enero de 2005:  

“La Facultad de Teología es una 
Institución Universitaria de la Iglesia 
encomendada a la Compañía de Jesús e 
integrada por miembros de diferentes 
congregaciones, diócesis y también laicos 
que en comunión con toda la Iglesia y en 
diálogo con la sociedad, especialmente la 
andaluza, tiene como tarea central la 
reflexión sobre la fe iluminado desde el 
Evangelio la búsqueda de respuestas a los 
grandes retos de nuestro mundo, marcado 
por la injusticia y la increencia, pero también 
por anhelos de paz y esperanza. Esta tarea 
se realiza en tres ámbitos: la investigación 
(en el terreno de las ciencias teológicas y en 
diálogo con otros saberes científicos), la 
docencia (para los que se preparan para el 
sacerdocio, los religiosos y religiosas. Los 
laicos en general), y las actividades de 
extensión (mediante las que se hace 



 494 

presente en los diferentes ambientes de la 
sociedad y de la cultura)”. 

Este campo conceptual debería tener 
su propio estatuto epistemológico y una 
entidad suficiente que da paso a un nuevo 
espacio autónomo del conocimiento que 
hace posible la racionalidad científica dentro 
de la visión teológica. “¿No sería deseable 
una disciplina como ésta, no entendida 
como identidad entre la ciencia y la fe, según 
nos advertía Juan Pablo II, sino en un 
diálogo institucionalizado curricularmente, 
para ahondar en el tan necesario y, en parte, 
exigible diálogo entre la ciencia y la fe, sus 
métodos, cuestiones comunes, etc?”  



 495 

 
 
 

27  
 

CONCLUSIÓN 
 

 
 
¿Es posible, deseable y necesario reflexionar  
desde una ciencia que “hace” Teología y 
desde una Teología que interpelada por la 
ciencia? 
 El profesor Agustín Udías, jesuita y 
catedrático de Geofísica en la Universidad 
Complutense de Madrid, firme  impulsor del 
diálogo entre ciencia y teología en España, 
escribió en un modesto cuaderno destinado 
al gran público (El Universo, la Ciencia y 
Dios. PPC, Madrid, Cruce, 2001, página 5): 
leemos: “Curiosamente, muchos, por no decir 
la mayoría, de estos escritos [en los que se 
pretende un diálogo entre ciencia y 
teología] están escritos por científicos que 
muestran su interés y preocupación por la 
cuestión religiosa, y muy pocos por teólogos 
que se aventuran en campos científicos. 
Personalmente, he podido comprobar la 
existencia de este interés por temas 
religiosos entre científicos, y no tanto el 



 496 

interés correlativo entre teólogos por los 
problemas científicos”.  
 Por lo general, los profesionales de la 
teología se aproximan con inseguridad a los 
problemas teológicos que les suelen plantear 
los científicos. Y esto tiene hoy una 
explicación: la formación filosófica que la 
mayor parte de ellos recibieron tuvo poco en 
consideración las grandes preguntas que 
hoy se hacen las ciencias y que traspasan lo 
que se ha llamado “cientifismo resistente”. Se 
puede hablar, pues, de una demanda de los 
científicos a los teólogos que buscan 
respuestas al “sentido” de su actividad, a los 
límites y fronteras de su quehacer. 
 Desde algunos grupos que en España 
desean tomar en serio este reto del 
encuentro entre la Ciencia y la Religión, se 
piensa que hoy es conveniente, posible y 
necesario ir más allá del enfrentamiento o 
del distanciamiento. Es necesario no solo un 
diálogo sino también un encuentro entre 
Ciencia y Religión.  

La Teología debe ser más sensible a los 
retos que nuevas visiones del universo, la 
vida y el ser humano, procedentes sobre 
todo, de las nuevas Cosmologías (Física de 
partículas, origen y estructura del universo, 
etc), las disciplinas que se mueven en torno a 
las ciencias de la vida (biología, genética, 
bioquímica, embriología, y la bioética 
médica, por ejemplo) y las antropologías 



 497 

emergentes (las que plantean problemas 
desde los nuevos hallazgos de fósiles 
humanos). En un mundo atravesado por un 
cientificismo difuso y por la convicción de 
que la Ciencia ocupa una gran parte de las 
exigencias de la humanidad, la Teología 
debe encontrar su lugar epistemológico. No 
como la instancia suprema a la que se acude 
para dilucidar la verdad universal, sino para 
hacer oir su voz reclamando su autonomía 
como conocimiento organizado socialmente 
aceptado, como un cuerpo de doctrina que 
debe recuperar lo más genuino de una 
ciencia. 

 
Al final de este ensayo, creemos haber 

mostrado de forma suficiente que no hay 
contradicción entre la creencia cristiana en 
la creación y la convicción de que el 
Universo, el Sistema Solar, el planeta Tierra, 
los seres vivos, los primates y finalmente 
humanos han sido creados a través de un 
proceso de evolución natural. 

Pero hay un último documento que 
debemos tener en cuenta. En enero de 2006, 
un prestigioso biólogo y sacerdote italiano, 
profesor de la Universidad de Bolonia, 
Fiorenzo Facchini, publicó en l´Osservatore 
Romano (16-17 enero 2006, pág. 4) un 
artículo titulado “Evoluzione e Creazione” 
(Hay traducción castellana en la edición 
española de l´Osservatore. (nº 6, 10 de 



 498 

febrero de 2006, pág. 8 y 9). En este artículo, 
se hace eco de la sentencia del Juez federal 
Jones de Pennsylvania que ha dictaminado 
que el diseño inteligente no pertenece al 
mundo de la “ciencia” sino solo al de las 
creencias. Y por ello, la pretensión de grupos 
cristianos fundamentalistas de introducir el 
Diseño inteligente en los programas 
educativos al mismo nivel que la evolución 
biológica, no tiene lugar. Algunos han 
querido ver en este artículo, un rechazo por 
parte de la Iglesia Católica del llamado 
“Diseño Inteligente” con pretensiones 
científicas. 
 
 

ANEXO:  
EVOLUCIÓN Y CREACIÓN 
por FIORENZO FACCHINI (Biólogo y 
sacerdote. Universidad de Bolonia) 
 
Publicado en l´Osservatore Romano, 16-17 
enero de 2006 
Traducción del italiano por Antonio Torres SI 
y Leandro Sequeiros SI. 
(Los textos del Catecismo de la Iglesia Católica han 
sido recogidos de la edición oficial española) 
 
 
 El encendido debate que se está 
desarrollando desde hace varias décadas en 
los Estados Unidos sobre evolución y 



 499 

creación ha llegado a Europa hace algunos 
años y está inflamando el mundo cultural. 
Desgraciadamente, se ha contaminado con 
posiciones políticas, además de ideológicas, 
lo cual no es una ayuda para poder sostener 
una discusión serena. Determinadas 
afirmaciones de los “creacionistas” 
americanos han suscitado en el ambiente 
científico reacciones que traslucen un cierto 
dogmatismo en la defensa de las posturas 
del neodarwinismo resucitando posiciones 
científicas más típicas de la cultura del siglo 
XIX. 
 Muchas veces se tiene la impresión de 
que reina una gran confusión. También las 
vicisitudes de los nuevos programas de 
ciencias en las escuelas italianas, donde la 
evolución, después de haber sido eliminada 
ha vuelto a ser admitida, son signos de una 
cierta desorientación derivada de un 
conocimiento poco adecuado del problema. 
El mes pasado en Pennsylvania, el juez 
federal Jones se pronunció sobre la no 
admisibilidad de la enseñanza del Diseño 
Inteligente (DI) (la versión reciente del 
creacionismo científico, basada sobre una 
interpretación literal del libro del Génesis, de 
la que hablaremos más adelante), 
considerada como una teoría alternativa a la 
de la evolución y que habría de enseñarse en 
las clases de ciencias. 



 500 

 El magisterio de la Iglesia se ha 
expresado con gran claridad y apertura en 
varias ocasiones, especialmente a través de 
las intervenciones de Juan Pablo II. 
Recientemente, en el año 2004, se publicó, 
con la aprobación del Cardenal Ratzinger, un 
documento de la Comisión Teológica 
Internacional bajo el título: “Comunión y 
servicio. La persona humana creada a 
imagen de Dios”.  
 En el mundo científico, la evolución 
biológica representa la clave interpretativa 
de la historia de la vida sobre la Tierra y es el 
marco cultural de la biología moderna. 
 Se suele admitir que la vida en la 
Tierra debió comenzar en un ambiente 
acuático hace alrededor de 3.500 ó 4.000 
millones de años con unos seres 
unicelulares, los procariotas, desprovistos de 
un núcleo propiamente dicho. Estos seres se 
seguirán sucediendo sin aparentes cambios 
hasta hace dos mil millones de años, 
momento en que hacen su aparición en las 
aguas que cubrían el planeta los primeros 
eucariotas (seres unicelulares con núcleo). 
Los organismos vivos pluricelulares tardarían 
todavía en llegar. Desde su aparición, hace 
mil millones de años, el ritmo evolutivo se 
realiza todavía de un modo lento y no 
generalizado. Sólo durante el período 
Cámbrico, hace entre 540 y 520 millones de 
años, se desarrollarán de forma casi 



 501 

explosiva las principales clases de seres 
vivos. 
 Es presumible que durante mucho 
tiempo no se dieran las condiciones idóneas 
sobre la Tierra para la evolución de los 
animales y los vegetales que hoy viven en 
ella. Pero todavía está sin resolver el 
problema de la sucesiva aparición de los 
peces, los anfibios, los reptiles, los mamíferos 
y las aves. La gran rapidez con que 
evolucionan es todavía hoy un problema sin 
resolver del todo. En los últimos minutos del 
reloj de la vida se forma la línea evolutiva 
que lleva a los humanos. Hace alrededor de 
6 millones de años se ve aparecer la 
divergencia: por un lado, la dirección 
evolutiva que lleva a los monos 
antropomorfos; y por otra, la que aboca a un 
conglomerado de formas incluidad en el 
grupo de los homínidos. Dentro de éste, 
hace unos dos millones de años se 
individualiza la línea evolutiva humana. 
Antes de que hiciera su aparición la forma 
humana moderna, cuyas más antiguas 
expresiones se encuentran hacia alrededor 
de 150.000 años, existieron otras formas 
humanas, clasificadas como Homo erectus y, 
todavía antes, el Homo habilis, con las cuales 
está emparentado el Homo sapiens. 
 Tratar de reconstruir esas diversas 
etapas es el cometido de la 
paleoantropología.  A ella se suman las 



 502 

modernas investigaciones biomoleculares 
sobre el ADN para descubrir las analogías y 
diferencias que a nivel genético puedan 
hacer remontarnos a una ascendencia 
común. 
 Por lo que respecta a los factores y 
modalidades de la evolución, la discusión 
queda totalmente abierta. La feliz intuición 
de Darwin y, junto con él, aunque sea menos 
famosa, la de Wallace, sobre la importancia 
que tiene el proceso de la selección natural 
que actúa sobre las pequeñas variaciones 
dentro de las especies, producidas de modo 
casual (según la síntesis moderna, los así 
llamados errores en la réplica del ADN), 
representa un modelo interpretativo que 
explica para muchos todo el proceso 
evolutivo. Otros investigadores lo admiten 
para la microevolución; pero no consideran 
adecuado este mecanismo, basado 
solamente en las pequeñas variaciones al 
azar (o mutaciones), para explicar la 
formación en un tiempo relativamente breve 
de las estructuras demasiado complejas y de 
las grandes líneas evolutivas de los 
Vertebrados. 

Para buscar otros mecanismos más 
adecuados, se tienen en consideración hoy 
los posibles avances de la biología evolutiva 
en el estudio de los genes reguladores que 
pueden experimentar sensibles cambios 
morfológicos. Los experimentos llevados a 



 503 

cabo sobre los genes reguladores que guían 
el desarrollo embrionario de los Crustáceos 
permitiría sugerir la hipotética posibilidad de 
la formación de nuevos planes organizativos 
por medio de una sola mutación genética. 
Las investigaciones en esta dirección 
podrían abrir nuevos horizontes. Pero 
siempre queda por ver si las causas de estas 
mutaciones se deben solo al azar o si 
podrían haber tenido una orientación de 
tipo preferencial. 
 En el proceso evolutivo debería 
siempre que prestar una particular atención 
a los cambios ambientales. El ambiente 
puede desempeñar el papel de hacer más 
lento el proceso, como quizás ocurrió en los 
primeros miles de millones de años de la vida 
sobre la Tierra, o el papel de la aceleración 
evolutiva, como ha podido acontecer en los 
últimos 500 millones de años. No podríamos 
estar ahora hablando de estas cosas si, hace 
unos 20 millones de años no se hubiera 
producido la formación del Rift africano, con 
valles y zonas abiertas que permitieron la 
evolución del bipedismo y de la humanidad. 
La historia de la vida sugiere que el 
desarrollo de los seres vivos ha requerido 
una coincidencia de factores genéticos y de 
condiciones ambientales favorables en el 
curso de una serie de acontecimientos 
naturales.  



 504 

 Al llegar a este punto, pueden 
plantearse dos preguntas que nos parecen 
cruciales: ¿pude quedar espacio para aceptar 
la creación y un proyecto de Dios? La 
aparición de la humanidad ¿representa un 
hito desarrollo necesario en las 
potencialidades de la naturaleza? 
 Juan Pablo II en un discurso a un 
Simposio sobre “Fe cristiana y teoría de la 
evolución” (1985) afirmaba: “No hay 
obstáculos en la aceptación de una fe en la 
creación adecuadamente comprendida y 
una enseñanza de la evolución rectamente 
entendida...  La evolución supone la 
creación; es más, la creación aparece a la luz 
de la evolución como un acontecimiento que 
se extiende en el tiempo, como una creación 
continua”. 
 El Catecismo de la Iglesia Católica 
observa que “la creación no ha salido de la 
mano del Creador enteramente terminada” 
(núm. 302). Dios ha creado un mundo que 
no es perfecto, sino “en estado de vía hacia 
una perfección última todavía por alcanzar a 
la que Dios la destinó. Este devenir trae 
consigo en el designio de Dios, junto con la 
aparición de ciertos seres, la desaparición de 
otros, junto con lo más perfecto lo memos 
perfecto, junto con las construcciones de la 
naturaleza también las destrucciones” (núm. 
310) 



 505 

 Juan Pablo II en el mensaje a la 
Academia Pontificia de Ciencias de octubre 
de 1996, reconoció que  la evolución tiene el 
carácter de teoría científica, en atención a su 
coherencia con las observaciones y los 
descubrimientos de varias ramas de las 
ciencias. Al mismo tiempo pone de relieve 
que existan diversas teorías para explicar el 
proceso evolutivo, entre las cuales no faltan 
algunas que, por la ideología materialista en 
que se inspiran, no resultan aceptables para 
un creyente. Pero en este caso, lo que está 
en juego no es la ciencia sino una ideología. 
 El citado documento “Comunión y 
servicio” da por descontado que se acepta el 
proceso evolutivo. Lo que sí hay que 
reafirmar en teología (y también en un 
correcto razonamiento) es la relación de 
radical dependencia del mundo respecto a 
Dios, que ha creado las cosas de la nada; 
pero no se nos dice cómo. 
 En este marco puede inscribirse el 
debate actual sobre el proyecto de Dios 
sobre la creación. Como es sabido, los 
partidarios del Diseño Inteligente (DI) no 
niegan la evolución, pero afirman que la 
formación de determinadas estructuras 
complejas no se puede haber producido por 
acontecimientos casuales, sino que ha 
requerido intervenciones particulares de 
Dios en el curso de la evolución y responde a 
un proyecto inteligente.  



 506 

Aparte de todo esto, para ellos no 
sería suficiente para explicar la evolución el 
hecho de las mutaciones de las estructuras 
biológicas, porque serían necesarios también 
los cambios ambientales, que acudirían junto 
a las intervenciones externas, que tendrían 
un carácter complementario o correctivo 
respecto a las causas naturales. De este 
modo, se introduce una causa superior en 
los acontecimientos de la naturaleza para 
explicar cosas que todavía no conocemos 
pero que en el futuro podríamos conocer.  

Pero hay que reconocer que de esta 
manera no es como se comporta la ciencia. 
Aquí nos situamos en un plano distinto del 
nivel científico. Si se considera insuficiente el 
modelo propuesto por Darwin, que se 
busque otro; pero no es correcto desde el 
punto de vista metodológico salirse del 
campo de la ciencia pretendiendo asimismo 
hacer ciencia. Parece, pues, correcta la 
decisión del Juez de Pennsylvania. El Diseño 
Inteligente (DI) no pertenece a la ciencia, y 
no se justifica la pretensión de que sea 
enseñado como teoría científica junto con la 
explicación darwinista. Con este proceder, 
sólo se crea confusión entre el nivel 
científico y nivel filosófico  o religioso. Ni 
siquiera se requiere una visión religiosa para 
admitir la posibilidad de un diseño general 
sobre el universo. Es honesto reconocer que 
desde el punto de vista científico, el 



 507 

problema permanece abierto. Si uno se sale 
de la economía divina que actúa a través de 
las causas segundas (casi retrayéndose de su 
obra de creador), no se comprende por qué 
no se han evitado determinados 
acontecimientos catastróficos de la 
naturaleza, o linajes o estructuras evolutivas 
sin significado, o mutaciones genéticas 
perjudiciales en un diseño inteligente. 
 Por desgracia, en el fondo de todo se 
reconoce también una cierta tendencia de 
los científicos darwinistas a asumir la 
evolución en un sentido totalizador, 
pasando de la teoría a la ideología, en una 
visión que pretende explicar toda la realidad 
viviente, incluido el comportamiento 
humano, en términos de selección natural, 
excluyendo otras perspectivas, como si la 
evolución considerara superflua la creación y 
todo pudiera haberse autotransformado y 
pudiera ser reconducido por el azar. 
 Por lo que respecta a la creación, la 
Biblia habla de una dependencia radical de 
todos los seres respecto a Dios y de un 
diseño, pero no dice cómo esto se ha 
realizado. La observación empírica percibe la 
armonía del universo que se basa sobre leyes 
y propiedades de la materia y remite 
necesariamente a una causa superior, no 
como una demostración científica sino sobre 
la base en un razonamiento riguroso. 
Negarlo sería una afirmación ideológica y no 



 508 

científica. La ciencia en cuanto tal, con sus 
métodos, no puede demostrar, pero 
tampoco excluir, que se haya realizado un 
diseño superior, sean cuales sean sus causas, 
pero que en apariencia parecen casuales o 
reducirlas exclusivamente a causas 
naturales. “Incluso el resultado de un 
proceso natural verdaderamente 
contingente pueda encuadrarse en el plan 
providencial de Dios mediante la creación”, 
se afirma en el citado documento “Creación 
y servicio”. Lo que a nosotros nos parece 
casual debía estar ciertamente presente y 
querido en la mente de Dios. El proyecto de 
Dios sobre la creación puede realizarse a 
través de las causas segundas con el curso 
natural de los acontecimientos, sin que haya 
que pensar en intervenciones milagrosas 
que orientan en otra dirección. “Dios no 
hace las cosas sino que trabaja de manera 
que se hagan”, observaba Teilhard de 
Chardin. Y el Catecismo de la Iglesia Católica 
afirma: “Dios es la causa primera que opera 
en y por las causas segundas” (núm. 308). 
 El otro punto delicado está 
representado por el hombre, que no puede 
considerarse un producto necesario y 
natural de la evolución. El elemento 
espiritual que lo caracteriza no puede 
emerger de las potencialidades de la 
materia. Es el salto ontológico, la 
discontinuidad que el magisterio ha 



 509 

reafirmado siempre para la aparición del 
hombre. 
 Esa discontinuidad supone una 
voluntad positiva de Dios. Maritain 
observaba que la trascendencia del hombre 
debida al alma acontece “gracias a la 
intervención final de una elección libre y 
gratuita operada por Dios creador que 
trasciende todas las posibilidades de la 
naturaleza material”. ¿Cuándo, cómo y 
dónde Dios quiso que se encendiera la 
chispa de la inteligencia en uno o en varios 
Homínidos? La naturaleza tiene la 
potencialidad de acoger el espíritu según la 
voluntad de Dios creador, pero no puede 
producirlo por sí sola. En el fondo es lo que 
sucede también en la formación de todo ser 
humano y es lo que marca la diferencia entre 
el hombre y el animal; una afirmación que se 
hace fuera de la ciencia empírica y, en 
cuanto tal, no puede ser ni probada ni 
negada con la metodología de la ciencia. 
 Por lo que respecta al momento en 
que apareció el hombre, no estamos en 
situación de determinarlo. Con todo se 
pueden percibir las señales de la 
especificidad del ser humano, como hizo 
notar Juan Pablo II en el citado mensaje de 
1996. Estos signos pueden reconocerse 
también en los productos de la tecnología, 
en la organización del territorio, si revelan 
intencionalidad y un significado en el 



 510 

contexto de la vida. En una palabra, son las 
manifestaciones de la cultura las que pueden 
orientarnos de modo más claro a la hora de 
personalizar la presencia humana. 
 Las manifestaciones de la cultura se 
colocan en un plano o nivel extrabiológico y 
expresan una trascendencia (como 
reconocen Dobzhansky, Ayala y otros 
científicos evolucionistas), son una 
discontinuidad que a nivel filosófico se 
considera de naturaleza ontológica. 
 Según el parecer del que escribe estas 
líneas no es necesario esperar a la aparición 
del Homo sapiens, de las sepulturas o del 
arte. La delimitación del nivel evolutivo a 
partir del cual puede ser reconocido lo 
humano, es decir, si tiene 150.000 años 
como Homo sapiens, o incluso dos millones 
de años como Homo habilis es una materia 
que debe ser debatida dentro del nivel 
científico más que del nivel filosófico o 
teológico. 
 Para concluir, en una visión que va 
más allá del horizonte empírico, podemos 
decir que no somos hombres por azar, y 
tampoco por necesidad, y que la aventura 
humana tiene un sentido y una dirección 
marcada por un diseño superior. 
 
 
 
  



 511 

Para saber más de estas cuestiones: 
BIBLIOGRAFÍA 
AAVV.  Fe en Dios y Ciencia Actual III Jornadas de 
Teología. (Instituto Teológico Compostelano, 2002), 
Collectanea Scientifica Compostelana, nº 10, 284 pág. 
ARTIGAS, M., GLICK, T. F., MARTÍNEZ, R. A., Negotiating 
Darwin. The Vatican confronts evolution, 1877-1902. 
(John Hopkins Universitary Press, Baltimore, 2006), 
326 pág. 
AYALA, F. J., Darwin y el Diseño Inteligente. 
Creacionismo, cristianismo y evolución. (Alianza 
Editorial, Madrid, 2007), 231 pág. 
BARBOUR, I. G., Religión y Ciencia. (Traducción de José 
Manuel Lozano Gotor. Editorial Trotta, Madrid, 2004), 
Colección Estructuras y Procesos, 566 pág. 
BARBOUR, I. G., El encuentro entre ciencia y religión. 
¿Rivales, desconocidas o compañeras de viaje? 
(Editorial Sal Terrae, Colección Presencia Teológica, nº 
113. Santander, 2004). 263 páginas.  
BERZOSA, R., Una lectura creyente de Atapuerca. La fe 
cristiana ante las teorías de la evolución. Desclée De 
Brouwer, Bilbao, 2005, 225 pág. 
BONÉ, ÉDOUARD,  ¿Es Dios una hipótesis inútil? 
Evolución y Bioética. Ciencia y Fe. (Sal Terrae, 
Santander, 2000) Colección Presencia Teológica, nº 
109, 197 pág.  
BROCKMAN, J. (edit), Intelligent Thought. Science 
versus the Intelligent Design Movement. (Vintage 
Books, Random House New York, 2006), 256 pág. 
DAWKINS, RICHARD, El espejismo de Dios. (Espasa, 
Pozuelo de Alarcón, 2007), 450 pág. 
EDWARDS, DENIS, El Dios de la Evolución. Una teología 
trinitaria. (Sal Terrae, Santander, 2006), colección 
Presencia Teológica, 152, 151 pág. 
FLORIO, L. compilador. Evolución y Cristianismo. Un 
diálogo posible. Editorial Dunken, Buenos Aires, 
2007. 
GARCÍA DONCEL, M., El diálogo Teología-Ciencias, hoy. 
II. Perspectiva científica y teológica. (Cuadernos del 



 512 

Instituto de Teología Fundamental, Sant Cugat del 
Vallés, 2003), 96 pág.  
GILSON, E., De Aristóteles a Darwin (y vuelta). EUNSA, 
Pamplona, 1976, 346. 
GONZÁLEZ RECIO, J. L., Ernst Mayr (1904-2005): de la 
teoría sintética de la evolución a la filosofía de la 
Biología. Llull, Zaragoza, 28 (61) (2007), 87-106. 
GOULD, STEPHEN JAY,  Ciencia versus religión: un falso 
conflicto. (Editorial Crítica, colección Drakontos, 
Barcelona, 2000), 230 pág. 
GOULD, STEPHEN JAY,  La Estructura de la Teoría de la 
Evolución. Tutquets, Barcelona, 2004, 1426 pág. 
HAUGHT, J F., God after Darwin: a Theology of 
Evolution. Boulder, CO, Westview Press, 2000. 
HAUGHT, J F., Responses to 101 questions on God and 
Evolution. Mahwah, NJ., Paulist Press, 2001. 
HAUGHT, J F., Deeper than Darwin. Boulder, CO, 
Westview Press, 2002. 
HAUGHT, J F., Christianity and Science. Toward a 
Theology of Nature. (Orbis Books, New York, 2007), 
208 pág. 
LACADENA, J-R., Fe y Biología. (Editorial PPC Madrid, 
2001), Colección Cruce, nº 4, 129 pág.  
MAKINISTIAN, ALBERTO, Desarrollo histórico de las ideas 
y teorías evolucionistas. Prensas Universitarias de 
Zaragoza, Colección el Aleph, 2004, 293 pág. 
MCGRATH, A. Y MCGRATH, I. C., The Dawkins Delusion. 
Atheist fundamentalism and the Denial of the Divine. 
SPCK, Londres, 2007. 
MILLER, KEITH B. EDITOR,  Perspectives on an Evolving 
Creation. Eerdmans Publishing Company, Cambridge, 
2003), 528 pág. 
MOLINA, EUSTOQUIO, CARRERAS, A., PUERTAS, J. (edit.) 
Evolucionismo y Racionalismo. Universidad de 
Zaragoza – Institución “Fernando el Católico”, 
Zaragoza, 1998, 408 pág. 
NÚÑEZ, DIEGO, El Darwinismo en España. Castalia, 
Madrid, 1977, 464 pág. 



 513 

PEACOCKE, ARTHUR, God and the New Biology. (Peter 
Smith, Gloucester, Mass, 1994), 198 pág. 
PEACOCKE, ARTHUR, Paths from Science towards  God. 
The end of all our exploring. (Oneworld, Oxford, 
2002), 198 pág. 
PEACOCKE, ARTHUR, Evolution. The disguised friend of 
Faith? (Templeton Foundation Press, Philadelphia, 
2004), 287 pág. 
PELAYO, FRANCISCO,  Ciencia y creencia en España 
durante el siglo XIX. A Paleontología en el debate 
sobre el darwinismo. (Cuadernos Galileo de Historia 
de la Ciencia, CSIC, Madrid, 1999), nº 20, 380 pág.  
POLKINGHORNE, JOHN C.,  Ciencia y teología. Una 
introducción. (Sal Terrae, Santander, 2000) Colección 
Presencia Teológica, nº 104, 198 pág.  
POLKINGHORNE, JOHN C,  Explorar la realidad. La 
interrelación de ciencia y religión. (Sal Terrae, 
Santander, 2007),  Colección Presencia Teológica, 
156, 199 pág,  
PROCTOR, JAMES D. EDITOR ,  Science, Religion and the 
Human Experience. (Oxford University Press, 2005), 
336 pág. 
RICHARDS, R. J., El significado de la Evolución. La 
construcción morfológica y la reconstrucción 
ideológica de la teoría de Darwin. Alianza Editorial, 
Madrid, Ciencia y Tecnología, 1999, 230 pág. 
RUSE, MICHAEL, Darwin and Design. Does evolution 
have a purpose? Harvard University Press, Cambridge, 
Mass.,2003), 371 pág. 
RUSE, MICHAEL, The Evolution-Creation Struggle. 
(Harvard University Press, Cambridge, mass, 2005), 
327 pág. 
RUSE, MICHAEL, Puede un darwinista ser cristiano? Las 
relaciones entre Ciencia y Religión. Siglo XXI edit., 
2007, Madrid. 
RUSSELL, R. J., STOEGER, W. R. Y GEORGE COYNE, (EDITORES) 

Physiscs, Philosophy and Theology. A common quest 
for understanding. Vatican Observatory , Univesity of 
Notre Dame Press, 1988. [traducción castellana: Física 



 514 

Filosofía y Teología. Una búsqueda en común. 
Edamex, México, 1997].  
SCHMITZ-MOORMANN, KARL Y SALMON, JAMES F., Teología 
de la creación de un mundo en evolución. (Editorial 
Verbo Divino, Estella, 2005), 295 páginas. Traducción 
de Noemí Pérez.  
SCOTT, EUGENIE C., Evolution versus Creationism. An 
Introduction. (University of California Press, Berkeley, 
2004), 272 pág. 
SEQUEIROS, L. Evolución humana y creación humana: 
¿incompatibles o cuestión de palabras?  En: 
Hominización y Fe. “A imagen de Dios los creó”. XVIII 
Jornadas Culturales de Santo Tomás. Seminario de 
Jaén. (2006)  57-96. 
SEQUEIROS, L., Las rocas y los fósiles contra la 
evolución. Anuario 2008 Mèthode,  Universidad de 
Valencia, (2008)  127-134. 
SIMPSON, G. G., Fósiles e Historia de la Vida. Prensa 
Científica, editorial Labor, Barcelona, 1985, 240 pág. 
TAMAYO, M. Y MOLINA, E., Datos científicos y 
argumentos epistemológicos contra la pseudociencia 
del diseño inteligente. e-VOLUCIÓN, 3 (1) (2008), 9-
29. [puede ser consultado en www.sesbe.org] 
UDÍAS VALLINA, A.  Conflicto y diálogo entre ciencia y 
religión. (Sal Terrae, Santander, 1993), Colección Aquí 
y Ahora, nº 25, 39 pág. 
UDÍAS VALLINA, A. El Universo, la Ciencia y Dios. 
(Editorial PPC Madrid, 2001), Colección Cruce, nº 5, 
129 pág.  
 

 

 

 

 

 



 515 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 516 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


