La teoria de la

evoluciony la

teologia de la
creacion

Materiales de reflexion

Leandro Sequeiros
Bubok, Granada, 2023




La teoria de la evolucion y la teologia de la creacion
Materiales de reflexion

LEANDRO SEQUEIROS

Bubok, Granada, 2023

Num. Reg.Prop.Intelect (en proceso)



CONTENIDOS

Presentacion ..........ccccceemmiineennmnsnesssnseesnns 5
1. Algunas reflexiones para empezar ............. 9
2. Itinerario de estos materiales ................. 19
3. El problema de fondo: Teologia y conflicto

de racionalidades ..........cccccrvirummmrisisnnrnninnns 25
4. Cuando hablamos de “evolucion, ;de qué
evolucion estamos hablando?............. 31
5. Algunas precisiones necesarias .............. 43
6. La “creacion” en el Catecismo de la Iglesia
L= 1 (o ] [T ot 51
7. Parrafo 4: en Creador ........ccccvverrsvunrnnns 57
8. EIl Misterio de la Creacion ..........ccceeeruns 67
9. Una teologia de la Creacion en 12 puntos
...................................................................... 83
10.Repensar el misterio de la Creacion desde
otras categorias .........ccccvierriienesisnnnninnen, 97
11.Tendiendo puentes entre racionalidades
................................................................... 145
12.Cristiano y evolucionista...........c..c...... 163
13.;iPor qué las ideas de Darwin parecian
Peligrosas? ... 175
14.Fundamentacion epistemologica de la
interdisciplinariedad ...............ccece..... 179
15.El modelo de Lakatos y la superacion del
(o] 0} i | T ot (o RO 195



16.La evolucion bioldgica sigue siendo un tema
conflictivo en las fronteras entre ciencia,
tecnologia y religion...............coceruecunenee. 209

17. Tres propuestas interdisciplinares .....239

18. Evolucionismo y filosofia: el estatuto
epistemoloégico de la evolucion .....275

19. ;Puede un cristiano ser evolucionista?287

20. Una larga historia de conflictos entre

evolucion y religion ..............ccccceeeuenne 303
21. El origen del conflicto .......................... 317
22. La construccion moderna del paradigma

[<AVZoT [¥ ol TeT g T3 = . 351
23. Las marejadas creacionistas ............... 387
24. Los argumentos cientificos contra la

evolucion biologica...........ccccceercneenuneen 409
25. Lalglesia toma postura: se puede ser

catolico y aceptar la evolucion............ 447
26. Los retos actuales de la Ciencia a la

Teologia: Ia Teologia de la Ciencia...... 479
27. Conclusidon con un anexo.........c..cuees 495




PRESENTACION

El grupo Tradicién Intelectual Catdlica
de la Universidad Pontificia de Puerto Rico,
pretende tender puentes entre orillas
aparentemente separadas: la orilla de Ia
experiencia creyente y la orilla de Ia
reflexion intelectual. Y todo ello dentro del
marco de la Pontificia Universidad Catdlica
de Puerto Rico.

Creo que es importante compartir con
ustedes lo siguiente: yo no soy tedlogo sino
cientifico. Aunque jesuita, mi formacion y mi
trabajo ha sido dentro del campo de las
Ciencias de la Tierra, y en concreto en el
mundo de la paleobiologia, el estudio del
origen, evolucion, desarrollo paleo-ecolégico
y evolutivo y la extincion de los seres vivos a
lo largo de la historia de la Tierra.

Por ello, mi perspectiva de la teologia
de la creacion en el contexto de la teoria de
la evolucion es un poco particular.

En cierto modo, mi referente es Pierre
Teilhard de Chardin: jesuita, cientifico y
paleontdlogo que desde la conviccion de



que vivimos en un universo que cambia
irreversiblemente, tiende puentes con la
teologia, la espiritualidad y la filosofia. Desde
la ciencia a la teologia de la creacion.

Estos materiales pretenden ayudar a
poner en contacto lo que se pueden
denominar dos imaginarios, imagenes de la
realidad o representaciones del mundo: la
cientifica evolutiva y la del creyente en la
presencia de Dios en el mundo.

Lo que aqui llamamos “teoria de la
evolucion” y “teologia de la creacion”.

Hagamos, para empezar, un ejercicio mental:
cerrando los ojos, ;qué palabras e imagenes
asociamos en la mente a “evolucion” y a
“creacion”?

Posiblemente, asociamos con
“evolucion” las palabras “mono”, “Darwin”,
“naturaleza”, “vida”, “fosiles”, “cambio”,Y con
“creacion”, el arte, sacar todo de la nada,
Dios, Adan y Eva, Paraiso, libro del Génesis,

sectas,

Aqui vamos a hablar de “evolucion” en
un sentido filosofico-cientifico, y de
“creacion” en un sentido teologico. Para
empezar, hablaremos de “evolucion” como el
complejo sistema de cambios irreversibles en
las entidades materiales y mentales del
universo”,



Y de “creaciéon” como un concepto técnico de
la teologia de las religiones “del libro”
(cristianismo, islam y judaismo) segun el cual
todo lo que existe (todo lo que es, material o
mental) no es increado, sino que se originod a
partir de una entidad con capacidad de “dar
consistencia real”, sea una divinidad (como
es nuestro caso) o una mente exterior
(Matrix) origen de todo lo que existe.

Y en estos textos hablamos de “teoria
de la evolucion” y de “teologia de Ila
creacion”. Habra que hacer un esfuerzo de
clarificacién: Una teoria (segun Karl Popper)
es algo muy serio. En espanol, cuando
decimos en lenguaje coloquial: “eso es una
teoria”, solemos referirnos a una opinion sin
fundamento, a algo inconsistente y a veces
tomado con alfileres. Pero en filosofia de la
ciencia, y especialmente en Karl Popper
(1902-1994), la palabra teoria, tomada del
griego, teoria, tiene mucha mas fuerza. Y es
para él uno de los fundamentos para la
construccion social del conocimiento
organizado al que llamamos “la ciencia”.

La teologia (del griego 6¢og [theos],
‘Dios/deidad’, y MAoyog [logos], ‘estudio) es
la disciplina que estudia el conjunto de
conocimientos acerca de Dios, sus atributos
y sus perfecciones. Y, mas ampliamente, al
estudio de las creencias religiosas como
dogmas y conceptos, entre otros. El empleo


https://es.wikipedia.org/wiki/Idioma_griego_antiguo
https://es.wikipedia.org/wiki/Logos
https://es.wikipedia.org/wiki/Estudio
https://es.wikipedia.org/wiki/Disciplina_acad%C3%A9mica
https://es.wikipedia.org/wiki/Dios
https://es.wikipedia.org/wiki/Creencia_religiosa

de esta palabra se atribuye al
pensamiento politeista de la Antigua Grecia,
y a los filésofos griegos el sigloivy el
siglova.C. Este término fue usado por
primera vez por Platon en La Republica (ano
379 a. C.) para referirse a la comprension de
la naturaleza divina por medio de la razon,
en oposicion a la comprension literaria
propia de sus poetas coetaneos.


https://es.wikipedia.org/wiki/Dioses_ol%C3%ADmpicos
https://es.wikipedia.org/wiki/Antigua_Grecia
https://es.wikipedia.org/wiki/Plat%C3%B3n
https://es.wikipedia.org/wiki/Rep%C3%BAblica_(Plat%C3%B3n)

Algunas reflexiones
para empezar

Hay representaciones mentales que
condicionan mi modo de elaborar mis
pensamientos.

Los que aqui nos hemos reunido para
escuchar, integrar en nuestra mente de
forma critica y discutir esta y otras
conferencias. Hemos de tener en cuenta que
hemos de someter a la criba de nuestra
razon aquellos puntos que no nos parecen
claros. Y por ello, hemos de acordar que
ACEPTAMOS de entrada una serie de
conceptos, principios y axiomas
(proposiciones que no necesitamos
demostrar) que brevemente conviene tener
presentes.

Reconozco ante ustedes que mi postura
filosofica sobre el conocimiento y Ia
racionalidad esta cercana al perspectivismo
de José Ortega y Gasset y a las posturas
constructivistas de Ausubel, Gagné y
Vigotski. Y mi postura epistemolodgica,
dentro del racionalismo critico de Karl



Popper, esta mas cercana de la de Imre
Lakatos.

Algunos puntos de los que parto:

0.

Todos aceptamos que Ilos aqui
presentes somos seres vivos dotados
de una racionalidad muy desarrollada.
No somos “brutos” (que decia
Aristoteles y los antiguos) que solo
actuamos por estimulo-respuesta.

Todos aceptamos que los seres vivos
poseemos un sistema nervioso que en
nuestro caso, como animales mas
complejos, se centra especialmente en
el cerebro.

El cerebro se puede definir como un
organo complejo, ubicado dentro del
craneo, que gestiona la actividad del
sistema nervioso. Forma parte del
Sistema Nervioso Central (SNC) y
constituye la parte mas voluminosa y
conocida del encéfalo. Esta situado en
la parte anterior y superior de Ia
cavidad craneal y esta presente en
todos los vertebrados. Dentro del
craneo, el cerebro flota en un liquido
transparente, llamado liquido
cefalorraquideo, que cumple
funciones de proteccion, tanto fisicas
como inmunolégicas. ElI cerebro
humano es extraordinariamente
complejo. Elcerebro humano es el

10



organo mas voluminoso del encéfalo.
El cerebro humano se encarga tanto
de regular y mantener cada funcién
vital del cuerpo, como de ser el drgano
donde reside la mente y
la conciencia del individuo. El humano
adulto tiene un volumen cerebral,
calculado promedio de
1300 centimetros cubicos. Se ha
estimado en 2016 que el cerebro
humano, formado por los
dos hemisferios recubiertos por
la corteza cerebral, contiene en total
unas veinte mil millones de neuronas.

El cerebro no esta completamente
comprendido y la investigacidon esta
en curso. Los neurocientificos, junto
con investigadores de disciplinas
afines, estudian coémo funciona el
cerebro humano. Estas
investigaciones se han expandido
considerablemente en las ultimas
décadas. En la década de 1990, una
iniciativa del Illamada Década del
Cerebro, ha contribuido a este
aumento en la investigacion.??
El Proyecto Conectoma Humano fue
un estudio de cinco anos lanzado en
2009, para analizar las conexiones
anatémicas y funcionales de partes del
cerebro. Fue seguida en 2013 por
la Iniciativa BRAIN.

11


https://es.wikipedia.org/wiki/Enc%C3%A9falo
https://es.wikipedia.org/wiki/Funci%C3%B3n_vital
https://es.wikipedia.org/wiki/Funci%C3%B3n_vital
https://es.wikipedia.org/wiki/Mente
https://es.wikipedia.org/wiki/Conciencia
https://es.wikipedia.org/wiki/Cent%C3%ADmetro_c%C3%BAbico
https://es.wikipedia.org/wiki/Hemisferio_cerebral
https://es.wikipedia.org/wiki/Corteza_cerebral
https://es.wikipedia.org/wiki/Neurona
https://es.wikipedia.org/wiki/Neurociencia
https://es.wikipedia.org/wiki/Cerebro_humano#cite_note-25
https://es.wikipedia.org/wiki/Proyecto_Conectoma_Humano
https://es.wikipedia.org/wiki/Brain_Research_through_Advancing_Innovative_Neurotechnologies

4. Aunque el cerebro humano

representa tan solo el 2% del peso
corporal, recibe el 15% del gasto
cardiaco y el 20 % del consumo total
de oxigeno del cuerpo, y usa el 25 %
de la glucosa total del cuerpo.3! La
necesidad de limitar el peso corporal
con el fin, por ejemplo, de volar, ha
llevado a Ia reduccion del tamano del
cerebro en algunas especies, como los
murciélagos.3? El consumo de energia
del cerebro no varia en demasia con el
tiempo, pero las regiones activas de la
corteza consumen mas energia que las
regiones inactivas: este hecho forma
la base de los métodos de imagen
cerebral funcional por PETy fMRI.33
Estos son técnicas de imagen de
medicina nuclear que producen una
imagen tridimensional de la actividad
metabadlica.

Las 7 funciones del cerebro humano:
El cerebro controla la respiracion, la
frecuencia cardiaca, la digestion, la
temperatura, los cinco sentidos y el
movimiento. El cerebro también
permite pensar, comunicar, manejar
las emociones y formar

opiniones. También tiene muchas
otras funciones cruciales.

12


https://es.wikipedia.org/wiki/Glucosa
https://es.wikipedia.org/wiki/Cerebro_humano#cite_note-34
https://es.wikipedia.org/wiki/Cerebro_humano#cite_note-35
https://es.wikipedia.org/wiki/Tomograf%C3%ADa_por_emisi%C3%B3n_de_positrones
https://es.wikipedia.org/wiki/Imagen_por_resonancia_magn%C3%A9tica_funcional
https://es.wikipedia.org/wiki/Cerebro_humano#cite_note-36

6.

Las interacciones complejas entre las
neuronas permiten, entre otras cosas,
a los seres humanos construir
imagenes, representaciones visuales y
abstractas muy complejas racionales
de la realidad del mundo. Las
funciones cognitivas mas importantes
son la atencién, la orientaciéon, la
memoria, las gnosias, las funciones
ejecutivas, las praxias, el lenguaje, la
cognicion social y las habilidades viso-
espaciales.

Desde el punto de vista de Ila
gnoseologia (la filosofia del
conocimiento) hay muchas teorias
sobre lo que es “conocer”. Vamos a
consensuar aqui para poder dar esta
conferencia que los humanos tenemos
confianza en la capacidad de conocer
una parte de la realidad (no caemos
en el escepticismo), que esa parte de
la realidad (externa e interna) esta
organizada en el cerebro y puede ser
“formalizada” mediante un lenguaje
que permite comunicarla a otros.
Ademas, hoy — mediante las nuevas
tecnologias de la inteligencia artificial
y otras — puede ser procesada a
mucha mas velocidad y compartida en
tiempo real.

El cerebro tiene una enorme
capacidad para procesar la

13



informacion (y hoy ayudada por las
nuevas tecnologias) de modo que
podemos decir que vivimos en la
sociedad del conocimiento
compartido, del cerebro colectivo.
Nunca el ser humano manejo tanta
informacion. Algunos han dicho que
el universo es solo “informacion”
(Vlatko Vedra es un fisico nacido en
Serbia y profesor del Departamento de
Fisica de la Universidad de Oxford y
miembro del Centro de Tecnologias
cuanticas de la Universidad Nacional
de Singapur).

9. Uno de los aspectos de nuestro
cerebro es este: es capaz de construir
grandes sistemas racionales que
representan un modelo explicativo de
la realidad. A ellos podemos llamarlos
“racionalidades”. Tienen su propia
justificacion y estatuto
epistemolodgico. La construccion
mental de los diferentes tipos de
conocimiento es muy compleja. Aqui
nos referiremos al conocimiento
racional, dejando fuera otros tipos de
conocimiento  “razonables”, como
pueden ser la poesia, la pintura, la
literatura, la musica.. etc

10.Y otra precision importante es que
cada tipo de conocimiento humano,
por su propia racionalidad, tiene su

14



propio estatuto epistemolégico, sus
propias fuentes, métodos, normas, y —
sobre todo - sus propios limites. El
limite de cada tipo de conocimiento
viene exigido por su propia
metodologia y naturaleza. Las ciencias
estan Ilimitadas por su propia
epistemologia.

11.Y es necesario precisar que es
peligroso dar “saltos” epistemolégicos
o querer extrapolar la metodologia de
un conocimiento a otro. Esto no
implica que en muchos casos — como
va a ser el de esta conferencia — no
intentemos tender “puentes
interdisciplinares”, hacer un esfuerzo
de “integracion” de saberes en niveles
epistemolégicos superiores (como
intentamos mostrar al final de esta
conferencia) pero respectando el
estatuto epistemoloégico y la
autonomia de cada una de los bloques
de conocimiento dotados de su propio
sistema de racionalidad.

12.En esta conferencia nos vamos a
referir a dos sistemas de
racionalidades diferentes: la
racionalidad de Ia teoria de Ia
evolucion y la racionalidad de Ia
teologia de la creacion. Ambas tienen
su propia autonomia epistemologica,
su propia légica interna. Pero es

15



posible tender puentes
epistemolégicos y hacer un esfuerzo
de integracion de saberes, dentro de
los limites de la interdisciplinariedad.
Para ello — como veremos — para su
mejor comprension acudiremos a
considerar ambas como extensos
programas de investigacion, tal como
los describe el filésofo de la ciencia
Imre Lakatos.

13.En nuestro mundo moderno, hay
mucha gente que defiende — y aporta
sus razones- que entre la racionalidad
de la teoria de la evolucion y la
racionalidad de la teologia de Ia
creacion existe un conflicto. Este es un
tema que esta de actualidad entre los
filosofos de la ciencia: el del conflicto
de racionalidades. ;Es posible a estos
dos sistemas intelectuales (con
implicaciones vitales y religiosos)
encajar entre si sus piezas, dialogar
uno con otro, encontrar lenguajes
comunes y espacios comunes de
dialogo? ;No son excluyentes, como el
aceite y el agua? No son
concepciones alternativas y
excluyentes del mundo?

14.Desde nuestro punto de vista, los
modelos “cientificistas” tal en boga en
la actualidad (como es el de los
llamados “jinetes del ateismo”: Mario

16



Bunge, Richard Dawkins, Daniel
Dennet, Sam Harris y otros) hacen
dificultosa la aproximacion
interdisciplinar al no reconocer con
facilidad lo que hemos dado en llamar
polimorfismo de las epistemologias.

15.Los debates sobre Darwin y el
darwinismo que se han prolongado
hasta hoy (ver los debates sobre Pierre
Teilhard de Chardin), ijno muestran
que nos encontramos ante un
problema irresoluble, el del dialogo,
encuentro y armonia entre la ciencia y
la religion?

Cuando a nuestra mente hacemos
aflorar la expresion “teoria de la evolucion”,
afloran muchos conceptos que se entrelazan
con ella: lo que son las teorias, los modelos,
las cosmovisiones, los paradigmas; Ilos
cambios en la naturaleza, la aparicion de la
vida, los fésiles, los ritmos biologicos, los
ecosistemas, los millones de anos de la
historia de la Tierra..

Y la expresion “teologia de la creacion”
nos remite a la creacion artistica, a Dios y su
presencia y accibn en el mundo, al
creacionismo cientifico, a la pseudociencia, a
Darwin, a los debates contra la evolucion, al
fundamentalismo religioso, incluso a Donald
Trump y Bolsonaro..

17



18



2
Itinerario de estos
materiales

Y una vez que tenemos los términos,
teoria de la evolucion y teologia de la
creacion, vamos a ver cOomo los
relacionamos:

CONFLICTO DE
RACIONALIDADES

Teoria de | Dialogo Teologia
la <encuentro de la
evolucion | <<<conflicto creacion

<<exclusion
<<<enemigas

<<<k<aliadas
INTERDISCIPLINARIEDAD
LAKATOS
RU[Z DE LA | SCHMITZ- BAIGORRI
PENA MOORMAN

En estos materiales proponemos que,
pueden existir conflictos, pero que, lejos de
excluirse, si queremos vivir una fe adulta,
deben dialogar de forma interdisciplinar,

19




encontrar espacios comunes (para lo que
pueden ayudar los programas de
investigacion de Imre Lakatos) e incluso
ayudarse mutuamente. Este intento se
puede encontrar resumido en el texto de la
carta del papa Juan Pablo Il de 1987 al padre
jesuitas George Coyne, director entonces del
Observatorio Vaticano, con ocasion de los
300 anos de Ia publicaciobn de los
Philosophiae Naturalis Principia
Mathematica (1687) de sir Isaac Newton:

“La ciencia puede liberar a la religion de

error y supersticion;

la religion puede purificar la ciencia de

idolatria y falsos absolutos.

Cada una puede atraer a la otra hacia un
mundo mds amplio,
un mundo en el que ambas pueden

florecer”.

(Juan Pablo II,

carta al padre George Coyne, 1988)

20




Nuestro itinerario tiene seis escalones:
1 Conflicto de racionalidades

2 Lineas de la teoria de la evolucion

3 Lineas de la teologia de la creacion
4 Interdisciplinariedad

5 Impacto de la teoria de la evolucion sobre
la teologia

6 Teilhard de Chardin y la teologia de la
creacion

Uno de los puntos calientes es el
conflicto aparente entre una racionalidad,
un modelo, un paradigma evolucionista y
una racionalidad, un modelo, un paradigma
de la teologia de la creacion (tal como
aparece en la Biblia).

Aunque hoy la palabra “evolucion”
tiene sentidos muy diferentes, si parece
haber un consenso entre los cientificos sobre
el hecho evolutivo. Ya en los anos treinta del
siglo XX, el biélogo soviético nacionalizado
norteamericano, y cristiano ortodoxo
devoto, Theodosius Dobzhanski, decia: “hoy
en biologia nada tiene sentido si no es desde
la aceptacion de la evolucion”. jPuede un
cristiano ser evolucionista?

21



No vamos a entrar en la problematica
de justificar que la Teologia tiene todos los
derechos de estar en el cuerpo de
conocimientos de nivel universitario como
han hecho ya muchos autores y que se
resumen en la monografia de Wolfhart
Pannenberg (+2014) y cuya obra de
referencia Teoria de /a Ciencia y Teologia'
que se cimenta en muchos autores solventes,
entre los que destacamos a Friedrich
Schleiermacher (1768-1834)2. Pero el

1 Pueden encontrarse algunas reflexiones en:
\X/OLFHART PANNENBERG. 7eoria de la Ciencia y
Teologia. Ediciones Cristiandad, Libros Europa,
Madrid, 1981,462 pp. HELMUT PEUKERT. Teologia de la
Ciencia y Teologia Fundamental. Editorial Herder,
2000 (traduccidn de la edicion alemana de 1986), 420
pag.

2 Friedrich Daniel Ernst Schleiermacher, procedente
de la tradicion protestante, fue sin duda uno de

los tedlogos alemanes del siglo xviil de mayor
importancia, pues es conocido como el padre de la
teologia moderna La religiéon no podia ser estudiada
correctamente ni por la filosofia racionalista de

la llustracion ni por los dogmas eclesiasticos. El
sentimiento y la intuicion eran los mejores caminos
para relacionarse con la deidad. En su

obra Monologen (1800) planteaba que «tantas veces
como vuelvo mi mirada hacia adentro de mi ser, mas
intimo estoy en el campo de la eternidad». En Der
christliche Glaube nach den Grundsdtzen der
evangelischen Kirche im Zusammenhange
dargestellt[La fe cristiana expuesta en conjunto

22


https://es.wikipedia.org/wiki/Reforma_protestante
https://es.wikipedia.org/wiki/Teolog%C3%ADa
https://es.wikipedia.org/wiki/Siglo_xviii
https://es.wikipedia.org/wiki/Religi%C3%B3n
https://es.wikipedia.org/wiki/Racionalismo
https://es.wikipedia.org/wiki/Ilustraci%C3%B3n
https://es.wikipedia.org/wiki/Dogma
https://es.wikipedia.org/wiki/Friedrich_Schleiermacher#CITAREFSchleiermacher1991

desarrollo de estas cuestiones fronterizas las
remitimos a la Teologia Fundamental. Y
desde el punto de vista filoséfico, no
podemos olvidar las aportaciones del
racionalismo critico iniciado por Karl Popper
(1902-1994) (y sus propuestas sobre Ia
falsacion de las teorias y la construccion del
conocimiento humano) que han sido
seguidas por su discipulo William Warren
Bartley (1934-1990)3, el primero que
emprendié una investigacion sobre Ila

segun los principios de la Iglesia evangélical. 2 vols.
Berlin: G. Reimer. 1821-22, expone su propuesta..

3 Bartley y Popper tenian una gran admiracion el uno
por el otro, en parte debido a su posicioh comun
contra el justificacionismo . Sin embargo, en el
Coloquio Internacional de Filosofia de la Ciencia en
Bedford College, Universidad de Londres, del 11 al 17
de julio de 1965, entraron en conflicto entre

si. Bartley habia presentado un articulo, "Teorias de la
demarcacion entre la ciencia y la metafisica”, en el
que acusaba a Popper de mostrar una actitud
positivista en sus primeros trabajos y proponia que el
criterio de demarcacion de Popper no era tan
importante como pensaba Popper. Popper tomo esto
como un ataque personal y Bartley tomé su respuesta
como una indicacién de que Popper estaba
ignorando sus criticas. Su amistad no se restablecio
hasta 1974, tras la publicacion de La filosofia de Kar/
Popper (editado por Paul Schillpp). Bartley cambio el
tono de sus comentarios sobre el criterio de
demarcacion de Popper, haciéndolo menos

agresivo. Sin embargo, a pesar de la amistad
restaurada, Popper hunca acepté la opinion de
Bartley, quien la critico incluso después de la muerte
de Bartley

23


https://en.wikipedia.org/wiki/Justificationism

relacion entre la teologia y la tradicion del
pensamiento critico.

Frente a los que niegan el caracter
universitario de la Teologia académica, y no
conciben que la Teologia pueda tener un
caracter universitario, lo que Morillas y yo
proponemos en este texto es esto: desde
nuestro punto de vista, es posible justificar,
defender y salvar la dignidad epistemoldgica
de un campo de conocimientos dotados de
racionalidad interna y por ello de caracter
universitario al que llamamos Teologia.

Aunque no se trata de cualquier cosa
a la que llaman Teologia, sino a una
disciplina con su propia racionalidad y de
caracter interdisciplinar, tal como se
presenta en muchas universidades europeas
y americanas.

Lo cual nos obliga a repensar si la
Teologia que se hace en Espana. Y esta
propuesta la hace un tedlogo tan poco
sospechoso de heterodoxia como Olegario
Gonzalez de Cardedal y que ha propuesto en
muchos foros y que ha sintetizado en su
libro La Teologia en Esparia (1959-2010).
Memoria y prospectiva, Ediciones Encuentro,
Madrid 2010, 597 pp

Pero la autocritica sobre los tipos de
Teologia, es uno de los objetivos de este
Simposio. Coincidimos con Olegario en que,
debido a que la Teologia cayé en manos

24



eclesiasticas (que por lo general tienen una
escasa formacion filosofica y sobre todo
epistemolodgica), dificulta su desarrollo.

¢Como construir una Teologia con una
racionalidad interdisciplinar?

3

El problema de fondo:
Teologia y conflictos de
racionalidades

En el ano 2007 Ia Asociacion
Interdisciplinar José de Acosta (ASINJA)
dedico sus Jornadas anuales al tema “E/
conflicto de racionalidades™. No es facil

4 En las XXXIV Jornadas de la Asociacion
Interdisciplinar José Acosta se pretendia analizar
algo que se considera basico para cualquier debate
interdisciplinar y que esta en la raiz de su misma
posibilidad: la existencia de diferentes modos de
pensamiento que, mas alla de los contenidos, remita
a distintas estructuras subyacentes en la misma
configuracién de la racionalidad. Textos de L.

25



definir en unas lineas lo que las distintas
corrientes filosoficas, sociologicas,
epistemoloégicas, cientificas y teoldgicas
entienden por “racionalidades” y los posibles
“conflictos” que puedan existir entre ellas.

Antonio M. Martin Morillas, amigo y
sabio, tuvo una de las conferencias bajo el
tema 7eologia y confiicto de racionalidades.
En este articulo se comenta el denso texto
de su ponencia. Pero antes nhos
preguntamos: ;qué es el conflicto de
racionalidades? ;A qué nos referimos?

En el lenguaje corriente se suele
hablar de que el ser humano es “racional”, o
que el mundo es “racional”. Son dos sentidos
muy diferentes.

En el primer caso, entendemos que los
humanos tienen la cualidad de usar la fuerza
de su pensamiento y organizar
racionalmente sus conocimientos del
mundo. En el segundo caso, nos referimos a
que la realidad exterior a nuestro yo puede
ser conocida mediante la experiencia y la
razon humana y es posible la construccidon
de la ciencia.

Sequeiros ; Garcia Doncel, Manuel y otros. En este
lugar puede adquirirse el volumen: C. Alberto
Aguilera 23 Madrid — 28015 Tel.;(+34) 91 542 28 00
tienda@comillas.edu https://tienda.comillas.edu/el-
conflicto-de-racionalidades-1.html

26


mailto:tienda@comillas.edu
https://tienda.comillas.edu/el-conflicto-de-racionalidades-1.html
https://tienda.comillas.edu/el-conflicto-de-racionalidades-1.html

Los seres humanos pretendemos
construir, argumentar y transmitir un
conocimiento socialmente organizado de la
realidad y de nosotros mismos. Pero cuando
pretendemos fundamentar cualquier tipo de
saber para hacer de él una “ciencia”, jqué es
lo que estamos buscando? ;jUna certeza?
éUna verdad necesaria y universal? ;Qué
légica tiene todo discurso humano?

Durante siglos las culturas milenarias
creyeron encontrar sentido a la realidad
elaborando “mitos”. El pensamiento griego
quiso pasarlos por el filtro de la razén y dio
lugar a la filosofia, como talante hacia la
verdad y el sentido del mundo. La revolucion
cientifica pretendié un conocimiento mas
ajustado de la realidad acudiendo al método
experimental y formalizando Ia realidad
mediante el lenguaje matematico... Las
distintas epistemologias que atraviesan el
pensamiento humano han intentado
justificas el acceso a un conocimiento con
pretensiones de verdad.

Todos los sistemas  cientificos,
filosoficos, histéricos, tecnoldgicos,
teologicos, sociolégicos tienen “pretension
de verdad” en sus propuestas. Todos aluden
a la racionalidad de su método y pocos
tienen en cuenta la subjetividad y
determinacion de nuestros conocimientos
por elementos extracientificos. La polémica
entre Popper y Kuhn, entre racionalismo

27


https://tendencias21.levante-emv.com/las-propuestas-de-thomas-s-kuhn-siguen-vivas-despues-de-medio-siglo_a10016.html
https://tendencias21.levante-emv.com/las-propuestas-de-thomas-s-kuhn-siguen-vivas-despues-de-medio-siglo_a10016.html

critico y construccion social del saber sigue
latente en nuestra sociedad. Como ha
resaltado los sociologos, los “imaginarios
sociales” son constructores de justificaciones
ideologicas y metodologicas que inciden de
forma determinante en la construccion de
teorias con pretensiones de racionalidad.

La fecha del 2001 marca el inicio de una
tercera fase. El discurso de Habermas en
Frankfort con ocasion de la recepcion del
Premio por la Paz tuvo como tema “Creer y
Saber” y forma parte de nuestra cultura y
fundamenta los objetivos de esta
comunicacion. Y es el que ira preparando el
encuentro con Joseph Ratzinger en 2004.

El debate actual sobre el relativismo y
la posverdad® hacen mas actual el dialogo
que mantuvieron Habermas y Ratzinger en
2004 sobre la fundamentacion filoséfica de
la ética ciudadana.

Desde diversos campos se postula un
renacimiento de las creencias en occidente®.
Y con ocasion del dia mundial de la filosofia
se hacia un llamamiento a ser duenos de
nuestras propias convicciones.

En estos meses, desde diversas
plataformas, se debate sobre si estamos

5 Ver: Posverdad a debate en ATRIO « ATRIO
6 Ver: jHay signos de renacimiento religioso en el
Occidente secularizado? « ATRIO

28


https://www.atrio.org/2022/12/posverdad-a-debate-en-atrio/
https://www.atrio.org/2022/12/posverdad-a-debate-en-atrio/
https://www.atrio.org/2022/11/hay-signos-de-renacimiento-religioso-en-el-occidente-secularizado/
https://www.atrio.org/2022/11/atrevete-a-ser-dueno-de-tu-vida-desde-la-propia-racionalidad/
https://www.atrio.org/2022/11/atrevete-a-ser-dueno-de-tu-vida-desde-la-propia-racionalidad/
https://www.atrio.org/2022/11/atrevete-a-ser-dueno-de-tu-vida-desde-la-propia-racionalidad/
https://www.atrio.org/2022/12/posverdad-a-debate-en-atrio/
https://www.atrio.org/2022/11/hay-signos-de-renacimiento-religioso-en-el-occidente-secularizado/
https://www.atrio.org/2022/11/hay-signos-de-renacimiento-religioso-en-el-occidente-secularizado/

abandonando el paradigma de |Ia
secularizacion para emerger a la
postsecularizacion’.

Antes de ser Papa, Joseph Ratzinger
mantuvo una discusion con el filésofo
Jurgen Habermas sobre el papel de la fe en
la construccibn de un mundo mas
democratico. El analisis del debate que aqui
se ofrece revela facetas poco conocidas de
estos dos eruditos. Ademas, un comentario
de los ensayos teoldgico-politicos de
Ratzinger.

7 Ver: De la cultura de la secularizacion a la cultura de
la postsecularizacion « ATRIO

29


https://www.atrio.org/2022/10/de-la-cultura-de-la-secularizacion-a-la-cultura-de-la-postsecularizacion/
https://www.atrio.org/2022/10/de-la-cultura-de-la-secularizacion-a-la-cultura-de-la-postsecularizacion/
https://www.atrio.org/2022/10/de-la-cultura-de-la-secularizacion-a-la-cultura-de-la-postsecularizacion/
https://www.atrio.org/2022/10/de-la-cultura-de-la-secularizacion-a-la-cultura-de-la-postsecularizacion/
https://www.atrio.org/2022/10/de-la-cultura-de-la-secularizacion-a-la-cultura-de-la-postsecularizacion/

30



4

Cuando hablamos de
evolucion,
ide qué evolucion
estamos hablando?

Cuando hablamos de la cosmovision de la
“evolucion psico-socio-geo-paleo-biolégica”,

éde qué evolucion estamos hablando? Esto
tiene muchas implicaciones para Ia
alfabetizacion cientifica y para la teologia.

La mayoria de la gente con la que nos
cruzamos y convivimos, y muchos de los
profesores y educadores cuando hablan de
“evolucion” asocian esta palabra con Charles
Darwin.

Y nos les falta razon: tradicionalmente
(al menos en el siglo XX) los textos de
biologia evolutiva situan a Charles Darwin
como la figura central (si no exclusiva) de las
teorias de la Evolucion. Pero ;jsigue siendo
esto asi?

31



Desde campos muy diferentes de Ilas
ciencias de la naturaleza, desde la filosofia,
desde una determinada vision de la teologia
e, incluso, desde la politica, los principios
mas basicos de la Evolucion estan siendo
socavados.

Por eso, estas primeras jornadas
“educacion cientifica de la ciudadania”,
pretenden acercarnos a la posibilidad del
conocimiento, aceptacion y transmision en
entornos educativos de la teoria de la
evolucion, paradigma interdisciplinar que
cambioé nuestra concepcion del mundo.

Los imaginarios sociales sobre Ia
evolucion

Cuando en la prensa o en la television
se habla de “evolucién biolégica”, por lo
general, esta expresion se utiliza como
sinébnimo de “darwinismo”. Esta
identificacion entre “evolucion” y
“darwinismo” es frecuente, no solo en la
prensa, sino también en los libros de texto
de educacion secundaria e incluso en libros
especializados®.

8 Un ejemplo muy actual se encuentra en la novela
publicada en noviembre de 2006, de DARNTON, JOHN,
El secreto de Darwin. Planeta, Barcelona, 2006, 301

pag.

32



En el inconsciente colectivo de Ia
opinion publica suele mantenerse esta
identificacion considerando que el unico
modo de entender la evolucion es acudiendo
a las ideas del genial autor de E/ Origen de
las Especies por la Seleccion Natural.

Nothing in Biology Makes Sense
Except in the Light of Evolution

THEODOSIUS DOBZHANSKY contention that the earth rotates aro
and not vice versa, have not been veri
observations even to the extent the spk
earth has been. Yet scientists accept th
accurate representation of reality. Why
makes sense of a multitude of facts whi
wise meaningless or extravagant. To :
most of these facts are unfamiliar. Wh;

¢ the “mere theory” that the eart
A's recexruy as 1966, sheik Abd el Aziz bin Baz  rovelving around a spherical sun? A1

asked the king of Saudi Arabia to a heresy to authority? Not quite: v
that was spreading in his land. Wrote the sheik: those who took time to studv the evid

Pero ;es esto asi? En el presente texto
presentamos a los lectores la problematica
que la interpretacion del concepto de
“evolucion bioldgica” ha tenido a lo largo de
la historia del pensamiento cientifico? y se

9 Para una vision general de la historia de las ideas
evolutivas, recomendamos la lectura de MORENO
KLEMMING, J., “Historia de las Teorias Evolutivas”. En:
SOLER, M. EDITOR, Evolucion. La base de la Biologia.
Proyecto Sur de Ediciones S. A., Granada, 2002,
pag.27-43; También la pagina web de la Sociedad
Espanola de Biologia www.sesbe.org con su revista

33


http://www.sesbe.org/

intenta precisar las implicaciones teoldgicas
que estas interpretaciones tienen. Tampoco
el mismo Darwin mantuvo inalterables sus
posturas.

Es curioso notar que, a pesar de haber
derribado con facilidad los argumentos
favorables a un plan o “disefio” en Ila
naturaleza, Charles Darwin'® parecié

on line e-VOLUCION

10 Charles Robert Darwin (1809-1882). Naturalista
inglés. Tras un viaje alrededor del mundo entre 1830
y 1836) comenzé a elaborar en varios manuscritos
una nueva vision del mundo natural. Otro naturalista
mas joven, Alfred Russel Wallace (1823-1913) escribe
a Darwin en 1857 y propone el mecanismo de la
Seleccion Natural para los procesos de cambios
biolégicos. Darwin y Wallace hacen una publicacion
conjunta en 1858 y un ano después, en 1859, Darwin
publica £/ Origen de las Especies por la Seleccion
Natural. Mas tarde, en 1871, aborda la evolucion
humana en La Descendencia del hombre y la
Seleccion Sexual. Para las obras completas de Darwin,
consultar: http://darwin-online.org.uk Sus ideas (el
“darwinismo”) fueron motivo de airadas polémicas
entre el mundo cientifico, filoséfico y teologico que le
acompanaron mas alla de su tumba. Para la
problematica de encuentro y desencuentro entre la
Evolucién y la Teologia, ver: LACADENA, J-R., Fe y
Biologia. (Editorial PPC Madrid, 2001), Coleccion
Cruce, n° 4, 129 pag.; Moscoso, JAVIER, Materialismo y
religion. Ciencias de la vida en la Europa ilustrada.
(Ediciones del Serbal, Barcelona, 2000), Coleccién”La
estrella polar”, 187 pag.; Rusg, M., Darwin and
Design. Does evolution a purpose? Harvard University
Press, Cambridge, Mass., 2003, 371 pp.; RUSE, M., The
evolution- Creation Struggle. Harvard University

34


http://darwin-online.org.uk/

desconcertado por las criticas que sugerian
que la evolucion podia ser incluso madas
aleatoria de lo supuesto por él.

Asi, a partir de la tercera edicion de E/
Origen de las Especies por la Seleccion
Natural (aparecida en 1861) comenzé a
conceder mas espacio a una concepcion mas
pluralista de la evolucion, de modo que la
Seleccion Natural pasé a ser un mecanismo
entre otros para explicar el hecho
incuestionable evolutivo. Por eso, cuando
hablamos de “evolucion bioldgica”, ;de qué
evolucion estamos hablando?

Esta es la ultima ponencia de estas
Jornadas. No quiere decir que tenga el
caracter de contener las conclusiones de esta
densa jornada de trabajo. Es la que cierra
cronolégicamente estas sesiones. Tal vez,
después de haber asistido a las siete
ponencias anteriores, podria enriquecer el
texto con sus aportaciones. Pero he
preferido compartir con los asistentes las
reflexiones que tenia ya preparadas desde
hace dias.

Press, Cambridge, Mass., 2005, 327 pag.; MILLER, K. B.
(EDIT.) Perspectivas on an Evolving Creation. Eermann
Publishing Co., Michigan, 2003, 526 pag.; SCHMITZ-
MOORMANN, K., Teologia de la creacion en un mundo
en Evolucion. Editorial Verbo Divino, Estella, 2005,
295 pag.

35



Desde mi punto de vista hay tres
aspectos que deseo compartir con los
ponentes, el profesorado y los asistentes a
las jornadas: el primer aspecto es este: desde
mi  experiencia como  profesor de
paleontologia, profesor de didactica y de
historia de las ciencias y profesor se filosofia
de la naturaleza y de las ciencias, la palabra
“evolucion” es enormemente polisémica.
Aunque nacio y se fortalecié6 en ambientes
cientificos, su uso se ha expandido a otras
muchas disciplinas y areas de conocimiento.

En segundo lugar, seran necesarias unas
reflexiones sobre el concepto del proceso de
“evolucion” dentro de la alfabetizacion
cientifica. Y en tercer lugar, - siendo la parte
mas extensa de la ponencia - intentaré
compartir con ustedes, recurriendo a la
historia de las ciencias de la naturaleza, que
cuando hablamos de evolucion, la figura de
Darwin es muy importante. Pero tal vez hoy,
desde nuevos planteamientos cientificos y
filosoficos, se le tiene muy en cuenta, pero
en muchos aspectos ha sido desbordado
(aunque no desplazado y menos aun
“cancelado”)

36



La palabra “evolucion”, un
concepto polisémico

Cuando me propusieron intervenir en
estas jornadas, estuve reflexionando sobre
qué aspecto de la evolucion hablar. Solo
tenia una informacion general de ponentes y
temas. Y me parecié que habia un “hueco”
interdisciplinar no cubierto como es este: la
evolucion como cosmovision, como
macroparadigma con pretensiones de
explicacion del mundo.

Al comienzo pensé un titulo muy
alambicado de mi intervencion: “Cuando
hablamos de la cosmovision de la “evolucion
psico-socio-geo-paleo-biologica”, ¢de qué
evolucion estamos hablando? Implicaciones
para la alfabetizacion cientifica’.

Y es verdad. La palabra “evolucion”
necesita un complemento explicativo pues
actualmente se utiliza en muchos contextos:
psicologia evolutiva, sociologia evolutiva,
geografia y geologia dinamica,
paleontologia y paleobiologia evolutiva,
biologia evolutiva, etc.

Por tanto, considerar que la palabra y el
contenido de la “evoluciéon” es polisémico no
es una afirmaciéon gratuita. Es mas: esta
referencia remite a una construccion mental
de la realidad inclusiva de muchas realidades

37



de modo que cuando hablamos de evolucion
nos estamos moviendo neuroculturalmente
dentro de una gran concepcion del mundo.
En terminologia kuhniana'!, podemos decir
que la palabra “evolucion” remite a una
construccion paradigmatica, un sistema de
creencias, principios, valores y premisas que
determinan la vision que una determinada
comunidad cientifica tiene de la realidad, el

11 El concepto de paradigma tal como hoy se usa en
filosofia de las ciencias y por extension en otras
muchas disciplinas, se acuno en el sentido que aqui lo
usamos por el fisico y fildsofo de las ciencias, THOMAS
S. KUHN, The Structure of Scientific Revolutions
(1962). Traduccién espanola, La estructura de las
revoluciones cientificas. Fondo de Cultura Econdmica,
México (1972). Ver: SEQUEIROS, L. (1981) El método de
los paradigmas de Kuhn interpela a las Ciencias
Geoloégicas: notas para una geologia sin dogmas. |
Simpos.Ensen.Geologia, Madrid, oct.1980, Edit.Univ.
Complut., pp.437-444; SEQUEIROS,L. (1996) La ultima
leccion de Thomas Kuhn. Ensen.Ciencias de la Tierra,
AEPECT, 4,1. p. 79-80; Sequeiros, L. (2001) Popper y
Kuhn: veinte anos después. Reflexion didactica en el
centenario del nacimiento (1902) de Karl R. Popper.
Ensenianza de las Ciencias de la Tierra, 9(1), 2-12;
SEQUEIROS, L. (2012) Las-propuestas-de-Thomas-S-
Kuhn-siguen-vivas-despues-de-medio-siglo
http://www.tendencias2 1.net/Las-propuestas-de-
Thomas-S-Kuhn-siguen-vivas-despues-de-medio-
siglo_a10016.html; SEQUEIROS, L. (2022) Kuhn,
Lakatos, Toulmin. Tres pilares de la epistemologia
nacidos en 1922. Bubok ediciones, 252 paginas.
https://www.bubok.es/libros/269331/Kuhn-Lakatos-
Toulmin-Tres-pilares-de-la-epistemologia-nacidos-en-
1922;

38


http://www.tendencias21.net/Las-propuestas-de-Thomas-S-Kuhn-siguen-vivas-despues-de-medio-siglo_a10016.html
http://www.tendencias21.net/Las-propuestas-de-Thomas-S-Kuhn-siguen-vivas-despues-de-medio-siglo_a10016.html
http://www.tendencias21.net/Las-propuestas-de-Thomas-S-Kuhn-siguen-vivas-despues-de-medio-siglo_a10016.html
https://www.bubok.es/libros/269331/Kuhn-Lakatos-Toulmin-Tres-pilares-de-la-epistemologia-nacidos-en-1922
https://www.bubok.es/libros/269331/Kuhn-Lakatos-Toulmin-Tres-pilares-de-la-epistemologia-nacidos-en-1922
https://www.bubok.es/libros/269331/Kuhn-Lakatos-Toulmin-Tres-pilares-de-la-epistemologia-nacidos-en-1922

tipo de preguntas y problemas que es
legitimo estudiar, asi como los métodos y
técnicas validos para la busqueda de
respuestas y soluciones’?.

Es mas, desde mi punto de vista, el
concepto y desarrollo de la teoria (en
sentido de K. Popper) de evolucion cobra
mas sentido asumiendo los principios
metodoloégicos de los programas de
investigacion de Imre Lakatos'3.

12 FREDY GONZALEZ. ;Qué Es Un Paradigma? Analisis
Tedrico, Conceptual Y Psicolinguistico Del Término.
Investigacion y Postgradov.20 n.1 Caracas abr. 2005
http://ve.scielo.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid
=S1316-
00872005000100002#:~:text=De%20acuerdo%20co
n%20Kuhn%2C%20un,la%20b%C3%BAsqueda%20d
€%20respuestas%20y

13 Los programas de investigacion de Imre Lakatos,
desde mi punto de vista, son unas herramientas
epistemoloégicas que permiten una aproximacion
integral de la Teoria de la Evolucién. Sobre este tema
he publicado bastantes cosas:
https://www.bubok.es/libros/269331/Kuhn-Lakatos-
Toulmin-Tres-pilares-de-la-epistemologia-nacidos-en-
1922;
https://elbuho.revistasaafi.es/buho23/09%20Leandr
0%20Sequeiros.%20Kuhn%2C%20Lakatos%2C%20To
ulmin.pdf;
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/?p=7015;
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/?p=3328;
https://batalloso.com/cientifismo-y-teismo-dos-
visiones-del-mundo-1/;

39


http://ve.scielo.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1316-00872005000100002#:~:text=De%20acuerdo%20con%20Kuhn%2C%20un,la%20b%C3%BAsqueda%20de%20respuestas%20y
http://ve.scielo.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1316-00872005000100002#:~:text=De%20acuerdo%20con%20Kuhn%2C%20un,la%20b%C3%BAsqueda%20de%20respuestas%20y
http://ve.scielo.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1316-00872005000100002#:~:text=De%20acuerdo%20con%20Kuhn%2C%20un,la%20b%C3%BAsqueda%20de%20respuestas%20y
http://ve.scielo.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1316-00872005000100002#:~:text=De%20acuerdo%20con%20Kuhn%2C%20un,la%20b%C3%BAsqueda%20de%20respuestas%20y
http://ve.scielo.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1316-00872005000100002#:~:text=De%20acuerdo%20con%20Kuhn%2C%20un,la%20b%C3%BAsqueda%20de%20respuestas%20y
https://www.bubok.es/libros/269331/Kuhn-Lakatos-Toulmin-Tres-pilares-de-la-epistemologia-nacidos-en-1922
https://www.bubok.es/libros/269331/Kuhn-Lakatos-Toulmin-Tres-pilares-de-la-epistemologia-nacidos-en-1922
https://www.bubok.es/libros/269331/Kuhn-Lakatos-Toulmin-Tres-pilares-de-la-epistemologia-nacidos-en-1922
https://elbuho.revistasaafi.es/buho23/09%20Leandro%20Sequeiros.%20Kuhn%2C%20Lakatos%2C%20Toulmin.pdf
https://elbuho.revistasaafi.es/buho23/09%20Leandro%20Sequeiros.%20Kuhn%2C%20Lakatos%2C%20Toulmin.pdf
https://elbuho.revistasaafi.es/buho23/09%20Leandro%20Sequeiros.%20Kuhn%2C%20Lakatos%2C%20Toulmin.pdf
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/?p=7015
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/?p=3328
https://batalloso.com/cientifismo-y-teismo-dos-visiones-del-mundo-1/
https://batalloso.com/cientifismo-y-teismo-dos-visiones-del-mundo-1/

IMREE LAKATOS: E

i C

Pero si se quiere consensuar una
definicion, podemos acudir al documento de
referencia que estamos utilizando en estas
Jornadas: Aceptacion y conocimiento de la
teoria de la evolucion entre estudiantes
universitarios de tercer ano en Espana,
2020'%. En este estudio se consensua una

14 https://ecotoxsan.blog/2020/09/07/la-aceptacion-
y-el-conocimiento-de-la-teoria-de-la-evolucion-entre-
los-estudiantes-universitarios-de-tercer-ano-en-
espana/ ; https://sesbe.org/nuevo-estudio-sobre-
aceptacion-y-conocimiento-de-la-evolucion-en-
espana/; https.//www.europapress.es/ciencia/noticia-

40


https://ecotoxsan.blog/2020/09/07/la-aceptacion-y-el-conocimiento-de-la-teoria-de-la-evolucion-entre-los-estudiantes-universitarios-de-tercer-ano-en-espana/
https://ecotoxsan.blog/2020/09/07/la-aceptacion-y-el-conocimiento-de-la-teoria-de-la-evolucion-entre-los-estudiantes-universitarios-de-tercer-ano-en-espana/
https://ecotoxsan.blog/2020/09/07/la-aceptacion-y-el-conocimiento-de-la-teoria-de-la-evolucion-entre-los-estudiantes-universitarios-de-tercer-ano-en-espana/
https://ecotoxsan.blog/2020/09/07/la-aceptacion-y-el-conocimiento-de-la-teoria-de-la-evolucion-entre-los-estudiantes-universitarios-de-tercer-ano-en-espana/
https://sesbe.org/nuevo-estudio-sobre-aceptacion-y-conocimiento-de-la-evolucion-en-espana/
https://sesbe.org/nuevo-estudio-sobre-aceptacion-y-conocimiento-de-la-evolucion-en-espana/
https://sesbe.org/nuevo-estudio-sobre-aceptacion-y-conocimiento-de-la-evolucion-en-espana/
https://www.europapress.es/ciencia/noticia-estudiantes-universitarios-espanoles-tienen-conocimiento-moderado-teoria-evolucion-estudio-20200921121813.html

definicion de lo que se entiende por
evolucion: “La evolucion representa una
teoria madura y bien establecida que puede
explicar como los organismos evolucionan y
se diferencian del ultimo ancestro comun
universal (generalmente conocido como
LUCA)”

Y a continuacién, el texto precisa un poco
mas lo que entiende por LUCA: “una forma
de vida que se origin6 en nuestro planeta
hace unos 3700 millones de anos. Por lo
tanto, tanto la nocion de descendencia con
modificaciones como Ia teoria de Ia
evolucion representan piezas de
conocimiento clave en nuestras sociedades
para comprender tanto el mundo en el que
vivimos como nuestro lugar en Ia
naturaleza”.

Como se puede ver, ninguna alusion a
la Seleccién Natural de Darwin que queda en
un segundo plano.

estudiantes-universitarios-espanoles-tienen-
conocimiento-moderado-teoria-evolucion-estudio-
20200921121813.html;

41


https://www.europapress.es/ciencia/noticia-estudiantes-universitarios-espanoles-tienen-conocimiento-moderado-teoria-evolucion-estudio-20200921121813.html
https://www.europapress.es/ciencia/noticia-estudiantes-universitarios-espanoles-tienen-conocimiento-moderado-teoria-evolucion-estudio-20200921121813.html
https://www.europapress.es/ciencia/noticia-estudiantes-universitarios-espanoles-tienen-conocimiento-moderado-teoria-evolucion-estudio-20200921121813.html

Algunos datos historicos sobre la
teoria evolutiva

Durante mas de 24 siglos, el
pensamiento biolégico dominante (debido a
la herencia de Aristoteles y los aristotélicos)
fue denominada como fijista'>. Para éstos
“fildsofos naturales” las llamadas “especies”
animales y vegetales proceden unas de otras
a lo largo de los tiempos por un proceso de
“generacion”, por el que los hijos se parecen
a sus padres. Pero pronto, el debate
cientifico adquirié tintes religiosos. Pero
cuando mas se acentuo el enfrentamiento
entre la ciencia y la teologia fue a partir de
Darwin. Un libro reciente, Evolution versus
creationism'® aborda la problematica de las
ideas de Darwin, sus implicaciones religiosas
y teoldgicas, las polémicas en torno al
evolucionismo y la construccion social de

15 SEQUEIROS, L. La Evolucion Biologica: historia y
textos de un debate. Cuadernos de Historia de la
Ciencia, SHCTAR, Zaragoza, num 1 (1983), pp.1-68;
SEQUEIROS, L. “Evolucion de las Teorias de la Evolucion
(1859-1986)". SEPAZ, Univ.Zaragoza (1986, public.
1991) SEQUEIROS, L. “De la Evolucion y el Medio
Ambiente: La visién de un paleontélogo”. En:
E.DOMINGUEZ, M.NAVARRO Y A.J.GLEZBARRIOS coord. £/
estado del Medio Ambiente en Andalucia. ENRESA
edit., Cérdoba (1991).

16 Scour, E. C. Evolution vs. Creationism. Con un
prologo de NILES ELDREDGE. University of California
Press, 2005, 272 pag.

42



paradigmas alternativos reaccionarios. Como
la mayor parte de las criticas a las ideas de
Darwin se hicieron desde lugares
epistemolégicos de corte protestante
americano, el fijismo (que es la alternativa
racional al evolucionismo) se convierte en su
version religiosa integrista: el creacionismo.

5

Algunas precisiones
necesarias

Para los lectores no muy versados en esta
problematica, se resumen aqui algunas ideas
generales que se dan por supuestas y que
han sido tratadas en otro lugar'’:

17 Pueden encontrarse mas datos en: TEMPLADO, J,
Historia de las Teorias evolucionistas. Editorial
Alambra, coleccién Exedra, 1974, 170 pag.; TATON, R.
(EDITOR) Histoia General de las Ciencias. Editorial
Orbis, Barcelona, 1984; GIORDAN, A., HosT, V., TEsi, D.,
GAGLIARDI, R., Conceptos de Biologia. Volumen 2.
Editorial Labor, Barcelona, 1988 (en colaboraciéon con
el MEC), 211 pag; YOUNG, D., E/descubrimiento de la
Evolucion. Libros del Serbal, Barcelona, 1998, 294
paginas.

43



1)

2)

3)

En primer lugar, no todas las
posturas evolucionistas tienen que ser
necesariamente darwinistas. Aunque la
figura de Darwin destaca por ser el
sistematizador de muchas de las ideas
sobre el cambio organico existente en su
épocay E/ Origen de las especies (1859) es
la expresion paradigmatica de una
revolucion cientifica, hubo otros autores
que, dentro de un marco evolucionista, se
apartan de la ortodoxia de Darwin.

Nos parece que el paradigma
alternativo al que Darwin se enfrenta no
es religioso ni teoldgico (aunque sus
discusiones con el capitan FitzRoy tienen a
la Biblia como Ilugar central) sino
cientifico: es el fijjismo biologico. El fijismo
cientifico es una postura epistemologica
(es decir, derivada de una determinada
vision del mundo) segun la cual la realidad
material inorganica y organica no ha
cambiado desde el comienzo de los
tiempos.

La historia del pensamiento
cientifico muestra que ya desde los lejanos
tiempos de los filosofos presocraticos y
sobre todo de Aristoteles, el mundo tenia
“movimientos”, pero nada cambiaba ni
progresaba. Las cosas volvian a su lugar
natural. El orden (cosmos) lo llenaba todo.
Esta vision determinista, fijista, inalterable
de la realidad natural paso de la filosofia

44



griega al mundo arabe y a la filosofia
medieval. El universo disefRado por
Copérnico, por Galileo, por Kepler, por
Newton, tenia movimientos muy precisos
regidos por la leyes de la mecanica
puestas por Dios y era inconcebible una
innovacion  espontanea del orden
cosmico. En el terreno de las ideas
biolégicas, el fijismo, la constancia de las
especies a lo largo de los anos era un
hecho. “Ovo ex ovo” decian los antiguos.
Ello propicié el desarrollo de la taxonomia
y la sistematica desde la lejana época de
Aristoteles pasando por el zoélogo Ulise
Aldrovandi (en el siglo XVI) y llegando
hasta Carlos Linneo (1707-1778).

Durante muchos siglos, las ideas
sobre el origen, diversidad y cambio en los
fenébmenos vitales eran las de
Aristoteles'®. La autoridad de Aristoteles
ha sido reconocida y sigue siendo
respetada. EI mismo Darwin escribié en
1888: "Linneo y Cuvier han sido mis
dioses, aunque en sentidos muy
diferentes, pero ellos fueron colegiales en
comparacion con el viejo Aristoteles”.

18 GLACKEN, C. J. Huellas en la playa de Rodas:
Naturaleza y cultura en el pensamiento occidental
desde la Antiguedad hasta finales del siglo XVIII.
Ediciones de Serbal, Barcelona, 1996, 729 pp.

45



5)

6)

La postura cientifica moderna
del fijismo se identifica con Carl Linneo
(1707-1778)'? que tiene el gran mérito de
ser quien establece las normas de
nomenclatura biologica binomial seguidas
hasta hoy y clasific6 una gran parte del
reino animal y vegetal. Para Linneo,
profundamente religioso, las especies
animales y vegetales “tot sunt quae
creatae a Dei in initio temporis” (Las
especies que existen son las mismas que
fueron creadas por Dios al principio de la
Creacion). La autoridad de Linneo fue
indiscutible y seguido por gran parte de
los naturalistas de los siglos XVIII y XIX.

Al llegar los inicios de Ia
geologia en el siglo XVIIl, las ideas fijistas
de Linneo se unieron a las ideas religiosas,
apareciendo las ideas creacionistas,
consideradas como “cientificas”. A esto
coopero la dificultad para entender lo que

19 Carl von Linné (mas conocido por su hombre
latinizado de Carolus Linnaeus o Carlos Linneo), fue el
mas grande de los botanicos suecos. A él se debe la
“nomenclatura binomial” (género y especie) para las
plantas y los animales (que hoy siguen los
naturalistas). Su Sistema Naturae (1735) marca la
consagracioén de las nuevas ciencias de la Naturaleza
aunque en clave “fijista”. Cfr. BLUNT, W. £/ Naturalista.
Vida, obra y viajes de Carl von Linné (1707-1778).
Edic. del Serbal, Barcelona, 1982. Mas
modernamente, GONZALEZ BUENO, A., E/ principe de
los botédnicos. Editorial Nivola, Madrid, 2001, 117 pag.

46



significa lo que James Hutton (1726-
1797)?° llamaria “el profundo abismo del
tiempo”. La tradicidon anglicana interpreto
literalmente la Biblia. Asi, el Arzobispo
Primado de Irlanda, Ussher escribe el
1658: "En los comienzos Dios cred los
cielos y la Tierra (Gén.1.1) y de acuerdo
con nuestra cronologia, ese dia coincide
con la entrada de la noche que precedio al
23 dia de octubre del ano 710 del
calendario juliano (es decir, 4.000 anos
antes de Cristo). En la Biblia inglesa de
1701, el obispo Lloyd afirma que la Tierra
tiene una edad de 6.000 anos. Es la época
del concordismo biblico con Ia religion y
las glaciaciones se hacen equivaler al
Diluvio universal y las eras geoloégicas con
los dias de la creacion.

20 James Hutton (1726-1797) fue un gedlogo escocés
a quien se considera “padre” de la geologia moderna.
Su mayor contribucion a la ciencia es el principio de
Uniformidad (los procesos y leyes que rigen el
universo son los mismos desde el comienzo de los
tiempos. Por ello “el presente es la clave para
entender el pasado”). Los fenémenos geoldgicos del
pasado pueden ser conocidos interpretando los
fenémenos que hoy podemos observar. Su 7eoria de
la Tierra (1795) es un tratado paradigmatico. Cfr.
SEQUEIROS, L., PEDRINACI, E., ALVAREZ, R., VALDIVIA, J.
“James Hutton y su Teoria de la Tierra (1795):
consideraciones didacticas para Secundaria”.
Enserianza de las Ciencias de la Tierra, AEPECT, 5.1
(1997) 11-20.

47



7)

Pero el descubrimiento de que
hay fésiles de animales enterrados que
hoy no tienen representantes vivos,
necesitdo de una explicacion. Para unos,
la respuesta estaba en el Diluvio
universal biblico. Pero Ia reiteracion de
extinciones a lo largo del tiempo empujoé
a buscar otras explicaciones mas
cientificas?!. Asi aparece en paradigma
del “Catastrofismo creacionista
progresivo” escenificado por Georges
Cuvier??2 que postula que, tras una
desaparicion brusca de grupos
biolégicos en el registro estratigrafico,

21 SEQUEIROS, L. “La extincion de las especies
biolégicas. Implicaciones didacticas”. Alambique, 10,
(1996) 47-58. SEQUEIROS, L. “Teologia y Ciencias
Naturales: las ideas sobre el Diluvio Universal y la
extincion de las especies biologicas hasta el siglo
XVII”. Archivo Teologico Granadino, 63 (2000), 21-
160. SEQUEIROS, L. La extincion de las especies
biologicas. Construccion de un paradigma cientifico.
Discurso de Ingreso en la Academia de Ciencias de
Zaragoza. Nov. 2002. Monografias de la Academia de
Ciencias de Zaragoza. Noviembre de 2002, numero
21, 85 paginas. También en
www.unizar.es/acz/05Publicaciones/MonigrafiasPubl
icadas/Mongr2 1.pdf

22 Georges Cuvier (1769-1832): zo6logo francés,
anatomista y fundador de la paleontologia en el
sentido moderno de la palabra, al desarrollar la
anatomia comparada. Su recherches sur les
ossements fossils (1812) es un libro clasico.

48


http://www.unizar.es/acz/05Publicaciones/MonigrafiasPublicadas/Mongr21.pdf
http://www.unizar.es/acz/05Publicaciones/MonigrafiasPublicadas/Mongr21.pdf

reaparezca subitamente mas arriba (y
por tanto, después en el tiempo) otro
grupo mas perfecto. Los catastrofistas
suponen que la modernidad de estos
restos sirve para establecer jalones en la
naturaleza. Asi nace un fijismo mucho
mas elaborado que tiene en cuenta la
aceptacion irrenunciable de los cambios
de los seres vivos. Pero el paradigma?3
imperante se transforma en catastrofista.
El catastrofismo fue muy seguido en el
siglo XIX, pues desde el punto de vista
cientifico y desde el punto de vista
teologico satisfacia las exigencias de los
naturalistas. Ello explica las dificultades
que tuvieron para ser aceptadas las ideas
“transformistas” de Juan Bautista
Lamarck (1744-1829), algunas de cuyas
tesis estan hoy siendo reivindicadas por
los historiadores de la biologia?*.

23 Concepto de T. S. KUHN, La Estructura de las
Revoluciones cientificas. Fondo de Cultura
Econdémica, México, 1975 (traduccion de la edicion de
1962). . SEQUEIROS, L. Las cosmovisiones cientificas o
macroparadigmas: su impacto en la Ensefanza de las
Ciencias de la Tierra. Enserianza de las Ciencias de la
Tierra, 10(1) (2002), 17-25

24 Cfr. SEQUEIROS, L. “La "biologia” cumple dos siglos:
pervivencia de las ideas de Lamarck”. Proyeccion,
Granada, 201 (2001), 121-140.

49



50



6

La “creaciéon” en el
Catecismo de la Iglesia
Catolica*

El Catecismo de la [glesia Catolica
(edicion de 1992, entre las paginas 51-99),
en la segunda seccion (dedicada la Ila
profesion de la fe cristiana) dedica casi cien
paginas a un resumen de la teologia catdlica
sobre el Dios creador. En el capitulo primero
(pagina 53 y ss), articulo I, parrafo 4, dedica
diez paginas al Dios Creador.

Una lectura detallada de este texto
revela que la cosmologia subyacente es la
tradicional, la heredada de una concepcion
del mundo fixista, regido por unas leyes de
la naturaleza puestas directamente por Dios
que generan una vision intervencionista de
Dios y un determinismo en los procesos
naturales asi como una concepcion
“milagrera” de los procesos naturales.

25 Catecismo de la Iglesia Catodlica. Version espanola.
Asociacion de Editores del Catecismo, Madrid, 1992.
ISBN: 84-288-1100-8, 708 paginas 51-99.

51



Desgraciadamente, todos Ios nuevos
paradigmas cientificos y epistemoldgicos no
han impreso ningun sello en el texto. La
vision que se tiene en estos textos del
Catecismo de lo que hoy podemos llamar las
“ciencias experimentales” (y en |la
antiguedad “filosofia natural”) sigue las
pautas del realismo objetivo de Tomas de
Aquino, y una vision decimonodnica del
paradigma de las ciencias naturales, y por
tanto, de la evoluciéon (por cierto, en los
indices tematico no aparecen las palabras
“evolucion” ni “evolucionismo”. Como dato
curioso, a lo largo de estas cien paginas no
hay una sola cita de libros cientificos no solo
modernos sino ni siquiera medievales..

Muchas veces se obvia de Ia
transmision de la fe el hecho de la Creacion y
la presentacion de Dios Creador?s. Adolfo
Ariza, delegado de catequesis de la Didcesis,
nos presenta la importancia capital de la
Creacioén en la presentacion integra de la fe,
siendo uno de los cuatro pilares de Ia
cosmovision cristiana.

El pasado 16 de enero (2013),
Benedicto XVI promulgaba la carta
apostolica en forma de Motu proprio Fides
per doctrinam con la que se transfiere la

26
https://www.diocesisdecordoba.es/media/2013/09/2
0130224-La-catequesis-sobre-la-Creaci%C3%B3n.pdf

52


https://www.diocesisdecordoba.es/media/2013/09/20130224-La-catequesis-sobre-la-Creaci%C3%B3n.pdf
https://www.diocesisdecordoba.es/media/2013/09/20130224-La-catequesis-sobre-la-Creaci%C3%B3n.pdf

competencia sobre la catequesis desde la
Congregacion para el clero al Consejo
pontificio para la promocién de la nueva
evangelizacion. En dicha carta, hace Ia
siguiente reflexiéon: “La fe necesita ser
sostenida por medio de una doctrina capaz
de iluminar la mente y el corazon de los
creyentes. El particular momento histérico
que vivimos, marcado entre otras cosas por
una dramatica crisis de la fe, requiere asumir
una conciencia tal que responda a las
grandes esperanzas que surgen en el
corazon de los creyentes por los nuevos
interrogantes que interpelan al mundo y a la
Iglesia. La inteligencia de la fe, por lo tanto
requiere siempre que sus contenidos se
expresen con un lenguaje nuevo, capaz de
presentar la esperanza presente en los
creyentes a cuantos piden su razén (cf. 1 P 3,
15).Es tarea particular de la Iglesia mantener
vivo y eficaz el anuncio de Cristo, también a
través de la exposicion de la doctrina que
debe nutrir la fe [...] Ella lo debe llevar a cabo
incansablemente a través de formas e
instrumentos adecuados, a fin de que
cuantos acogen y creen el anuncio del
Evangelio renazcan a nueva vida mediante
el Bautismo”. Asi, ya que el Catecismo de la
Iglesia es la expresion por antonomasia del
contenido de la fe para el hombre de hoy, -
leemos en el documento de la diocesis de
Coérdoba-, ha de entenderse la seccion la

53



profesion de fe del mismo Catecismo de la
que siguiendo el magisterio de C.
Schénborn?? se pueden subrayar numerosos

27 https://www.almudi.org/articulos-antiguos/7245-
genesis-del-catecismo-de-la-iglesia-catolica-christoph-
schoenborn Christoph Maria Michael Hugo Damian
Peter Adalbert Graf von Schénborn, Conde de
Schérborn, O.P. (Skalken, Bohemia, 22 de enero de
1945) es el cardenal arzobispo de Viena (Austria) y
ordinario para los fieles de rito bizantino en Austria.
Creado por Juan Pablo Il cardenal en el Consistorio
del 21 de febrero de 1998, con el titulo de Jesus
Obrero Divino.EI 15 de enero de 2014 es nombrado
miembro de la Comision Cardenalicia de vigilancia
del Instituto para las Obras de Religion, siendo
confirmado el 2 de julio de 2020 ad aliud
quinquennium.? Es miembro de:Congregacion para la
Doctrina de la Fe (confirmado ad aliud
quinquennium el 1 de abril de 20193), Congregacion
para las Iglesias Orientales (confirmacion in aliud
quinquennium el 15 de mayo de 2019%)

y Congregacion para la Educacion Catélica
Schénborn, Christoph (2007). Chance Or Purpose?:
Creation, Evolution, and a Rational Faith (en inglés).
Ignatius Press. ISBN 9781586172121. Consultado el
20 de septiembre de 2015. Cardenal Schénbom: no hay
incompatibilidad entre evolucién y creacién

Durante la Plenaria de la Academia Pontificia de las
Ciencias

NOVIEMBRE 03, 2008 00:00ZENIT STAFFCIUDAD
DEL VATICANO
\WhatsAppMessengerFacebookTwitterCompartir
Share this Entry

ROMA, lunes 3 de noviembre de 2008 (ZENIT.org).-
No existe incompatibilidad entre la teoria cientifica de
la evolucion y la afirmacion cristiana de la creacion.
Asi lo afirmé el pasado viernes el cardenal Christoph

54


https://www.almudi.org/articulos-antiguos/7245-genesis-del-catecismo-de-la-iglesia-catolica-christoph-schoenborn
https://www.almudi.org/articulos-antiguos/7245-genesis-del-catecismo-de-la-iglesia-catolica-christoph-schoenborn
https://www.almudi.org/articulos-antiguos/7245-genesis-del-catecismo-de-la-iglesia-catolica-christoph-schoenborn
https://es.wikipedia.org/wiki/Orden_de_Predicadores
https://es.wikipedia.org/w/index.php?title=Skalken&action=edit&redlink=1
https://es.wikipedia.org/wiki/Bohemia
https://es.wikipedia.org/wiki/Cardenal
https://es.wikipedia.org/wiki/Viena
https://es.wikipedia.org/wiki/Austria
https://es.wikipedia.org/wiki/Rito_bizantino
https://es.wikipedia.org/wiki/15_de_enero
https://es.wikipedia.org/wiki/2014
https://es.wikipedia.org/wiki/Instituto_para_las_Obras_de_Religi%C3%B3n
https://es.wikipedia.org/wiki/Christoph_Sch%C3%B6nborn#cite_note-2
https://es.wikipedia.org/wiki/Congregaci%C3%B3n_para_la_Doctrina_de_la_Fe
https://es.wikipedia.org/wiki/Congregaci%C3%B3n_para_la_Doctrina_de_la_Fe
https://es.wikipedia.org/wiki/1_de_abril
https://es.wikipedia.org/wiki/2019
https://es.wikipedia.org/wiki/Christoph_Sch%C3%B6nborn#cite_note-3
https://es.wikipedia.org/wiki/Congregaci%C3%B3n_para_las_Iglesias_Orientales
https://es.wikipedia.org/wiki/Congregaci%C3%B3n_para_las_Iglesias_Orientales
https://es.wikipedia.org/wiki/15_de_mayo
https://es.wikipedia.org/wiki/2019
https://es.wikipedia.org/wiki/Christoph_Sch%C3%B6nborn#cite_note-4
https://es.wikipedia.org/wiki/Congregaci%C3%B3n_para_la_Educaci%C3%B3n_Cat%C3%B3lica
https://books.google.com/books?id=spELvBMD47IC
https://books.google.com/books?id=spELvBMD47IC
https://es.wikipedia.org/wiki/ISBN
https://es.wikipedia.org/wiki/Especial:FuentesDeLibros/9781586172121
https://es.zenit.org/author/staffreporter/
https://es.zenit.org/category/rome/vatican-city/
https://es.zenit.org/category/rome/vatican-city/
https://es.zenit.org/#whatsapp
https://es.zenit.org/#facebook_messenger
https://es.zenit.org/#facebook
https://es.zenit.org/#twitter
https://www.addtoany.com/share#url=https%3A%2F%2Fes.zenit.org%2F2008%2F11%2F03%2Fcardenal-schonborn-no-hay-incompatibilidad-entre-evolucion-y-creacion%2F&title=Cardenal%20Sch%C3%B6nborn%3A%20no%20hay%20incompatibilidad%20entre%20evoluci%C3%B3n%20y%20creaci%C3%B3n%20-%20ZENIT%20-%20Espanol
http://www.zenit.org/

Schoénborn, arzobispo de Viena, durante la asamblea
plenaria de la Academia Pontificia de las Ciencias, que
concluira manana, 4 de noviembre en Roma.

El purpurado explicé que no existe contraposicion
entre evolucionismo y creencia en la Creacion, sino
mas bien «un conflicto entre dos concepciones
diversas del hombre y de su racionalidad, entre la
vision cristiana y un racionalismo que pretende
reducir al hombre a su dimensién bioldgica». Citando
diversas intervenciones del cardenal Joseph Ratzinger
antes y después de su eleccion como Papa, el
cardenal Schénborn explicé que «existen muchas
pruebas a favor de una evolucion» .Sin embargo,
puntualizé el prelado dominico, «aun enriqueciendo
nuestro conocimiento de la vida, esta teoria no
responde a la gran pregunta filoséfica: i De déonde
viene todo y cdmo ese todo toma un camino hasta
llegar al hombre?».Por tanto, se trata de descubrir
«que existe una idea precedente, que el hombre no es
fruto del caos, sino que ‘ha sido pensado’, ‘querido’ y
amado» por el Creador. En el mismo sentido, el
Canciller de la Academia Pontificia para las Ciencias,
monsenor Marcelo Sanchez Sorondo, explicé en unas
declaraciones a Radio Vaticano que lejos de
contradecirse, la teoria de la evolucion esta mas
cercana al relato biblico de la creacidon que otras
hipétesis sobre el origen del mundo.

«Pensando en el hecho que Ia Biblia nos presenta a
un Dios que cred el mundo en siete dias, se introduce
la idea de una creacion progresiva. En este sentido,
esta mas cercana que por ejemplo las teorias de los
antiguos griegos, que pensaban en un mundo eterno
y ciclico», explicé. La cuestion no se plantea con la
teoria de la evolucion en si, anadio, sino con
«filosofias que se apoyan en el evolucionismo y que
son materialistas, que dicen que sdlo existe la materia.
Pero esto no es ciencia, sino filosofia».«Se utilizan
teorias cientificas para hacer interpretaciones

55



aspectos, entre éstos la catequesis sobre la
Creacion que nos ofrece el Catecismo.

LA CREACION BASE DEL EDIFICIO
TEOLOGICO

En palabras del mismo Catecismo: “La
catequesis sobre la Creacidon reviste una
importancia capital. Se refiere a Ilos
fundamentos mismos de la vida humana y
cristiana: explicita la respuesta de la fe
cristiana a la pregunta basica que los
hombres de todos los tiempos se han
formulado [..] Las dos cuestiones, la del
origen y la del fin, son inseparables. Son
decisivas para el sentido y la orientacion de
nuestra vida y de nuestro obrar” (CCE 282).

La lectura de dicha catequesis muestra
como el Catecismo de la Iglesia Catdlica
expone la doctrina sobre la Creacion como
base del edificio dogmatico, y, junto a la

filosoficas, o si se quiere, ateas, afirmando que todo es
caos. Pero repito, esta es una opinion filosofica que, a
decir verdad, no pertenece a los grandes cientificos,
de los que casi todos son creyentes», aseveré.Segun
monsenor Sanchez Sorondo, la Iglesia «esta abierta a
lo que diga la ciencia. Es mas, le interesa muchisimo,
porque habla de la naturaleza. La Iglesia siempre ha
creido que la naturaleza ha sido creada por Dios, y los
hombres formamos parte de la naturaleza», concluyé.
https://es.zenit.org/2008/11/03/cardenal-schonborn-
no-hay-incompatibilidad-entre-evolucion-y-creacion/

56


https://es.zenit.org/2008/11/03/cardenal-schonborn-no-hay-incompatibilidad-entre-evolucion-y-creacion/
https://es.zenit.org/2008/11/03/cardenal-schonborn-no-hay-incompatibilidad-entre-evolucion-y-creacion/

Revelacién, la Encarnacion y la Iglesia, uno
de los cuatro pilares temporales de Ila
cosmovision cristiana. En su redacciéon late
una preocupaciéon por la renovacion decisiva
de la fe en Ila Creacion frente a
reduccionismos de caracter fisicista o
tecnologicistas.

Esta renovacion evita la marginacion
de Ila doctrina de Ia creaciobn que
consecuentemente redundaba en una
reduccion de la misma cristologia. Como ya
en su dia apuntara el magisterio de J.
Ratzinger: “La marginacion de la doctrina de
la creacion limita la nocion de Dios y, por
consiguiente, la cristologia. Entonces el
fenomeno religioso ya no encuentra
explicacion fuera del espacio psicologico y
sociologico; el mundo material se ve
confinado al campo de la fisica y la técnica.
Pero Dios es realmente nuestro salvador y
nuestra vida, la auténtica vida, solo si el ser,
incluida la materia, se concibe como salido
de las manos de Dios y mantenido por las
manos de Dios [...] Por ello, una renovacion
decisiva de la fe en la creacion constituye
una condicion necesaria y previa para la
credibilidad y profundizacion, tanto de Ila
cristologia como de la antropologia” (cf. J.
RATZINGER, Trasmission de la foi et sources
de la foi, 1983).

57



7

Parrafo 4. EL CREADOR

279 "En el principio, Dios creo el cielo y la
tierra" (Gn 1,1). Con estas palabras solemnes
comienza la sagrada Escritura. El Simbolo de
la fe las recoge confesando a Dios Padre
Todopoderoso como “el Creador del cielo y
de la tierra”, "de todo lo visible y lo invisible".
Hablaremos, pues, primero del Creador,
luego de su creacion, finalmente de la caida
del pecado de la que Jesucristo, el Hijo de
Dios, vino a levantarnos.

280 La creacion es el fundamento de "todos
los designios salvificos de Dios", "el comienzo
de la historia de Ia salvacion” (DCG 51), que
culmina en Cristo. Inversamente, el Misterio
de Cristo es la luz decisiva sobre el Misterio
de la creacion; revela el fin en vista del cual,
"al principio, Dios cred el cielo y la tierra"
(Gn 1,1): desde el principio Dios preveia la
gloria de la nueva creacion en Cristo
(cf. Rm 8,18-23).

281 Por esto, las lecturas de Ila Noche
Pascual, celebracion de la creacion nueva en
Cristo, comienzan con el relato de Ia

58


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cclergy/documents/rc_con_cclergy_doc_11041971_dcg_sp.html

creacion; de igual modo, en la liturgia
bizantina, el relato de la creacion constituye
siempre la primera lectura de las vigilias de
las grandes fiestas del Senor. Segun el
testimonio de los antiguos, la instruccion de
los catecumenos para el bautismo sigue el
mismo camino (cf. Egeria, Peregrinatio ad
loca sancta, 46: PLS 1, 1047; san Agustin, De
catechizandis rudibus, 3,5).

I La catequesis sobre la creacion

282 La catequesis sobre la Creacion reviste
una importancia capital. Se refiere a los
fundamentos mismos de la vida humana y
cristiana: explicita la respuesta de la fe
cristiana a la pregunta basica que los
hombres de todos los tiempos se han
formulado: ";De donde venimos?" "; A dénde
vamos?" ";Cual es nuestro origen?" “;Cual es
nuestro fin?" ";De donde viene y a donde va
todo lo que existe?” Las dos cuestiones, la
del origen y la del fin, son inseparables. Son
decisivas para el sentido y la orientacion de
nuestra vida y nuestro obrar.

283 La cuestion sobre los origenes del
mundo y del hombre es objeto de
numerosas investigaciones cientificas que
han enriquecido magnificamente nuestros
conocimientos sobre la edad y las

59



dimensiones del cosmos, el devenir de las
formas vivientes, la aparicion del hombre.
Estos descubrimientos nos invitan a admirar
mas la grandeza del Creador, a darle gracias
por todas sus obras y por la inteligencia y la
sabiduria que da a los sabios e
investigadores. Con Salomén, éstos pueden
decir: "Fue él quien me concedio el
conocimiento verdadero de cuanto existe,
quien me dio a conocer la estructura del
mundo y las propiedades de los elementos
[...] porque la que todo lo hizo, la Sabiduria,
me lo ensen6" ($b67,17-21).

284 El gran interés que despiertan a estas
investigaciones esta fuertemente estimulado
por una cuestion de otro orden, y que
supera el dominio propio de las ciencias
naturales. No se trata sélo de saber cuando y
como ha surgido materialmente el cosmos,
ni cuando aparecio el hombre, sino mas bien
de descubrir cual es el sentido de tal origen:
si esta gobernado por el azar, un destino
ciego, una necesidad anénima, o bien por un
Ser transcendente, inteligente y bueno,
llamado Dios. Y si el mundo procede de la
sabiduria y de la bondad de Dios, ipor qué
existe el mal? ;de dénde viene? ;quién es
responsable de élI? ;jdonde esta la posibilidad
de liberarse del mal?

285 Desde sus comienzos, la fe cristiana se
ha visto confrontada a respuestas distintas
de las suyas sobre la cuestion de Ilos

60



origenes. Asi, en las religiones y culturas
antiguas encontramos humerosos mitos
referentes a los origenes. Algunos filésofos
han dicho que todo es Dios, que el mundo es
Dios, o que el devenir del mundo es el
devenir de Dios (panteismo); otros han dicho
que el mundo es una emanacion necesaria
de Dios, que brota de esta fuente y retorna a
ella ; otros han afirmado incluso la existencia
de dos principios eternos, el Bien y el Mal, la
Luz y las Tinieblas, en lucha permanente
(dualismo, maniqueismo); segun algunas de
estas concepciones, el mundo (al menos el
mundo material) seria malo, producto de
una caida, y por tanto que se ha de rechazar
y superar (gnosis); otros admiten que el
mundo ha sido hecho por Dios, pero a la
manera de un relojero que, una vez hecho,
lo habria abandonado a él mismo (deismo);
otros, finalmente, no aceptan ningun origen
transcendente del mundo, sino que ven en él
el puro juego de una materia que ha existido
siempre  (materialismo). @ Todas  estas
tentativas dan testimonio de la permanencia
y de la universalidad de la cuestion de los
origenes. Esta busqueda es inherente al
hombre.

286 La inteligencia humana puede
ciertamente encontrar por si misma una
respuesta a la cuestion de los origenes. En
efecto, la existencia de Dios Creador puede
ser conocida con certeza por sus obras

61



gracias a la luz de la razén humana (cf.
Concilio Vaticano I: DS, 3026), aunque este
conocimiento es con frecuencia oscurecido y
desfigurado por el error. Por eso la fe viene a
confirmar y a esclarecer la razén para la justa
inteligencia de esta verdad: "Por la fe,
sabemos que el universo fue formado por la
palabra de Dios, de manera que lo que se ve
resultase de lo que no aparece” (Hb 11,3).

287 La verdad en Ila creacibn es tan
importante para toda la vida humana que
Dios, en su ternura, quiso revelar a su pueblo
todo lo que es saludable conocer a este
respecto. Mas alla del conocimiento natural
que todo hombre puede tener del Creador
(cf. Hch 17,24-29; Rm 1,19-20), Dios reveld
progresivamente a Israel el misterio de la
creacion. El que eligid a los patriarcas, el que
hizo salir a Israel de Egipto y que, al escoger
a Israel, lo cre6 y formo (cf. Is43,1), se revela
como aquel a quien pertenecen todos los
pueblos de la tierra y la tierra entera, como
el unico Dios que "hizo el cielo y la tierra”
($a/115,15;124,8;134,3).

288 Asi, la revelacion de la creacion es
inseparable de Ia revelacion y de Ia
realizacion de la Alianza del Dios unico, con
su pueblo. La creaciéon es revelada como el
primer paso hacia esta Alianza, como el
primero y universal testimonio del amor
todopoderoso de Dios (cf. Gn 15,5; Jr33,19-
26). Por eso, la verdad de la creacion se

62



expresa con un vigor creciente en el mensaje
de los profetas (cf. /s 44,24), en la oracién de
los salmos (cf. Sa/104) y de la liturgia, en la
reflexion de la sabiduria (cf. Pr8,22-31) del
pueblo elegido.

289 Entre todas las palabras de la sagrada
Escritura sobre la creacion, los tres primeros
capitulos del Génesis ocupan un lugar unico.
Desde el punto de vista literario, estos textos
pueden tener diversas fuentes. Los autores
inspirados los han colocado al comienzo de
la Escritura de suerte que expresan, en su
lenguaje solemne, las verdades de Ia
creacion, de su origen y de su fin en Dios, de
su orden y de su bondad, de la vocacion del
hombre, finalmente, del drama del pecado y
de la esperanza de la salvacion. Leidas a la
luz de Cristo, en la unidad de la sagrada
Escritura y en la Tradicion viva de la Iglesia,
estas palabras siguen siendo Ila fuente
principal para la catequesis de los misterios
del "comienzo™: creacion, caida, promesa de
la salvacion.

Il La creacion: obra de la Santisima Trinidad

290 "En el principio, Dios cred el cielo y la
tierra” (Gn 1,1): tres cosas se afirman en estas
primeras palabras de la Escritura: el Dios
eterno ha dado principio a todo lo que existe
fuera de El. Solo El es creador (el verbo
"crear” —en hebreo bara— tiene siempre por

63



sujeto a Dios). La totalidad de lo que existe
(expresada por la férmula "el cielo y la
tierra”) depende de Aquel que le da el ser.

291 "En el principio existia el Verbo [...] y el
Verbo era Dios [...] Todo fue hecho por él y
sin él nada ha sido hecho" (Jn1,1-3). EI
Nuevo Testamento revela que Dios cred
todo por el Verbo Eterno, su Hijo amado. "En
él fueron creadas todas las cosas, en los
cielos y en la tierra [...] todo fue creado por él
y para él, él existe con anterioridad a todo y
todo tiene en él su consistencia” (Co/ 1, 16-
17). La fe de la Iglesia afirma también la
accion creadora del Espiritu Santo: él es el
"dador de vida" (Simbolo  Niceno-
Constantinopolitano), "el Espiritu Creador”
(Liturgia de las Horas, Himno Veni, Creator
Spiritus), la "Fuente de todo bien” (Liturgia
bizantina, Tropario de visperas de
Pentecostés).

292 La accion creadora del Hijo y del
Espiritu, insinuada en el Antiguo Testamento
(cf. $al33,6;104,30; Gn 1,2-3), revelada en la
Nueva Alianza, inseparablemente una con la
del Padre, es claramente afirmada por Ila
regla de fe de la Iglesia: "Sélo existe un Dios
[...]: es el Padre, es Dios, es el Creador, es el
Autor, es el Ordenador. Ha hecho todas las
cosas por si mismo, es decir, por su Verbo y
por su Sabiduria®, "por el Hijo y el Espiritu”,
que son como “"sus manos” (San Ireneo de
Lyon, Adversus haereses, 2,30,9 y 4, 20, 1).

64



La creacion es la obra comun de la Santisima
Trinidad.

111 “El mundo ha sido creado para la gloria de
Dios”

293 Es una verdad fundamental que Ia
Escritura y la Tradicion no cesan de ensenar
y de celebrar : "El mundo ha sido creado para
la gloria de Dios" (Concilio Vaticano I: DS
3025). Dios ha creado todas las cosas,
explica san Buenaventura, non|...] propter
gloriam augendam, sed propter gloriam
manifestandam et propter gloriam suam
communicandam ("no para aumentar su
gloria, sino para manifestarla y comunicarla”)
(/In secundum librum sententiarum, dist. 1, p.
2,a.2, q. 1, concl.). Porque Dios no tiene otra
razon para crear que su amor y su
bondad: Aperta  manu clave  amoris
creaturae prodierunt ("Abierta su mano con
la llave del amor surgieron las criaturas”)
(Santo Tomas de Aquino, Commentum in
secundum librum Sententiarum, 2, prol.) Y el
Concilio Vaticano | explica:

El solo verdadero Dios, en su bondad y por
su fuerza todopoderosa, no para aumentar
su bienaventuranza, ni para adquirirla, sino
para manifestar su perfeccion por los bienes
que otorga a sus criaturas, con libérrimo

65



designio, justamente desde el comienzo del
tiempo, cred de la nada una y otra criatura.
(DS 3002).

294 La gloria de Dios consiste en que se
realice  esta manifestacion y  esta
comunicacion de su bondad para las cuales
el mundo ha sido creado. Hacer de nosotros
"hijos adoptivos por medio de Jesucristo,
segun el beneplacito de su voluntad, para
alabanza de la gloriade su gracia” (Ef1,5-6):
"Porque la gloria de Dios es que el hombre
viva, y la vida del hombre es la vision de
Dios: si ya la revelacion de Dios por Ia
creacion procuro la vida a todos los seres
que viven en la tierra, cuanto mas la
manifestacion del Padre por el Verbo
procurara la vida a los que ven a Dios" (San
Ireneo de Lyon, Adversus haereses, 4,20,7).
El fin ultimo de la creacion es que Dios ,
«Creador de todos los seres, sea por fin "todo
en todas las cosas” (7 Co 15,28), procurando
al mismo tiempo su gloria y nuestra
felicidaah (AG 2).

66


https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651207_ad-gentes_sp.html

8

IV El misterio de la
creacion

Dios crea por sabiduria y por amor

295 Creemos que Dios cre6 el mundo segun
su sabiduria (cf. $69,9). Este no es producto
de una necesidad cualquiera, de un destino
ciego o del azar. Creemos que procede de la
voluntad libre de Dios que ha querido hacer
participar a las criaturas de su ser, de su
sabiduria y de su bondad: "Porque tu has
creado todas las cosas; por tu voluntad lo
que no existia fue creado” (Ap4,11). "jCuan
numerosas son tus obras, Senor! Todas las
has hecho con sabiduria” (Sa/104,24).
"Bueno es el Senor para con todos, y sus
ternuras sobre todas sus obras” (Sa/ 145,9).

Dios crea “de la nada”

296 Creemos que Dios no necesita nhada
preexistente ni ninguna ayuda para crear (cf.
Concilio Vaticano I: DS 3022). La creacidn
tampoco es una emanacion necesaria de la
substancia divina (cf. /bid., 3023-3024). Dios
crea libremente "de la nada” (Concilio de

67



Letran IV: DS 800; Concilio Vaticano I: ibid.,
3025):

«;Qué tendria de extraordinario si Dios
hubiera sacado el mundo de una materia
preexistente? Un artifice humano, cuando se
le da un material, hace de él todo lo que
quiere. Mientras que el poder de Dios se
muestra precisamente cuando parte de la
nada para hacer todo lo que quiere» (San
Tedfilo de Antioquia, Ad Autolycum, 2,4: PG
6, 1052).

297 La fe en la creacion "de la nada" esta
atestiguada en la Escritura como una verdad
llena de promesa y de esperanza. Asi la
madre de los siete hijos macabeos los alienta
al martirio:

«Yo no sé como aparecisteis en mis entranas,
ni fui yo quien os regalo el espiritu y la vida,
ni tampoco organicé yo los elementos de
cada uno. Pues asi el Creador del mundo, el
que modelé al hombre en su nacimiento y
proyecté el origen de todas las cosas, os
devolvera el espiritu y la vida con
misericordia, porque ahora no mirais por
vosotros mismos a causa de sus leyes [...] Te
ruego, hijo, que mires al cielo y a la tierra y,
al ver todo lo que hay en ellos, sepas que a
partir de la nada lo hizo Dios y que también
el género humano ha llegado asi a la
existencia» (Z2M7,22-23.28).

68



298 Puesto que Dios puede crear de la nada,
puede por el Espiritu Santo dar la vida del
alma a los pecadores creando en ellos un
corazon puro (cf. $a/51,12), y la vida del
cuerpo a los difuntos mediante Ia
Resurreccion. El "da la vida a los muertos y
llama a las cosas que no son para que sean”
(RPm4,17). Y puesto que, por su Palabra,
pudo hacer resplandecer la luz en las
tinieblas (cf. Gn 1,3), puede también dar la
luz de la fe a los que lo ignoran (cf. 2 Co 4,0).

Dios crea un mundo ordenado y bueno

299 Porque Dios crea con sabiduria, la
creacion esta ordenada: "Tu todo Ilo
dispusiste con medida, numero y peso”’
(56 11,20). Creada en y por el Verbo eterno,
“imagen del Dios invisible" (Co/1,15), Ia
creacion esta destinada, dirigida al hombre,
imagen de Dios (cf. Gn 1,26), llamado a una
relacion personal con Dios. Nuestra
inteligencia, participando en la Iluz del
Entendimiento divino, puede entender lo
que Dios nos dice por su creacion
(cf. $Sa/19,2-5), ciertamente no sin gran
esfuerzo y en un espiritu de humildad y de
respeto ante el Creador y su obra
(cf. /b42,3). Salida de la bondad divina, la
creacion participa en esa bondad ("Y vio Dios
que era bueno [--] muy
bueno™ Grn 1,4.10.12.18.21.31). Porque Ila
creacion es querida por Dios como un don
dirigido al hombre, como una herencia que

69



le es destinada y confiada. La Iglesia ha
debido, en repetidas ocasiones, defender la
bondad de la creacion, comprendida la del
mundo material (cf. San Leén Magno,
c. Quam laudabiliter, DS, 286; Concilio de
Braga I: ibid., 455-463; Concilio de Letran
IV: ibid., 800; Concilio de
Florencia: /ibid.,1333;  Concilio  Vaticano
I: ibid., 3002).

Dios transciende la creacion y esta presente
en ella

300 Dios es infinitamente mas grande que
todas sus obras (cf. 5/43,28): "Su majestad es
mas alta que los cielos" (Sa/8,2), "su
grandeza no tiene medida” (Sa/ 145,3). Pero
porque es el Creador soberano y libre, causa
primera de todo lo que existe, esta presente
en lo mas intimo de sus criaturas: "En él
vivimos, nos movemos Yy existimos"
(Hch 17,28). Segun las palabras de san
Agqustin, Dios es superior summo meo et
interior intimo meo ("Dios esta por encima
de lo mas alto que hay en mi y esta en lo mas
hondo de mi intimidad") (Confessiones,
3,6,11).

Dios mantiene y conduce la creacion

301 Realizada la creacion, Dios nho abandona
su criatura a ella misma. No sélo le da el sery
el existir, sino que la mantiene a cada
instante en el ser, le da el obrar y la lleva a su
término. Reconocer esta dependencia

70



completa con respecto al Creador es fuente
de sabiduria y de libertad, de gozo y de
confianza:

«Amas a todos los seres y nada de lo que
hiciste aborreces pues, si algo odiases, no lo
hubieras creado. Y ;j;codmo podria subsistir
cosa que no hubieses querido? ;Como se
conservaria si no la hubieses llamado? Mas
tu todo lo perdonas porque todo es tuyo,
Serior que amas la vida» (Sb 11, 24-26).

V Dios realiza su designio: la divina
providencia

302 La creacion tiene su bondad y su
perfeccion  propias, pero no salid
plenamente acabada de las manos del
Creador. Fue creada "en estado de via" (in
statu viae) hacia una perfeccion ultima
todavia por alcanzar, a la que Dios Ia
destind. Llamamos divina providencia a las
disposiciones por las que Dios conduce la
obra de su creacion hacia esta perfeccion:

«Dios guarda y gobierna por su providencia
todo lo que cred, "alcanzando con fuerza de
un extremo al otro del mundo y
disponiéndolo todo suavemente” ($68, 1).
Porque "todo esta desnudo y patente a sus
ojos” (Hb4, 13), incluso cuando haya de
suceder por libre decision de las criaturas»
(Concilio Vaticano I: DS, 3003).

71



303 EIl testimonio de la Escritura es unanime:
la solicitud de la divina providencia es
concreta e inmediata; tiene cuidado de todo,
de las cosas mas pequenas hasta los grandes
acontecimientos del mundo y de la historia.
Las sagradas Escrituras afirman con fuerza la
soberania absoluta de Dios en el curso de los
acontecimientos: "Nuestro Dios en los cielos
y en la tierra, todo cuanto le place lo realiza”
(Sa/ 115, 3); y de Cristo se dice: "Si El abre,
nadie puede cerrar; si El cierra, nadie puede
abrir” (Ap 3, 7); "hay muchos proyectos en el
corazén del hombre, pero solo el plan de
Dios se realiza” (Pr19, 21).

304 Asi vemos al Espiritu Santo, autor
principal de la sagrada Escritura, atribuir con
frecuencia a Dios acciones sin mencionar
causas segundas. Esto no es “una manera de
hablar” primitiva, sino un modo profundo de
recordar la primacia de Dios y su serforio
absoluto sobre la historia y el mundo
(cf /s 10,5-15; 45,5-7; Dt32,39; 5/ 11,14) y de
educar asi para la confianza en El. La oracién
de los salmos es la gran escuela de esta
confianza (cf Sa/22; 32; 35; 103; 138).

305 Jesus pide un abandono filial en la
providencia del Padre celestial que cuida de
las mas pequenas necesidades de sus hijos:
"No andéis, pues, preocupados diciendo:
iqué vamos a comer? ;qué vamos a beber?
[...] Ya sabe vuestro Padre celestial que tenéis
necesidad de todo eso. Buscad primero su

72



Reino y su justicia, y todas esas cosas se os
daran por anadidura” (Mt6, 31-33; cf Mt 10,
29-31).

La providencia y las causas segundas

306 Dios es el Senor soberano de su
designio. Pero para su realizacion se sirve
también del concurso de las criaturas. Esto
no es un signo de debilidad, sino de la
grandeza y bondad de Dios todopoderoso.
Porque Dios no da solamente a sus criaturas
la existencia, les da también la dignidad de
actuar por si mismas, de ser causas Yy
principios unas de otras y de cooperar asi a
la realizacion de su designio.

307 Dios concede a los hombres incluso
poder participar libremente en su
providencia confiandoles la responsabilidad
de "someter” la tierra y dominarla (cf Gn 1,
26-28). Dios da asi a los hombres el ser
causas inteligentes y libres para completar la
obra de la Creacidon, para perfeccionar su
armonia para su bien y el de sus proéjimos.
Los hombres, cooperadores a menudo
inconscientes de la voluntad divina, pueden
entrar libremente en el plan divino no sdlo
por su acciones y sus oraciones, Ssino
también por sus sufrimientos (cf Co/1, 24).
Entonces llegan a ser plenamente
"colaboradores [...] de Dios" (7 Co3,9; 1 Ts3,
2) y de su Reino (cf Co/4, 11).

73



308 Es una verdad inseparable de la fe en
Dios Creador: Dios actua en las obras de sus
criaturas. Es la causa primera que opera en y
por las causas segundas: "Dios es quien obra
en vosotros el querer y el obrar, como bien le
parece” (Flp 2, 13; cf 7 Co 12, 6). Esta verdad,
lejos de disminuir la dignidad de la criatura,
la realza. Sacada de la nada por el poder, la
sabiduria y la bondad de Dios, no puede
nada si esta separada de su origen, porque
“sin el Creador la criatura se diluye” (GS 36,
3); menos aun puede ella alcanzar su fin
ultimo sin la ayuda de la gracia (cf Mt19,
26;Jn15,5; Fip 4, 13).

La providencia y el escandalo del mal

309 Si Dios Padre todopoderoso, Creador del
mundo ordenado y bueno, tiene cuidado de
todas sus criaturas, ;por qué existe el mal? A
esta pregunta tan apremiante como
inevitable, tan dolorosa como misteriosa no
se puede dar una respuesta simple. EI
conjunto de la fe cristiana constituye la
respuesta a esta pregunta: la bondad de la
creacion, el drama del pecado, el amor
paciente de Dios que sale al encuentro del
hombre con sus Alianzas, con la Encarnacion
redentora de su Hijo, con el don del Espiritu,
con la congregacion de la Iglesia, con la
fuerza de los sacramentos, con la llamada a
una vida bienaventurada que las criaturas
son invitadas a aceptar libremente, pero a la
cual, también libremente, por un misterio

74


https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html

terrible, pueden negarse o rechazar. No hay
un rasgo del mensaje cristiano que no sea en
parte una respuesta a la cuestion del mal.

310 Pero ;jpor qué Dios no cre6 un mundo
tan perfecto que en él no pudiera existir
ningun mal? En su poder infinito, Dios
podria siempre crear algo mejor (cf santo
Tomas de Aquino, §. 7h., 1, q. 25, a. 6). Sin
embargo, en su sabiduria y bondad infinitas,
Dios quiso libremente crear un mundo "en
estado de via" hacia su perfecciéon ultima.
Este devenir trae consigo en el designio de
Dios, junto con la aparicion de ciertos seres,
la desaparicion de otros; junto con lo mas
perfecto lo menos perfecto; junto con las
construcciones de la naturaleza también las
destrucciones. Por tanto, con el bien fisico
existe también e/ mal fisico, mientras la
creacion no haya alcanzado su perfeccion (cf
Santo Tomas de Aquino, Summa contra
gentiles, 3, 71).

311 Los angeles y los hombres, criaturas
inteligentes y libres, deben caminar hacia su
destino ultimo por eleccion libre y amor de
preferencia. Por ello pueden desviarse. De
hecho pecaron. Y fue asi como e/ mal
moral entré en el mundo,
incomparablemente mas grave que el mal
fisico. Dios no es de ninguna manera, ni
directa ni indirectamente, la causa del mal
moral, (cf San Agustin, De libero arbitrio, 1,
1, 1: PL 32, 1221-1223; Santo Tomas de

75



Aquino, S. 7Th. 1-2, Q. 79, a. 1). Sin embargo,
lo permite, respetando la libertad de su
criatura, y, misteriosamente, sabe sacar de él
el bien:

«Porque el Dios todopoderoso [..] por ser
soberanamente bueno, no permitiria jamas
que en sus obras existiera algan mal, si El no
fuera suficientemente poderoso y bueno
para hacer surgir un bien del mismo mal»
(San Agustin, Enchiridion de fide spe et
caritate, 11, 3).

312 Asi, con el tiempo, se puede descubrir
que Dios, en su providencia todopoderosa,
puede sacar un bien de las consecuencias de
un mal, incluso moral, causado por sus
criaturas: "No fuisteis vosotros, dice José a
sus hermanos, los que me enviasteis aca,
sino Dios [..] aunque vosotros pensasteis
hacerme dano, Dios lo penso para bien, para
hacer sobrevivir [...] un pueblo numeroso”
(Gn45, 8;50, 20; cf 762, 12-18 vulg.). Del
mayor mal moral que ha sido cometido
jamas, el rechazo y la muerte del Hijo de
Dios, causado por los pecados de todos los
hombres, Dios, por la superabundancia de su
gracia (cf Rm5, 20), sacé el mayor de los
bienes: la glorificacion de Cristo y nuestra
Redencion. Sin embargo, no por esto el mal
se convierte en un bien.

76



313 "En todas las cosas interviene Dios para
bien de los que le aman" (K#m8, 28). EIl
testimonio de los santos no cesa de
confirmar esta verdad:

Asi santa Catalina de Siena dice a "los que se
escandalizan y se rebelan por lo que les
sucede™: "Todo procede del amor, todo esta
ordenado a la salvacion del hombre, Dios no
hace nada que no sea con este fin" ( Dialoghi,
4, 138).

Y santo Tomas Moro, poco antes de su
martirio, consuela a su hija: "Nada puede
pasarme que Dios no quiera. Y todo lo que EI
quiere, por muy malo que nos parezca, es en
realidad lo mejor" (Carta de prisiorn; cf.
Liturgia de las Horas, lll, Oficio de lectura 22
junio).

Y Juliana de Norwich: "Yo comprendi, pues,
por la gracia de Dios, que era preciso
mantenerme firmemente en la fe [...] y creer
con no menos firmeza que todas las cosas
seran para bien [..] Tu misma veras que
todas las cosas seran para bien" [“Thou shalt
see thyself that all manner of thing shall be
well” (Revelation 13, 32).

314 Creemos firmemente que Dios es el
Serior del mundo y de la historia. Pero los
caminos de su providencia nos son con
frecuencia desconocidos. Solo al final,
cuando tenga fin nuestro conocimiento
parcial, cuando veamos a Dios "cara a cara”

77



(7 Co13, 12), nos seran plenamente
conocidos los caminos por los cuales, incluso
a través de los dramas del mal y del pecado,
Dios habra conducido su creacion hasta el
reposo de ese Sabbat (cf Gn 2, 2) definitivo,
en vista del cual creo el cielo y la tierra.

Resumen

315 En /a creacion del mundo y del hombre,
Dios ofrecio el primero y universal
testimonio de su amor todopoderoso y de su
sabiduria, el primer anuncio de su ‘designio
benevolente” que encuentra su fin en la
nueva creacion en Cristo.

316 Aunque la obra de la creacion se
atribuya particularmente al Padre, es
igualmente verdad de fe que el Padre, el Hijo
y el Espiritu Santo son el principio unico e
indivisible de la creacion.

317 Solo Dios ha creado el universo,
libremente, sin ninguna ayuda.

318 Ninguna criatura tiene el poder infinito
que es necesario para ‘crear” en el sentido
propio de la palabra, es decir, de producir y
de dar el ser a lo que no lo tenia en modo
alguno (llamar a la existencia de la nada) (cf
Congregacion para la Educacion Catolica,

78



Decreto del 27 de julio de 1914 Theses
approbatae philosophiae tomisticae:
DS 3624).

319 Dios creo el mundo para manifestar y
comunicar su gloria. La gloria para la que
Dios creo a sus criaturas consiste en que
tengan parte en su verdad, su bondad y su
belleza.

320 Dios, que ha creado el universo, /o
mantiene en la existencia por su Verbo, ‘el
Hijo que sostiene todo con su palabra
poderosa” b 1, 3] y por su Espirita Creador
que da la vida.

321 La divina providencia consiste en las
disposiciones por las que Dios conduce con
sabiduria y amor todas las criaturas hasta su
fin ultimo.

322 Cristo nos invita al abandono filial en la
providencia de nuestro Padre celestial
[cFMt 6, 26-34) y el apostol san Pedro insiste:
“Confiadle todas vuestras preocupaciones
pues él cuida de vosotros” (1 P 5, 7; cfSal 55,
23).

323 La providencia divina actua también por
la accion de las criaturas. A Jlos seres
humanos Dios /les concede cooperar
libremente en sus designios.

324 La permision divina del mal fisico y de/
mal moral es misterio que Dios esclarece por
su Hijo, Jesucristo, muerto y resucitado para

79



vencer el mal. La fe nos da la certeza de que
Dios no permitiria el mal si no hiciera salir e/
bien del mal mismo, por caminos que
nosotros solo conoceremos plenamente en
la vida eterna.

Teologia de Ia creacion
(una sintesis)

El Catecismo de la Iglesia Catolica
(1992) ofrece, al final de las cien paginas
sobre este tema, un resumen de los diversos
puntos de Ila Teologia de la creacion.
Seguimos la numeracion del texto:

315 En la creacion del mundo y del hombre,
Dios ofreci6 el primero y universal
testimonio de su amor todopoderoso y de su
sabiduria, el primer anuncio de su "designio
benevolente” que encuentra su fin en la
nueva creacion en Cristo.

316 Aunque la obra de la creacion se
atribuya particularmente al Padre, es
igualmente verdad de fe que el Padre, el Hijo
y el Espiritu Santo son el principio unico e
indivisible de la creacion.

80



317 Solo Dios ha creado el universo,
libremente, sin ninguna ayuda.

318 Ninguna criatura tiene el poder infinito
que es necesario para "crear” en el sentido
propio de la palabra, es decir, de producir y
de dar el ser a lo que no lo tenia en modo
alguno (llamar a la existencia de la nada) (cf
Congregacion para la Educacion Catdlica,
Decreto del 27 de julio de 1914, Theses
approbatae philosophiae tomisticae:
DS 3624).

319 Dios creé el mundo para manifestar y
comunicar su gloria. La gloria para la que
Dios cre6 a sus criaturas consiste en que
tengan parte en su verdad, su bondad y su
belleza.

320 Dios, que ha creado el universo, lo
mantiene en la existencia por su Verbo, “el
Hijo que sostiene todo con su palabra
poderosa” (Hb 1, 3) y por su Espirita Creador
que da la vida.

321 La divina providencia consiste en las
disposiciones por las que Dios conduce con
sabiduria y amor todas las criaturas hasta su
fin ultimo.

322 Cristo nos invita al abandono filial en la
providencia de nuestro Padre celestial
(cf Mt 6, 26-34) y el apostol san Pedro insiste:
"Confiadle todas vuestras preocupaciones

81



pues €l cuida de vosotros” (1 P 5, 7; cf Sal 55,
23).

323 La providencia divina actua también por
la accibn de las criaturas. A los seres
humanos Dios les concede cooperar
libremente en sus designios.

324 La permision divina del mal fisico y del
mal moral es misterio que Dios esclarece por
su Hijo, Jesucristo, muerto y resucitado para
vencer el mal. La fe nos da la certeza de que
Dios no permitiria el mal si no hiciera salir el
bien del mal mismo, por caminos que
nosotros s6lo conoceremos plenamente en
la vida eterna.

82



9

Una teologia de Ia
creacion en 12 puntos:s

Cuando los cristianos hablan hoy
acerca de la doctrina de la creacion, gran
parte de la discusion inmediatamente se
enfoca en cuando ocurrié la creacién, como
se relaciona con las  afirmaciones
evolucionistas, tierra vieja, tierra joven, y
cosas similares. Ciertamente, esas preguntas
son importantes, pero no son el lugar en el
que la Biblia misma coloca el énfasis
principal. Déjame explicar qué quiero decir
con eso.

Hace mas de 50 anos, Francis

Schaeffer escribiéo un libro llamado Genesis
in Space and Time 29[Génesis en el espacio y

28 12 diciembre, 2018 don carson “La teologia de la
creacion en 12 puntos”.
https://www.coalicionporelevangelio.org/articulo/un
a-teologia-la-creacion-12-puntos/

29 https://www.amazon.com/Genesis-Space-Bible-
Commentary-Layman-
ebook/dp/B0032CVB9W/ref=sr_1_1_twi_kin_1?tag=t
hegospcoal-20

83


https://www.amazon.com/Genesis-Space-Bible-Commentary-Layman-ebook/dp/B0032CVB9W/ref=sr_1_1_twi_kin_1?tag=thegospcoal-20
https://www.amazon.com/Genesis-Space-Bible-Commentary-Layman-ebook/dp/B0032CVB9W/ref=sr_1_1_twi_kin_1?tag=thegospcoal-20
https://www.coalicionporelevangelio.org/autor/don-carson/
https://www.coalicionporelevangelio.org/articulo/una-teologia-la-creacion-12-puntos/
https://www.coalicionporelevangelio.org/articulo/una-teologia-la-creacion-12-puntos/
https://www.amazon.com/Genesis-Space-Bible-Commentary-Layman-ebook/dp/B0032CVB9W/ref=sr_1_1_twi_kin_1?tag=thegospcoal-20
https://www.amazon.com/Genesis-Space-Bible-Commentary-Layman-ebook/dp/B0032CVB9W/ref=sr_1_1_twi_kin_1?tag=thegospcoal-20
https://www.amazon.com/Genesis-Space-Bible-Commentary-Layman-ebook/dp/B0032CVB9W/ref=sr_1_1_twi_kin_1?tag=thegospcoal-20
https://www.amazon.com/Genesis-Space-Bible-Commentary-Layman-ebook/dp/B0032CVB9W/ref=sr_1_1_twi_kin_1?tag=thegospcoal-20

tiempo]. En él, Schaeffer hizo una pregunta
que me parece cada vez mas fundamental:
éQué es lo minimo, él pregunta, que
debemos obtener de Génesis 1-11 para que
el resto de la Biblia sea coherente y
verdadera?

Ahora, él no esta preguntando qué es
lo maximo que puedes obtener de Génesis 1-
11y Génesis 1-3 en particular, sino: ;Qué es
lo minimo sobre lo que debemos estar
seguros, claros, para que el resto de la Biblia
sea coherente y verdadera? Esta es una
pregunta muy astuta, porque es una manera
de decir: Esas son las cosas que mas
debemos enfatizar y las menos negociables.

Permiteme delinear algunas de esas
cosas. Este es solo un resumen. Cada uno de
los puntos que trataré podrian facilmente ser
mas desarrollados. En lugar de eso, abordaré
un punado de ellos rapidamente.

1) Dios esta primero. Este es un punto muy
elemental, pero necesita ser articulado.
Antes de que hubiera cualquier otra cosa,
antes de que hubiera un universo en el
principio: Dios. El esta primero. Y esto se
desarrolla en otros pasajes de las Escrituras
para mostrar que Dios no era dependiente
de nosotros en la eternidad pasada. No es
que Dios necesitara el universo para no estar
solo. Eventualmente, la Biblia desarrolla la

84



nocion de Dios de muchas maneras para
mostrar que en el pasado el Padre amaba al
Hijo y el Hijo amaba al Padre. Asi que habia
una perfeccion de amor en el pasado.

Esto es muy diferente a, por ejemplo,
la vision del Islam, donde el Islam es lento
para hablar de Dios como un Dios de amor,
porque eso asume la importancia de alguien
mas. Y en su insistencia de la singularidad,
soberania, y distancia de Dios, ellos pueden
enfatizar que Dios es grande y grandioso. Es
dificil para ellos enfatizar que Dios es amor.
El Coran rara vez habla en esos términos.
Pero la Biblia como un todo insiste que Dios
es amor, porque en un solo Dios, milagrosa y
extranamente, Dios también es otro. En la
unidad de Dios hay una complejidad tal que
Dios ama al Hijo, el Hijo ama a Dios, incluso
en la eternidad pasada, y El no necesita el
universo.

Dios es amor, porque en un solo Dios,
milagrosa y extranamente, Dios también es
otro. En la unidad de Dios hay una
complejidad tal que Dios ama al Hijo, el Hijo
ama a Dios, incluso en la eternidad pasada, y
El no necesita el universo.

2) Dios habla. El es un Dios que habla. Lo
primero que hace es hablar, y por su
poderosa palabra Ilama al universo a
existencia. Ahora, eso se vuelve

85


javascript:void(0);

paradigmatico de Dios revelandose en
palabras. A través de toda la Biblia, Dios es
un Dios que habla, y El se atreve a hablar en
palabras que los humanos pueden entender.

3) Dios lo hizo todo.Eso es contrario al
panteismo, en el que todo en el universo es
Dios. Eso es contra el panenteismo, en el que
todo en el universo es Dios, pero Dios no es
todo en el universo. Esto es, queda un
poquito de Dios ademas de todo lo que ha
sido hecho que existe en el universo. Pero
aqui hay una distincion entre Dios, quien
existe antes que todo en el universo, y el
orden creado. Esta en contra de cualquier
dualismo ontolégico, esto es una clase de
dualismo en la que hay una fuerza buena y
una fuerza mala, o una fuerza con un lado
bueno y un lado malo. Esto no es La Guerra
de las Galaxias.

4) Hay un Dios que es bueno y que hizo todo
bueno. Asi que el origen de la maldad no es
intrinsecamente una ley buena y una ley
mala que estan en competencia. Incluso
cuando se presenta la serpiente, se presenta
como la mas sutil de las criaturas que Dios
creo. Por tanto, nunca hay ni siquiera un
atisbo de dualismo o algo parecido. Hay un
solo Dios soberano sobre todo.

86



Sé que esto hace que surjan toda clase
de preguntas. ;Como se relaciona Dios con
el bien y el mal? Bueno, la Biblia hace mucho
énfasis en Dios relacionandose con el bien y
el mal de manera asimétrica. Esto es, El se
relaciona con el bien y el mal de maneras
diferentes. El se relaciona con el bien de
manera que el bien siempre se acredita a El y
el mal siempre se acredita a causalidades
secundarias, como la serpiente, aunque esta
no puede eliminar la soberania de Dios.

Cuando Pablo se encuentra
evangelizando a los paganos en Hechos 17,
en la gran ciudad de Atenas, una de las
cosas que él enfatiza es que Dios es
soberano y que el Creador de todas las cosas
no necesita nada. Los dioses paganos son
finitos. Tienen necesidades, miedos, lujurias,
gozos, tristezas, triunfos, y mas. Asi que
mucho de la religiéon es: dame y yo te doy.
Ofrece los sacrificios correctos a los dioses y
terminaras con un bebé gordito y saludable.
Asi luce la religion y el mundo pagano.
Funciona con intercambios. Pero si Dios hizo
todo y no necesita nada, ;como haces
negocios con EI?

5) El inicio de la necesidad de la doctrina de
la gracia se establecié en la narrativa de la
doctrina de la creacién. Dios hizo todo
bueno. Y eso quiere decir, en quinto lugar,

87



que los seres humanos son responsables
delante de Dios. El fundamento de nuestra
responsabilidad delante de Dios es la
doctrina de la creacion. Se convierte en la
fuente de la alabanza del creyente (Salmos
33; Apocalipsis 4). Esta incluida en Ila
narrativa repetidamente.

Alaba a Dios porque fuimos hechos
por El y para El, y somos responsables
delante de ElL. Es lo correcto, bueno, y
razonable. Y en este contexto, entonces,
cuando las personas dicen hoy, “Escucha, no
me molesta si tienes tu religion, tu Jesus, y tu
Biblia. Pero yo soy una persona espiritual
también. Tengo mi propia religion. Tengo mi
propia perspectiva sobre lo divino y lo
espiritual. Deja de forzarme a ese Jesus
tuyo”, tarde o temprano, aunque podria ser
sabio y amoroso alejarse un poco e
intentarlo otro dia, sin embargo, tarde o
temprano, el cristiano amoroso tendra que
decir —muy gentilmente cuando estén
tomando un café y en el contexto de una
relacion de confianza— el cristiano tendra
que decir: lo que no puedo hacer es
alejarme, porque Dios te hizo y por lo tanto
te debes a El y tendras que rendir cuentas a
El.

Asi que el fundamento de nuestra
responsabilidad delante de Dios, nuestra
responsabilidad a El y el hecho de que,
porque El es Dios y que El sera el juez

88



definitivo de nuestras reacciones a El, se
presentan, en principio, en los capitulos
iniciales del libro de Génesis.

6) Luego, en sexto lugar, hay pistas —y no
mas que eso— de la complejidad de Dios en
expresiones como: “Hagamos al hombre a
Nuestra imagen” (Gn. 1:26). Algunas
personas han intentado entenderlo como un
plural de majestad, pero no hay indicios
reales de esto en el contexto, o de que sea
Dios y la corte celestial o algo por el estilo;
no hay indicios reales de esto en el contexto.
Creo que en Génesis 1-3 hay muchos,
muchos temas que se introducen sin quedar
claros. Esto es, son expresiones que estan
llenas de significado. Seria un error leer:
“Hagamos una doctrina completa de Ila
Trinidad”. No esta ahi. Los componentes no
estan ahi.

Pero hay una pista de ello. Hay una
sombra de que Dios no es simplemente uno
y ya. El es un Dios. Y sin embargo también
hay tal complejidad en Dios que existe otro.
Encuentras esas pistas de manera incipiente
en el Antiguo Testamento y muy claramente
en el Nuevo Testamento, cuando encuentras
un pasaje como Juan 5. Dios esta
determinado a que todos honren al Hijo
incluso mientras honran al Padre, y antes,
“En el principio”, dice el Evangelio de Juan,

89


https://biblia.com/bible/nblh/G%C3%A9n.%201.26?culture=es

“ya existia el Verbo, y el Verbo estaba con
Dios”, el companero de Dios, “y el Verbo era
Dios”, Dios mismo (Jn. 1:1).

Asi que tienes mas y mas y mas
sombras hasta que obtienes la clase de
formula que obtienes en el siglo cuarto DC.
Pero aunque el Nuevo Testamento es mucho
mas claro respecto a esas cosas, tienes
semillas ya plantadas en la doctrina de la
creacion. Y yo diria que tienes otras semillas.
Yo solo mencionaré tres o cuatro.
Apareceran mas adelante en la lista.

Por ejemplo, los cristianos han
discutido por muchos arnos si existe un pacto
de obras, como frecuentemente se le llama,
con Adan en Génesis 2-3. Algunos han dicho
muy firmemente “si”, otros han dicho muy
firmemente “no”. Los que dicen “no” senalan
el hecho de que la palabra “pacto” no se usa.
Y es cierto que la palabra “pacto” no se usa.
Sin embargo, si hay una especie de acuerdo
establecido e impuesto por un Dios soberano
que demanda obediencia con la amenaza de
juicio a menos que haya obediencia. Muchos
de los elementos que existen en el
pensamiento de pacto ya existen en Génesis
1-3.

O, por ejemplo, el tabernaculo no se
menciona hasta el tiempo de Moisés, y el
templo no se menciona hasta el tiempo de
David y Salomoén. Y sin embargo, muchos

90


https://biblia.com/bible/nblh/Juan.%201.1?culture=es

han senalado que el tabernaculo y el templo
son lugares de reunion entre Dios y sus
portadores de su imagen. Y en ese momento
el Edén es el lugar donde se reunen Dios y
sus portadores de imagen. Asi que se
empiezan a senalar muchas, muchas
sombras de la teologia del templo que ya
tienen lugar en el jardin. Y, si lo deseas,
puedes decir que la palabra “templo” no se
utiliza. Sin embargo, las sombras, Ilos
primeros pasos hacia ese tipo de cosas, ya
estan ahi en el registro de Génesis 1-3.

Y, si tuviera el espacio, podria
mostrarte que hay alrededor de una docena
de estos temas que ya estan incluidos en la
estructura. Mencionaré solo uno mas de
pasada. La palabra “rey” no se utiliza; Dios
presentandose como Rey. Sin embargo, no
hay duda de que El reina. Y El reina sobre lo
que El ha hecho. Asi que la nocién de Dios
como Rey esta incluida en la narrativa.

7) Luego, en séptimo lugar, los humanos se
presentan como creados a la imagen de
Dios. Eso se convierte en un tema principal
que se encuentra a través de todas las
Escrituras. Dios hace a los seres humanos a
Su imagen y semejanza para que de algunas
maneras sean como el resto de la creacion:
hechos por Dios a partir del polvo. Y de otras
maneras son unicos y valdria mucho la pena

91



desarrollar algunas de las cosas que estan
ligadas a esta nocion de la imagen de Dios.

Unas de las razones por las que los
cristianos encuentran tan dificil estar de
acuerdo en lo que implica exactamente esta
nocion es que, una vez mas, creo que es una
expresion llena de significado. Es un
contorno que sera llenado con mucho mas
detalle en los capitulos y libros siguientes, y
que recorre todas las Escrituras, que los seres
humanos son criaturas unicas. Por un lado,
se supone que reflejemos a Dios. Somos su
imagen. Por otro lado, pertenecemos al
polvo. Fuimos hechos del polvo. Somos parte
del orden creado y no debemos ser
confundidos con Dios. Asi que este orden
creado es extraordinariamente importante.

8) Luego, en octavo Ilugar, tenemos la
mayordomia sobre la creacion.

9) En noveno Iugar, en Génesis 2se
encuentrauna especie de orden y
estructura. En el 1:26-27 leemos: “Hagamos
al hombre a Nuestra imagen”. Asi que el
hombre y la mujer son igualmente hechos a
la imagen de Dios, pero de cierta forma
binaria. Hay un hombre y una mujer, y
ambos son hechos a la imagen de Dios.
Después, en el capitulo 2, el registro de la
creacion se describe con mas detalle y vemos
que uno fue hecho primero y el otro fue

92



hecho a partir del primero. Esto es, Adan fue
hecho primero y ella fue hecha a partir de él;
por tanto, parte de la humanidad y para él
de manera especial. Hasta ese punto no es
una relacioén reciproca.

Entonces, la relacion entre el hombre
y la mujer se desarrolla de varias maneras. Y
eso es parte de la preparacion para el relato
de la caida. Y esa clase de cosas también se
desarrollan en términos de la relacion entre
el hombre y la mujer mas adelante en la
Escritura (1 Co. 11;1 Ti. 2; y en otros
lugares).

10) Luego tenemos escatologia
anticipada por todo esto. No es por nada
que el profeta Isaias en el siglo 8 a. C.
anticipa que lo que Dios hara por su pueblo
al final es proveer un cielo nuevo y una tierra
nueva. Y ese lenguaje esta lleno de
anticipacion y gloria por lo que todavia falta
por revelarse. Y finalmente aparece en
Apocalipsis 21.

Pero se remonta a la primera creacion,
y aunque la expresion “cielo nuevo y tierra
nueva” no aparece, como lo hace en
Apocalipsis 21 o 2 Pedro, el tema esta ligado
con los detalles de Romanos 8, por ejemplo.
El orden creado entero esta sujeto a muerte
y deterioro debido al pecado y la rebelion. Y
gime esperando por nuestra adopcion como

93


https://biblia.com/bible/nblh/1%20Cor.%2011?culture=es
https://biblia.com/bible/nblh/1%20Tim.%202?culture=es

hijos, esto es, la culminacion de Ia
glorificaciéon de los creyentes. Asi que eso
anticipa enormemente la narrativa biblica.

11) El inicio del dia de reposo esta ligado con
el descanso del Serior. El texto no dice que el
dia de reposo fue impuesto hasta este punto.
Dice que Dios descansé en el séptimo dia.
Pero cuando el dia de reposo se instituye
legalmente en el Decalogo, el texto mismo
deliberadamente regresa a la
creacion. Acuérdate del dia de reposo para
santificarlo. Porque en seis dias hizo el Serior
los cielos y la tierra, etcétera (mira Ex. 20:8-
11). Esto también se retoma incluso en
Apocalipsis 4 para construir una teologia del
descanso que no podemos desarrollar en
este momento. Pero inicia en los primeros
capitulos de Génesis.

12) Y, finalmente, esta no es una lista
exhaustiva pero un numero apostoélico nos
servira: En el resto de la Biblia existe un gran
énfasis en la grandeza de Dios testificada
por su creacién. Vale la pena leer en este
momento pasajes como Salmos 8o 19 y
meditar calladamente en ellos, o en algunos
textos espectaculares en Isaias 40-45. Leer a
través de esos capitulos nos recuerda que
Dios es soberano sobre la creacion, conoce el
principio y el final, y todo rendira cuentas

94


https://biblia.com/bible/nblh/%C3%89xo.%2020.8-11?culture=es
https://biblia.com/bible/nblh/%C3%89xo.%2020.8-11?culture=es

delante de El El es el alfarero soberano. El
orden creado es simplemente lo que EI hace.

Dios es soberano sobre la creacion, conoce el
principio y el final, y todo rendira cuentas
delante de El.

Pasajes como Isaias 40:2, Isaias 43:15,
partes de Isaias 44:2-24, Isaias 45:11-12, y
otros mas, son pasajes que nos llaman a
adorar a Dios por su grandeza y por el
despliegue de su gloria en la creacion, lo que
también se encuentra en Romanos 1. Dios
no tiene falta de testigos, porque su
existencia y gloria ya se muestran en el
mismo orden creado.

Génesis 1-2 y el enfoque en la creacidon
es el semillero de un gran numero de temas
biblicos y teoldgicos que nos dicen mucho
acerca de Dios, los seres humanos, Ia
estructura de la narrativa que finalmente
resulta en la venida de Cristo y en el
desenlace de todas las cosas resultando en la
gloria que ha de venir en el cielo nuevo y la
tierra nueva.

95


javascript:void(0);
https://biblia.com/bible/nblh/Isa%2040.2?culture=es
https://biblia.com/bible/nblh/Isa%2043.15?culture=es
https://biblia.com/bible/nblh/Isa%2044.2-24?culture=es
https://biblia.com/bible/nblh/Isa%2045.11-12?culture=es

96



10

Repensar el misterio de la
Creacion desde otras

categorias.
La teologia de la Creacion
en Teologia y Vida
(1960-1999)

Teologia y vida

version impresaISSN 0049-3449 version On-
lineISSN 0717-6295

Teol. vida v.41 n.3-4 Santiago 2000
http://dx.doi.org/10.4067/50049-
34492000000300006

Andrés Arteaga Manieu

Profesor de la Facultad de Teologia
Pontificia Universidad Catélica de Chile

Este articulo es parte de un proyecto de
investigacion que intenta pesquisar el
trabajo de reflexion teoldgica de la Facultad
de Teologia de la Pontificia Universidad
Catdlica de Chile, a la luz de lo reflejado en
una de sus revistas. Aunque el trabajo de Ila

97


http://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_serial&pid=0049-3449&lng=es&nrm=iso

docencia e investigacion superan lo que ha
consignado una revista de la Facultad, se
puede seguir desde alli alguna pista (1). De
alguna manera intenta recapitular lo que se
ha hecho en esta ultima mitad del siglo XX
en nuestro medio y que ha permanecido
registrado en la revista. En un tiempo que ha
sido profundamente fecundo para Ia
reflexion sobre la fe cristiana (2). Aqui en
particular, desde una perspectiva especifica
del misterio cristiano, el de la creacion. Y
parece que este fin de siglo es una buena
oportunidad para hacer esta recapitulacion y
también se puede considerar como un
deber, una responsabilidad. Porque, de
alguna manera, la clave para transitar en el
futuro en el camino de Ia teologia, esta en la
continuidad y en la superacion de lo que han
hecho nuestros maestros.

Ya desde el comienzo en 1960, Ia
revista Teologia y Vida se propuso reflejar la
actividad académica de la Facultad y de
alguna manera ser el eco de la reflexion
teologica en Chile. En la presentacion al
primer numero, se esperaba con este
instrumento colaborar en la superacion del
divorcio entre teologia y vida, que constituye
"el mayor mal de nuestro tiempo".

Marcos Mc Grath en su articulo ;Qué es /a
teologia? afirmaba que es necesario pensar
la fe en Chile, que nuestro pueblo cristiano
poco piensa la fe, que todo cristiano necesita

98


https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit1
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit2

de alguna manera ser un tedlogo y que una
fe viva sera "teologal” (3). La Facultad de
Teologia de la Pontificia Universidad Catdlica
de Chile no es el Ilugar donde
exclusivamente se hace teologia en Chile.
Pero es un lugar privilegiado como la unica
Facultad de estudios superiores de teologia
catolica en el pais. (Qué lugar tiene lIa
teologia de la creacién en la reflexion de
estos anos? ;Qué vacios notables se pueden
apreciar en este ambito? ;Qué perspectivas
de trabajo futuro hay a la luz de lo realizado?

1. UNA MIRADA DE CONJUNTO

El lugar de la teologia de la creacion en el
conjunto de articulos y estudios de esta
revista en sus 40 anos no es muy grande.
Solamente se pueden encontrar algo mas de
20 articulos que tengan una directa o
indirecta relacion con el tema de la creacion.
Es bueno agruparlos tematicamente en
ciertas areas. He escogido una biblica, otra
histérico-patristica, otra interdisciplinar y
una especificamente teoldgica sistematica.

Por una parte hay estudios biblicos, donde
encontramos varios articulos realizados por
el profesor Antonio Moreno, dedicado a la
ensenanza del Antiguo Testamento: La
historia en e/ AT, genero
literario (4), Leyendo la Biblia, Génesis 1,1-
2, 4a(5); Leyendo la Biblia, Génesis 2, 4b-3,

99


https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit3
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit4
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit5

24(6); La exégesis de Génesis 2,4b-3,.24.
Problemas de método (7); y finalmente Tarea
VY destino del hombre segun el AT|(8).
También se puede contabilizar un pequeno
articulo de J. Severino Croatto, £/ hombre en
el mundo segun Génesis (92). Es un avance de
un libro que se publicaria proximamente
sobre el tema de la creacion del hombre y
que es resefado por el Seminario
Latinoamericano de Documentacion, pues
ya habia aparecido en otra revista.

También se encuentran estudios patristicos e
historicos sobre la creacion, especialmente
referidos al tema de la creacion de Ia
persona humana. E/ origen del universo y
del hombre segun Filon de
Alejandria (10)y La creacion segun el
Hexameron de Basilio de Cesarea(11), obras
del profesor Sergio Zanartu; y también La
belleza originaria del hombre en la Gran
Catequesis de Gregorio de Nisa (12), fruto de
una tesis de licenciatura de Tomislav Koljatic.
Trabajos todos ellos que fueron presentados
en las jornadas de estudios patristicos. Otro
estudio histdrico es el de André Hubert, £/
monologion de San Anselmo de Canterbury.
La creacion como clave de lectura(13), que
sintetiza los resultados de una tesis de
licencia.

Otros estudios abordan la creacion, directa o
indirectamente, desde Ila relacion Dios-
mundo, Iglesia-mundo temporal o bien

100


https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit6
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit7
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit8
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit9
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit10
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit11
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit12
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit13

ciencia-fe. Es el caso de un pequeno articulo
de Silvestre Stenger en el primer humero de
la revista, Teologia y Ciencia Moderna (14),
también los articulos de Yves Congar, La
influencia creadora de la sociedad y de la
historia en el hombre cristiano(15); Juan
Ochagavia, Autoridad de /los Obispos en
asuntos temporales(16); Antonio Bentué
con Mundo y Espiritu(17)y Racionalidad
cientifica y teologia(18); y los estudios de
Sergio Silva, Giencia yfe en wuna UC:
posibilidades de una relacion mutuamente
enriquecedora (19), Dos arios de labor del
programa Fe Ciencia, Universidad (20),
ZEvolucion o creacion?(21) vy lLla técnica
moderna como objeto de Ila reflexion
teologica. Notas a proposito de un libro (22).
Desde las ciencias se encuentran las
ponencias de Jaime A. Rodriguez y Patricio
Rodrigo, E/ aporte de la ecologia al enfoque
holistico de los problemas del hombre y su
medio (23); y la de Rolando
Chuaqui, Algunas observaciones sobre Ila
relacion entre la fe religiosa, la teologia y las
ciencias naturales (24).

Directamente dedicados al tema de Ila
creacion, desde una perspectiva teoldgica
sistematica, tenemos el reciente panorama
de la situacion de la creacion en América
Latina de Fredy Parra, Creacion y escatologia
en la reflexion teologica
latinoamericana (25); parte del estudio de

101


https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit14
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit15
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit16
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit17
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit18
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit19
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit20
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit21
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit22
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit23
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit24
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit25

Juan Noemi, Hacia una teologia de /Ia
evangelizacion en América
Latina (26); y finalmente, del mismo autor el
reciente  estudio, Mysterium  Creationis.
Sobre la posibilidad de una aproximacion a
la realidad en cuanto creacion de Dios (27).

2. EL CONTEXTO

En otro lugar he estudiado la situacion
actual de la teologia de la creacién y el lugar
que ella tiene en la renovacidn teoldgica
promovida por el Concilio Vaticano Il (28).
Aqui se puede hacer una apretada sintesis
de lo que alli se resefiaba como situacion
actual y estado de la cuestion hasta el ano
1995. Creo que es en este contexto donde se
debe ubicar el aporte de estos estudios
arriba resenados. Si a principios de siglo la
teologia de la creacion presenta una imagen
tranquila y segura, es a costa del rechazo (o
la imposibilidad por el momento) de pensar
este misterio a partir de los
cuestionamientos de la cultura moderna, es
decir, de relegar el tema a un lugar
secundario y a un tratamiento mas filosofico
que teoldgico (29). La renovacion llega
progresivamente, segun los estudios de G.
Colombo, por tres problemas que se
manifiestan a la teologia, uno filoséfico, otro
biblico y uno finalmente cientifico. Fecha
clave es la publicacién de la enciclica Divino

102


https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit26
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit27
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit28
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit29

Afflante Spiritude Pio XIl en 1943 y la
apertura al movimiento ecuménico que le
permite a la teologia catélica ampliar sus
horizontes. En  definitiva todo un
movimiento de renovacion teolégica que
también repercute en la teologia de la
creacion. La teologia de la creacion ha
corrido la suerte de la teologia entera en
este siglo, ha participado de sus dificultades
y ventajas. Ante la postracion de principios
de siglo, ha participado de todos Ilos
movimientos de renovacion que han
colaborado a su reactivacion y renovacion
en esta segunda mitad. Y también hoy
participa de los desafios y esperanzas de la
reflexion teoldgica ante un nuevo milenio.
En los ultimos decenios resalta un
movimientode ecljpsamientoy reactivacion
del tema de Ila creaciéon (30), donde
se han dado las condiciones para un nuevo
planteamiento de la teologia de la creacion a
la luz de los cuestionamientos de la edad
moderna. Pero que aun es una tarea
pendiente (31).

En la bibliografia mas reciente se pueden
advertir algunas tendencias. En varios
manuales hay una nueva revision de Ia
historia del dogma. Algunos estudios
comprueban los fundamentos Dbiblicos
generales o realizan analisis mas especificos
de materias particulares en el ambito de las
Sagradas Escrituras. Otras investigaciones

103


https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit30
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit31

abordan las grandes lineas o momentos del
desarrollo histoérico, o bien la elaboracion de
autores especificos, donde Ilaman Ia
atencion los estudios sobre Santo Tomas y su
reflexion teoldgica de la creacion. Hay un
avance en el dialogo con la ciencia y con la
filosofia moderna. Ademas de una creciente
reflexion sobre la ecologia y la
responsabilidad del hombre frente a Ia
creacion, hay algunos estudios propiamente
“teolégicos”. Entre ellos hay balances e
intentos de consideracion globales (32). "En
estos estudios de caracter mas teolégico, los
temas en alza son los que analizan Ila
relacion entre los misterios de la creacion y
Trinidad, las relaciones entre la creacién y la
salvacion, y las relaciones entre creacion y
escatologia” (33). ;Qué ha pasado en
concreto en la Facultad y en su revista
durante este tiempo?

3. DESDE UNA PERSPECTIVA
HISTORICA

Al analizar los articulos desde wuna
perspectiva diacronica, se descubren seis
articulos en la primera década, un par en la
segunda, siete en la década de los ochenta, y
finalmente nueve articulos en los anos
noventa. Por tanto, se advierte un leve y
constante crecimiento en la preocupacion
por el tema de la creacion (salvo en la

104


https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit32
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit33

década de los setenta). Dos fuertes impulsos
se aprecian en el arco de los cuarenta anos.
El primero, mas inicial, es el de Ia
"fundamentacion biblica” de los articulos de
A. Moreno que comienzan en 1961 y
culminan en 1982, en un lapso de 20 anos.
Recogen los resultados del movimiento
biblico y los aplican a la interpretacion de los
textos biblicos de la creacion, que permitiran
superar el eclipsamiento y silencio sobre el
tema. El segundo es mas reciente, los
articulos de J. Noemi de 1995 y 1999, que
probablemente recogen las reflexiones
previas y posteriores con motivo de la
elaboracion de un manual de creacion,
publicado en agosto de 1996 (34). Y que
puede considerarse el momento del inicio de
una "maduracion sistematica” de la reflexion
sobre la creacion.

Es wun inicio de Ila reflexiébn
propiamente “teoldgica’, de sus
presupuestos epistemoloégicos, por si misma,
Yy no como un tema concernido por otros.
Aunque el tema esta solamente planteado
como “desafio”. También se puede ubicar
aqui el panorama de F. Parra de 1998, con
un intento de balance. Los esfuerzos de
Noemi intentan, como lo analizaremos mas
adelante, avanzar en el tratamiento
“teoldgico” del misterio de la creacion con
todas sus consecuencias.

105


https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit34

Desde una mirada en el tiempo, como
sintesis se refleja el clasico movimiento de
eclipse y lenta reactivacion del tema,
también en nuestro medio, como ha sido
la trayectoria de la teologia de la creacion en
un contexto mas amplio. Tal vez entre
nosotros, la reactivacion es aun mas lenta y
se aprecia que se consolida ya con mayor
madurez, solamente en la segunda mitad de
la década, en estos ultimos arnos del siglo.

4. EL CONTENIDO CONCRETO
a) El acercamiento biblico

Los articulos del profesor Antonio Moreno
son de gran importancia en la manera de
abordar el tema de la creacion. Entre los
anos 1961y 1982 escribi6 sobre el asunto de
la creaciéon desde el estudio del Antiguo
Testamento, su especialidad. Se originan
estas investigaciones a partir de Ia
renovacion de los estudios biblicos
promovidos por la Divino Afflante Spiritu de
Pio Xll y de sus clases de Pentateuco. En
cinco articulos no solo hace exégesis de los
relatos de creacion de las tradiciones
Sacerdotal (P) y Yahvista (J), sino entrega
diversos elementos de lo que podriamos
llamar una renovada teologia biblica
fundamental, que permita un acercamiento
a esos complejos relatos. Ese acercamiento,
fruto de los ultimos descubrimientos de la

106



exégesis, permite la solucion de complejos
cuestionamientos de las relaciones entre la
fe y la ciencia.

En un primer articulo aborda en general el
tema de los problemas de la historia y la
utilizacion de los géneros literarios (35). Para
analizar la historiografia semita de los
origenes toma como ejemplo los primeros
capitulos del libro del Génesis. Se afirma el
hecho de la creacion, de la caida y del origen
de la humanidad, pero no se puede hacer
"historia”, por lo tanto hay que hacer una
determinacion del valor historico de cada
elemento del relato. Lo que hace luego en
articulos de los dos relatos de creacion P y J.
En el primero de ellos destaca que hay temas
que para el israelita son anteriores e
inseparables del dogma de la creacion. "La fe
de Israel no nacié de la consideracion del
Dios creador. Sus formulas mas antiguas se
refieren al Dios que lo salvd mediante
asombrosas intervenciones en la
historia” (36). La creacidén se inserta en una
historia de Ila salvacién. Los primeros
capitulos del Génesis muestran a Dios
salvador creando; la creacibn es una
expresion de su voluntad salvadora. "Lo que
le interesa a este autor no es precisamente
dar una explicacion sobre el origen de las
cosas, sino una afirmaciéon de Dios creador y
una explicacion religiosadel mundo, de lo
que en ¢él existe y especialmente del

107


https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit35
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit36

hombre” (37). Al final del segundo texto
comentado exegéticamente, el texto del J, se
afirma: "Queda claro que estos capitulos no
son un mero conjunto de fabulas infantiles.
Hemos encontrado en la narracidon
elementos  procedentes de antiguas
mitologias, pero también hemos visto que
mediante ellos este autor, profundamente
imbuido de una fe yahvista, nos ensena
verdades religiosas que no tienen nada que
ver con las que animan aquellos antiguos
mitos” (38).

En un seminario sobre Biblia y Teologia,
cuya finalidad era confrontar los métodos
del exégeta y del tedlogo sistematico, se
aborda nuevamente, ahora como ejemplo, el
texto de la creacion en la tradicion Yahvista.
Han pasado catorce anos desde el
comentario anterior, y se ve un cierto
desencanto por los métodos histoérico-
criticos, una conciencia de su limitacion. Al
final se afirma: "la teologia no puede
agotarse en la exégesis critica del texto,
aunque sea absolutamente necesaria esa
base" (39). Finalmente en otro seminario
interdisciplinar de profesores referente al
futuro, la tecnologia y la escatologia, se
aborda el genio religioso de Israel y su
particular manera de acercarse a la
naturaleza, en las diversas etapas de su
desarrollo histérico. De los relatos de la
creacion del hombre y su trabajo, se sacan

108


https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit37
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit38
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit39

pistas para su tarea futura. Es una mirada a
la escatologia desde la perspectiva de la
creacion.

En sintesis, la nueva perspectiva exegética
de acercamiento a los textos biblicos de la
creacion, que ha sido un factor determinante
en la renovacion de la consideracidon
teologica del misterio de Ila creacion,
también ha sido resenada en la revista, y ha
significado algo importante en la Facultad.
Se ha ocupado solamente del Antiguo
Testamento. Hay una ausencia de reflexion
sobre el Nuevo Testamento y una teologia
de la creacion especificamente cristiana.

b) El acercamiento historico-patristico

En cuanto a los estudios historicos y
patristicos destacan los dos de Sergio
Zanartu, que abordan comentarios de
escritores antiguos al libro del Génesis y que
tienen wuna estructura semejante, que
permite compararlos en paralelo. Ambos
fueron presentados en el segundo ciclo de
Conferencias Patristicas del ano 1980. En el
primero de ellos se analiza la obra de Filon
de Alejandria (40), que en la época de
Jesucristo comenta los primeros capitulos del
libro de la Torah en su obra De opificio
mundi. "Filon pretende presentar la ley en
forma inteligible y atractiva para los
helenistas, es decir, dar al judaismo una
expresion helenistica... Respecto de las

109


https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit40

ciencias de su época, Filon no se muestra al
dia; las percibe como un movimiento del
orgullo humano, opuesto a la
sabiduria” (41). Asi pone lo helenistico al
servicio de la exégesis y de su piedad
religiosa; usa la exégesis alegoérica pero no
abandona la literal. Y asi caracterizado su
pensamiento, se recogen sus afirmaciones
sobre el tema del Creador, la creaciéon y el
hombre en este texto, articulandolas en un
conjunto armoénico. "En sintesis, desde el
punto de vista judio, Filon ha helenizado la
Biblia, reflejando en parte la cultura
filosofica de su tiempo” (42). En el segundo
estudio, se analizan, con el mismo
paradigma y método, nueve homilias de
Basilio de Cesarea sobre los seis dias de la
creacion (43). Se trata de una especie de
exégesis literal, no  alegdrica, una
especulacion racional que intenta coordinar
la razon con el dato revelado. "Nuestro autor
nos presenta mas bien una sintesis de la
ciencia comun y de la fe biblica en la
creacion; explaya el Génesis en lenguaje
cientifico para edificacion de su
auditorio” (44), una muestra de Ia
inculturacion de la fe en el mundo antiguo.
"Basilio ha puesto la razén y la ciencia
corriente de su tiempo al servicio de una
exégesis no alegédrica. Ha rechazado Ilas
posibles desviaciones doctrinales” (45). Son
dos buenos estudios que analizan obras de

110


https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit41
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit42
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit43
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit44
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit45

la antiguedad, comentarios al libro del
Génesis y al tema de la creacion, desde
perspectivas que pueden ser consideradas
complementarias.

Las obras de T. Koljatic y A. Hubert son fruto
de sus estudios de licencia en la Facultad y
se inscriben en la historia del desarrollo de la
doctrina de la creacion. La primera de
ellas (46), aborda el tema de la persona
humana y su condicion originaria en uno de
los Padres de la Iglesia mas importantes del
siglo IV. La segunda (47), el tema de la
creacion como clave de lectura de una de las
principales obras de Anselmo, uno de los
escritores eclesiasticos mas ilustres de Ila
historia. Hay que notar que estos breves
articulos no recojen toda la riqueza de los
trabajos que no han sido publicados. Son
una buena muestra de estudios
monograficos de la historia de la doctrina de
la creaciéon. Y parece que se han interesado
mas por los autores que por los temas de
creacion.

c) El acercamiento interdisciplinar (48)

En cuanto a la relacion Dios mundo, ciencia-
fe, son temas que de alguna manera estan
anexados, o suponen una teologia de la
creacion. Es necesario comenzar con el
articulo que aparecio en el primer numero
de la revista, de Silvestre Stenger (49), que
puede ser considerado un programa para el

111


https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit46
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit47
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit48
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit49

futuro. Alli se parte de la constatacion que
ya hace siglos que se ha producido un cisma
entre las ciencias profanas y las sagradas y
que hoy se reconocen los limites de la
ciencia al transgredir sus ambitos propios. "El
método cientifico ha superado por si mismo
el positivismo dogmatico”(50), lo que
permite un inicio del dialogo entre Ia
teologia y las ciencias, impensable en otros
tiempos por las desconfianzas y Ia
ignorancia mutua. "Parece muy deseable e
incluso necesario establecer un contacto
fructifero entre teologia y ciencias” (51).
"¢No seria indicado intentar hoy dia una
sintesis analoga (a la del siglo Xll) entre el
dogma catdlico y los resultados, en cuanto
puedan serlo seguros, de la ciencia
moderna?... Esta revista debe estar abierta a
cientificos competentes que por su parte
conocen la misma inquietud de aspirar a una
integracion del saber profano de nuestra
época en una visibn de mundo
auténticamente cristiana respetando Ia
dignidad y competencia de la investigacion
profana y al mismo tiempo deseando
incorporarla armoénicamente en la fe en el
Creador de todas las cosas” (52). Me parece
que esta ultima afirmacion es clave para
comprender los deseos iniciales, que Ila
revista pueda tener la «calidad de
universitaria, de integracion del saber en sus
diversos ambitos. Al final de este analisis

112


https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit50
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit51
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit52

podremos dar una respuesta a este
propadsito, en esta perspectiva de la creacion.

Hay diversos estudios que para tratar un
tema necesitan abordar el misterio de
la creacion. Es el caso de Yves Congar (53),
poco tiempo terminado el Concilio, que hace
una breve alusién a la doctrina tomista de la
creacion para mostrar que los conceptos de
creacion y naturaleza que provienen de la fe
cristiana no implican un fixismo que impida
la historicidad del hombre. Concluye
afirmando que si hay wuna influencia
creadora de la sociedad y la historia en el
hombre cristiano y de muchas formas. El
mundo es ‘causa material, una cantera
donde se edifica la Iglesia. Comenta asi ese
capitulo de Gaudium et Spesen que se
atiende a lo que el mundo le da y aporta a la
Iglesia. Juan Ochagavia, al intentar explicar
el eco social que provocan los
pronunciamientos de los Obispos en materia
temporal (54), también tiene que acudir a la
creacion; "se impone pensar sobre el
concepto de mundo segun la fe
cristiana” (55). La fe nos ayuda a descubrir la
intencionalidad del mundo que no es facil de
encontrar. Ya en Ila antiguedad Io
dificultaban los peligros del platonismo
espiritualista y del dualismo gnéostico,
también en el presente el moderno
secularismo materialista. En el Concilio
Vaticano I, especialmente en la

113


https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit53
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit54
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit55

antropologia que ha senalado Gaudium et
Spes, se presenta una antropologia cristiana
integral que da pistas para una adecuada
relacion entre Dios y mundo creado. Se citan
especialmente los textos GS36 'y AA7 (50).

Por su parte Antonio Bentué en una clase
inaugural de 1987 (57), al buscar la funcién
del Espiritu Santo en la Iglesia para evitar su
‘mundanizacién’, dedica unas paginas al
tema del Espiritu en la creacion (58). Sus
preguntas son muy interesantes: “;En qué
sentido resulta razonable afirmar que el
hombre es creado? Es decir, ;como hay que
comprender su referencia a Dios?" (59). Y
responde: "lo que hace razonable referir el
mundo a Dios no es, pues, su orden interno
o auténomo, donde Dios no aparece por
ninguna parte, sino precisamente
la carencia propia del mundo, su
imperfeccion” (60). Es el espiritu el que da
sentido a la creacion y la teologia de la
creacion deviene de una teologia de Ila
libertad, de la "autonomia inconsistente del
mundo”, segun sus expresiones. Algunos
anos después aborda nuevamente el tema
de la cosmologia y teologia al comparar la
racionalidad cientifica y la teologia (61). "La
auténtica pregunta sobre Dios hay que
formularla, por lo tanto, desde el respeto
irrestricto a las evidencias cientificas o,
incluso, a Ilas hipétesis legitimamente
planteadas de acuerdo con aquellas

114


https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit56
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit57
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit58
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit59
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit60
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit61

evidencias. Y, a la vez, la teologia debe
plantear a los cientificos la cuestion basica
del Ilimite de wuna busqueda que es
unicamente capaz de describir hechos y
controlarlos (técnicamente), pero de los
cuales no se puede establecer el sentido
ultimo” (62). De alguna manera, todo el
discurso creyente, cuando es auténtico,
intenta suscitar el silencio. jHay, entonces,
alguna posibilidad de descubrir a Dios en el
corazon del mundo, una coherencia entre la
opcion creyente y los datos cientificos? En el
mundo hay signos que remiten a Dios, que
tienen un significado ‘trascendente’ (63).

También en este lugar podemos ubicar los
aportes de Sergio Silva con algunos estudios
interdisciplinares acerca de las relaciones
ciencia y fe. Pero no se exponen tanto las
reflexiones sino mas bien actas de
encuentros y reuniones de profesores (64).
El tema de la creacién aparece desde el lado
de la teologia y también desde la perspectiva
de las ciencias, en el intento de acceso a lo
real. Interesante es el analisis de una obra
sobre la relacidon entre la razén técnica y la fe
cristiana (65); y también su iluminacién del
candente problema, al menos en el ambito
pastoral y de divulgacion, de la relacion
entre creacion y la evoluciéon (66). Una
expresion mas global y completa de su
pensamiento se puede apreciar en su

115


https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit62
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit63
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit64
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit65
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit66

manual de creacion, fruto de la
docencia (67).

En el caso del acercamiento de Rolando
Chuaqui (68), se alude al problema de la
evolucion, en el contexto del problema
epistemolégico de la relacion fe religiosa y
ciencia (69). Como matematico afirma que
"la ciencia aparece como el conocimiento
con el grado maximo de certeza, y el método
cientifico como el unico método de la razén
para obtener conocimiento. La fe religiosa,
por su parte, es aparentemente una forma
de conocimiento no sometido a las normas
de la razon y aceptada solo en virtud de la
autoridad” (70). Asi es comprensible Ia
dificultad para articular razén y fe en el
acceso a lo real. El estudio de Jaime
Rodriguez y Patricio Rodrigo, inserto en un
seminario sobre el futuro, del ano 1981,
aporta una descripcion del problema
ecoldogico (crecimiento de la poblacion,
deterioro ambiental y contaminacién) y las
perspectivas de solucion desde un enfoque
holistico del ecosistema, de un ecodesarrollo
que permita la realizacion de la persona
humana. En todos estos estudios, que tienen
algun valor, no se aporta mucho a una
especifica teologia de la creaciéon. Son una
muestra mas bien de un timido dialogo entre
la fe y la ciencia. O mas bien, una muestra de
la necesidad de dicho dialogo, como una
urgencia de nuestro tiempo.

116


https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit67
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit68
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit69
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit70

d) £/ acercamiento teologico
sistemadtico

En los estudios propiamente teologicos, que
abordan de una manera directa y desde una
perspectiva sistematica el misterio de Ila
creacion, la cuestibn es escasa, como se
aprecia en la agrupacion de textos de arriba.
Pero parece enjundiosa. Es valioso el
panorama de Fredy Parra(71). Alli se
presentan "los textos mas significativos
publicados en la region en las ultimas tres
décadas” de la reflexion sobre la creacion en
el postconcilio, destacando las obras de
caracter mas sistematico. Después de
enumerar las obras mas significativas, por
razones de tiempo y espacio se limita a
resenar dos tratados de creacion (72)y a
destacar brevemente otras dos
contribuciones que integran la problematica
ecoldgica (73). En este sentido estudia el
panorama desde ‘fragmentos relevantes’. De
los textos de Noemi me atrevo a hacer un
analisis aparte y algo mas detallado,
intentando dialogar con sus planteamientos.
Creo que alli esta uno de los aportes mas
originales y profundos.

117


https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit71
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit72
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit73

5. PRESUPUESTOS PARA UN APORTE
SIGNIFICATIVO A LA
TEOLOGIA DE LA CREACION
DESDE LA TEOLOGIA SISTEMATICA,
EN AMERICA LATINA

El trabajo del profesor de la Facultad, Juan
Noemi (74), quien ha escrito y ensenado
sobre la creacion y la escatologia por varios
anos, ha sido ya mencionado como
significativo en el panorama
latinoamericano de la teologia de la creacidon
del postconcilio. Merece una atencion
especial. Lo valioso de estos articulos es que
de alguna manera proponen el tema de la
creacion en el contexto mas amplio de los
desafios de una teologia latinoamericana en
el postconcilio.

a) La creacion como wuno de /los
desafijos actuales de la teologia

El primero de ellos parte constatando que
hoy se habla poco de teologia y mucho de
evangelizacion. Que “la teologia vuelve a ser
palabra comedida con que se acota Ia
instruccion doctrinal que se imparte en los
seminarios o institutos de formacién
eclesiastica” (75). Después de recordar que
no hay auténtica evangelizacion sin
teologia, y que, aun mas, la teologia es
condicion de posibilidad permanente y
persistente de una evangelizacion,

118


https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit74
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit75

caracteriza lo que ha llamado la “deriva
antiteolégica® en América Latina. Una
atmosfera antiteolégica de la cual se
esbozan esquematicamente los factores que
la constituyen (76).

Entre los requisitos que deberia cumplir
positivamente una teologia de Ia
evangelizacion que supere la atmosfera
antiteolégica se senalan tres: el imperativo
de la historicidad, una auténtica
interiorizacion de la historia que lleve a la
Iglesia a asumir su ‘relatividad mundana e
historica”; el imperativo de la catolicidad,
que ayude a la Iglesia de América a salir de
su provincianismo; y finalmente, el
imperativo de la creatividad que resuelve e
integra los anteriores, y que se define como
latarea de recuperacion, de asumir y
actualizar la fe en Dios-Creador (77). En este
ultimo se destaca la vigencia y los desafios
de una teologia de la creacibn hoy en
América Latina.

Con respecto a la historicidad, Noemi senala
que el Vaticano Il interioriza la historia, "para
el Vaticano Il la historia constituye un
antecedente que condiciona todo su
discurso” (78) y en ese sentido asume
expresamente la relatividad mundana e
histérica de la Iglesia. Esta historicidad,
imperativo de la teologia, y que afecta todo
el misterio cristiano tiene un centro y un
fundamento: "Tanto la realidad de la Iglesia,

119


https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit76
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit77
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit78

el mundo, como la del hombre se definen en
relacion al reino de Dios como el designio
evangélico definitivo y definitorio... El Reino
de Dios es el sentido y el fin del hombre
como designio sobre la historia de Ila
humanidad y de cada hombre” (79).

Con respecto a la catolicidad, referida
mutuamente por la historicidad, Noemi
intenta buscar su fundamento. Lo encuentra
en Dios y en el hombre. "Dios es el
fundamento de la catolicidad en cuanto
experimentado como unico Dios verdadero
que se ha manifestado plenamente en
Jesus” (80). Por otra parte, "la humanidad es
fuente de catolicidad en cuanto es a todos
los hombres a quienes se ofrece la plena y
absoluta verdad del Dios de Jesucristo” (81).
El Evangelio de Jesucristo es para todo
tiempo y espacio, coordenadas
fundamentales que no pueden olvidarse en
ningun discurso teoldégico y en sus
consecuencias para la vida cristiana y para el
encuentro entre Evangelio y cultura.

Ahora, no esta suficientemente aclarado en
el articulo, a mi entender, como el tercer
imperativo de Ia teologia no se agrega a los
anteriores "sino que a él confluyen y en él se
resuelve en concreto la historicidad y la
catolicidad de una ‘nueva evangelizacion’
entre nosotros” (82). Tal vez esto se deba a
que el misterio de Ila creacion es el
"fundamento de todos Ilos designios

120


https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit79
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit80
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit81
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit82

salvificos de Dios, el comienzo de la historia
de la salvacion”, como Ilo recuerda el
Catecismo de la Iglesia Catdlica (83). En ese
sentido la historicidad y catolicidad son
expresiones de la creaturalidad y no hay
nada en este mundo que escape a esta
condicion. Pero analicemos con alguna
detencion lo que se entiende por el
“imperativo de Ila creatividad® y sus
consecuencias para la teologia.

Alcanzo a captar dos preocupaciones
fundamentales en la exposicion del profesor
Noemi sobre la creatividad. Por una parte, la
necesidad de fomentar una reflexion
propiamente teologica de la creacion (84), es
decir, la integracion plena de la creacién y
sin restricciones en el misterio cristiano. Esto
significa que no basta con decir que Dios es
Creador, o que el Creador es Salvador, sino
debe pensarse en profundidadla creacion,
como "misterio de salvacion®. Y por otra
parte, una consecuencia de ello, Ia
valoracion positiva y no meramente
negativa de la creaturidad y todas Ilas
consecuencias que le siguen para Ilas
relaciones entre Dios y el hombre, la Iglesia y
el mundo, la cultura y el Evangelio,
perspectiva que el Concilio Vaticano Il
explicitamente ha querido superar. Parece
que aqui se llega al hueso de la reflexion
sobre la creacion hoy, segun los desafios
planteados por la modernidad a la teologia.

121


https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit83
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit84

En palabras de Noemi: “confesar a Dios como
Creador no solo dice algo sobre Dios sino
que también lo dice sobre el hombre. El de la
creacion no es un discurso positivo de Dios y
puramente negativo del hombre, no
establece un mero contraste entre Dios y el
hombre, no equivale a decir solamente que
el hombre no es Dios sino que designa una
positividad  teolégica en este, que
tradicionalmente se ha tematizado en su ser
criatura como ‘imagen’ de Dios" (85).

Ir al fondo en la teologia de la creacion es ir
al centro, Cristo y su misterio pascual. Desde
alli se iluminan las otras dimensiones del
misterio cristiano (86). Y esto exige un
tratamiento “trinitario” del tema de Ia
creacion. Solamente asi llegamos a pensar
hasta el fondo el misterio de lo creatural. Si
todo lo que existe proviene del amor del
Creador, alli esta la dignidad de toda
criatura, que tiene su origen en el unico Dios
que es amor, y que se ha manifestado
plenamente en Jesucristo, por el Espiritu
Santo. La Trinidad es el seno del mundo (87).
Una ecologia radical, que surge del
pensamiento cristiano, no se queda en un
cuidado de la tierra, o en un cuidado del
hombre (una ecologia humanay), sino que es
mas radical, va hasta una "ecologia del ser".

éQué sucede cuando se supera una vision
teolégica meramente negativa de Dios como
Creador? Surge una nueva sintesis que

122


https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit85
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit86
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit87

permite la renovacion de la antropologia
teoldgica, "que no contrapone el hombre a
Dios, sino que se decide por la ‘unidad del
teocentrismo y antropocentrismo’ que
caracteriza al mensaje biblico y que logré
sintetizar magistralmente Tomas  de
Aquino” (88). "Se trata, todavia mas
fundamentalmente, de recuperar el
contenido teoldgico positivo y primigenio
del primer articulo del Credo cristiano” (89)
contra la renovada tentacion de las nuevas
formas de gnosis. "Pretender hablar por lo
tanto desde Dios sin reconocer que
simultaneamente se habla desde el hombre,
equivale a desconocer la realidad creatural
en su positividad teolégica y expone la fe a
la arbitrariedad de la gnosis y al subjetivismo
voluntaristico de los integrismos” (90).

El Vaticano Il no alcanzé a sacar todas sus
consecuencias en este punto. Noemi senala
que el Concilio "no logra asumir plenamente
el desafio que representa la mundanidad
para una eclesiologia extrovertida“, pues “la
positividad de lo mundano se concede como
una ocurrencia mas bien accidental pero no
se asume radicalmente, y persiste un pudor,
o tal vez, narcisismo, para reconocer
derechamente la mundanidad de la Iglesia y
hacerse cargo de la misma" (21). De alguna
manera, se atisban aqui las consecuencias
para la antropologia y la eclesiologia y mas
ampliamente para las relaciones fe y razén

123


https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit88
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit89
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit90
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit91

moderna, de asumir los desafios de una
“teologia” de la creacion. Tomar en serio el
mundo y la razén, exigen una reflexion
"ardua y compleja”, que incluye asumir la
provisoriedad de todo ejercicio teologico.

Parece que es injusto pedirle a un Concilio
Ecuménico mas de lo que puede dar. Es
tarea de los tedlogos ahondar en estas pistas
abiertas. Abordar desde una perspectiva
nueva el tema de la creacion es un gran
avance. Repito aqui algunos resultados de
un trabajo anterior: "el Concilio Vaticano i
contiene elementos que permiten el
desarrollo de una teologia de la creacion. Su
aporte es significativo en el contexto del
desarrollo de la historia del dogma... Ademas
de una nueva metodologia y perspectiva,
mas teoldgica e integrada al contexto de la
historia de la salvacion, hay formulaciones
de contenidos referidos a la doctrina de la
creacion con enjundia teologica
(teoldgicamente consistentes). Estos aportes,
aunque incompletos e inacabados (por Ia
forma indirecta de abordar el tema y el
desarrollo mismo de la asamblea conciliar),
ya estan dando fruto en la actual reflexién
teologica. También se aprecian influjos de
esta nueva reflexion en diversas areas de la
vida de la Iglesia como la catequesis y la
liturgia. El reconocimiento de la eclosion de
una nueva racionalidad teolégica, fruto de la
vuelta a las fuentes y los exigentes

124



cuestionamientos de la modernidad a la fe
cristiana, han permitido esta nueva
situacion. En el campo de la teologia de la
creacion hay mucho que hacer y mucho que
decir, pero se han sentado bases sélidas para
un necesario desarrollo futuro. Esta
oportunidad no puede ser desaprovechada.
No queda mas que alabar la superacion de
la secundariedad del tema de la creacion,
situacion que queda confirmada por los
pronunciamientos conciliares” (92).

Se puede afirmar, con fundamentos, que la
historia del desarrollo de la doctrina de la
creacion ya tiene iniciado un nuevo capitulo.
Después de la formacién del dogma en la
Edad Media, sobre la base de la metafisica
escolastica, y la defensa del dogma contra el
naturalismo de Ila Edad Moderna,
presenciamos el desarrollo de la formulacién
del dogma en ‘“dialogo® con los
cuestionamientos de la modernidad. En
definitiva, Noemi invita a tomar mas en serio
la reflexidon teologica acerca de la afirmacidon
primera del simbolo de Ila fe y llegar a sacar
consecuencias para la antropologia, Ia
eclesiologia y para la misma teologia. Y es lo
que ahonda en el segundo de los articulos
mencionados, algunas pistas para "“pensar en
serio” la creacion.

125


https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit92

b) Un proyecto de teologia de la
creacion

El estudio mas contundente y ultimo que
analizamos, es un proyecto que traza
algunas lineas futuras para una teologia de
la creacion (93). Es una ponencia de J.
Noemi para un congreso teologico sobre la
creacion, en Brasil, en julio de 1999, y que
sirve como balance de fin de siglo. Desea
“esbozar algunos presupuestos
fundamentales®” de lo solicitado, una
reflexion sistematica sobre teologia de la
creacion e historia, en vistas a una futura
"sistematizacion propiamente tal®, que aun
deja como tarea pendiente (94). Para ello
describe el nuevo contexto en que se
presenta a fines de siglo la reflexion sobre la
creacion (95). Se muestran tres tendencias o
coordenadas de la reflexion actual: Ia
coordenada histoérico-salvifica, la
coordenada ecolégica y Ila coordenada
cientifico-técnica (96). Y luego postula un
"asunto teoldégico-fundamental de indole
epistemolégica” que se impone como tarea
impostergable a una teologia de la creacion.
Destacando la riqueza de la descripcion del
contexto, me centraré en comentar el
segundo aspecto rotulado como teologico-
fundamental, que intenta trazar algunas
pistas que aun no se han transitado en la
reflexion teologica y que permitirian abordar
“la vigencia del enfoque creacional” del

126


https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit93
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit94
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit95
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit96

Vaticano Il, que "hasta el dia de hoy no ha
sido profundizado suficientemente por los
tedlogos” (97). La recuperacion de Ilo
histérico-concreto y Ila mundanidad del
discurso teoldgico, obligan, segun Noemi, a
pensar a Dios desde e/l mundo, y eso significa
‘pensar a Dios como acontecimiento
escatoloégico” (98), y también "pensar una
cosmologia cristica” (99), lo que finalmente
se resuelve en un "pensar en la razon" (100),
que esta insinuado, planteado
esquematicamente al final del articulo. Esos
son los tres pasos que se advierten como
desafios para el futuro de una teologia de la
creacion, y el tercero asume los anteriores.

éQué significa pensar el misterio de la
creacion “en la razén"? Evidentemente esta
aqui una insinuacion de la enciclica Fides et
Ratio, acerca de las relaciones entre la fe y la
razon de Juan Pablo II, que la razén y la fe
estan una dentro de la otra (101). Parece
que no basta para pensar el misterio de la
creacion, "en la razon’, una teologia del
Creador, que se puede representar por las
corrientes actuales que integran la creacion
en la coordenada histérico-salvifica como
tema cristolégico-trinitario o bien en la
relacion  creacion-escatologia. @ Tampoco
basta una teologia de la criatura, expresada
en las corrientes que transitan por las
coordenadas ecolégicas o cientifico-técnicas.
Se necesita una auténtica teologia de Ila

127


https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit97
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit98
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit99
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit100
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit101

creacion que pueda pensar a Dios en e/
mundoy desde el mundo. Parece que es
necesario superar el "horror al panteismo”
que ha paralizado el discurso de la creacion
en el ultimo siglo. Una pista esta en la
integracion creativa de los
pronunciamientos del Vaticano | y el
Vaticano Il con respecto a la creaciéon (102).

6. PROYECCIONES Y PERSPECTIVAS

De lo anterior se puede rescatar que el tema
de la creacion es fundamental en el misterio
cristiano, como lo recuerda el Catecismo de
la Iglesia Catodlica: el misterio de la creacion
es el "fundamento de todos los designios
salvificos de Dios, el comienzo de la historia
de la salvacion”. Pensar el misterio cristiano
pasa por, y tiene una estacion fundamental e
irrenunciable, en pensar el misterio de la
creacion. No podemos pensar a Dios sino en
la historia, en el mundo y en la razon, en
Jesucristo. Y esa es su unica posibilidad y
grandeza. Hay que pensar el misterio de la
creacion.

En la revista Teologia y Vida, durante estos
40 anos, se aprecian los movimientos y
tendencias generales de la teologia de la
creacion, del "eclipse” a la "reactivacion”. Hay
un progresivo avance y toma de conciencia
de que se trata de un "topico desatendido”
en el quehacer teologico y que "de una

128


https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit102

correcta articulacion del tema de la creacion
depende en la actualidad Ila vigencia
histérica y concreta que la fe pueda
demostrarle a la razén y la iglesia al
mundo” (103). Si en un primer momento se
pusieron los presupuestos biblicos en gran
medida por los aportes de Antonio Moreno,
aplicando a la creacion los aportes de la
exégesis contemporanea, en el ultimo
tiempo se han planteado, por parte de Juan
Noemi, los presupuestos epistemolégicos y
de teologia fundamental (104). Otros
autores han abordado el tema de la historia
de la doctrina desde diversas perspectivas,
por una parte; y otros, anunciado las
complejas relaciones entre ciencia y teologia,
por otra. En todo caso, coincido con Juan
Noemi, que una sistematizacion queda como
tarea ‘pendiente”(105), de pensar el
misterio de la creacién en una consideracion
positiva y teologica. Se debe destacar la
"estructura creacional” de la razén y del
pensar teoldgico. En estos anos se han
sentado las bases para pensar el misterio de
la creacion.

Duele constatar que aun se afirme que "la
vigencia del enfoque creacional del mismo
concilio (Vaticano Il) hasta el dia de hoy no
ha sido profundizado suficientemente por
los tedlogos” (106) y que aun hay residuos
de "docetismo creacional® no superados.
Creo que ya estan dadas las condiciones

129


https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit103
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit104
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit105
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492000000300006#cit106

para acometer esa tarea pendiente, por el
planteamiento de los supuestos
epistemoloégicos, y en parte por la puesta en
vigencia del enfoque conciliar. Es necesario
ahora sacar consecuencias e ir hasta el
fondo del asunto. Entre esas consecuencias
esta la falta de una interdisciplinariedad en
el tratamiento de los temas. Son de ayuda los
seminarios tematicos de la Facultad, pero no
suficientes. Alli se plantean diversas
perspectivas sobre la relacion Dios-mundo,
fe-ciencias, algo de dialogo al respecto, pero
falta mucho mas. El tema no se trata
directamente sino como presupuesto e
indirectamente, por lo tanto no en toda su
hondura. Alli se puede hacer un aporte
significativo y sera necesario que la futura
teologia de la creacion esté abierta a las
diversas aproximaciones de la racionalidad
cientifica y filosofica. Hay mucho por hacer
aun para pensar el misterio de la creacion
entre nosotros, e incluso se han disenhado
algunas pistas para ese camino futuro.

RESUMEN

Este articulo es parte de un proyecto
de investigacion que intenta pesquisar
el trabajo de reflexion teolégica de la
Facultad de Teologia de la Pontificia
Universidad Catdlica de Chile, a la luz
de lo reflejado en una de sus revistas
durante los ultimos 40 anos. Después
de hacer una mirada de conjunto de

130



los articulos que abordan las tematicas
que se consideran en torno a la
teologia de Ila creacion, y de
agruparlos  segun las  diversas
perspectivas de acercamiento (biblica,
histérico-patristica, interdisciplinar y
teologica sistematica), se apuntan
algunos rasgos del contexto teolégico
de estos ultimos decenios en que se ha
desplegado esta reflexion. Se agrega,
posteriormente, un estudio diacrénico
y otro del contenido mismo de los
articulos. Finalmente, se analizan los
presupuestos para un aporte
significativo a la teologia de Ia
creacion desde la teologia sistematica,
en América Latina a la luz de dos
estudios, que se consideran
especialmente relevantes entre el
conjunto. Ellos resaltan al tema de la
creacion como uno de los desafios
actuales de la teologia e intentan
formular un proyecto que traza
algunas lineas para una teologia de la
creacion en el futuro préximo. Se
analizan criticamente, para terminar
con una recapitulacion que formula
algunas proyecciones y perspectivas
de los estudios considerados.

131



(1) Puede ser de interés investigar la historia de la
ensefanza de la teologia de la creaciébn en Ia
Facultad. Cuando se establecié6 como tratado propio,
ya no como ‘De Deo creante et elevante’, sino
como T7eologia del mundo, y cuando como Teologia
de la creacion, propiamente tal. Eso queda fuera de
los limites de este estudio. Vale la pena consignar que
el primer decano, Eduardo ESCUDERO, tiene unos
apuntes mimeografiados de sus clases y que se
encuentran en Biblioteca: Adnotationes in Tractatum
De Deo Creante.

(2) llustrativa es la lectura del panorama, ya de hace
algunos decenios, de Ila obra dirigida por H.
VORGLIMER y R. VANDER GUCHT, La teologia del
siglo XX; BAC, Madrid 1973-1974, en tres volumenes
(el original aleman es de 1970). Aunque faltaba mas
de un cuarto de siglo, ya el avance de la reflexion
teoldgica en casi todas las areas era exponencial. Mas
actual es la obra de R. GIBELLINI, La teologia del Siglo
XX, Sal Terrae, Santander 1998, que contiene un buen
panorama de las corrientes, autores y reflexiones de
mayor peso que han aparecido en este siglo que ya
termina.

(3) Cf. M. McGRATH, ;Qué es /a teologia?, Teologia y
Vida1 (1960), 5-11.Un buen punto de referencia
para descubrir lo que se pensaba con la nueva revista.
Cf. ademas M. BARRIOS, La Facultad de Teologia de la
Pontificia Universidad Catdlica de Chile. Sesenta arios
de historia al servicio de Chile y de su Iglesia,
Ediciones Sociedad de Historia de Ila Iglesia en Chile,
Santiago 1995, 56-62.

(4) Teologia y Vida2 (1961), 162-177, especialmente
paginas 170ss.

(5) Teologia y Vida5 (1964), 36-44.

(6) Teologia y Vida5 (1964), 207-222.

(7) Teologia y Vida 19 (1978), 259-278.

(8) Teologia y Vida 23 (1982), 87-104.

(92) Teologia y Vida 14 (1973), 276-280.

(10) Teologia y Vida22 (1981), 31-50.

132



(11) Teologia y Vida22 (1981), 109-124.

(12) Teologia y Vida 39(1998), 253-269.

(13) Teologia y Vida 34 (1993), 215-223.

(14) Teologia y Vida 1 (1960}, 29-31.

(15) Teologia y Vida 8 (1967), 171-189, especialmente
paginas 184-188.

(16) Teologia y Vida9 (1968), 88-97, especialmente
paginas 89-96.

(17) Teologia y Vida28 (1987), 227-245.

(18) Teologia y Vida 33 (1992), 255-267.

(19) Teologia y Vida 31 (1992), 257-278.

(20) Teologia y Vida 34 (1993), 3-27.

(21) Teologia y Vida29 (1988), 245-259.

(22) Teologia y Vida 31 (1990), 55-68, especialmente
pagina 58.

(23) Teologia y Vida23 (1982), 51-55.

(24) Teologia y Vida 27 (1986), 89-102.

(25) Teologia ¥y Vida 39 (1998), 39-70,
particularmente "algunos aspectos de la teologia de la
creacion”, 39-49.

(26) Teologia y Vida 36 (1995), 203-224,
especialmente "el imperativo de la creatividad”, 216-
224,

(27) Teologia y Vida 40 (1999), 372-399.

(28) Cf. A. ARTEAGA, "Creatio ex Amore". Hacia una
consideracion teologica del misterio de la creacion en
el Concilio Vaticano I, en Anales de la Facultad de
Teologia 46 (1995), especialmente 25-38 y 39-47. Un
analisis de la bibliografia mas reciente (no exhaustival)
de los ultimos 40 anos y sus tendencias en 34-38.

(29) Cf. ibidem, 27s, con algunas referencias
bibliograficas.

(30) Cf. ibidem, 29-34. Especialmente significativos
son los analisis de J. L. RUIZ DE LA PENA, Teologia de
la Creacion, Sal Terrae Santander 1986, 11s;G.
HENDRY, Eclipse of Creation, en Theology Today,
28(1972), 406-425; S. SILVA, Teologia de la Creacion.
Publicaciones Teologicas Seminario Pontificio de
Santiago, Santiago 19922, 15-45;y J.

133



NOEMI, 7eologia del Mundo I Creacion,
Publicaciones Teoldgicas Seminario Pontificio de
Santiago, Santiago 1987, 10-44.

(31)Cf. "Creatio ex Amore’; 114-117. En las
perspectivas y proyecciones que surgen a partir del
estudio de la consideracion del misterio de la creacion
en los Documentos del Concilio, se presentan las
condiciones fundamentales para pensar la creacion
hoy y sus diversas implicaciones a diversos niveles de
la reflexion y la vida eclesial.

(32) Repito aqui la nota 58 de la pagina 37 de mi
trabajo arriba citado: J. ANSALDI, La doctrine de /a
création au futur antérieur, études Théologiques et
Religieuses 64(1989), 249-262; J. ARNOULD, et
al, Bulletin de théologie. Théologie de Ia
création, Revue de Sciences Philosophiques et
Théologiques75 (1991), 651-655; \W. BEINERT, Ein
Defizit wird behoben. Neues Interesse der Theologie
der Schépfung, Theologie und Glaube72(1982), 402-
414; L. BOUYER, Cosmos. Le monde et la gloire de
Dieu, du Cerf, Paris 1982;\W.C. FRENCH, Subjet-
centred and creation-centred Paradigms in Recent
Catholic Thought, The Journal of Religion70(1990),
48-72; P. GABUS, Pour une nouvelle doctrine de Dieu
Créateur et de la création, Etudes Théologiques et
Religieuses 65 (1990), 77-91; A.
GANOCZY, Shopfungstheologie heute. Skizze eines
Versuchs, Theologische Literaturzeitung 111 (1986),
61-570; A. GESCHE, La création: cosmologie et
anthropologie, Revue Théologique de Louvain14
(1983), 147-166; extracto en Selecciones de
Teologia 24 (1985), 163-170; A.
GOUNELLE, Sinteresser a la creation, Etudes
Théologiques et Religieuses64 (1989), 59-69; \X.
KASPER, Die Schopfungslehre in der gegenwdrtigen
Diskussion, en BITTER-MILLER, Konturen heutiger
Theologie.  Werkstattbericthe, Késel, Muinchen
1976; R. MARLE, La Création: une  doctrine
périmée?, Etudes 355 (1981), 247-261; C.

134



MAYER, Zum Wandel des schopfungstheologischen
Denkens in der katholischen Dogmatik, Theologische
Quartalschrift 158(1978), 267-285; \W.
STROLZ, Schépfugsgeheimnis statt
Weltbemdchtigung. Das schépfungsthema in der
gegenwidrtigen evangelischen  Theologie, Herder
Korrespondenz45 (1991), 330-335.Es comun
encontrar en estos ultimos afos humeros de revistas
dedicados al tema de la creacion desde diversas
perspectivas (especialmente la ecolégica y sus
consecuencias éticas). Un ejemplo es el de Communio
(Paris] 1 (1976); Communio (Paris) 13
(1988); Communio (Madrid) 10 (1988); Ftudes
Théologiques et Religeuses 64 (1989); Christus 147
(1990); Bulletin de Litterature Ecclesiastique 92
(1991); Le Suplement 182-183 (1992); Lateranum 58
(1992); Lumen Vitae 48 (1993); Revue Thomiste 92
(1992). También esta presente eltema en Ia
realizacién de coloquios o encuentros
interdisciplinares o ecumeénicos, cf. D.
COPPIETERS, Une session théologique sur La
Création, Revue Théologique de Louvain5 (1974),
506-510; M. KESTEMAN, La création et ses
enjeux, Revue Théologique de Louvain12 (1981),
347-356.

(33) Ibidem 38, con abundante bibliografia en notas
para cada una de las afirmaciones.

(34) J. NOEMI, E/ mundo, creacion y promesa de Dios,
San Pablo, Santiago 1996.

(35) La historia en el AT, géneros literarios,
en Teologia y Vida2 (1961), 162-177.

(36) Leyendo /a Biblia, Génesis 1, 1-2,4a, Teologia y
Vida5 (1964), 36.

(37) Ibidem, 37. En esos relatos no hay por ninguna
parte una pretension cientifica, afirma el autor.

(38) Leyendo la Biblia, Génesis 2, 4b-3, 24, Teologia y
Vida5 (1964), 222.

(39) La exégesis de Génesis 2, 4b-3, 24. Problemas de
meétodo, Teologia y Vida 19 (1978), 278.

135



(40) E/ origen del universo y del hombre seqgun Filon
de Alejandria, Teologiay Vida22 (1981), 31-50.

(41) Ibidem, 31.

(42) Ibidem, 50.

(43) La creacion segun el Hexameron de Basilio de
Cesarea, Teologia y Vida22(1981), 109-124.

(44) Ibidem, 111.

(45) Ibidem, 124.

(46) La belleza originaria del hombre en la Gran
Catequesis de Gregorio de Nisa, Teologia y Vida 39
(1998), 253-269.

(47) E/ monologion de San Anselmo de Canterbury.
La creacion como clave de lectura, Teologia y Vida 34
(1993), 215-223.

(48] Incluyo aqui el dialogo teologia y ciencias y
cuando el tema de la creaciébn es abordado de
pasada, de manera indirecta para iluminar otros
aspectos.

(49) Teologia y Ciencia Moderna, Teologia y
Vida 1(1960), 29-31.

(50) Ibidem, 30.

(51) Ibidem, 31.

(52) Ibidem.

(53) La influencia creadora de la sociedad y de la
historia en el hombre cristiano, Teologia y
Vida 8(1967), 171-189. Especialmente "naturaleza e
historicidad humana”, 184-188.

(54) Autoridad de los Obispos en Asuntos temporales,
Teologia y Vida 9 (1968), 88-97.

(55) Ibidem, 89.

(56) Son nucleos articuladores para una teologia de la
creacion en el Concilio, cf. "Creatio ex Amore’, 109-
113. El texto de GS 36 es uno de los ejes articuladores
de una teologia de la creacién desdeel Concilio,
"refiere a las caracteristicas de la existencia
criaturalde cara a la sensibilidad de la reflexion
actual”.

(57) Mundo y Espiritu, Teologia y Vida 28 (1987), 227-
245,

136



(58) Especificamente, las paginas 240-245.

(59) Ibidem, 240s.

(60) Ibidem, 241.

(61) Racionalidad cientifica y teologia, Teologia y
Vida33(1992), 255-267. Mas especificamente en las
paginas 260-264.

(62) Ibidem, 255.

(63) Se analizan las teorias de J. Monod y S. Hawking.
(64) Ciencia y fe en una UC: posibilidades de una
relacion mutuamente enriquecedora, Teologia y
Vida31 (1992), 257-278. Al final del analisis del
aporte de la fe al método cientifico y al marco
cultural, se propone el aporte de la imagen del
hombre y la naturaleza que provienen de la fe
cristiana, paginas 272-274. También, Dos arios de
labor del programa Fe Ciencia y Universidad,
Teologia y Vida34 (1993), 3-27. El tema de la
creacion en paginas 4, 11y 14.

(65) La técnica moderna como objeto de la reflexion
teologica. Notas a proposito de un libro, Teologia y
Vida 31 (1990), 55-68. Es la presentacion critica de la
obra dirigida por C. MITCHAM y J. GROTE, Theology
and Thecnology. Essays in Christian Analysis and
Exegesis, University Press of America, New York 1984.
El tema de la creacion aparece marginalmente en la
pagina 58.

(66) ¢Evolucion o creacion?, Teologia y Vida29
(1988), 245-259.

(67) Teologia de /la Creacion, Ed. Seminario Pontificio
de Santiago, Santiago 19922,

(68) Algunas observaciones sobre la relacion entre la
fe religiosa, la teologia y las ciencias naturales,
Teologia y Vida 27 (1986), 89-102.

(69) Cf. Ibidem, 92s.

(70) Ibidem, 89.

(71) Creacion y escatologia en Ila reflexion teologica
latinoamericana, Teologia y Vida39 (1998), 39-70. Se
refiere a la creacién en las paginas 39 a 49.

137



(72) J. NOEMI, £/ mundo, creacion y promesa de Dios,
San Pablo, Santiago 1996;P. TRIGO, Creacion e
historia en el proceso de liberacion, Paulinas, Madrid
1989.

(73) En el caso de S. SILVA se utiliza para la resena
preferentemente entre sus obras, su manual ya
citado, 7eologia de la Creacion. En el caso de L. BOFF,
se usa especialmente, Ecologia: grito de la tierra, grito
de los pobres, Trotta, Madrid 1996. De ambos autores
se toman en cuenta otras obras que aparecen
resenadas en las notas 7 y 10 de la pagina 40 del
panorama.

(74) Cf. Hacia una teologia de la evangelizacion en
América Latina, Teologia y Vida36(1995), 203-224. EIl
tema se explicita en el paragrafo titulado "El
imperativo de la creatividad’, 216-224. Y
también Mysterium Creationis. Sobre la posibilidad de
una aproximacion a la realidad en cuanto creacion de
Dios, Teologia y Vida, 40 (1999), 372-399, que
corresponde a una ponencia en Brasil.

(75) Ob. cit., 203.

(76) Cf. ibidem, 205-209.

(77) Ibidem, 216. Palabras muy semejantes se
advierten en la presentaciéon del mismo J. NOEMI
en ‘Creatio ex amore’, 13-17; y en la introduccion del
manual, £/ mundo. Creacion y promesa de Dios, 9-20,
que ademas integra el tema de la creacion y la
escatologia. En el fondo, este articulo expresa sus
motivaciones o preocupaciones mas hondas sobre el
estado de la teologia de la creacion en América Latina
y los presupuestos de su revitalizacion. Cita y comenta
especialmente un trabajo de W. KASPER, Die
Schopfugslehre in der gegenwdrtigen Diskussion,
en Konturen heutiger Theologie (G. Bitter - G. Miller,
Eds.), Muanchen, 1976, 92-107), que sirve de
inspiracion para la reflexion. Alli se afirma que ’la
teologia de la creacion es la teologia de la realidad en
vista de su determinante inicio fundamental y
permanente y de su meta que le marca el rumbo" y

138



mas adelante "teologia de la creacion se determina
como teologia de la realidad en la tensiébn de
protologia y escatologia y nos plantea ante la tarea
de buscar una nueva sintesis entre fe y actual
experiencia de realidad” (ibidem, paginas 93 y 95
segun la traduccion de Noemi en el articulo analizado
de la revista).

(78) Ob. cit.,, 211. Se afirma que el Vaticano I
constituye un hito en la interiorizacion de Ia historia
por parte de la Iglesia. Una tarea que aun no esta
acabada, asistimos a una "transicién”. "Hubo una
larga preparacion, de la cual el concilio es un punto
de llegada, y marca un punto de partida que abre
nuevos senderos que, a pesar de los temores y
reticencias, acabaran por introducir todavia mas en el
valle de la conciencia histérica del hombre moderno”
(ibidem).

(79) Ibidem. Iglesia y mundo son realidades dinamicas
referidas al reinado de Dios. De tal manera que se
presenta como "tarea insoslayable para el teélogo... el
desafio de testimoniar y dar razéon de un Dios que es
evangelio, precisamente al hacer suya, en concreto y
desde dentro, la historia de todos y todo el hombre”
(ibidem, 212).

(80) Ibidem, 212.

(81) Ibidem, 213.

(82) Ibidem, 216.

(83) Catecismo de la Iglesia Catolica, 280 (citando al
antiguo Directorium Catechisticum Generale de la
Congregacion para el Clero, de 1971). Alli se afirma
que la creacion es fundamento de los designios de
Dios, pero que el misterio de Cristo es quien en
definitiva da luz decisiva sobre el misterio de la
creacion. Si el misterio de la creacion es fundamental,
el misterio de Cristo es central. El Catecismo, en el
numero siguiente (281), senala que en la liturgia de la
Noche Pascual, se comienza con el relato de Ia
creacion. En definitiva no podemos separar el
misterio de la creacion del misterio de Cristo, son

139



"articulaciones” de un solo misterio, el de Ia
autocomunicacién de Dios al hombre.

(84) Interés que hace tiempo ha sido mencionado por
la teologia europea: W. BEINERT, Ein Defizit wird
behoben. Neues Interesse der Theologie der
Schopfung, Theologie und Glaube72 (1982), 402-
414,y A. GESCHE, La création: cosmologie et
anthropologie, Revue Théologique de Louvain14
(1983), pags. 147-166; extracto en Selecciones de
Teologia 24 (1985), 163-170.

(85)J. NOEMI, Hacia una teologia de Ia
evangelizacion en América Latina, 217.

(86) Como lo expresa B. FORTE: "Nel Dio dell’ inizio
viene proiettato il Dio del nuevo e definitivo
compimento: alla luce dell’ evento pasquale la storia
delle origini € riletta como storia trinitaria” (La Parola
della Fede, Introduzione alla Simbolica ecclesiale, San
Paolo, Cinisello Balsamo (Milan), 1996, 109. Y mas
adelante se afirma, "La comunione nell'infinita alterita
fra il Creatore e la creatura trova il suo fondamento
nella distinzione fra il Padre e il Filio: tutto & stato
creato per mezzo di Cristo e in vista di Lui (cf. Col 1,
16)" (ibidem, 110).

(87) "Nell’ eterna accoglienza del Filio amato,
‘primogenito di ogni creatura’ (Col 1, 15), é radicata la
vocazione all’ esere di tutto il creato como vocazione
all’ amore” (ibidem). "Grazie allo Spirito & possibile dire
che dove c’ é essere, e che tutto cio che essiste, nel
legame eterno della carita divina, & stato e sara
eternamente amato” (ibidem 111s).

(88)J. NOEMI, Hacia wuna teologia de Ia
evangelizacion en América Latina, 219.

(89) Ibidem.

(20) Ibidem, 220.

(21) Ibidem, 220s. Muy iluminadora la larga nota 74 a
pie de la pagina 221 sobre la necesidad de una
“renovacion evangélica de la misma Iglesia”. Pero el
paso que ha dado el Vaticano Il es notable, un hito.
No solamente consiste en asumir el pensamiento

140



histérico, o el imperativo de la catolicidad, sino el de
intentar abordar el desafio de la creatividad desde
otra perspectiva. Al Vaticano Il le ha interesado el
tema de la creacién, aparece como trasfondo y como
tema concernido por otros, lo considera globalmente
en un horizonte histérico. "Ello explica que de Ia
creacion se hable, mas que del origen, de la salvacion
y plenificacion del mundo. Y, asi, es un discurso que
esta marcado cristolégica y escatolégicamente” (J.
NOEMI, £/ mundo, creacion y promesa de Dios, 249).
"La verdad de la creacidon se ve, pues, ho como la
afirmacion abstracta de un origen, sino como
fundamento y sentido de la accion humana” (ibidem,
251). Dios no es alternativa sino "sentido” del mundo
creado.

(92) A. ARTEAGA, "Creatio ex Amore’. Hacia una
consideracion teologica del misterio de la creacion en
el Concilio Vaticano Il, en Anales de la Facultad de
Teologia 46 (1995), 119.

(23)J. NOEMI, Mysterium Creationis. Sobre Ia
posibilidad de una aproximacion a la realidad en
cuanto creacion de Dios, Teologia y Vida, 40 (1999),
372-399.

(24) Cf. ibidem, 372. Que esta sistematizacion es
"tarea pendiente” ayuda a explicar lo escaso de la
reflexion propiamente teolégico-sistematica en la
revista, durante los cuarenta anos.

(95) Para describir el nuevo contexto se seRalan
algunos desplazamientos terminologicos que son
"sintomaticos de la emergencia e importancia que
progresivamente ha adquirido la creacién”, todos en
dependencia con el Concilio Vaticano Il (de Ecclesiae
mysterium, al mysterium creationis; de la otra
dimension a la pascua de la creacion).

(96) "La primera deriva del requerimiento historico-
salvifico que puso en jaque y terminé por desterrar la
consideracion ahistorica de la creacion propia de Ia
manualistica neoescolastica hasta las visperas del
Vaticano Il. Ella positivamente logra fraguar ya sea en

141



propuestas que articulan el tema de la creacion
primero puntualmente en su dimension cristolégica y
consecuentemente trinitaria o tratan de integrarlo en
toda su amplitud bajo una perspectiva escatoldgica.
La segunda coordenada esta determinada por la
recepcion de la crisis ecolégica y pretende
fundamentar una consideracion teolégica mas
positiva de la naturaleza. La tercera esta determinada
por el imponerse de una cosmovision cientifica”
(ibidem, 377).

(27) Ibidem, 377.

(28] Ibidem, 396. "El Dios de Jesucristo no es
tematizable como cosa u objeto alternativamente
trascendente o inmanente, sino como acontecimiento
histérico que para el hombre permanece abierto
radicalmente como futuro... lo histérico-salvifico no es
algo adjetivable y subsecuente a la realidad de Dios
sino dimension primordial del mismo y como tal debe
ser considerada por la teologia".

(99) Ibidem, 396. "En verdad, la de Jesus es una pro-
existencia que Dios reconoce como propia al
resucitarlo de entre los muertos y sella el destino de
toda la humanidad como resurreccion de todos y del
€OSmMOos como ‘hueva creacion’ .

(100) "Los dos momentos anteriores ho son mas que
aspectos de un mismo desafio articulado
objetivamente y en razén del tema al que confronta
una teologia de la creacion, es decir, explicitan lo que
importa pensar a Dios en el mundo” (ibidem, 397).
(101) "No hay pues motivo de competitividad alguna
entre la razon y la fe: una esta dentro de la otra fin
altera enim altera invenitur),y cada una tiene su
propio espacio de realizacion" (Fides et Ratio, 17).
"...con la frase anteriormente referida, insiniua un
camino que a mi parecer es el que corresponderia
recorrer a una teologia de la creacion” (ibidem, 397).
(102) Cf. L.M. ARMENDARIZ, Fuerza y debilidad de Ia
doctrina del Vaticano | sobre el fin de la creacion,
en Estudios Eclesidsticos 45 (1970), 359-399. " Si el

142



Vaticano Il fue necesario para que recordasemos que
Dios es Padre, y que no hay otro Dios que el Padre, el
Vaticano | sigue siendo imprescindible para que no
olvidemos que el Padre es Dios” (ibidem, 391). "Si en
el Vaticano | podemos apreciar un desencuentro
entre la fe y la filosofia, en el Vaticano Il parece que se
dieran las condiciones para un reencuentro entre fe,
ciencias y teologia de la creacion. Entre el Vaticano | y
el Vaticano Il no conviene hablar de oposicion sino
mas bien de complementacion” A. ARTEAGA, "Creatio
ex Amore’. Hacia una consideracion teologica del
misterio de la creacion en el Concilio Vaticano /I,
en Anales de la Facultad de Teologia 46 (1995), 46.
(103) J. NOEMI, Mysterium Creationis. Sobre Ila
posibilidad de una aproximacion a la realidad en
cuanto creacion de Dios, Teologia y Vida, 40 (1999),
372.

(104) Cf. las Condiciones fundamentales para pensar
la creacion hoy, en A. ARTEAGA, "Creatio ex Amore".
Hacia una consideracion teologica del misterio de la
creacion en el Concilio Vaticano /I, en Anales de Ia
Facultad de Teologia46 (1995), 114-115. La primera
es la vuelta a la primacia de la ensefianza biblica, dato
constitutivo y fundamental de la doctrina cristiana; y
la vuelta a una consideracion eminentemente
teoldgica insertada en el misterio cristiano,
superando la ‘insularidad tematica’.

(105) J. NOEMI, Mysterium Creationis. Sobre Ia
posibilidad de una aproximacion a la realidad en
cuanto creacion de Dios, Teologia y Vida, 40 (1999),
372.

(106) Ibidem, 377.

143



144



Tendiendo puentes
entre racionalidades:

Relacion entre la doctrina
teoldgica de la creacion y las
teorias bioldgicas de la evolucién

Autor: Santiago Collado Gonzalez. Subdirector del
grupo de investigacién "Ciencia, razén y fe" (CRYF) de
la Universidad de Navarra
Publicado en: Temas de Actualidad Familiar. Toledo:
Movimiento Familiar Cristiano; 2010, pp. 81-92.
Fecha de publicacion: 24 de agosto de 2010
indice
e Teoria de la evolucion
e Evolucion y cristianismo
e Evolucion y doctrina teoldgica de la creacion
o Evoluciény génesis
o Nocidn de creacion
e Bibliografia

Teoria de Ia evolucion

La publicacion del "Origen de las Especies”
de Darwin en 1859 supuso la consolidacion
de una vision de la naturaleza que ya se
venia fraguando desde hacia mas de un siglo
gracias a la gran cantidad de datos reunidos

145


https://www.unav.edu/web/ciencia-razon-y-fe/relacion-entre-la-doctrina-teologica-de-la-creacion-y-las-teorias-biologicas-de-la-evolucion#1
https://www.unav.edu/web/ciencia-razon-y-fe/relacion-entre-la-doctrina-teologica-de-la-creacion-y-las-teorias-biologicas-de-la-evolucion#2
https://www.unav.edu/web/ciencia-razon-y-fe/relacion-entre-la-doctrina-teologica-de-la-creacion-y-las-teorias-biologicas-de-la-evolucion#3
https://www.unav.edu/web/ciencia-razon-y-fe/relacion-entre-la-doctrina-teologica-de-la-creacion-y-las-teorias-biologicas-de-la-evolucion#4
https://www.unav.edu/web/ciencia-razon-y-fe/relacion-entre-la-doctrina-teologica-de-la-creacion-y-las-teorias-biologicas-de-la-evolucion#5
https://www.unav.edu/web/ciencia-razon-y-fe/relacion-entre-la-doctrina-teologica-de-la-creacion-y-las-teorias-biologicas-de-la-evolucion#6

por los naturalistas. La concepcion fijista de
las especies fue siendo sustituida a lo largo
del siglo XVIII y XIX por otra de tipo
transformista. Esta ultima postulaba que
todas las especies existentes provenian,
mediante diversas transformaciones, de
otras mas primitivas y comunes y, por tanto,
no habian permanecido siempre en sus
formas actuales como se pensaba entonces.

La novedad aportada por Darwin fue la
descripcion de un mecanismo que explicaba
de una manera sencilla y verosimil el modo
en el que esas transformaciones se
producian. Lo que parecia haber conseguido
era dar cuenta de la variedad que
observamos en la naturaleza, asi como de su
creciente complejidad, con el unico recurso
de leyes naturales faciles de comprender. EIl
mecanismo, basado en pequenas variaciones
al azar mas la accion de la seleccién natural,
fue considerado por algunos como el
descubrimiento que permitia liberar a la
biologia de las manos de la teologia y
convertirla en una ciencia del mismo rango
que otras ya consolidadas como la fisica. La
propuesta de Darwin parecia ofrecer una
explicacion del grado de complejidad
alcanzado por los seres vivos sin necesidad
de recurrir a la finalidad. Esta constituia la
base para los argumentos entonces mas
empleados de la existencia de Dios.

146



La propuesta de Darwin no solo afectaba a
las diferentes especies animales, sino que
también alcanzaba al hombre. Darwin
proponia que el hombre tenia también
antecesores comunes con el resto de los
seres vivos. Esto ultimo fue lo que mas
polémica causé. Se desencadend entonces
un debate del que todavia no hemos visto el
final.

Inicialmente Ia reaccidén de los cristianos, en
general, fue de rechazo. Las causas de dicho
rechazo procedian del tipo de racionalidad
filos6fica imperante en ese momento y de la
aparente incompatibilidad de lo que
proponia la nueva teoria con lo que narran
las Sagradas Escrituras sobre el origen del
mundo, de la vida y, en particular, del
hombre. No obstante, hubo pensadores que
no veian incompatibilidad entre la nueva
ciencia y la fe. Por ejemplo, Newman
menciona la hipotesis de Darwin en una de
sus cartas diciendo que no encontraba en
ella nada contrario a la religion.

El mecanismo darwiniano paso por distintas
fases en cuanto a su grado de aceptacion
por parte la comunidad cientifica. El mismo
Darwin llegé a considerar que no era el
unico mecanismo causante de la evolucion.
A lo largo del siglo XX se consiguiéo hacer
una sintesis de las propuestas darwinistas
con Jlos principios de la genética
descubiertos por Méndel también en Ia

147



segunda mitad del siglo XIX. A mediados del
siglo XX la "Teoria Sintética de la Evolucion”,
que unia las aportaciones de Darwin y
Mendel, dominaba completamente el ambito
académico y cientifico. Los nuevos hallazgos
de la genética y la bioquimica han reforzado
las lineas generales de la teoria sintética
aunque también se han abierto nuevos
interrogantes y desafios que, no obstante,
no parecen amenazar lo sustancial de la
actual teoria de la evolucion.

Nadie discute en el ambito cientifico lo que
ya se llama "el hecho" de la evolucién, es
decir, que todas las especies animales,
incluido el hombre, no han existido siempre
como las observamos sino que proceden de
otras anteriores por  evolucion o
transformacion. Hoy los biélogos estan en
condiciones, y la genética moderna esta
ayudando a hacerlo, de confeccionar un
arbol de la vida donde poder colocar desde
los primeros seres vivos existentes hace
aproximadamente tres mil quinientos
millones de anos, hasta las especies
existentes en nuestros dias. Estas ultimas,
l6gicamente, estarian en las ramas extremas
del arbol. En Ia actualidad se sigue
debatiendo sobre los mecanismos de Ila
evolucion, sobre el papel de la seleccion
natural, o la necesidad de completar la teoria
sintética con nuevos elementos que
expliquen algunas de las incoégnitas actuales.

148



Pero el cuadro general evolutivo es aceptado
por practicamente toda Ila comunidad
cientifica.

Evolucion y cristianismo

En cuanto a la relacion de las teorias
evolutivas con la fe cristiana se puede decir
que se han dado cuatro posiciones basicas
por parte de los cristianos:

Incompatibilidad entre la fe revelada y
las afirmaciones de la ciencia.

Compatibilidad entre fe y ciencia ya
que ambas pertenecen a esferas del
conocimiento que son completamente
independientes.

Los datos de la ciencia actual no solo
no son incompatibles con la fe sino que la
refuerzan y ofrecen elementos para una
confirmacion cientifica de tesis propias de la
fe.

Ciencia y religion se mueven en
ambitos metodoldgicos distintos y
autonomos pero existe armonia entre
ambas.

Estas posiciones son la consecuencia del
modo de ver la relacion de Dios con el
mundo y con el hombre. La primera posicidon
—incompatibilidad- depende de una
interpretacion literalista de Ila Sagrada
Escritura, es decir, surge como resultado de

149



considerar que la Biblia ofrece datos de
caracter cientifico sobre el mundo y Ia
aparicion del hombre. Este tipo de lectura es
la que ha llevado a muchos protestantes
norteamericanos al creacionismo
fundamentalista, al comienzo del siglo XX, y
al llamado "Creacionismo Cientifico” a partir
de los anos 70. Para ellos la fe y el marco
presentado actualmente por la ciencia son
irreconciliables. Esta posicion ha sido
también defendida desde el lado de Ia
ciencia por algunos que, ya desde la
publicaciéon del "Origen de las especies”,
vieron en sus tesis una alternativa a las
explicaciones basadas en la nocién de
creacion. En este caso, en el que se defiende
la incompatibilidad, unos niegan Ia
evolucion, mientras que los otros niegan la
accion creadora de Dios, o lo que es
equivalente, a Dios mismo.

La segunda opcion, compatibilidad desde la
completa independencia, ha sido también
defendida tanto por creyentes como por
cientificos no creyentes. Esta es, por ejemplo,
la posicion del famoso cientifico agnéstico
Stephen Jay Gould, conocida como "Non-
overlapping magisteria” (NOMA). También el
conocido bidlogo Francisco Ayala defiende
una posicion semejante. Aunque esta tesis
puede parecer correcta porque no ve
incompatibilidad entre ciencia y religion, en
realidad aisla nuestra experiencia del

150



mundo, a la que hoy en dia contribuyen de
una manera decisiva las ciencias, de nuestro
conocimiento de Dios. Este enfoque separa
completamente a la creacién, que queda
recluida en el ambito de la fe subjetiva, de la
evolucion. En realidad, esta posicion es
equivalente a la deista, que pone a Dios en el
pasado y deja el presente en manos de los
procesos naturales y fuera del alcance de la
accion divina. El problema es que si Dios no
es necesario para explicar el presente,
ponerlo en el pasado acaba siendo una
opcion basada en preferencias subjetivas o
de fe, pero no sustentada por argumentos
verdaderamente racionales.

La tercera opcion es la que defienden los
partidarios del nuevo movimiento conocido
como "Disefo Inteligente". Para ellos los
recientes descubrimientos de la ciencia, en
particular de la bioquimica, ofrecen
evidencia empirica de la existencia de un
diseno inteligente. Aunque en general no se
pronuncian sobre Ila naturaleza de esa
inteligencia, esta claro que apuntan, algunos
a veces lo dicen de manera explicita, a que
dicha inteligencia es la divina. El problema
de esta opcidon no es que defiendan que los
procesos y estructuras de la naturaleza
remitan a una inteligencia creadora. El
peligro que encierra esta posicion es el
opuesto al de la anterior y consiste en ver a
Dios implicado categorialmente en Ia

151



creacion, es decir, se concibe a un Dios que
interviene directamente en las
transformaciones del mundo natural, las
mismas transformaciones que son objeto de
estudio de las ciencias. Se da aqui un
problema de caracter metédico al no
distinguir adecuadamente la actividad del
Creador del nivel de la accion propia de los
agentes creados.

En las posiciones comentadas hasta el
momento hay dos problemas
fundamentales. El primero tiene que ver con
el tipo de lectura que se hace de la Sagrada
Escritura. El otro tiene que ver con el tipo de
racionalidad imperante en la cultura de la
época en la que nacen las teorias evolutivas.
En el siglo XVIII y XIX el paradigma de
ciencia natural es la mecanica. El éxito de
esta fisica llevo a que en el ambito filosé6fico
también se impusiera lo que se podria
calificar como filosofia mecanica. Una de las
consecuencias del dominio de este tipo de
racionalidad fue el desprestigio y olvido de
la metafisica. Esta carencia hizo que muchos
pensadores vieran en el darwinismo una
doctrina que, por fin, haria innecesario el
recurso a Dios para explicar el mundo. Es
decir, se vio la creacién y la evolucion como
alternativas incompatibles.

En realidad en algunos de los grandes
pensadores cristianos de la época patristica,
y también medieval, se puede ver no sélo la

152



no existencia de incompatibilidad entre
evolucion y creacion sino que incluso se
consideran complementarias. Sirva como
ejemplo este texto de S. Agustin: «El
universo fue creado en un estado no
totalmente completo, pero fue dotado de la
capacidad de transformarse por si mismo
desde la materia informe a un orden
verdaderamente maravilloso de estructuras y
formas de vida». Otros padres como S.
Atanasio, S. Basilio y S. Gregorio de Nissa
hablan también de la creacion como un acto
divino que se despliega en el tiempo. En la
época medieval san Buenaventura y santo
Tomas mantienen la misma perspectiva.

El debate provocado por la publicacién del
"Origen de las especies”, cuya raiz ya se ha
apuntado, ha llevado, en el ambito catdlico,
a volver en la filosofia a las inspiraciones de
fondo de los pensadores cristianos
mencionados, en particular, a una metafisica
realista de inspiracion Tomista. El debate
también provocé que la Iglesia estableciera
magisterio en relacion con la interpretacion
de los textos Biblicos. Se ha podido
desarrollar asi una teologia de la creacién en
la que las teorias evolutivas no solamente no
son incompatibles con la fe sino que estan
en buena armonia con ella. Dicha teologia
de la creacién si se enfrenta a doctrinas
filosoficas evolucionistas que apoyandose en
las teorias evolutivas defienden principios

153



materialistas y ateos. Por tanto la teologia de
la creacion pone limites a las consecuencias
de caracter filosofico que legitimamente
pueden extraerse de dichas teorias.

Veremos ahora las consecuencias mas
importantes de la doctrina teoldgica de la
creacion en los puntos destacados
anteriormente como conflictivos: en Ia
interpretacion del génesis y en la propia
nocion de creacion.

Evolucidén y doctrina teologica de la
creacion

Evolucion y génesis

En relacion con la narracion de la creacion
contenida en los primeros capitulos del
Génesis hay que tener en cuenta que su
lectura debe hacerse a la luz del conjunto de
la revelacion y, en ultimo término, a la luz de
la plenitud de la revelaciéon contenida en el
Nuevo Testamento en el que Jesucristo es la
clave de interpretacion de toda la Sagrada
Escritura.

Por otra parte, el mensaje que se trasmite en
la Biblia esta orientado principalmente a la
relacion del hombre con Dios, y
secundariamente del hombre con el mundo.
El mensaje biblico, también cuando se
expresa en términos cosmologicos, es de

154



caracter teolégico y antropolégico. Las
ciencias ofrecen una perspectiva distinta: se
centran en las trasformaciones materiales
que ocurren en el mundo fisico. Olvidar esta
distincion tiene graves consecuencias
porque lleva a considerar que la ciencia es la
unica que tiene autoridad para hablarnos de
lo que es el mundo. Esto ha llevado a
desarrollar otros ambitos de la teologia en
detrimento de la teologia de la creacion. La
teologia de la creacidn es muy importante
porque de un Dios que no tiene una relacion
real con el mundo se llega, al final, a una fe
que se convierte en mero sentimentalismo.
Es importante encontrar la identidad entre
un Dios creador y el Dios de la salvacion.
Esto evita caer en una religion de Ia
supersticion o fideista. Por eso el cristianismo
se considera “religio vera”.

De acuerdo con los criterios exegéticos
establecidos por el magisterio, y lo dicho
anteriormente, se podria resumir el mensaje
teologico y antropolégico contenido en las
narraciones yahvista y sacerdotal del
Génesis en los siguientes puntos:

Todo lo que existe depende de un
unico Dios.

Lo creado tiene como origen el Logos,
su Palabra, y no una especie de emanacion
("y dijo Dios").

155



Lo creado es distinto de Dios, expresa
un proyecto libre suyo que se despliega en el
tiempo con orden y gradualmente,
participando este proyecto de la bondad y
perfeccion divina.

El hombre y la mujer se asemejan a
Dios mas que ninguna otra criatura y su
creacion se presenta como un nuevo acto
divino rodeado de una especial solemnidad
y trascendencia (triple bara).

Dios se empena en la creacion del
hombre con una accion que indica Ia
donacion de su propio espiritu. Hombre y
mujer estan Illamados a una especial
intimidad con Dios, pero una relacion en la
que el ser humano es libre y responsable de
sus propias acciones.

La creacion no nace en un contexto de
lucha o conflicto entre fuerzas contrarias
sino como acto de la voluntad creadora de
Dios.

Pertenece a la verdad originaria la
creacion de hombre y mujer a imagen y
semejanza de Dios. El hombre no procede
enteramente de ninguna de las realidades
creadas previamente, no es el fruto de un
proceso necesario sino que Dios actua de
una manera directa pero sirviéndose de
materia preexistente.

156



Existencia de una prueba originaria.
Caida moral con consecuencias para todo el
género humano: en la relacion con uno
mismo, del hombre con la mujer y del
hombre con Dios. Hay como una herida de
origen.

En relacion con el ser humano se
destaca la dependencia especial que éste
tiene para con Dios. Dicha relacion se
interpreta como una creacion directa del
alma.

En estos puntos nada hay que se oponga o
entre en contradiccion con lo que dice la
ciencia sobre la evolucion. Incluso, teniendo
en cuenta los géneros literarios, se invita a
pensar en una “creacion evolutiva” y se
rechaza una ‘evolucidon creativa® como
defienden las doctrinas de caracter
materialista.

Nocion de creacion

El dato revelado de que el mundo ha sido
creado “ex nihilo” ha impulsado el desarrollo
de una auténtica filosofia sobre la creacion,
es decir, un discurso sustentado sobre
principios exclusivamente racionales. Es de
fe que la contemplaciéon del mundo natural
constituye una via para remontarnos
racionalmente hasta su Creador. La doctrina
filosofica y teologica de la creacién pone de

157



manifiesto déonde se encuentran los puntos
de friccion que han surgido y todavia surgen
a la hora de conciliar creacion con evolucion,
y destaca Ila coherencia, e incluso
conveniencia, de la existencia de evolucion
en la naturaleza.

La nocidbn de creacion, en el ambito
metafisico y teolégico, no expresa otra cosa
sino la peculiar relacion de Dios con el
mundo fisico, y de Dios con el hombre. Su
comprension es dificil porque tendemos a
pensar la realidad fisica en términos
productivos y la creacidn es una relacion que
escapa a las categorias ordinarias de nuestro
pensamiento. Esa dificultad esta presente en
todos los debates que se mantienen
actualmente en torno a la relacion entre
ciencia y fe. El lenguaje usual, la misma
palabra ‘relacion”, puede despistar y
dificultar la comprension de la peculiaridad
del acto creador.

La creacibn no es produccion, no es
generacion, sino que es un acto mas radical
que afecta la "totalidad” del ser (totalidad
entendida aqui en un sentido intensivo mas
que extensivo).

Algunas propiedades que se derivan de este
acto peculiar son:

a) El Creador no sufre cambio o modificacion
alguna por haber creado, no se hace mas
perfecto o se completa de alguna manera. El

158



ser divino no es afectado por la creacion.
Dios no se entiende en dependencia o
respecto a su criatura, es decir, ésta no
modifica el ser de Dios en absoluto.

b) La criatura depende del creador y no de
cualquier manera, sino de una manera
radical, depende de Dios en su mismo ser,
como principio de su existencia. No se trata
de dependencia en cuanto a que se es esto o
lo otro en sentido predicativo, sino que se
trata de dependencia en el ser en el sentido
mas radical: "acto de ser". Crear no implica
movimiento, si donacion del ser. Al crear
ocurre una novedad radical. Pero esa
novedad no es respecto de Dios sino
respecto de la nada, porque Dios no se ve
modificado al crear. La dependencia de la
criatura respecto al creador es por tanto real
en el sentido mas radical de la palabra. El
creador, en cambio, no depende de Ila
criatura, por eso se dice, a veces, que su
relacion con respecto a la criatura no es real
sino de razén: hay que entender esto en ese
sentido.

La distincion entre el ser de Dios y de la
criatura esta en la identidad originaria de
uno y la in-identidad o composicion
metafisica del otro. En términos tomistas se
trata de la "distinctio realis” en las criaturas.
La dependencia de la criatura con respecto a
su creador es la que se corresponde con su
inidentidad. En términos neotomistas se

159



denomina a esto ser por esencia o ser por
participacion.

Es mas propio decir que la criatura se
distingue de la nada a decir que se distingue
de Dios. Lo ultimo parece establecer una
relacidon de la criatura con Dios entre iguales,
relacion que no seria tan radical como la
propia del ser creado. Esto no significa que
se confunda Dios con su criatura.
Precisamente ocurre lo contrario porque
Dios no depende en ningun sentido de su
criatura y la criatura depende de Dios en el
sentido mas radical. Esa radicalidad es la que
lleva consigo trascendencia. Dios crea sin
movimiento y por esto es trascendente a lo
intramundano. Es propio de lo creado el
movimiento en virtud de su in-identidad
original, o su limitacion. La dependencia de
la criatura respecto al creador trasciende el
movimiento propio de lo intramundano.

Se rechaza de esta manera tanto el
panteismo, en el que se confunden Dios,
mundo y hombre, como el panenteismo en
el que el mundo es como una emanacion de
Dios: Dios es mas que el mundo pero el
mundo forma parte de Dios. Esta
comprension de la creacion establece un
doble nivel de actividad que hay que situar
en planos radicalmente distintos pero en el
que una, la accion creadora, es fundamento
de la otra, la accién propia de las criaturas,
que es descrita parcialmente mediante leyes.

160



La filosofia de tradicion tomista habla de
causalidad primera y segunda. Los ambitos
metoddicos en los que se mueven la doctrina
filosofica y teolégica de Ila creacidon
(metafisico) y las teorias evolutivas
(cientifico) hacen que no sea posible
demostrar directamente la una desde Ia otra.
La relacion entre ambas no es inmediata
como pretenden algunas de las posiciones
descritas anteriormente. Pero si se pone de
manifiesto su compatibilidad e incluso su
coherencia y complementariedad.
Refiriéendonos al ambito fisico, Dios es el
fundamento de un mundo en el que se
pueden estudiar con el método cientifico, y
consiguientemente de una manera parcial,
las causas de sus transformaciones y
evolucion. Es muy significativo el siguiente
texto de S. Tomas:

“La naturaleza es, precisamente, el plan de
un cierto arte (concretamente, el arte
divino), impreso en las cosas, por el cual las
cosas mismas se mueven hacia un fin
determinado: como si el artifice que fabrica
una nave pudiera otorgar a los lefios que se
moviesen por si mismos para formar Ia
estructura de la nave”.

Resulta patente que un Dios que crea un
mundo capaz de dar lugar por si mismo a la
riqueza y variedad de los seres naturales, y la
racionalidad por la que se rigen, es mucho
mas poderoso que un dios que tuviera que

161



intervenir continuamente para conseguir
esos mismos efectos. Esto no significa que
Dios crea y abandona el Mundo al imperio
de las leyes que EI mismo ha establecido,
sino que constituye el fundamento del
Mundo y de las leyes por las que se rige.
Dicho fundamento trasciende el tiempo y,
por tanto, no se puede entender
propiamente en términos cientificos. Pero las
ciencias constituyen una gran ayuda para
desarrollar una filosofia que profundice mas
y mejor en el conocimiento de Dios.

Bibliografia

J. Morales, El Misterio de la Creacion, Eunsa,
Pamplona 1994, pp. 123-138 (Capitulo VII).

G. Tanzella-Nitti, Voz Creazione, en G.
Tanzella-Nitti, A. Strumia (eds.), Dizionario
Interdisciplinare di Scienza e Fede, Citta Nuova -
Urbaniana University Press, Roma 2001 (también
en www.disf.org).

Ratzinger, J., Creacion y pecado, EUNSA,
Pamplona 2005.

M. Artigas, D. Turbén, Origen del hombre.
Ciencia, Filosofia y Religion, Eunsa, Pamplona 2007,
pPP- 87-96; 123-133 (Capitulo VI:Evolucion y accién
divina y VII: Evolucion y finalidad).

Comision Teoldgica Internacional, Comunion
y servicio. La persona humana creada a imagen de
Dios, 23-VII-2004, nn. 62-70.

Carlos Pérez (diapositivas) y Héctor L. Mancini
(texto), El Origen del Universo, Departamento de
Fisica, Universidad de
Navarra, http://www.unav.edu/web/ciencia-razon-y-
fe/saber/origen-del-universo.

162


http://www.disf.org/
http://www.laislalibros.com/autores/RATZINGER%2C+JOSEPH/
http://www.eunsa.es/index.php?pagina=1&id_libro=752&codigo_materia=&nombre_materia=&seccion=libro&plantilla=libro
https://www.unav.edu/web/ciencia-razon-y-fe/saber/origen-del-universo
https://www.unav.edu/web/ciencia-razon-y-fe/saber/origen-del-universo

Collado Gonzalez, Santiago, Teoria de la
Evolucién, en Fernandez Labastida, Francisco —
Mercado, Juan Andrés (editores), Philosophica:
Enciclopedia filosoéfica on line,

URL: http://www.philosophica.info/voces/evolucion/
Evolucion.html.

12

Cristiano y
evolucionista

Aunque hoy la palabra “evolucion”
tiene sentidos muy diferentes, si parece
haber un consenso entre los cientificos sobre
el hecho evolutivo. Ya en los anos treinta del
siglo XX, el bidlogo soviético nacionalizado
norteamericano, y cristiano ortodoxo
devoto, Theodosius Dobzhanski, decia: “hoy
en biologia nada tiene sentido si no es desde
la aceptacion de la evolucién”. ;Puede un
cristiano ser evolucionista?

163


http://www.philosophica.info/voces/evolucion/Evolucion.html
http://www.philosophica.info/voces/evolucion/Evolucion.html
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/2020/03/04/el-humanismo-de-la-evolucion-en-francisco-j-ayala-coordenadas-basicas/

Por una parte, determinados grupos
religiosos de mentalidad fundamentalista
(seguidores de Henry Morris, entre otros)
han reivindicado Ia legitimidad del
creacionismo cientifico como alternativa al
evolucionismo, Mas modernamente, Ilos
partidarios del Disero Inteligente
(seguidores de Phillip Johnson y Michael
Behe) reivindican la inexcusable necesidad
de reconocer la existencia cientifica de un
“disenador” que explique la complejidad
irreductible del mundo.

Por otra parte, una gran parte de los
bidlogos reduccionistas (como Richard
Dawkins y Daniel Dennett) defienden Ia
imposibilidad cientifica de la existencia de
Dios basados en la refutacion del argumento
del “orden” cosmico. ¢Es posible una postura
alternativa?

La polémica entre evoluciébn y teologia
continua activa

Doscientos anos después del
nacimiento de Charles Darwin en 1809 y 150
anos después de la publicacion de E/ Origen
de las Especies por la Seleccion Natural y la
Supervivencia de Jos mds aptos, las
relaciones entre evolucionismo y religidon
siguen siendo conflictivas.

164


https://metode.es/revistas-metode/monograficos/las-rocas-y-los-fosiles-contra-la-evolucion.html
https://metode.es/revistas-metode/monograficos/las-rocas-y-los-fosiles-contra-la-evolucion.html
https://www.vidanuevadigital.com/libro/el-diseno-chapucero/
https://tendencias21.levante-emv.com/behe-los-procesos-darwinistas-pueden-explicar-la-diversidad-de-especies_a4339.html
https://tendencias21.levante-emv.com/behe-los-procesos-darwinistas-pueden-explicar-la-diversidad-de-especies_a4339.html
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/2019/04/10/la-convergencia-racional-entre-ciencia-y-teologia-john-haught/
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/2019/04/10/la-convergencia-racional-entre-ciencia-y-teologia-john-haught/
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/2018/03/14/darwin-y-el-darwinismo/
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/2018/03/14/darwin-y-el-darwinismo/
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/2018/03/14/darwin-y-el-darwinismo/
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/2018/03/14/darwin-y-el-darwinismo/
https://tendencias21.levante-emv.com/la-evolucion-es-un-hecho,-el-darwinismo-una-teoria_a3508.html
https://tendencias21.levante-emv.com/la-evolucion-es-un-hecho,-el-darwinismo-una-teoria_a3508.html

iPuede un cristiano aceptar las tesis
basicas de una vision evolutiva del mundo,
tal como las plantean los cientificos? ;No son
un reto a la fe? ;Es compatible con la fe de la
Iglesia aceptar que la realidad natural ha ido
evolucionando a lo largo de miles de
millones de anos, de acuerdo con sus propias
leyes naturales, y que ha dado lugar a la
aparicion de la vida y de la humanidad? ;No
queda Dios arrinconado o echado a la
papelera?

No se trata aqui de teorizar solo sobre
la llamada Teologia de la Ciencia, referida al
caso concreto del evolucionismo de origen
darwinista y a sus implicaciones para la fe.
Tampoco se pretende dar la solucion
oportuna que deje ya zanjado el tema para
siempre. La aventura humana del
pensamiento y de la maduracion de Ila
propia racionalidad y de la fe religiosa es un
proceso siempre abierto a las sorpresas.

Los que se dedican al dialogo entre la
fe religiosa y las ciencias son conscientes de
que no siempre ha sido facil llegar a un
encuentro entre las posturas de los bidlogos
evolucionistas, los filésofos y los tedlogos.
Pero la vida colocé a algunos en unas
situaciones peculiares desde las que les ha
sido posible, dentro de las propias
limitaciones, intentar reformular una sintesis
personal que se ofrece aqui modestamente y
que esta abierta al debate y a la critica.

165


https://www.bubok.es/libros/173257/TEOLOGIA-DE-LA-CIENCIA-2-edicion-corregida

Partimos del hecho de que muchos
cientificos (sobre todo, biologos,
paleontdlogos,  bioquimicos...) parecen
haber tocado la evolucidn con sus propias
manos. Especialmente, se profundiza en los
estudios de campo sobre los restos fosiles de
los seres vivos del pasado, la evolucidon se
presenta como la explicacidbn mas razonable
para los datos que se observan.

1. Leer Ia evolucion en las rocas de la Tierra

Cuando se viaja por carretera o
ferrocarril, posiblemente todos hemos
observado masas de rocas que nho son
homogéneas, sino que parecen estas
distribuidas en capas, unas encima de otras,
bien horizontales o también inclinadas. Los
geodlogos y los paleontologos son capaces de
“leer” las rocas y “descifrar” el mensaje que
ellas mismas mantienen secreto desde hace
millones de anos. Las rocas nos hablar de su
origen, de su atormentada vida desde que se
formaron hasta la actualidad. Los estratos,
como decia el mismo Darwin, son las paginas
de un gran libro en el que esta escrita la
historia pretérita del planeta, pese a que
tiene erratas y lagunas, y en ellos se
conservan los vestigios de procesos
evolutivos que duraron millones de anos.

166


https://www.bubok.es/libros/199152/LEER-LAS-ROCAS-con-Nicolas-Steno
https://www.bubok.es/libros/199152/LEER-LAS-ROCAS-con-Nicolas-Steno

Los estratos (ya lo mostré el médico y
geodlogo danés Nicolas Steno en 1667) se
acumulan lenta, gradual y continuamente
unos encima de otros, sucesivamente. De
este modo, los estratos que estan debajo
son, por lo general, salvo que otros
fendbmenos posteriores que los hayan
alterado, mas antiguos que los que estan
encima.

Y ademas, si no existiera una barrera,
esas mismas capas podian dar la vuelta al
mundo. En esas capas quedan “archivados”
los fosiles, restos de los seres vivos que
vivieron y fueron sepultados por alli. De este
modo, se puede inferir su modo de vida, su
comportamiento y los complejos procesos
fisicos, quimicos y biolégicos que han sufrido
sus restos desde que murieron hace 150
millones de anos hasta ahora. Muchos
murieron sin fosilizar. Pero una minima
parte, afortunadamente, ha podido
atravesar el tiempo y se agazapan en el
interior de Ilas rocas sedimentarias
esperando al cientifico que venga a
estudiarlos.

Se puede arguir que los fésiles no son
una prueba definitiva del hecho de Ia
evolucion biologica. Y es verdad. EI mismo
Darwin insistié en E/ Origen de las Especies
(publicado en 1859) de que no hay
“pruebas” del hecho de la evolucién. Es mas:
en la mayor parte de los casos, la ausencia

167


https://ifc.dpz.es/recursos/publicaciones/25/05/15sequeiros.pdf
https://es.wikipedia.org/wiki/Charles_Darwin
https://es.wikipedia.org/wiki/Charles_Darwin
https://es.wikipedia.org/wiki/Charles_Darwin

de “formas intermedias” (lo que los antiguos
llamaban “missing links”, los eslabones
perdidos) es clamorosa.

Pero desde la moderna filosofia de la
ciencia, la Teoria de la evolucion (que diria el
filbsofo vienés nacionalizado britanico Karl
R. Popper), o el paradigma de la Evolucion
(usando Ila terminologia del filésofo e
historiador de las ciencias, Thomas S. Kuhn)
tienen mucho mayor poder explicativo que
la teoria o el paradigma fijista o creacionista.
La evolucién, mas que una teoria que hay
que “verificar” (que dirian los heopositivistas)
es un paradigma, una matriz disciplinar, un
conjunto de axiomas, principios, teorias y
métodos que tiene mucho mas poder
explicativo para muchos datos de
observaciobn que los viejos paradigmas
fijistas, catastrofistas y creacionistas.

Dentro de este paradigma hay
diferenciar siempre el “hecho” de Ia
evolucion de las especies y los “mecanismos”
que la producen.

2 Creacijonismo no es /o mismo que creer en
Dios creador

Otro de los falsos dilemas que los
medios de comunicacion difunden es este: es
necesario elegir entre ser evolucionista y ser
creacionista. ;Y cual es la razén? Esta: que

168


https://www.xatakaciencia.com/biologia/teoria-de-la-evolucion-la-pescadilla-que-se-muerde-la-cola
https://www.xatakaciencia.com/biologia/teoria-de-la-evolucion-la-pescadilla-que-se-muerde-la-cola
https://www.xatakaciencia.com/biologia/teoria-de-la-evolucion-la-pescadilla-que-se-muerde-la-cola
https://www.lavanguardia.com/vida/20090212/53638637548/la-teoria-de-la-evolucion-resiste-las-embestidas-creacionistas.html
https://www.lavanguardia.com/vida/20090212/53638637548/la-teoria-de-la-evolucion-resiste-las-embestidas-creacionistas.html

dentro de las creencias de las religiones esta
la aceptacion del Dios creador. En este
planteamiento, se defiende desde
determinados ambitos cientificos una
concepcion desfasada del concepto
teologico de “creacion” que lleva adherido
un determinado concepto de Dios. En su
imaginario social pervive una idea de
“creacion” por parte de un Dios demiurgo,
mas cercano a Aristoteles que a la Biblia.
Sobre el concepto y desarrollo de la teologia
de la Creacidn, se ha escrito mucho en estos
anos por cuanto toca a un nucleo esencial
del dialogo entre ciencia y religion.

La expresion “Dios crea en la
evolucion” como un intento —inspirado en
Teilhard de Chardin — de que la accién de
Dios no pertenece a ambitos extraterrestres,
sino que la creacidn entera tiene su propia
autonomia para funcionar y evolucionar de
acuerdo con sus leyes y que Dios respeta y
mantiene la emergencia de la novedad,
pertenece ya al patrimonio teoldgico y no
ofrece ninguna dificultad al creyente para
considerarse evolucionista.

Creer en la creaciéon (como contenido
de fe) es una formulacion muy diferente a la
de ser “creacionista” con pretensiones
cientificas. Esta etiqueta tiene ya unos
contenidos muy concretos en la literatura
cientifica. Con este concepto de
“creacionista” se describe la postura de

169


https://tendencias21.levante-emv.com/leandro-sequeiros-la-fe-necesita-reformularse-desde-la-ciencia-y-la-cultura_a35966.html
https://tendencias21.levante-emv.com/leandro-sequeiros-la-fe-necesita-reformularse-desde-la-ciencia-y-la-cultura_a35966.html
https://tendencias21.levante-emv.com/teilhard-de-chardin-ante-la-prueba-del-sufrimiento-humano_a13454.html

algunos grupos religiosos que defienden
que la historia de la creacion que aparece en
los libros sagrados (el libro Génesis de la
Biblia para los cristianos) es literalmente
cierta y debe prevalecer sobre otras
explicaciones supuestamente cientificas. Un
paso que se dio posteriormente es el del
llamado Creacionismo cientifico. Se define
como un movimiento social que postula que
los datos de los cientificos sobre la edad de
la Tierra, el origen remoto de la vida, la
diversificacion y evolucion de los seres
vivientes y la emergencia de lo humano no
tienen base cientifica.

Por otra parte, postulan que Ias
narraciones de la creacion del mundo, de los
seres vivos y de la humanidad que proponen
los libros sagrados de las religiones tienen
un caracter cientifico y, en todo caso, debe
ensenarse en las escuelas en paridad de
derechos.

Mas modernamente, estos grupos
proponen lo que llaman ciencias de Ila
creacion. Son un conjunto de teorias que se
presentan como cientificas y que intentan
descalificar los argumentos que presentan
las ciencias de la evolucion y defienden la
verdad cientifica de Ilas explicaciones
contenidas en los libros sagrados de Ilas
religiones.

170


https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/2020/02/12/volvera-el-creacionismo/
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/2019/11/06/la-teologia-de-la-creacion-en-el-dialogo-con-la-ciencia/
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/2019/11/06/la-teologia-de-la-creacion-en-el-dialogo-con-la-ciencia/

Todavia son mas sofisticados los
partidarios del llamado diserio inteligente:
Esta teoria sostiene que la complejidad
irreductible que se observa en muchos
procesos naturales, tanto en el origen o en la
evolucion del Universo, de la vida y del ser
humano, no se explica por causas naturales.
Defiende que son el resultado de acciones
racionales emprendidas de forma deliberada
por uno o mas agentes inteligentes (sea Dios
u otro agente sobrenatural).

Frente a estas posturas, hoy aparece la
Evolucion teista: la creencia sostenida por
algunos grupos religiosos, incluida la Iglesia
Catdlica, de que la evolucion se explica de
modo natural, pero que nho excluye Ila
creencia en un ser superior, un Dios, que
sostiene la posibilidad de que sea posible ese
proceso. Dios crea en la evolucion. Desde el
punto de vista teoldgico, algunos postulan
que Dios actua de forma especial e
intencionada en algunos momentos,
mientras otros creen explicar todos los
procesos sin necesidad de acudir a
intervenciones especiales de Dios.

3 El conflicto entre la evolucion biolégica y
la creacion divina

Cuando en algunas publicaciones se
contraponen los conceptos de creacion y
evolucion como excluyentes y antagonicos,

171


https://www.unav.edu/web/ciencia-razon-y-fe/es-el-diseno-inteligente-una-teoria-cientifica-o-religiosa
https://www.unav.edu/web/ciencia-razon-y-fe/es-el-diseno-inteligente-una-teoria-cientifica-o-religiosa
https://www.unav.edu/web/ciencia-razon-y-fe/es-el-diseno-inteligente-una-teoria-cientifica-o-religiosa
https://tendencias21.levante-emv.com/el-evolucionismo-teista-es-posible_a41172.html
https://www.unav.edu/web/ciencia-razon-y-fe/como-encajan-la-teoria-de-la-evolucion-y-la-doctrina-de-la-creacion
https://www.unav.edu/web/ciencia-razon-y-fe/como-encajan-la-teoria-de-la-evolucion-y-la-doctrina-de-la-creacion

no se esta planteando el problema en su
verdadera realidad, sino que se busca
provocar al lector. Contraponer evolucion y
creacion, parece sugerir que la evolucién y la
creacion son términos excluyentes, que se
oponen, que no pueden mezclar, como
sucede con el agua y el aceite.

Pero la realidad es que el término que
se opone a evolucion no es el de creacion,
sino el fijismo: la conviccidn cientifica de que
la realidad material se reproduce a si misma
clonicamente desde el comienzo del mundo.
Entre la explicacién evolutiva del origen de
la humanidad, de Ilo humano, y Ila
explicacion teolégica que acude al concepto
de creacion no tiene por qué haber
contradiccion. Que lejos de repelerse se
pueden enriquecer mutuamente. Todo
depende de en qué sentido hablemos de
“evolucion” y de “creacion “. En esto, tanto
los antropélogos como los tedlogos han
recorrido en estos anos fecundos camino de
dialogo y de encuentro.

Hoy, los tedlogos, como el australiano
Denis Edwards, han puesto palabras a la
compleja problematica de evolucion y
creacion.

La formulacion “Dios crea EN Ia
evolucion’, parece una frase con mas
hondura teoldgica de lo que aparenta. Dios
no actua interrumpiendo e interfiriendo el

172


https://revistas.comillas.edu/index.php/pensamiento/article/view/4575

proceso natural de las cosas sino que es el
mismo fundamento de todo Ilo que
autonomamente sucede.

Estas paginas pretenden profundizar,
con un talante optimista y conciliador, en las
vias de entendimiento entre cientificos y
tedlogos sobre el encuentro entre Ilos
conceptos de evolucion y creacion. ¢Es
posible encontrar unas formulaciones
comunes que permitan a un cristiano
aceptar el hecho cientifico de la evolucion
del universo, de la vida y del ser humano y
hacerlo compatible con la creencia cristiana
en la creacién? ;Es posible aceptar que los
humanos hemos aparecido en este planeta a
lo largo de un prolongado y azaroso proceso
de evolucion bioldgica, y aceptar como
cristianos que somos criaturas de Dios a su
imagen y semejanza?

Para mucha gente creyente en nuestro
mundo, la idea cristiana de “creacion” es
incompatible con Ia idea de los cientificos de
la “evolucion”. Y eso no solo en Espana hoy,
sino en el resto del mundo desde hace
muchos anos. Precisamente, para que vean
que el debate va mas alla del marco estrecho
de Espana, y que tiene actualidad, uno de los
grandes filésofos de Ila biologia y que
ademas se profesa ateo, el Dr. Michael Ruse
(Universidad de Florida) publicé en 2005 un
trabajo que podemos traducir al castellano

173



como. Darwinismo y cristianismo: ¢;deben
mantenerse en guerra o es posible Ia paz?

Ruse repasa los argumentos de
algunos de los cientificos que mas defienden
que no hay posibilidad de dialogo entre el
evolucionismo darwinista y la religion, como
Edward O. Wailson (el padre de Ia
Sociobiologia) o Richard Dawkins (el autor
de E/ Relojero Ciego, entre otros trabajos).
Sin embargo, Ruse (pese a reconocer su
ateismo) pone en duda el que tengan que
ser incompatibles.

El darwinismo (y en general, el
evolucionismo) fue esgrimido como
banderin de enganche de los
librepensadores, los ateos, los masones, los
anarquistas y, en general, las fuerzas que en
el XIX se oponian a una Iglesia catdlica
beligerante y monolitica y a unos catolicos
impregnados del tradicionalismo mas
radical.

Los argumentos esgrimidos por los
contrarios a la evolucion eran muy diversos:
la evolucion se oponia a la Biblia, la
evolucion negaba la providencia de Dios,
situaba a los humanos al nivel de los monos
y de los animales; el evolucionismo era
materialista, ateo y enemigo de la religion;
pervertia las costumbres y reducia todo a
una relativismo moral.

174


https://www.revistadelibros.com/articulos/conexiones-entre-darwinismo-y-cristianismo
https://www.revistadelibros.com/articulos/conexiones-entre-darwinismo-y-cristianismo
https://tendencias21.levante-emv.com/el-diseno-creador-responde-a-un-diseno-evolutivo-y-es-compatible-con-el-darwinismo_a2933.html
https://tendencias21.levante-emv.com/el-diseno-creador-responde-a-un-diseno-evolutivo-y-es-compatible-con-el-darwinismo_a2933.html
https://tendencias21.levante-emv.com/el-diseno-creador-responde-a-un-diseno-evolutivo-y-es-compatible-con-el-darwinismo_a2933.html

13

iPor qué las ideas de
Darwin parecian
peligrosas?

Las ideas de Darwin contenian
implicaciones religiosas que algunos no
estaban dispuestos a tolerar. Pero todavia
restan, no s6lo por parte de los creyentes
como por parte de los cientificos, atisbos de
intolerancia.

Asi, en un libro dirigido al gran
publico escrito por el periodista cientifico
Javier Sampedro (Deconstruyendo a Darwin.
Critica, Drakontos, Barcelona, 2002) leemos
este texto que, aunque lo mantengan solo
algunas voces minoritarias, muestra Ia
intransigencia que aun pervive y el largo
camino que resta por recorrer:

“Darwin habia descubierto por fin
una alternativa creible al creacionismo, a la
perogrullada que todo el mundo habia dado
por sentada hasta entonces, y que
formulaba —o mejor, que ni formulaba por
obvia- que las cosas de diserio inteligente,

175


https://www.uv.es/cdciencia/catedra/exposicions/cicle_conferencies/Deconstruyendo_Darwin_JavierSampedro.pdf
https://www.uv.es/cdciencia/catedra/exposicions/cicle_conferencies/Deconstruyendo_Darwin_JavierSampedro.pdf

como los relojes y los seres vivos, tenian que
haber sido forzosamente diseriados por una
inteligencia, como un relojero o un dios. Fue
la teoria de la seleccion natural la que refuto
el famoso argumento teologico del diserio,
tan pia y meticulosamente ensamblada por
el reverendo Paley. Si quieren loar a Ila
persona que mato a Dios no busquen en e/
entorno de Nietzsche. Pidan /la lista de
tripulantes del H. M. S. Beagle. La seleccion
natural, es decir, la muerte de Dios, es la
razon de la celebridad de Darwin fuera del
ambito de la biologia“. (pag. 23)

Las ideas de Darwin, debido a su
oposicion a las ideas biblicas, al caracter
eminentemente materialista de los procesos,
a la negacién de la creacion divina y Ila
providencia y a la negacion de un principio
espiritual en el hombre (el alma) fueron
condenadas enseguida por las iglesias, tanto
catolicas como protestantes. En Espana, las
ideas del darwinismo llegaron a través de
sus implicaciones sociales y religiosas dando
lugar a una gran polémica.

Hubo un tiempo (del que aun quedan
restos) en que los cientificos y los teélogos
andaban a la gresca sobre la supuesta
oposicion entre evolucion y creacion. Para
bastante gente creyente en nuestro mundo,
la idea cristiana de “creaciéon” era y es

176



incompatible con la idea de los cientificos de
la “evolucion”. Y eso no solo en Espana hoy,
sino en el resto del mundo.

Charles Darwin y Ila peligrosa palabra
“evolucion”

La palabra “evolucion” es muy
ambigua en sus significados. Al usar la
palabra ‘evolucion’, los bidlogos y los
paleontdlogos hoy quieren decir que, con el
paso de largos periodos de tiempo, el
cambio irreversible y aleatorio de Ilas
frecuencias génicas de Ilas poblaciones
produce variabilidad morfolégica y genética,
diversidad de caracteres de la forma y de la
informacién  genética. @ Esta  queda
seleccionada de forma natural por Ia
supervivencia de los mas aptos y en algunos
casos, si hay aislamiento suficiente, aparecen
nuevas especies biologicas.

En tiempos de Charles Darwin no se
habian divulgado las novedosas ideas sobre
los mecanismos de la herencia segun los
experimentos del agustino de Brno,
Gregorio Mendel. Por eso, denominé como
‘descendencia con modificacion” a un
proceso lento, gradual y continuo de
seleccion natural que suele actuar sobre los
linajes de los seres vivos a lo largo de
millones de anos dando lugar a nuevas
formas.

177


https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/2020/03/25/la-evolucion-biologica-es-solo-un-proceso-continuo-de-cambio/
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/2020/01/15/sacerdotes-y-cientificos-de-copernico-a-lemaitre/

Es necesario hacer notar que Darwin
evitd utilizar la palabra ‘evolucion” en la
primera edicion del Origen de las Especies
(1859), y hasta la sexta edicion no la usa.
Ello tiene su explicacion: en primer lugar, en
tiempo de Darwin la palabra “evolution” era
sinbnima del proceso Dbiolégico de
preformacionismo, por el cual el adulto
estaba prefigurado (cuando no pre-
disenado) en el proceso de desarrollo del
embrion (uno de los temas mas batallados
en el siglo XIX).

En segundo lugar, en tiempo de
Darwin, la palabra inglesa ‘evolution”
significaba "cambio a mejor" y la evolucién
darwiniana no tiene sentido progresionista.
Y en tercer lugar, en tiempo de Darwin, la
palabra ‘evolution”significaba algun tipo de
diseno previo de hacia déonde se encaminaba
algun proceso. Y esa no era la idea de
Darwin que siempre se manifesto contrario a
cualquier tipo de diserio previo, fuera divino
o natural.

178



14

Fundamentaciéon
epistemologica de la
interdisciplinariedad

Apuntamos algunas ideas sobre Ia
interdisciplinariedad.

Superados los conflictos que promovio
Snow en 1959 con “las dos culturas”30 y los
debates entre Wilson y Gould sobre la
asimilacién o no de las humanidades por las
ciencias naturales, los socios y amigos de
ASINJA han podido dialogar (entendido
como intercambio de opiniones, sin mas) en
un ambiente plural. Tal vez el unico escollo
que ASINJA ha tenido —al igual que sucede
en la Catedra Ciencia, Tecnologia, Religion
(ICAI, Universidad Comillas) ha sido Ia
incorporacion de los tedlogos. Tal vez no
deje de tener razon la profesora Maria José

30 http://www.relec.es/dosculturas/

179


http://www.relec.es/dosculturas/

Frapolli cuando afirma que el obstaculo para
la entrada de la Teologia en la Universidad
sea epistemologico: el método cientifico de
la teologia (al menos en Espana) es
incompatible con la busqueda libre de
explicaciones del mundo3®'. Desde nuestra
modesta atalaya, este es un problema real
(del cual tratara el profesor Antonio Martin
Morillas en estas Jornadas).

La rebelde interdisciplinariedad:
historia del intento>2

31 http://www.tendencias2 1.net/De-que-hablan-
Dios-y-el-Cesar_a18688.html

32 Sin6énimos: transdisciplinariedad, perspectivismo,
pensamiento alternativo, pluralismo intelectual,
dialogicidad, dialogo, pluriracionalidad, polimorfismo
del conocimiento, racionalidad multiple, tolerancia,
Multidisciplinariedad, Interdisciplinariedad y
TransdisciplinariedadEdgar Morin, “Sobre la
Interdisciplinariedad”, trabajo publicado en el Boletin
No. 2 del Centre International de Rechercehes et
Etudes Transdisciplinaires (CIRET).
http://definicion.de/interdisciplinariedad/

Basarab Nicolescu, “La Transdisciplinarité”.- Ed. Du
Rocher, Ménaco 1996.

Juan Daniel GOMEZ, “El Pensamiento Complejo” en
Curso Comun Il — 2010, “Perspectivas
interdisciplinarias en las Ciencias Sociales y
Humanas”, Doctorado en Ciencias Sociales y
Humanas, Pontificia Universidad Javeriana, pro
manuscrito. Revista Andamios, No.2, junio 2005, 43-
77. FRODEMAN Robert (editor) and Associate Editors

180


http://www.tendencias21.net/De-que-hablan-Dios-y-el-Cesar_a18688.html
http://www.tendencias21.net/De-que-hablan-Dios-y-el-Cesar_a18688.html

Desde luego se puede encontrar una
enorme diversidad en la interpretacion y
definicion de lo que es esta palabra. En
primer lugar, es una tarea. El término
interdisciplinariedad surge por primera vez
en 1937 y le atribuyen su invencién al
sociologo Louis Wirtz.

Tal vez Ia palabra clave sea
“integracion”33: diversos saberes,
epistemolégicamente distintos, se pueden
integrar sistémicamente en una unidad
superior de conocimiento que supone mayor
unidad. Progresivamente, el esfuerzo de
muchos investigadores se dirige hacia la
construccion de puentes conceptuales,

Julie Thompson KLEIN, Carl MITCHAM, “The Oxford
Handbook of Interdisciplinarity”,Oxford University
Press, 2010. Jacques DERRIDA, “La Universidad sin
condiciéon”, http://www.jacquesderrida.com.ar/textos
/universidad-sin-condicion.htm Beth A. CASEY,
“Administering interdisciplinary programs” en “The
Oxford Handbook of Interdisciplinarity”, 2010, 345.
33
http://www.ecured.cu/index.php/Tarea_integradora;
Fuentes: Alvarez, S.: Integracion de areas e
interdisciplina. Ediciones. Juntos. Coleccion
Referencias Pedagégicas. Buenos Aires, 1993. Alvarez
Pérez, Marta: Si a la interdisciplinariedad, en revista;
Educacién no. 97. Editorial Pueblo y Educacién, La
Habana, 1999. MINED: VI Seminario Nacional para
Educadores, p. 15. Editorial Pueblo y; Educacion,
Noviembre 2005. Sistema de tareas integradoras para
la interdisciplinariedad en las Ciencias Naturales.
Disponible en: CDIP-ISP. (ISBN 978-959-18-0400-6)

181


http://www.ecured.cu/index.php/Tarea_integradora
http://www.ecured.cu/index.php/1993
http://www.ecured.cu/index.php/1999
http://www.ecured.cu/index.php/2005
http://www.ecured.cu/index.php/Especial:FuentesDeLibros/9789591804006

metodoloégicos y epistemoloégicos que situan
determinados aspectos del conocimiento de
la realidad en niveles superiores del saber. La
sistematizacion  cientifica  requiere el
conocimiento de diversas conexiones,
mediante leyes o principios tedricos, entre
diferentes aspectos del mundo empirico que
se  caracterizan mediante  conceptos
cientificos. Asi los conceptos de la ciencia
son nudos en una red de interrelaciones
sistematicas en la que las leyes y los
principios teoréticos constituyen los hilos...
Cuantos mas hilos converjan o partan de un
nudo conceptual, tanto mas importante sera
su papel sistematizado o su alcance
sistematico [Carl Hempel, Philosophy of
natural science, Prentice-Hall, 1966. Cit. por
Javier Gimeno Perelld, op.cit.]

El pensamiento interdisciplinario

Aunque la palabra interdis-
ciplinariedad aparece por primera vez en
1937, y su inventor es el socidlogo Louis
Wirtz, la Academia Nacional de Ciencia de
los Estados Unidos habia empleado Ila
expresion “cruce de disciplinas”, y el Instituto
de Relaciones Humanas de la Universidad de
Yale habia propuesto el término "demolicion
de las fronteras disciplinarias” (Sills, 18)34.

34 Ver:

182


https://es.wikipedia.org/wiki/Carl_Hempel

Una de las ultimas reuniones de ASINJA fue
dedicada al tema de la interdis-
ciplinariedad3>.

http://www.chasque.net/frontpage/relacion/anterior
es/9706/interdisciplinas.html

35 CARLOS ALONSO BEDATE, editor. (2014) £/ saber
interdisciplinar. Asociacién José de Acosta (ASINJA).
Universidad Pontificia Comillas, 2014. Estudios
interdisciplinares, actas, XL, 231 paginas. Los seres
humanos quieren dotar su vida de sentido en el
marco de las racionalidades que construyeny, si entre
ellas existe algun conflicto, la consecuencia es que se
interrumpe el proceso de union, dialogo y
entendimiento entre los hombres. Una sociedad que
no tenga conciliada las racionalidades dentro de su
propia cultura y otras procedentes de otros contextos
no llegara nunca a tener una deseada e
imprescindible cohesiéon. Todos pretendemos
construir, argumentar y transmitir un conocimiento
socialmente organizado de la realidad y de nosotros
mismos. Pero cuando pretendemos fundamentar los
propios tipos de saber para hacer de él una “ciencia”
las preguntas surgen: ;qué es lo que estamos
buscando? juna certeza? juna verdad necesaria y
universal? ;qué légica tiene todo discurso humano?
Estos interrogantes adquieren especial relevancia
cuando una de las racionalidades en dialogo es la
Teolo6gica.

Alonso Bedate, C.: (2014) “La bioética: En un

contexto de saber interdisciplinar y plural”. XL, 135-
150.

Blanch, Antonio: (2014) “Johann W. Goethe. Un genio
interdisciplinar moderno”. XL, 81-90.

De la Torre, Javier. (2014) “Un desafio crucial: la
Teologia en el dialogo interdisciplinar”. XL, 161-188.
Garcia Doncel, Manuel: (2014) “Cosmovision evolutiva
y actualizacién de la teologia”. XL, 91-134.

183



Defendemos la interdisciplinariedad
como integracion de disciplinas36. Pero
équé se entiende por ella? Ademas de la idea
ya mencionada de "conexiones a través de
las fronteras"”, otras ideas tipicas son:

e ‘cruzar fronteras disciplinarias” (to
cross disciplinary boundaries), casi es
lo mismo;

e ‘“construir puentes” (building bridges);

e "tomar como punto de partida los
problemas y no las perspectivas de
disciplinas particulares” (starting from
the problem, not from the point of
view of any particular discipline);

Leach, Javier. (2014) 'Disciplina y lenguaje. Hacia un
lenguaje interdisciplinar’. XL, 151-160.

Martin Morillas, Antonio, (2014) “Polimorfismo y
movilidad. Fundamentos epistemologicos de la
transdisciplinariedad en el conocimiento humano”. XL,
21-56.

Romero Monivas, Jesus (2014) "Un intento de
reformulacion del problema de la libertad: una
aproximacion interdisciplinar a los margenes de
accion situacional”. XL, 57-80.

Rufo, Juan. (2014) “Interdisciplinariedad e imagen
del hombre”. XL, 189-196.

Sequeiros, Leandro: (2014) “Asinja: 40 anos
construyendo puentes”. XL, 197-231.

36 El profesor Mariano Artigas define lo que entiende
por interdisciplinariedad:
https://www.unav.edu/web/ciencia-razon-y-fe/mi-
vision-de-la-interdisciplinariedad

184


https://www.unav.edu/web/ciencia-razon-y-fe/mi-vision-de-la-interdisciplinariedad
https://www.unav.edu/web/ciencia-razon-y-fe/mi-vision-de-la-interdisciplinariedad

e ‘"escuchar seriamente el Ienguaje
extrano de otras disciplinas” (listening
hard to the unfamiliar language of
other disciplines);

e ‘"buscar nuevos métodos y
perspectivas en ambitos diferentes”
(trying to forge new methods and
approaches from different fields);

e ‘“crear nuevo conocimiento que no
podria emerger de la perspectiva de
ninguna disciplina particular”
(creating new knowledge that
couldn't have emerged from the
perspective of any one discipline).

Me parece interesante retener, de esta lista,
una idea: se habla siempre de disciplinas
diferentes, y se intenta establecer relaciones
entre ellas, en vistas a conseqguir resultados
que solo son posibles mediante la mutua
fertilizacion de las disciplinas. El punto de
partida de la interdisciplinariedad es Ila
disciplinariedad. Si nos hay disciplinas, falta
la materia prima de la interdisciplinariedad. Y
se da por supuesto que el trabajo
interdisciplinar respeta las caracteristicas
propias de cada disciplina.

185



La construccion social de los
saberes

En definitiva, las racionalidades
cientificas y teoldégicas se constituyen tanto
por fragmentacién, de una parte, como por
interdisciplinariedad, de otra. En el siglo XIX
Auguste Comte hizo una clasificacidon
mejorada después por Antoine-Augustin
Cournot en 1852 y por Pierre Naville en
1920. Los nuevos lenguajes no jerarquicos
de estructura asociativa y manejados por la
informatica reflejan perfectamente Ia
situacion actual de division de las ciencias y
sus conexiones metodolégicas y de
contenidos, aun a pesar de la enorme
especializacion que se experimenta
continuamente tanto en la investigacion
como en los centros de ensefanza.

Para Hempel /a sistematizacion
cientifica requiere el conocimiento de
diversas conexiones, mediante /leyes o
principios teoricos, entre diferentes aspectos
del mundo empirico, que se caracterizan
mediante conceptos cientificos. Asi, los
conceptos de la ciencia son nudos en una
red de interrelaciones sistemadticas en la que
las Jleyes y Jos principios teoréticos
constituyen los hilos... Cuantos mads hilos
converjan o partan de un nudo conceptual,
tanto mas Iimportante sera su papel
sistematizado o su alcance sistemadtico.

186


http://es.wikipedia.org/wiki/Auguste_Comte
http://es.wikipedia.org/wiki/Pierre_Naville
http://es.wikipedia.org/wiki/Carl_Hempel

Propuesta y desarrollo del
trabajo de nuestra tarea
interdisciplinar

. Partimos de la hipotesis (no compartida por
algunas personas de las universidades
publicas) de que existen muy diferentes
“racionalidades” en la construccion social de
los saberes en las Universidades y en el
mundo del debate de las culturas.

. Somos conscientes de que entre las
“racionalidades” pueden existir “conflictos”,
desajustes, desacuerdos, exclusiones. Esto lo
pusimos de relieve en la 34 reunion anual de
ASINJA de 2007 (publicadas las Actas en
2008 por la Universidad Comillas)

. Como pusimos alli de relieve, muchos de
estos conflictos se originan al no aceptar el
polimorfismo de las epistemologias que
canalizan y organizan las racionalidades y
los lenguajes para expresar y comunicar
significativamente nuestros puntos de vista.
Para algunas mentalidades cientificistas esto
es inaceptable. Pero defendemos de que hay
otras posturas razonables37.

37 A. MARTIN MORILLAS. “Poliformismo y movilidad
Fundamentos epistemoldgicos de la
interdisciplinariedad en el conocimiento”. El saber
interdisciplinar / coord. por Carlos Alonso Bedate,

187


https://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=561517
https://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=561517
https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=22324

4. Tenemos la conviccibn de que estos

conflictos pueden ser dialogados,
confrontados, e incluso superados (aunque
no siempre se resuelvan) siempre que las
partes acepten determinados protocolos de
racionalidad (pluralismo, complejidad del
lenguaje, fragmentariedad de los saberes...)
[11 reunion de ASINJA, 1983]

Postulamos que Ila aceptacion de Ia
interdisciplinariedad (entendida como una
postura, un movimiento intelectual que
postula la posibilidad de integracion, de la
inclusion de saberes) puede ser un camino. Y
este camino lo iniciamos algunos hace 50
anos dentro de ASINJA y también desde
2003 dentro de las tareas de la Catedra
Hana y Francisco J. Ayala de Ciencia
tecnologia y religion de la Universidad
Pontificia Comillas. Y la experiencia nos dice
que ha funcionado. De ello se hace extensa
mencion en las Actas de ASINJA de la
reunion 40 (2013) publicada en 201438 y los
casi mil articulos extensos publicados desde

2014, ISBN 978-84-8468-538-8, pags. 21-56. L.
SEQUEIROS. https://tendencias21.levante-
emv.com/leandro-sequeiros-la-fe-necesita-
reformularse-desde-la-ciencia-y-la-
cultura_a35966.htmi

38 Presentamos los indices detallados con autores de
los 41 volimenes publicados por ASINJA:
https://www.bubok.es/libros/225286/INDICES-de-los-
4 1-volumenes-de-la-Asociacion-Interdisciplinar-
ASINJA-1975-2016-CUARTA-EDICION

188


https://www.bubok.es/libros/225286/INDICES-de-los-41-volumenes-de-la-Asociacion-Interdisciplinar-ASINJA-1975-2016-CUARTA-EDICION
https://www.bubok.es/libros/225286/INDICES-de-los-41-volumenes-de-la-Asociacion-Interdisciplinar-ASINJA-1975-2016-CUARTA-EDICION
https://www.bubok.es/libros/225286/INDICES-de-los-41-volumenes-de-la-Asociacion-Interdisciplinar-ASINJA-1975-2016-CUARTA-EDICION

2006 en la revista digital Tendencias21 de la
Religiones y posteriormente bajo el titulo de
FronterasCTR39.

En concreto, es muy importante establecer
puentes de dialogo y de entendimiento
entre la Teologia y otros saberes
universitarios. Pero hay que tener muy claro
que no todo lo que se suele llamar “teologia”
tiene esta capacidad para la superacion del
conflicto de racionalidades mediante Ila
interdisciplinariedad.

Una fecha importante es el ano 1945: ese
ano se edita el primer numero de la revista
Proyeccion. Teologia y mundo actual. En el
ano 2005, con ocasion de los 50 anos, se
public6 un volumen doble con unos
excelentes indices y articulos selectos,
acompanados por textos sobre los puentes
entre universidad y Teologia (incluso uno de
Federico Mayor Zaragoza)

Hace 20 anos hubo un esfuerzo organizado
en la Facultad de Teologia de Granada.
Entre 2005 y 2010 un grupo reducido de
profesores de la Universidad de Granada y
de Teologia, asi como alumnos iniciamos un

39 Estos son los indices actualizados de los trabajos
publicados:
https://www.bubok.es/libros/249635/TENDENCIAS2
1-DE-LAS-RELIGIONES-Indices-2006-2017;
https://www.bubok.es/libros/259253/FronterasCTR-
INDICES-MATERIAS-Y-AUTORES-2016-2022;
https://www.bubok.es/libros/275156/INDICES-2-DE-
FRONTERASctr-desde-sept-202 1-a-abril-2023

189


https://www.bubok.es/libros/249635/TENDENCIAS21-DE-LAS-RELIGIONES-Indices-2006-2017
https://www.bubok.es/libros/249635/TENDENCIAS21-DE-LAS-RELIGIONES-Indices-2006-2017
https://www.bubok.es/libros/259253/FronterasCTR--INDICES-MATERIAS-Y-AUTORES-2016-2022
https://www.bubok.es/libros/259253/FronterasCTR--INDICES-MATERIAS-Y-AUTORES-2016-2022
https://www.bubok.es/libros/275156/INDICES-2-DE-FRONTERASctr-desde-sept-2021-a-abril-2023
https://www.bubok.es/libros/275156/INDICES-2-DE-FRONTERASctr-desde-sept-2021-a-abril-2023

trabajo interdisciplinar impulsado por
algunos profesores del departamento de
Filosofia (entre ellos nosotros e Ignacio
Nunez de Castro) y algunos alumnos
(entonces habia dos fisicos, un informatico y
un experto en robética) de la Facultad de
Teologia de Granada y algunos profesores
de la Universidad de Granada (y recordamos
especialmente a Eduardo Garcia Peregrin,
prematuramente fallecido) Coincidié que
2005 recordaba los 50 anos de la muerte de
Einstein y de Teilhard de Chardin. Se
organizaron actos y se publicaron articulos y
un libro. Financiada por la Fundacién
Templeton, nos integramos en el proyecto
Metanexus de Ila Catedra CTR de Ila
Universidad Comillas.

Pero este esfuerzo que se reinicia en 2005
hunde sus raices el la tarea intelectual de la
Facultad de Teologia de Granada desde su
fundacién. Basta leer los interesantes
articulos del padre Juan de la Cruz Granero,
Rector del Colegio Maximo de Cartuja, en los
anos 1902 y 1903 en la revista Razon y Fe y
sus objetivos al crear el Observatorio de
Cartuja en 190240. Este interés por tender

40 https://dbe.rah.es/biografias/20376/juan-de-la-
cruz-granero-martin Granero Martin, Juan de la

Cruz. Granada, 27.X.1848 - 14.11.1917. Tedlogo
jesuita (Sl), visitador, procurador, mariélogo. Toma
posesion el 24 de diciembre de 1893 del rectorado del
colegio y noviciado de Granada, donde queda como
monumento de su aficidon a la ciencia el observatorio

190


https://dbe.rah.es/biografias/20376/juan-de-la-cruz-granero-martin
https://dbe.rah.es/biografias/20376/juan-de-la-cruz-granero-martin

puentes entre la teologia y lo que entonces
se llamaba “mundo actual” se refleja en
todos los volumenes de Ila revista
Proyeccion41, que inicia su andadura en

astronomico, geodinamico y meteoroldgico,
levantado por iniciativa suya y con su direccion
inmediata. La iniciativa y los esfuerzos del. P. Juan de
la Cruz Granero, S. l., y del Provincial P. Jaime Vigo, S.
I., tuvieron como resultado el nacimiento

del Observatorio de Cartuja, comenzado a construir
en 1901 fue inaugurado el 6 de Junio de 1902.

41 Segun INFOSJ,
https://infosj.es/publicaciones/16390-la-revista-
proyeccion-ahora-en-abierto La revista "Proyeccion.
Teologia y mundo actual’, revista cientifica de
teologia contemporanea de la Facultad de Teologia
de Granada, se ofrece desde ahora en abierto a
través de un acuerdo con la plataforma Dialnet,
principal base de datos de revistas cientificas del
ambito hispano. En el ano 1954 nacié Ia revista
Proyeccion, en el seno de la Facultad de Teologia de
Granada. En su primera editorial se presentaba con
estas palabras: “PROYECCION de la teologia hacia
ambientes y personas no profesionalmente dedicados
a estos temas, aunque interesados en ellos.
PROYECCION de Ia teologia sobre sucesos y
corrientes culturales y humanos que, precisamente
por humanos, tienen su inevitable glorioso reflejo
teologico como arranque de problema o como punto
de solucion. Esto quiere ser, modesta y eficazmente,
la revista que salta al lector en el jubilo resurreccional
de esta Pascua’. PROYECCION quiere llevar a esos
cristianos los problemas y respuestas teologicos,
aligerados de su armadura técnica, pero sin enrarecer
—divulgacion, no mera vulgarizacion- su riqueza
dogméditica, moral, espiritual o liturgica. En 2004 se
publicaron unos indices muy completos (volumen

191


https://infosj.es/publicaciones/16390-la-revista-proyeccion-ahora-en-abierto
https://infosj.es/publicaciones/16390-la-revista-proyeccion-ahora-en-abierto

1945 y sigue viva, llevando 288 numeros
publicados.

10.Fruto de este trabajo es una serie de

11

publicaciones en la revista Proyeccion de la
Facultad de Teologia, y en la revista digital
Tendencias21 de Ilas religiones de Ia
CatedraCTR (y luego en FronterasCTR) y en
Razény Fe.

.Esta comunicacion recupera algunas ideas

que publicamos conjuntamente el 28 enero,
2021 en la revista digital FronterasCTR
(Catedra CTR Universidad Comillas)
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/?p
=5675 sobre el conflicto de racionalidades
(racionalidades cientificas y religiosas) y los
caminos de superacion.

doble 213-216).
https://dialnet.unirioja.es/servlet/revista?codigo=106

Hasta el momento, han visto la luz 288 numeros. La
Facultad de Teologia de Granada viene publicando la
revista Proyeccion desde 1954. Lo que surgio como la
revista de los estudiantes de la Facultad (frente a
Archivo Teolégico Granadino que era de los
profesores) es ahora una revista cientifica de gran
nivel y ya decana en el campo de la teologia. En el
espiritu de la revista esta, como en la propia Facultad,
el buscar puentes de dialogo con el mundo y la
sociedad contemporaneos. Dentro del actual proceso
de mejora continua de la calidad de las revistas de la
Facultad se ha querido ofrecer en abierto los articulos
de Proyeccién para poner el rico y amplio patrimonio
teologico de la revista al servicio de la reflexion
teolégica actual de una manera mas accesible y
visible.

192


https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/?p=5675
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/?p=5675
https://dialnet.unirioja.es/servlet/revista?codigo=1069
https://dialnet.unirioja.es/servlet/revista?codigo=1069

12.La reciente publicacion del libro de Nicholas
Spencer sobre las relaciones entre ciencia y
religion42 ha vuelto a traer a la actualidad
este tema. jEs posible la Teologia en un
mundo cientifico-técnico? ;No hay un
conflicto irresoluble? Es posible un
concordismo? ;Son paradigmas, visiones del
mundo, que pertenecen a niveles del saber
diferentes y que no se solapan?

13.Para la elaboracibn de una respuesta
racional hemos de tener en cuenta la obra
de Wolfhart Pannenberg (7eoria de Ila
ciencia y teologialj43, las aportaciones
actuales de Jurgen Habermas y Ia
postsecularidad, y las aportaciones de Imre
Lakatos con los Programas de Investigacion,
del que hablamos mas adelante44.

42 NICHOLAS SPENCER. Magisteria: The Entangled
Histories of Science & Religion Publisher: Oneworld
Publications 2023 ISBN: 9780861544615 Number of
Pages: 480. Published: 02/03/2023; aun no traducido:
Magisteria: Las historias entrelazadas de la ciencia y la
religion. Nicholas Spencer.

43
https://www.edicionescristiandad.es/product/teoria-
de-la-ciencia-y-teologia/

44
https://www.religiondigital.org/opinion/formacion-
teologias-seminarios-Lakatos-epistemologia-
Espana_0_2544045574.html ; L. SEQUEIROS,
“Alfabetizacion cientifica y Educacion para la
ciudadania: la ciencia, un arma cargada de futuro”.
Micro espacios de investigacion 1 (2015): 69-93.
https://microespaciosinvestigacion.files.wordpress.co

193


https://www.edicionescristiandad.es/product/teoria-de-la-ciencia-y-teologia/
https://www.edicionescristiandad.es/product/teoria-de-la-ciencia-y-teologia/
https://www.religiondigital.org/opinion/formacion-teologias-seminarios-Lakatos-epistemologia-Espana_0_2544045574.html
https://www.religiondigital.org/opinion/formacion-teologias-seminarios-Lakatos-epistemologia-Espana_0_2544045574.html
https://www.religiondigital.org/opinion/formacion-teologias-seminarios-Lakatos-epistemologia-Espana_0_2544045574.html
https://microespaciosinvestigacion.files.wordpress.com/2016/02/sequeiros-1-2015-pub1.pdf

14.Nos parece — como veremos — de gran
interés el giro ideolégico y epistemolégico
de Jurgen Habermas a partir de 2001. En
este ano, tiene lugar la entrega al pensador
aleman del Premio por la Paz en Frankfurt.
Alli pronuncia un discurso que se ha titulado
“Creer y saber”45 y que marca un antes y un
después al manifestarse abierto a Ia
colaboracion con las religiones no violentas
en la construccion de la sociedad liberal
europea. Se puede decir, que marca el final
de la secularidad y el inicio de lo que se ha
dado en llamar la postsecularidad46.

15.Por otra parte, desde la sociologia parece
avanzar la idea de que estamos pasando de
la sociedad secular a la sociedad postsecular,
en la que hay una recuperacion de las
tradiciones religiosas para la construccién de
las sociedades occidentales.

m/2016/02/sequeiros-1-2015-pub 1.pdf

45 Ver: L. RODRIGUEZ DUPLA, “Sobre los dos sentidos
del concepto habermasiano de sociedad postsecular*
On two meanings of Habermas’ concept of a post-
secular society”. Daimon. Revista Internacional de
Filosofia, n° 70, 2017, 23-39 ISSN: 1130-0507 (papel) y
1989-4651 (electronico)
http://dx.doi.org/10.6018/daimon/223291;
file:///C:/Users/Usuario/Downloads/223291-
Texto%20del%20art%C3%ADculo-9282891-1-10-
20170302.pdf

46 L. SFoUEIrROS. “De la cultura de la secularizacion a la
cultura de la postsecularizacion” 2022.
https,/blogs.comillas.edu/FronterasCTR/?p=7221

194


https://microespaciosinvestigacion.files.wordpress.com/2016/02/sequeiros-1-2015-pub1.pdf
http://dx.doi.org/10.6018/daimon/223291
file:///C:/Users/Usuario/Downloads/223291-Texto%20del%20artÃ­culo-982891-1-10-20170302.pdf
file:///C:/Users/Usuario/Downloads/223291-Texto%20del%20artÃ­culo-982891-1-10-20170302.pdf
file:///C:/Users/Usuario/Downloads/223291-Texto%20del%20artÃ­culo-982891-1-10-20170302.pdf
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/?p=7221
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/?p=7221

15

El modelo epistemoldgico de

Imre Lakatos puede ayudar a
tender puentes entre la racionalidad
cientifica y la racionalidad teoldgica

Desde estas paginas — y sin poder
descender a detalles - sugerimos Ia
posibilidad de que la incorporacion en la
formacion de los futuros tedlogos de las
propuestas epistemologicas de Imre Lakatos
se nos antojan las mas fecundas para poder
formular, reelaborar, reconstruir, reflexionar
y dotar de base filosofica a los puentes
cognoscitivos entre estas dos racionalidades,
la de las Ciencia y la de la Teologia.

Frente a aquellos estudiosos -
respetables en sus fundamentaciones — que
niegan cualquier racionalidad a la Teologia
(por el hecho, segun ellos, de que se basa en
“dogmas” que no pueden ser falsados)
afirmamos, por una parte, que todo cuerpo
de conocimientos parte siempre se axiomas
incontratables que no se someten a critica
(como ya afirmoé Popper hace muchos anos)

195



Y afirmamos, por otra parte, que Ia
Teologia académica tiene una racionalidad,
un estatuto epistemologico y un rigor en su
desarrollo que permite que sea respetada y
reconocida con un valor universitario.

Y desde el punto de |Vvista
epistemoloégico creemos que la estrategia de
los programas de investigacion cientifica
permite estructurar, racionalizar, configurar
y dotar de la capacidad de ser falsadas las
propuestas racionales de la Teologia.

No es este el lugar para justificar esta
propuesta, por lo que aqui nos limitamos a
resumir algunas de Ias intuiciones
epistemoloégicas de Lakatos.

Imre Lakatos (1922-1974) fallecio
tempranamente y hungaro de nacimiento.
De joven se distinguié por su oposicion al
nazismo en Hungria, siendo miembro activo
del partido comunista. Sin embargo, fue
detenido en 1950 por sus ideas tachadas de
“revisionistas”.

Lakatos fue juzgado y estuvo
encarcelado durante tres anos. Tras Ia
revuelta hungara en 1956, se exilié en Viena
y luego marché al Reino Unido donde
trabajé en Cambridge en su tesis doctoral.
Después desarrollé una fecunda labor como
profesor en lalondon School of Economics
and Political Science (donde Karl Popper

196



ejercia su magisterio y del que fue alumno y
amigo) hasta su temprana muerte en 1974.

Partiendo de las teorias sobre
la falsacion popperiana, Lakatos inicia un
acercamiento a las posturas de Kuhn, sin
llegar a aceptar sus postulados47.

Cuando Lakatos escribié este trabajo,
Kuhn ya habia publicado La Estructura de las
Revoluciones Cientificas. A Lakatos le
preocupa encontrar el “modelo de cambio
cientifico”, como se modifican, se sustituyen
y desaparecen las teorias. Esta convencido
(como Kuhn) que el unico modo de
contrastarlo es acudiendo a la historia de las
ciencias. De este modo, la introduccion de la
dimensién histérica de la construccién social

47 La mayor parte de sus libros [una buena
bibliografia puede encontrarse en: I. LAKATOS
(1993) /a metodologia de los programas de
investigacion. alianza universidad, Madrid, paginas
300-302] contienen recopilaciones de sus propios
trabajos que fueron editadas por sus alumnos
después de su fallecimiento cuando contaba
solamente 52 anos. Lakatos fue editor, junto a Alan
Musgrave, de las actas del famoso seminario de
Bedford College, de 1965. El tomo IV de estas actas
lleva como titulo: LAKATOS, I. Y MUSGRAVE, A. edit.
(1970) Criticism and the growth of knowlewdge.
Cambridge university Press. (En espanol, 1975: La
Critica y el desarrollo del Conocimiento. Grijalbo,
Barcelona). En este volumen se incluye uno de sus
trabajos mas citados: “La falsacion y la metodologia
de los programas de investigacion cientifica”.

197


https://epistemologiaufro.files.wordpress.com/2010/10/lakatos.pdf
https://epistemologiaufro.files.wordpress.com/2010/10/lakatos.pdf
https://epistemologiaufro.files.wordpress.com/2010/10/lakatos.pdf
https://es.scribd.com/doc/102690315/La-Critica-y-el-Desarrollo-del-Conocimiento-Imre-Lakatos-Alan-Musgrave-eds
https://es.scribd.com/doc/102690315/La-Critica-y-el-Desarrollo-del-Conocimiento-Imre-Lakatos-Alan-Musgrave-eds
https://www.monografias.com/trabajos14/metod-lakatos/metod-lakatos.shtml
https://www.monografias.com/trabajos14/metod-lakatos/metod-lakatos.shtml

de los grandes relatos de la Teologia puede
ser un buen camino para tender puentes
entre Ciencia y Teologia.

Imre Lakatos como mediador
epistemologico entre Ciencias y
Teologia

La reflexion sobre las diversas
propuestas epistemolégicas emergentes
desde el siglo XVI, nos hacen converger
hacia el racionalismo critico. Las
comunidades cientificas parecen inclinarse
desde mediados del siglo XX hacia estas
propuestas. Sobre ellas hemos discutido en
nuestro ensayo “Teorias de la Ciencia”. Pero
écual de las escuelas epistemoloégicas dentro
del marco del racionalismo critico puede ser
mas fecunda para tender puentes entre
Ciencias y Teologia?

Desde este ensayo apostamos por
Imre Lakatos como filésofo de la ciencia
cuyas propuestas pueden acercar las orillas
de Ia Ciencia y la Teologia. Los que asumen
sus propuestas, tanto cientificos como
tedlogos, pueden tener un lenguaje comun
que facilita el necesario dialogo. No
negamos el valor de otros filésofos, como
Popper y Kuhn, pero creemos que Lakatos
puede ser un mejor facilitador.

198


https://www.bubok.es/libros/218053/TEORIAS-DE-LA-CIENCIA-Modulo-2-del-bloque-de-EPISTEMOLOGIA

Nuestra propuesta es que el modelo
de los programas de investigacion de
Lakatos puede ser el mas fecundo en esta
tarea. El que falsacionismo ingenuo de
Popper tuviera muchos puntos débiles, no
pasoé desapercibido a muchos de sus
contemporaneos. Lakatos,
diplomaticamente critica a Popper sus
“experimentos cruciales”, su nocion ingenua
de refutacion y la mentada su falta de
contextualizacion que ofrecia el universo
idilico de Karl Popper, tan lejos de las
realidades humanas y mundanas.

Imre Lakatos intentd mediar entre
Popper y Kuhn, reinterpretando Ilos
conceptos de racionalidad de ambos,
acunando el término de “programa de
investigacion” (research programme). Lo que
caracteriza a este esfuerzo cientifico
lakatosiano, para salvar la historia de la
ciencia y la racionalidad popperiana, es la
propuesta siguiente: la reflexion humana
lleva a elaborar unos “programas de
investigacion” (similares a los paradigmas
kuhnianos) dotados de un nucleo duro (hard
core), que son los supuestos basicos e
innegociables de toda investigacion. Con el
fin de preservarlo, esta un cinturén protector
constituido por hipétesis auxiliares (auxiliary
hypothesis) que resguardan el nucleo duro
con datos experimentales. Lakatos ha
logrado dibujar un cuadro mas persuasivo

199



que el de Popper, pero la pregunta de como
se logra dar con el programa de
investigacion sigue abierto.

Los programas de investigacion
de Lakatos

Este programa de investigacion
implica respetas unas reglas metodoldgicas.
Unas reglas que nos indican qué caminos
hay que evitar (heuristica negativa), y otros
que caminos a recorrer (heuristica positiva).
En este sentido, Lakatos habla de
la heuristica negativa de un programa de
investigacion: es decir, el andamiaje
intocable de la ciencia, las cosas que no se
pueden tocar, los fundamentos
epistemoloégicos, los logros incuestionables,
aquella base que no se puede rechazar ni
modificar.

Ese es el llamado nucleo central (o
también el centro firme) del programa de
investigacion. Los elementos intocables, ya
asentados para siempre. Se defiende asi del
relativismo con el que se acusa a Kuhn.

Pero este nucleo central necesita
proteccion. Para ello esta lo que Lakatos
denomina el cinturon protector. Este esta
constituido por lo que se denominan
las hipotesis auxiliares que son reglas
metodolégicas: los procedimientos del

200



trabajo cientifico que llevan a las
formulaciones cientificas. Asi, la teoria de
Newton tiene la ley de la Gravitacion como
nucleo y Ilas hipotesis auxiliares son
mudables con el tiempo.

Por otra parte, en todo programa de
investigacion existe lo que denomina
la heuristica positiva. es decir, el conjunto de
las lineas maestras que desarrollan el
programa de investigacion. La heuristica
positiva persigue la construccion de un
“cinturén protector” de hipoétesis que rodean
el nucleo, y la relativa autonomia de la
ciencia tedrica. La heuristica positiva es la
politica o plan de investigacion a largo plazo.
Es el camino a recorrer.

La heuristica especifica el “nucleo” del
plan (que es irrefutable por decision
metodolégica de sus protagonistas).La
heuristica positiva consiste en un conjunto
parcialmente articulado de sugerencias
sobre como cambiar y desarrollar las
“variables refutables” del programa de
investigacion, y sobre cémo modificar y
completar el cinturon protector. Asi, la
metafisica cartesiana era como un inmenso
reloj y funcioné6 como principio heuristico.
Descartaba la accion a distancia (heuristica
negativa) y estimula las otras hipotesis
auxiliares, como las de las elipses de Kepler
(heuristica positiva).

201



Desde nuestro punto de vista, los
programas de investigacion de Lakatos,
pueden ser un puente epistemologico
mediador entre los aparentes conflictos de
racionalidades tecnocientificas y teolégicas.

Expandir un nuevo territorio
de dialogo entre la
racionalidad de la ciencia y la
de la teologia

“El conflicto es el padre de todas las
cosas” (Polemos pdnton meén patér ésti)
[Heraclito, fragmento 53]. Resulta
sorprendente lo oportunas que vienen esas
antiguas palabras de Heraclito en el
arranque de estas reflexiones acerca de la
teologia y el conflicto de racionalidades.
Reverberen a lo largo de ellas como telon de
fondo.

Es un hecho comunmente observable
la existencia de una relacién conflictiva, de
una tension histérica, de un desencuentro
real entre la racionalidad teoldgica y el resto
de las formas (aunque algunas mas que
otras) de la racionalidad humana.

202



La teologia ha vivido a lo largo de los
tiempos en diferentes contextos de
encuentros y desencuentros con otras
racionalidades, con Ilos que ha ido
entretejiendo su propio desarrollo. Asi
ocurri6 con Ia teologia patristica vy
escolastica, como también durante Ia
modernidad y la época contemporanea.
Nada hace pensar que esto haya de cambiar
sustancialmente en el futuro.

Uno de nosotros (Martin Morillas)
advierte48 que “aqui adoptamos un punto
de vista fundamentalmente ‘filoséfico’,
aunque resulta inevitable alguna insegura
incursion que otra en el terreno especifico
de la teologia. Esa misma mirada disciplinar
introduce un limite al contenido del discurso,
de marcado caracter teoldgico, por dejar
demasiado espacio a lo no visible y a lo no
decible desde una perspectiva estrictamente
filosofica, incluso desde el marco de una
filosofia cristiana. El desarrollo de Ia
argumentacion se hace posible, entonces,

48 A. MARTIN MORILLAS. “Poliformismo y movilidad
Fundamentos epistemolégicos de la
interdisciplinariedad en el conocimiento”. El saber
interdisciplinar / coord. por Carlos Alonso Bedate,
2014, ISBN 978-84-8468-538-8, pags. 21-56. L.
SEQUEIROS. https://tendencias21.levante-
emv.com/leandro-sequeiros-la-fe-necesita-
reformularse-desde-la-ciencia-y-la-
cultura_a35966.html

203


https://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=561517
https://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=561517
https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=22324

porque cuenta de antemano con Ia
condescendencia de los lectores”.

Aportar algo sensato en tan escabrosa
problematica equivale a aceptar el trabajo
de precisar la determinacion del sentido que
adopta la copula “y” en el titulo. Conviene
adelantar que pretendemos analizar el
sentido de esta modesta conjuncion
copulativa para desvincularlo de su
absorcion por el término ‘conflicto’ y abrirlo
asi a otras posibilidades de lectura.

Superar  estereotipos como
primer paso en la reflexion: el
polimorfismo epistemologico

Antes de avanzar algunas ideas, sin
embargo, es necesario despojarse de ciertos
estereotipos que pueden empobrecer Ila
reflexion.

En primer lugar, corremos el riesgo de
atascarnos de entrada con el simple (aunque
necesario) analisis del conflicto y de sus
causas. Mas alla del analisis del conflicto
entre racionalidades vigentes en un sentido
dilematico, de lo que se trata es de poner en
relieve la urgencia de la promocion del
encuentro (fundado, segun sostenemos, en
el ‘polimorfismo de Ia racionalidad humana’)
de todas las racionalidades humanizadoras

204



en un sentido dialégico. El encuentro sera
siempre una de las posibilidades de Ia
especie humana. Dondequiera que impere la
‘dilematicidad’, ahi podra sembrarse
la ‘dialogicidad’. Solo se hara posible ‘des-
aprender’ la violencia de la dilematicidad
aprendiendo a ejercer la no-violencia de la
dialogicidad.

En segundo lugar, ligado a lo anterior,
la ‘situaciébn’ problematica (de conflicto)
puede y debe abordarse como ‘ocasion’
transformadora (mediante el encuentro).
Entra en lo posible, sin perderse por el lado
de las diferencias ni imponiendo un molde
para lo convergente, pasar de una conflictiva
‘multi-racionalidad’, a través de una
dialogada ‘inter-racionalidad’, a una
complementaria ‘trans-racionalidad'.

En tercer lugar, lo que en el fondo se
pone aqui bajo consideracion es la compleja
relacion entre la teologia académica, el
magisterio de la Iglesia y la sociedad civil.
Tan compleja (y, en ocasiones, incluso
dramatica) es esa relacion que cambia
mucho cuanto de ella pueda decirse segun
de qué areas geograficas y culturales del
planeta se trate: no pueden ser lo mismo las
relaciones entre teologia, magisterio y
sociedad en todas las partes del mundo.

205


https://sites.google.com/site/regluspaulo/la-dialogicidad-esencia-de-la-educacion-como-practica-de-libertad
http://tcmetacorner.blogspot.com/2011/10/trans-racionalidad.html

Conclusion

Conscientes las distintas formas de
racionalidad humana de su mutua
dependencia (o, mejor, conscientes los seres
humanos de la dialéctica de racionalidades),
lo decisivo no sera tanto la ‘situacion’
inevitable de conflicto cuanto la ‘gestion’
dialégica del mismo. Porque el choque de
racionalidades es punto de partida, la
conciliacion de racionalidades puede ser
nuestra linea de llegada.

Desde estas premisas, podemos
aventurar algunas conclusiones:

1) Desde el punto de vista epistemolégico
postulamos que en la construccion del
conocimiento humano y de los saberes hay
muy diversas racionalidades, caminos
metodolégicos que pueden conducir a
construcciones racionales.

2) La historia del pensamiento humano
muestra que han existido conflictos entre
diversas racionalidades: entre
racionalidades cientificas, socioculturales,
tecnologicas, filosoficas y teologicas.

3) En el caso concreto de determinadas
construcciones de Ila Teologia, como
racionalidad socialmente aceptada por
universidades y comunidades cientificas,
pueden existir “conflictos” (metodologicos,
culturales, filosoficos, epistemolégicos)

206



4)

5)

6)

7)

entre la racionalidad teoldgicas y las
racionalidades llamadas cientificas.
Mostramos en estas paginas que Ila
aceptacion de la interdisciplinariedad,
como dialogo, encuentro e integracion de
saberes, es un camino de gran poder
explicativo para la superacion de los
conflictos de racionalidades.

Esto implica la aceptacion de lo que hemos
dado en llamar “polimorfismos
epistemoloégicos”, diversas modalidades de
expresar la racionalidad de las propuestas.
Desde nuestra propuesta metodoldgica,
nos parece que un consenso entre las
partes en aparente conflicto de
racionalidades, la aceptacion de los
programas de investigacion de Lakatos
puede ser beneficiosa para la integracion
interdisciplinar de saberes.

Y, para concluir, este intento se puede
encontrar resumido en el texto de la carta
del papa Juan Pablo Il al director del
Observatorio Vaticano con ocasion de los
300 anos de los Philosophiae Naturalis
Principia Mathematica (1687) de sir Isaac
Newton:

207



“La ciencia puede liberar a la religion de
error y supersticion,
la religion puede purificar la ciencia de
idolatria y falsos absolutos.
Cada una puede atraer a la otra hacia un
mundo mas amplio,
un mundo en el que ambas pueden
florecer”.
(Juan Pablo II,
carta al padre George Coyne, 1988)

208




16

La evolucién biolégica sigue
siendo un tema conflictivo en
las fronteras entre ciencia,
tecnologia y religion

[Leandro Sequeiros] En un articulo anterior
publicado en este mismo blog (“El debate sobre
Darwin y el darwinismo sigue vivo en las
fronteras”) apuntaba que estamos muy lejos
de comprender en profundidad el contenido
interdisciplinar de la evolucion bioldgica, tanto
en sus versiones darwinistas como en otras
versiones. En las redes sociales (y en especial
en las relacionadas con la Filosofia de Ia
biologia) se ha vuelto a suscitar el debate a
propésito de un polémico ensayo en una
revista de tirada nacional de amplia difusion
escrito por José Manuel de Prada. Puede
decirse que es una cuestion conflictiva en las
fronteras de la ciencia, la tecnologia y Ila
religion. Recogemos aqui algunas matizaciones
relacionadas con la ciencia y la religion a través
de las redes de cultura cientifica.

209


https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/?p=2830
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/?p=2830
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/?p=2830

En un articulo publicado en el
suplemento semanal XLSemanal (que se suele
difundir a través de algunas cadenas de prensa
diaria y que tiene amplia difusion) se difundio
hace semanas (31 de mayo de 2021) un
articulo de José Manuel de Prada titulado como
“Evolucion”. Los editores, en un recuadro bien
visible, resaltaban esta frase: “£/ evolucionismo
es un postulado filosofico materialista cuyo
objetivo ultimo es negar la intervencion divina
en la creacion de la vida'.

Esta afirmacion tan rotunda ha
indignado a muchos cientificos (incluso no
creyentes) que han criticado el tono (y sobre
todo el fondo) del ensayo del autor. EI
profesor Antonio Diéguez, Catedratico de
Légica y Filosofia de las Ciencias, ha
publicado (17 de junio de 2021) un brillante
alegato a favor del valor cientifico de Ia
evolucion biolégica. Su ensayo “E/ juego de
Juan Manuel de Prada: 10 criticas a la teoria
de Ila evolucion explicadas” recoge los
presuntos “argumentos” no cientificos que
mas repiten los creacionistas y los
antievolucionistas, como el escritor De
Prada, contra la teoria de la evolucion y las
respuestas que los refutan uno detras de
otro.

210


https://www.xlsemanal.com/
https://www.xlsemanal.com/firmas/20210531/evolucion-juan-manuel-prada.html
https://www.xlsemanal.com/firmas/20210531/evolucion-juan-manuel-prada.html
https://www.xlsemanal.com/firmas/20210531/evolucion-juan-manuel-prada.html
https://blogs.elconfidencial.com/cultura/tribuna/2021-06-17/teoria-evolucion-criticas-respuestas-prada_3134400/?fbclid=IwAR07FkC-yWs8pd-p-sum0iWB_wnMqAtbYZgW-EyInLmaRor2Aixmv52YA_8
https://blogs.elconfidencial.com/cultura/tribuna/2021-06-17/teoria-evolucion-criticas-respuestas-prada_3134400/?fbclid=IwAR07FkC-yWs8pd-p-sum0iWB_wnMqAtbYZgW-EyInLmaRor2Aixmv52YA_8
https://blogs.elconfidencial.com/cultura/tribuna/2021-06-17/teoria-evolucion-criticas-respuestas-prada_3134400/?fbclid=IwAR07FkC-yWs8pd-p-sum0iWB_wnMqAtbYZgW-EyInLmaRor2Aixmv52YA_8

Una valoracion global del
profesor Gefaell sobre el
articulo de Prada

Una de las respuestas al articulo de De
Prada mas difundidas y autorizadas desde el
campo de las ciencias de la vida y de la filosofia
de la biologia es la de Juan Gefaell, profesor de
la Universidad de Vigo. Juan Gefaell se
graduo en psicologia en la Universidad
Pontificia de Salamanca y en biologia en la
Universidad de Vigo; tras cursar un master
en ldgica, historia y filosofia de la ciencia en
la UNED, en Ila actualidad realiza su
doctorado en biologia evolutiva en el
departamento de Bioquimica, Genética e
Inmunologia de la Facultad de Biologia de la
Universidad de Vigo.

En el blog de “cultura cientifica” (13 de
junio de 2021) y con el titulo “Una respuesta a
los multiples errores de Juan Manuel De Prada
en su articulo «Evolucion», el profesor Gefaell -
tal vez con un exceso de pasion apologética —
responde a algunas de las afirmaciones de
Juan Manuel de Prada.

Recogemos fragmentos de este articulo
poniendo de nuestra parte algunas
matizaciones. De esta manera intentamos
resituar la polémica en su escenario adecuado
y — en nuestro caso- insistiendo en algunos

211


https://scholar.google.com/citations?user=HgFrAt8AAAAJ&hl=es
https://culturacientifica.com/2021/06/13/una-respuesta-a-los-multiples-errores-de-juan-manuel-de-prada-en-evolucion/
https://culturacientifica.com/2021/06/13/una-respuesta-a-los-multiples-errores-de-juan-manuel-de-prada-en-evolucion/
https://culturacientifica.com/2021/06/13/una-respuesta-a-los-multiples-errores-de-juan-manuel-de-prada-en-evolucion/

puntos relacionados con los objetivos de
nuestro blog FronterasCTR.

Comienza el profesor Gefaell con una
valoracion personal del polémico articulo
afirmando que “El pasado 31 de mayo, en su
seccion de Firmas del semanario XL-Semanal,
el escritor y critico literario Juan Manuel De
Prada publicé un articulo sobre la evolucién
y la biologia evolutiva en general
titulado Evolucién, negando la realidad del
hecho evolutivo y defendiendo una
cosmovision creacionista”.

Y prosigue: “Dicho articulo esta
plagado de errores y argumentos fallidos.
Probablemente debido a ello, el articulo de
De Prada ha generado gran revuelo no solo
entre el publico general, sino dentro de la
propia comunidad cientifica de bidlogos
evolutivos.

ZVale la pena una respuesta al
articulo de De Prada?

Para el profesor Gefaell (al igual que
para el profesor Diéguez y casi toda la
comunidad cientifica de Dbidlogos y
paleobidlogos), la teoria de la evolucion
tiene una historia tan plagada de éxitos
explicativos como de reacciones adversas
por parte de ciertos colectivos religiosos.

212


https://www.xlsemanal.com/firmas/20210531/evolucion-juan-manuel-prada.html

No en vano, en la que hasta ahora
constituye la principal potencia cientifica
mundial, los Estados Unidos de América, las
cuestiones relacionadas con la ensenanza de
esta teoria cientifica han acabado en los
tribunales en mas de una ocasion. A pesar
de que multiples autores e instituciones han
enfatizado que el supuesto conflicto entre Ia
teoria evolutiva y la religion es en realidad
un falso conflicto, ciertas facciones del
protestantismo dogmatico han tratado de
realizar una cruzada contra la biologia
evolutiva que no tiene parangén en la
historia de la ciencia moderna.

Si bien hasta ahora la Dbiologia
evolutiva ha salido indemne de todos los
embates juridicos y sociales a los que ha sido
sometida, no debemos suponer que Ilo
mismo vaya a suceder necesariamente en el
futuro.

La ciencia y su compromiso con
los ideales de la racionalidad

Siguiendo el hilo del discurso de
Gefaell, el florecimiento de la ciencia, como
el de la democracia, requiere un compromiso
civico y cultural con los ideales de Ia
racionalidad, la ponderacion, el respeto a la
evidencia y el gusto por los matices.

213



En una democracia madura, la ciencia
ha de ser tomada en serio por Ilos
ciudadanos, que no han de tolerar Ia
proliferacion de los diversos negacionismos
cientificos, y que han de cortar de raiz
cualquier cuestionamiento de la evidencia
cientifica fundamentada por motivos
exclusivamente ideolégicos. Ahora bien, a la
hora de confrontar dichos negacionismos, es
preciso tratar de entender los motivos y las
sutilezas conceptuales que en ocasiones
estan detras de los mismos, para, de ese
modo, no convertir la defensa de la ciencia y
la racionalidad en un mero ejercicio de
cientificismo. Es por estos motivos por los
cuales he decidido tratar de articular esta
respuesta. Vayamos con ella.

El contenido del articulo de
Juan Manuel De Prada, punto
por punto

Afirma Gefaell, que ha considerado
que, dada la cantidad de errores e
imprecisiones empiricas y conceptuales en
las que incurre Juan Manuel De Prada, la
mejor forma de dar respuesta a su articulo es
analizarlo punto por punto.

214



1. Asi pues, con esta
afirmacion comienza De
Prada:

“El evolucionismo postula que todos los
seres vivos, vegetales y animales —incluido el
hombre— se habrian originado a partir de
una, o unas pocas, formas vivientes
originales, por transformaciones sucesivas,
lentas y graduales, en el curso de millones de
arios, gracias a modificaciones producidas al
azar y a la accion de la seleccion natural.”

Este fragmento contiene un error
filosofico de bulto: el empleo del término
“evolucionismo” para referirse a la teoria de
la evolucion. Si bien en ocasiones los
bidlogos evolutivos utilizan “evolucionismo”
en un sentido laxo, incluyendo bajo el
mismo la teoria de la evolucién o incluso a la
biologia evolutiva como disciplina, lo cierto
es que “evolucionismo” y “teoria evolutiva”
no son la misma cosa.

El evolucionismo, aunque implica a la
teoria de la evolucion, es mas que esta, como
bien sabe Juan Manuel De Prada.
Normalmente, se entiende por
evolucionismo una filosofia de la naturaleza
que, apoyandose en una interpretacion
particular de la teoria de la evolucion,
defiende la idea de que no existen entidades

215


https://www.casadellibro.com/libro-el-diseno-chapucero-darwin-la-biologia-y-dios/9788493761516/1699266
https://www.casadellibro.com/libro-el-diseno-chapucero-darwin-la-biologia-y-dios/9788493761516/1699266
https://www.casadellibro.com/libro-el-diseno-chapucero-darwin-la-biologia-y-dios/9788493761516/1699266
https://www.casadellibro.com/libro-el-diseno-chapucero-darwin-la-biologia-y-dios/9788493761516/1699266

o procesos sobrenaturales de ningun tipo,
sino unicamente entidades y procesos
estrictamente naturales.

En otras palabras: el evolucionismo es
la suma de la teoria de la evolucion junto
con lo que los fildsofos denominan el
naturalismo metafisico. Asi pues, de acuerdo
con los partidarios del evolucionismo, la
teoria de Ia evolucibn proporcionaria
razones para dudar de la existencia de Dios,
asi como de cualquier otro ente
sobrenatural.

A Juan Manuel De Prada habria que
decirle — prosigue Gefaell- que, si bien el
evolucionismo entendido de este modo es
una tesis filosofica respetable, no todos los
bidlogos evolutivos se adscriben
automaticamente al evolucionismo, aunque
por supuesto no duden de la veracidad de la
teoria evolutiva. Asi pues, muchos de ellos
compatibilizan la aceptacion de la teoria
evolutiva con alguna otra cosmovision
filosofica, incluidas algunas de corte teista.

Lo unico que todos los Dbidlogos
evolutivos comparten por el mero hecho de
ser cientificos es lo que en la literatura
filosofica se conoce como “naturalismo
metodolégico” (McDonald y Tro 2009), es
decir, la conviccion de que al hacer ciencia
solo debe apelarse a entidades y procesos
naturales como explicacion de los

216


https://tendencias21.levante-emv.com/es-posible-un-naturalismo-religioso_a6592.html
https://tendencias21.levante-emv.com/es-posible-un-naturalismo-religioso_a6592.html
https://tendencias21.levante-emv.com/es-posible-un-naturalismo-religioso_a6592.html
https://tendencias21.levante-emv.com/es-posible-un-naturalismo-religioso_a6592.html
http://joelvelasco.net/teaching/3330/mcdonald_tro09-methodological_naturalism.pdf
http://joelvelasco.net/teaching/3330/mcdonald_tro09-methodological_naturalism.pdf
http://joelvelasco.net/teaching/3330/mcdonald_tro09-methodological_naturalism.pdf

fenédmenos. Las creencias religiosas deben
dejarse a un lado a la hora de hacer ciencia.

Juan Manuel De Prada sabe que el
evolucionismo no es lo mismo que la teoria
de la evolucion, tal y como deja claro al final
de su articulo. Sin embargo, trata de
confundir deliberadamente el primero con la
segunda, incurriendo en una maniobra
habitual entre la mayoria de creacionistas y,
lamentablemente, entre algunos bidlogos
evolutivos de gran proyeccion mediatica
(estoy pensando en Richard Dawkins): la
confusion deliberada o inconsciente de una
teoria cientifica con una tesis filoséfica. No
son lo mismo, y no debe hacer pasarse a la
teoria de la evolucion por una doctrina
filosofica.

2. Continua De Prada
afirmando /o siguiente:

“En la actualidad, incluso, Ila hipotesis
evolucionista pretende también explicar la
biogénesis, es decir, el origen espontdneo
de la vida a partir de la materia inanimada.
Asi se podria explicar la evolucion, como si
dijéramos, desde el atomo hasta el hombre.”

217


https://tendencias21.levante-emv.com/el-espejismo-de-dawkins_a1526.html

Para Gefaell, habria que responderle al
autor que esta afirmacion es imprecisa. Tal y
como esta formulada, da a entender que la
teoria de la evolucion pretende explicar
todos y cada uno de los pasos que se
establecieron hasta dar lugar al surgimiento
de los primeros seres vivos. Esto no es cierto.

Lo unico que establece la teoria
evolutiva es que una vez surgieron
entidades con capacidad autorreplicadora y
susceptibles de  mostrar  variabilidad
heredable, entonces el mecanismo de Ia
seleccion natural pudo comenzar a operar,
dando lugar a evolucion. En ciertos casos,
estas entidades autorreplicadoras podrian
no haber sido ser seres vivos propiamente
dichos, si no mas bien biomoléculas con
capacidad autorreplicadora.

Esto es lo que defiende, a grandes
rasgos, la hipétesis del mundo ARN: tras el
surgimiento de dichas biomoléculas con
capacidad autorreplicadora (similares a las
actuales ribozimas), el mecanismo de Ia
seleccion natural habria podido ponerse en
marcha, dando Ilugar eventualmente, a
través de procesos de variacion heredable y
seleccion, a las primeras células (Nunez de
Castro, 2021).

Ahora bien, cobmo se formaron en
primer lugar dichas biomoléculas con
capacidad autorreplicadora no es algo que

218


https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/?p=5690
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/?p=5690
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/?p=5690
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/?p=5690

pretenda explicar la teoria de la evolucion,
sino que queda en manos de los bioquimicos
proporcionar tal explicacion. Asi pues, la
frase tal y como es formulada por Juan
Manuel De Prada es confusa y lleva a
malentendidos acerca del alcance
explicativo de la teoria evolutiva: esta no
pretende explicar la evolucién desde “el
atomo hasta el hombre”, sino, en todo caso,
desde las primeras biomoléculas
autorreplicadoras hasta los organismos
actuales.

3. A continuacion, afirma
Prada:

la tesis de Darwin incluye dos
proposiciones distintas: por un lado, Ila
ascendencia comun de Jlos seres vivos, el
famoso drbol de la vida; por otro, /la
transformacion de unas especies en otras,
mediante un proceso evolutivo de seleccion
natural que implica la supervivencia de los
mejor dotados. Pero si todos los seres vivos
procedieran de un origen comun, lo normal
seria que existiesen infinitas formas de
transicion entre ellos, un abanico de seres en
transformacion que conectara las distintas
especies, mediante multitud de formas
intermedias. Pero lo que contemplamos en la
naturaleza son, por el contrario, especies

219



perfectamente conformadas. Darwin
aseguraba que esos seres intermedios en
constante transformacion no han
sobrevivido, pues eran «poco aptos para la
lucha por /la supervivencia». Pero estaba
seguro de que los avances paleontologicos
nos depararian multitud de fosiles que
demostrarian la existencia de seres
intermedios que conectasen los
invertebrados con los peces, los peces con
los anfibios, los anfibios con los vertebrados
completamente terrestres... Sin embargo,
tales seres intermedios no se han hallado. Se
han encontrado, por supuesto, fosiles de
especies ya extintas que, al igual que el
ornitorrinco o el pez saltarin del fango,
poseen organos perfectamente
desarrollados y funciones propias de
diversas especies animales, pero no formas
intermedias con organos semi-desarrollados
que no sean completamente funcionales.”

En este parrafo, - de acuerdo con
Gefaell - Juan Manuel de Prada defiende que
el registro fosil no revela la existencia de
fosiles de transicion, dado que estos fosiles
deberian mostrar drganos semidesarrollados
que no serian completamente funcionales.
Antes de comenzar a responder a esta
afirmacion, erronea de todo punto, es
preciso aclarar que Juan Manuel de Prada
esta mezclando aqui dos cuestiones

220



diferentes: el hecho de la evolucion con la
teoria de la evolucion.

Tal y como ha sido senhalado en
numerosas ocasiones (véase, por ejemplo,
Stephen Jay Gould (1994), una cosa es el
hecho de Ila evoluciéon, esto es, Ila
constatacion de que Ila vida ha ido
cambiando de forma mas o menos paulatina
a lo largo de la historia geoldgica, y otra es la
teoria de la evolucion, que reune el conjunto
de mecanismos que pretenden dar cuenta
de dicho cambio, entre los que destaca la
seleccion natural.

Parece que Ilo que aqui esta
impugnando Juan Manuel de Prada es el
hecho de la evolucion, dejando intacta la
teoria de la evolucion. Se trata de una
distincion necesaria de cara a evitar futuras
confusiones.

Pues bien, una vez constatado esto, se
puede proseguir con la réplica a |la
afirmacion de Juan Manuel de Prada acerca
de la inexistencia de los fosiles de transicion.

Esta afirmacion es simple y llanamente
falsa. Para mostrar por qué, lo primero que
debemos hacer es aclarar qué se entiende en
la literatura cientifica moderna por “fésil de
transicion”. Segun Herron & Freeman (2014),
un fosil de transicion es aquel que muestra
rasgos comunes a un grupo de organismos
ancestral y a su grupo taxonomico

221


http://www.ibiologia.unam.mx/pdf/directorio/z/filosofia/Posdarwin/evoluci.pdf
http://www.ibiologia.unam.mx/pdf/directorio/z/filosofia/Posdarwin/evoluci.pdf
https://www.amazon.es/EVOLUTIONARY-ANALYSIS-REV-Jon-Herron/dp/0321616677

descendiente. Partiendo de esta definicion,
lo cierto es que el registro fosil esta repleto
de fosiles de transicion.

Simplemente por cenirnos a los casos
que De Prada cita, en la actualidad estan
descritos fosiles de transicion entre
invertebrados y peces (candidatos a esto son
los organismos del
Cambrico Pikaia o Haikouichthys, Morris y
Caron 2012, Shu et al. 2003), entre peces y
anfibios (7iktaalik, del Devonico) y entre
anfibios y vertebrados completamente
terrestres (Casineria, del Carbonifero). Asi
pues, es totalmente falso que no existan
fosiles de transicion si nos atenemos a la
definicion empleada en su dia a dia por los
bidlogos evolutivos.

Teniendo en cuenta lo improbable de
la fosilizacidon (solo un porcentaje infimo de
organismos terminan fosilizados), el hecho
de haber encontrados tantos fosiles de
transicion es una prueba indudable a favor
del hecho de la evolucion.

En cualquier caso, a diferencia de lo
que piensa Juan Manuel De Prada, la
existencia de fosiles de transicion no es un
requisito indispensable para aceptar Ila
evolucion. Hay linajes de organismos, como
por ejemplo el de los platelmintos, en los
cuales no existen fosiles (Dawkins 2009). Sin
embargo, nadie duda de que Ilos

222


https://tendencias21.levante-emv.com/el-evolucionismo-teista-es-posible_a41172.html
https://tendencias21.levante-emv.com/el-evolucionismo-teista-es-posible_a41172.html
https://tendencias21.levante-emv.com/el-evolucionismo-teista-es-posible_a41172.html
https://www.amazon.es/Greatest-Show-Earth-Evidence-Evolution/dp/1416594795

platelmintos han evolucionado al igual que
otros linajes de organismos. El motivo es que
el resto de pruebas del hecho de la evolucion
(la biogeografia, la anatomia comparada, la
genética, los organos vestigiales, etc.) son
suficientemente abrumadoras de por si
como para hacer innecesarios los fosiles. En
este sentido, los fosiles son un anadido extra
al conjunto de pruebas de la evolucion.

Hay un segundo elemento que es
preciso senalar con respecto a la duda de
Juan Manuel De Prada acerca de los fosiles
de transicion. Probablemente, ante Ia
anterior respuesta, €l replicaria que no es
suficiente para persuadirle, pues este autor
entiende que los fosiles de transicion
necesariamente han de mostrar 6érganos
semidesarrollados no funcionales. Por ese
motivo, los animales que hemos presentado
como fésiles de transicion, dado que eran
animales plenamente funcionales, no
cuentan como tales. Esta es una version
simplificada del argumento de |Ia
funcionalidad de la “media ala” de George J.
Mivart, que fue formulado originalmente en
tiempos de Darwin (Bowler 2003).

Siempre y cuando se mantengan
ambas funciones, un animal como este
podria evolucionar gradualmente unas patas
plenamente funcionales a partir de unas
aletas plenamente funcionales. Esto es lo
que se conoce en biologia evolutiva como

223


https://es.mihalicdictionary.org/wiki/Peter_J._Bowler
https://www.cambridge.org/core/journals/paleobiology/article/abs/exaptationa-missing-term-in-the-science-of-form/A672662BA208D220B9F9A06DE5D804B8

“exaptacion” (Gould & Vrba 1982). En la
exaptacion, un érgano que surgié con una
determinada funciébn puede evolucionar
para pasar a tener otra funcién diferente. En
la actualidad, la exaptacion sirve para dar
cuenta del origen de multiples organos, tales
como, por ejemplo, la vejiga natatoria de los
peces. Otro caso representativo en este
sentido es el de las alas: existe evidencia
experimental obtenida con crias de aves
actuales de que las protoalas o alas
“semidesarrolladas” podrian haber tenido un
papel funcional en la evolucion incipiente de
las alas antes de que estas se empleasen
para el vuelo.

Asi, parece que las protoalas o alas
“semidesarrolladas” permiten trepar mas
eficazmente a los arboles y, gracias a ello,
ayudan a escapar mejor de los depredadores
(Dial et al. 2006). En consecuencia, el
argumento de De Prada acerca de los
organos “semidesarrollados” falla también
en este punto: cuando se Dbusca, se
encuentra evidencia a favor de la utilidad de
estos hipotéticos organos no plenamente
funcionales.

224


https://www.cambridge.org/core/journals/paleobiology/article/abs/exaptationa-missing-term-in-the-science-of-form/A672662BA208D220B9F9A06DE5D804B8

4. Acto seqguido, Juan
Manuel De Prada seriala:

“Viendo que los fosiles no brindaban apoyo
suficiente a sus teorias, el evolucionismo
recurrio al estudio de Ilas semejanzas
moleculares entre los seres vivos. Pero e/
estudio de las secuencias de aminodcidos de
la globina de diversas especies no permite
establecer taxativamente una secuencia
evolutiva’ que las relacione.”

Dejando a un lado el hecho de que el
autor vuelve a confundir el hechode Ia
evolucion con la teoria de la evolucion, y que
vuelve a utilizar el rétulo “evolucionista” de
forma inadecuada, aqui De Prada comete un
doble error.

El primero de ellos revela un completo
desconocimiento de la disciplina de Ia
filogenia molecular, pues asume que la unica
forma de estudiar el parentesco molecular
de las especies es comparar la secuencia de
aminoacidos de la hemoglobina de diversas
especies.

Estas técnicas han puesto de
manifiesto de forma indudable y reiterada el
parentesco taxonémico entre todas Ilas
especies del planeta. De hecho, gracias a
ellas tenemos un conocimiento bastante
exacto de lo que Francisco J. Ayala (1985)

225


http://evolucion.webs7.uvigo.es/1-Conceptos/4-teoria-evolucion.php?tema=b

denomina “el camino de la evolucion”, es
decir, la secuencia de episodios historicos
que han dado lugar a la diversidad de
especies vivientes de la actualidad. Por este
motivo, convendria que Juan Manuel De
Prada actualizase sus fuentes antes de
opinar de forma tan taxativa.

Sin embargo, el segundo error, de
caracter historico, es, si cabe, de mucha
mayor envergadura. De Prada parece sugerir
que, debido a que los fésiles no constituian
una prueba suficientemente robusta para la
teoria de Ia evolucion, entonces Ilos
seguidores de Darwin cambiaron de
estrategia y comenzaron a estudiar los genes
para ver si encontraban apoyo en estos.

Sin embargo, esta tesis no cuenta con
el mas minimo aval historico. De forma muy
resumida, la historia de la biologia evolutiva
desde Darwin hasta el surgimiento de la
biologia molecular es la siguiente: gracias £/
origen de las especies, publicado
originalmente en 1859, Darwin consiguid
persuadir a la comunidad de bidlogos y
naturalistas de su época del hecho evolutivo.

Sin embargo, no hizo lo propio con su
teoria de Ila seleccion natural. En
consecuencia, tras la muerte de Darwin en
1882 comenzaron a surgir multiples escuelas
de pensamiento evolutivo que, aunque
aceptaban el hecho de Ila evolucion,

226


http://evolucion.webs7.uvigo.es/1-Conceptos/4-teoria-evolucion.php?tema=b
http://evolucion.webs7.uvigo.es/1-Conceptos/4-teoria-evolucion.php?tema=b
http://evolucion.webs7.uvigo.es/1-Conceptos/4-teoria-evolucion.php?tema=b
http://evolucion.webs7.uvigo.es/1-Conceptos/4-teoria-evolucion.php?tema=b

proponian distintas teorias para dar cuenta
del mismo (Bowler 1983, Bowler, 2003).

Entre dichas escuelas se encontraba
una conformada casi exclusivamente por
paleontdlogos, la escuela ortogenetista, que
defendia que la evolucidn procedia por
medio de un impulso interno de Ilos
organismos a evolucionar en direcciones
determinadas aun a costa de sacrificar la
adaptabilidad de las especies. Otra de estas
escuelas estaba conformada, a su vez, por
genetistas, y recibia el nombre de
“mutacionismo”.

Los mutacionistas, inspirados por la
naturaleza cualitativa del cambio hereditario
postulada por el primer mendelismo,
pensaban que la evolucidon se producia de
forma subita por medio de cambios de gran
envergadura en el material genético. Tanto
los ortogenetistas como los mutacionistas,
coetaneos en el tiempo, desconfiaban de la
teoria darwiniana de la seleccion natural. Sin
embargo, ambos aceptaban sin ambages el
hecho de la evolucion, que trataban de
explicar con ahinco.

Con el paso del tiempo, las tesis de los
mutacionistas y los ortogenetistas fueron
siendo abandonadas paulatinamente por
falta de apoyo empirico. Asi, los estudios de
genética llevados a cabo en el laboratorio de
Thomas H. Morgan revelaron que la mayor

227


https://www.amazon.es/Eclipse-Darwinism-Anti-Darwinian-Evolution-Theories/dp/0801829321
https://es.mihalicdictionary.org/wiki/Peter_J._Bowler

parte de cambios genéticos son de pequena
magnitud, y que los grandes saltos
mutacionales constituyen una rara
excepcion. Por su parte, los estudios de
George G. Simpson sobre las tendencias y
patrones revelados por el registro fosil
mostraron a las claras que las supuestas
tendencias ortogénicas postuladas por Ia
escuela homénima no tenian lugar en el
registro fosil (Bowler 2003).

Tras las contribuciones realizadas en la
década de 1920 por J. B. S. Haldane, Robert
Fisher y Sewall Wright, que consiguieron
compatibilizar la genética mendeliana con la
teoria de la seleccion natural, un conjunto
de cientificos provenientes de las distintas
ramas de la biologia y la historia natural,
capitaneados por el genetista Theodosius
Dobzhansky (cristiano, por cierto; Collins
2006), consiguieron aunar en un gran marco
tedrico evolutivo las aportaciones de Ila
genética de poblaciones, la taxonomia, la
botanica y la paleontologia.

A dicho marco teérico se le denomino
la Sintesis Evolutiva Moderna. La Sintesis
Evolutiva Moderna, construida sobre una
base darwinista, supuso la estocada final a
las escuelas que surgieron en el campo de
los estudios evolutivos tras la muerte de
Darwin, incluidas el mutacionismo y lIa
ortogénesis.

228


https://www.amazon.com/-/es/Peter-J-Bowler/dp/0520261283
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/?p=5156
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/?p=5156

Esta teoria no solo consigui6 persuadir
al conjunto de la comunidad cientifica del
hecho de la evolucidon (algo que ya habia
hecho Darwin), sino que ademas consiguio
fundamentar sobre una base mas sélida la
teoria de la seleccion natural darwiniana.
Una vez constituida la Sintesis Evolutiva
Moderna, el surgimiento paralelo de Ia
biologia molecular aporté todavia mas
pruebas y argumentos a favor tanto del
hecho como la teoria de la evolucion,
revelando la estructura molecular de Ilas
mutaciones o disefnando la técnica del reloj
molecular para el calculo de filogenias.

En el anterior relato histérico no hay
ningun atisbo de la tesis de Juan Manuel De
Prada: es completamente falso que los
bidlogos evolutivos se desviasen desde la
paleontologia hasta Ia genética para
obtener las pruebas a favor de la evoluciéon
que los foésiles no revelaban. Ambos
trabajaron paralelamente hasta su
integracion bajo Ila Sintesis Evolutiva
Moderna bajo la premisa de que la evolucion
es un hecho. Tanto los paleontélogos como
los genetistas estaban convencidos desde la
publicaciéon de E/ origen de las especies de la
realidad del hecho evolutivo.

No necesitaban encontrar mas
pruebas de las que Darwin aporto. Es mas,
tanto los paleontdlogos como los genetistas
quedaron convencidos no solo del hecho de

229



la evolucion, sino también de la teoria de la
seleccion natural, una vez la Sintesis
Evolutiva Moderna mostré6 que |la
paleontologia era compatible con Ia
genética de poblaciones y con la seleccion
natural. Asi pues, de nuevo, Juan Manuel De
Prada comete un error de bulto, esta vez de
naturaleza historica.

5. E/ escritor prosigue asi su

articulo:
Y tampoco Ilas mutaciones genéticas
confirman plenamente las tesis

evolucionistas, pues toda mutacion azarosa
tiende por lo comun a deteriorar el codigo
genético, no a mejorarlo. Las mutaciones
Tavorables, en el estricto sentido de Ila
palabra, solo se dan una entre un millon; y
no deben confundirse con la variabilidad
genética que tiene todo organismo, que
hace que en determinadas circunstancias se
expresen genes que ya estaban presentes —
aunque reprimidos— porque su funciona-
miento no era necesario.”

La frase con la que se inicia este
parrafo revela un profundo desconocimiento
de los fundamentos mas basicos de Ila
genética contemporanea, lo cual ya deberia
hacernos dudar de todo lo que dice Juan
Manuel De Prada a continuacion. En efecto,

230



De Prada senala que las mutaciones azarosas
tienden a deteriorar el “codigo genético”.
Esta afirmacion carece de sentido, pues el
codigo genético es la correspondencia entre
tripletes de nucledtidos y aminoacidos
proteinogénicos, y dicho cédigo no puede
ser “deteriorado” en ningun sentido
cientificamente valido.

Si nos atenemos al principio de la
caridad en filosofia y teoria de Ia
argumentacion (Blackburn 1994), segun el
cual debemos interpretar las palabras de
nuestro interlocutor de Ila forma mas
racional posible, obviando los posibles
malentendidos que contenga e intentando
entender lo que dice, supongo que el
verdadero mensaje de Juan Manuel es que la
mayoria de mutaciones son deletéreas.

Esta afirmacion es cierta. Sin embargo,
esto no cuestiona ni el hecho ni la teoria de
la evolucion, tal y como parece sugerir De
Prada por el contexto en el que se enmarca
su afirmacion. Hay al menos dos motivos
para ello: el primero es que la cantidad de
pruebas a favor del hecho evolutivo sigue
siendo abrumadora independientemente de
cual sea la naturaleza de las mutaciones; y el
segundo es que, aunque la mayoria de
mutaciones sean deletéreas, el hecho de que
la seleccion fije aquellas de naturaleza
beneficiosa, aunque sean una minoria, hace
posible el cambio acumulativo adaptativo en

231



el genoma de los organismos. Por tanto, de
nuevo el argumento de De Prada falla.

6. La sigquiente frase del
articulo es la que sigue:

“Las mutaciones solo pueden alterar algo
que ya existe, no pueden crear nUevos genes
ni aumentar la informacion genética.”

Esta afirmacion es, de nuevo, falsa, y
se soluciona con un minimo de
conocimiento sobre biologia evolutiva.
Parece que Juan Manuel De Prada asume
que las mutaciones se restringen a lo que en
genética se conoce como mutaciones
puntuales, que afectan a un solo nucleoétido
del genoma. Sin embargo, ademas de las
mutaciones puntuales, existen otras de
mayor envergadura que implican a genes
enteros, regiones del genoma, cromosomas
o, incluso al genoma entero.

Entre estas mutaciones se encuentran
las conocidas como duplicaciones, en las
cuales un fragmento determinado del
genoma (o un cromosoma, o el genoma
entero) se duplica. Las duplicaciones, que
aumentan la informacion genética de un
genoma, parecen haber sido un elemento
bastante frecuente en la evoluciéon de los

232



distintos linajes de organismos. Por ejemplo,
la evolucion de los vertebrados parece haber
sido posible por una duplicacion completa
del complejo de genes Hox, que regulan el
proceso de desarrollo en todos Ilos
eumetazoos (Carroll et al. 2004). Una vez
mas, De Prada debia haberse informado
debidamente antes de hacer afirmaciones
como esta.

Z.Una de Jas Jdltimas
afirmaciones del articulo
de Juan Manuel De Prada
es el siguiente:

“Pero aun en el caso de que se hayan dado

mutaciones ‘favorables, estas no bastan
para producir una nueva especie; para eflo,

son precisas transmutaciones’ del
organismo que solo pueden lograrse en
laboratorio. O sea. mediante la

intervencion de una inteligencia que las
provoque y encauce.

Y es que el organismo de un ser vivo es un
conjunto  infinitamente  complejo de
estructuras integradas e interrelacionadas
entre si que funcionan como un todo, con
vistas a un fin; y que, por lo tanto, no puede
cambiar por partes. Por consiguiente, para
que un cambio significativo en una

233



estructura o en una funcion sea viable, tiene
que cambiar simultaneamente todo e/
organismo; y, para que esto ocurra, tendria
que cambiar toda la informacion hereditaria,
de forma simultdnea y sin un solo error. Es
decir, deberia ocurrir una mutacion
gigantesca, un reordenamiento radical de
todo el genoma, dirigido y especificado
hasta en los mas minimos detalles. Lo cual
constituye un verdadero milagro... que es
precisamente lo que el evolucionismo trata
de negar.”

En estos pasajes, Juan Manuel De
Prada sugiere que la evolucién no es posible
por medio de mutaciones favorables en
determinados puntos del genoma debido a
que los organismos son totalidades
integradas que no pueden cambiar por
partes. Una mutacion en una regidn
requeriria cambios en otras regiones del
organismo. Vayamos por partes. Estoy de
acuerdo con la afirmacion de que los
organismos son totalidades integradas. Sin
embargo, de esto no se deduce
necesariamente que no sean susceptibles de
evolucion por partes.

El motivo de esto es que, - segun
Gefaell - aunque sea correcto pensar que los
organismos son totalidades integradas
dirigidas a fines (p. e. Walsh 2015), esto no

234



quita que dichas totalidades estan
compuestas por modulos funcionales
relativamente autonomos (Gilbert & Epel
2009). Este es uno de los hallazgos mas
fascinantes de la “evo-devo” o biologia
evolutiva del desarrollo, uno de los ultimos
avances dentro de la disciplina de la biologia
evolutiva.

Estos modulos permiten la evolucion
de determinadas partes del organismo de
una forma relativamente independiente a la
del resto de modulos. Ahora bien, es cierto
que, para mantener la integridad funcional,
los organismos deben poseer mecanismos de
autoensamblaje que garanticen la
coherencia morfolégica de sus distintas
partes. Esto se consigue, entre otras formas,
por medio de Ilo que se denomina
“acomodacién fenotipica”.

La acomodacion fenotipica se refiere
al proceso por el cual, tras una mutacion
genética en un sistema, el resto de sistemas
se reacomodan a dicha mutacion mediante
plasticidad fenotipica u otros mecanismos de
autoorganizacion, de forma que no es
necesario que en dichos sistemas se
produzcan nuevas mutaciones para dar
lugar a organismos integrados y coherentes
(West-Eberhard 2003; Sterelny 2009). La
acomodacion fenotipica es un fenémeno
que los bidlogos evolutivos contemporaneos
reconocen sin ningun tipo de problemas, y

235



que ayuda a explicar por qué los cambios
evolutivos no necesariamente implican
grandes mutaciones, algo que desde Thomas
H. Morgan se sabe que es la excepcion y no
la regla. Asi pues, de nuevo Juan Manuel De
Prada yerra en su analisis.

8. Por dultimo, De Prada
finaliza:

“Pecariamos de ingenuidad si pensdsemos
que el evolucionismo es tan solo una
hipotesis cientifica. El evolucionismo es,
sobre todo, un postulado filosofico
materialista cuyo objetivo ultimo es negar no
la narracion literal de los primeros capitulos
del Génesis (algo que ya San Agustin nos
advirtio que no debia hacerse), sino la
intervencion divina en la creacion de /a vida.
La Evolucion, con mayuscula, se convierte asi
en la responsable unica de toda la historia
del universo, una fuerza ciega y mecdnica
que estaria cambiando constantemente el
mundo y dirigiéndolo hacia algo diferente y
mejor. He aquri la idea que subyace detrds de
las bellas historias de dinosaurios mutantes
que tanto nos encandilan.”

En este ultimo parrafo, Juan Manuel
De Prada vuelve a incurrir en el error de
confundir la teoria de la evolucion, una

236



teoria cientifica, con el evolucionismo, que
tal y como él mismo afirma, es un postulado
o tesis filosofica. Tal y como senalé en la
primera parte de esta respuesta, se puede
criticar el evolucionismo sin por ello tratar de
atacar la teoria evolutiva, que, por si sola, no
implica necesariamente el evolucionismo.

La critica del evolucionismo o
naturalismo metafisico (que De Prada
denomina “materialismo”) debe realizarse
sobre bases filosoficas, no criticando los
principales hallazgos y teorias de una de las
disciplinas mas consolidadas de la ciencia
moderna, la biologia evolutiva. Dicha
estrategia, ademas de estar condenada al
fracaso desde un punto de vista tedrico, es
contraproducente desde un punto de vista
social, ya que da alas a los movimientos anti-
ciencia en un momento de pandemia
mundial.

Aunque en el siglo XIX algunos
seguidores de Darwin utilizaron sus
argumentos con fines antirreligiosos, el
mismo Darwin en varias ocasiones afirma
que su interés es puramente cientifico:
buscar una explicaciéon racional al cambio
biolégico irreversible. Y aunque en su
autobiografia se manifiesta como agnéstico,
nunca tuvo afan apologético.

237


https://tendencias21.levante-emv.com/persiste-el-conflicto-entre-darwinismo-y-religion_a3561.html
https://tendencias21.levante-emv.com/persiste-el-conflicto-entre-darwinismo-y-religion_a3561.html
https://tendencias21.levante-emv.com/persiste-el-conflicto-entre-darwinismo-y-religion_a3561.html
https://tendencias21.levante-emv.com/persiste-el-conflicto-entre-darwinismo-y-religion_a3561.html
https://tendencias21.levante-emv.com/persiste-el-conflicto-entre-darwinismo-y-religion_a3561.html

Conclusion: La evolucion es
un hecho.

La teoria de la evolucidn explica
satisfactoriamente ese hecho. Parece que lo
que verdaderamente preocupa a Juan
Manuel De Prada es la asociacion que
algunos pensadores hacen entre el ateismo y
teoria de la evolucidon. Sin embargo, tal y
como han demostrado multiples biélogos y
filosofos (por ejemplo, Ruse 2004; Collins
2006; Miller 2007; Sequeiros, 2009; Sober
2011), es posible creer en Dios, incluido el
Dios de los cristianos, y no albergar dudas
acerca de la biologia evolutiva. La critica del
evolucionismo no pasa por criticar ni el
hecho ni la teoria de la evolucion. Afirmar
creacionismo para defender la creencia en
Dios no es una postura respetable
intelectualmente y, ademas, es perniciosa
por fomentar la desconfianza en la ciencia
motivada por razones ideologicas. Los
intelectuales publicos como Juan Manuel De
Prada deberian cuidarse mas de opinar a la
ligera sobre temas técnicos, dada su gran
influencia para el gran publico. Pongamos
fin al machismo discursivo. No demos alas al
negacionismo cientifico. Fomentemos una
cultura intelectual mas informada vy
responsable.

238


https://www.casadellibro.com/libro-puede-un-darwinista-ser-cristiano-la-relacion-entre-ciencia-y-re-ligion/9788432312830/1128574
https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/?p=5156
https://www.amazon.es/%C2%BFPuede-Cristiano-Ser-Evolucionista-Cruce/dp/8428821488

17

Tres propuestas
interdisciplinares sobre la
teologia de la creacion en

el dialogo con la ciencia

Terminamos con una mirada al futuro. Al
inicio recordabamos un texto de la carta del
papa Juan Pablo Il en 1986 al entonces
director del Observatorio Vaticano. En ella
leiamos: “La ciencia puede liberar a la
religion de error y supersticion; la religion
puede purificar la ciencia de idolatria y falsos
absolutos. Cada una puede atraer a la otra
hacia un mundo mds amplio, un mundo en
el que ambas pueden florecer”. (Juan Pablo
Il, carta al padre George Coyne)

Y en la carta de invitacion para esta
conferencia, el padre Luis Rodriguez me
decia: “El titulo de la ponencia a la que te
invitamos es ‘/a teoria de la evolucion y la
teologia de la creacion’. Nos gustaria mucho
que enfocaras en tema en como la tradicion
catolica sobre el tema de la creacion se ha
enriquecido tomando en cuenta el tema de

239



la evolucion, asunto que sé que dominas
mucho y que has trabajado por mucho
tiempo”.

Decia al inicio que en las cien paginas
que el Catecismo de la Iglesia Catolica (1992)
dedica al tema de la teologia de la creacion,
no hay ni una sola cita de un libro de
contenido de ciencias de la naturaleza y
menos de evolucion. Es una gran deficiencia:
la ceguera de algunos tedlogos hacia el
papel de la ciencia como constructora de
paradigmas interpretativos del mundo.

La verdad es que llevo en estos
asuntos casi medio siglo... y voy a intentar
resumir algunas cosas.

Ofrecemos, para terminar, tres
propuestas interdisciplinares que nhos
parecen integradoras de la teologia de la
creacion en el dialogo con la ciencia: la de
Juan Luis Ruiz de la Pena (1988), la de Karl
Schmitz-Moormann (2009) y la mas reciente,
la de Javier Martinez Baigorri (2019)

1 La propuesta de Juan Luis Ruiz
de la Penia (1988)

Un primer intento de propuesta
interdisciplinar entre teoria de la evolucién y
teologia de la creaciéon la encontramos en el
ensayo de Juan Luis Ruiz de la Pena

240



[ Teologia de la creacion, Editorial Sal Terrae,
coleccion Presencia Teoldgica, numero 24,
1988. Ultima edicién, la 72 (2006), 282
paginas]. Juan Luis Ruiz de Ia
Pena (Vegadeo, Asturias, 1 de
octubre de 1937 - 27 de septiembre de 1996)
fue un tedlogo espanol, hermano de Ilos
profesores Juan Ignacio y Alvaro Ruiz de la
Pena. En enero de 1954 entré6 en el
Seminario de Oviedo y se orden6 sacerdote
en 1961. En IlaUniversidad Gregoriana
(Roma) tuvo como maestro al jesuita Juan
Alfaro. También estudié en el Pontificio
Instituto de Musica Sacra, especializandose
en piano y organo. Fue designado profesor
de Escatologia, impartiendo lecciones
de Antropologia Teolégicay de Teologia de
la Creacidn e inici6 un dialogo con la
filosofia marxista. En 1964 fue designado
profesor de Teologia Sistematicaen el
Seminario de Oviedo. Ejercio la docencia de
1971 a 1976 en la Facultad de Teologia del
Norte, y fue catedratico de Antropologia
Teoldgica y Escatologia en la Universidad
Pontificia de Salamanca. Fue profesor
invitado de Ila Universidad de Comillasy
miembro de numero del Instituto de Ciencias
de la Religion de la Universidad de Oviedo.
Fue uno de los fundadores de la edicion
espanola de la revista Communio. Revista
Internacional de Teologia.

241


https://es.wikipedia.org/wiki/Vegadeo
https://es.wikipedia.org/wiki/Asturias
https://es.wikipedia.org/wiki/1_de_octubre
https://es.wikipedia.org/wiki/1_de_octubre
https://es.wikipedia.org/wiki/1937
https://es.wikipedia.org/wiki/27_de_septiembre
https://es.wikipedia.org/wiki/1996
https://es.wikipedia.org/wiki/Te%C3%B3logo
https://es.wikipedia.org/wiki/Espa%C3%B1a
https://es.wikipedia.org/wiki/Universidad_Gregoriana
https://es.wikipedia.org/wiki/Pontificio_Instituto_de_M%C3%BAsica_Sacra
https://es.wikipedia.org/wiki/Pontificio_Instituto_de_M%C3%BAsica_Sacra
https://es.wikipedia.org/wiki/Escatolog%C3%ADa_(religi%C3%B3n)
https://es.wikipedia.org/wiki/Antropolog%C3%ADa_teol%C3%B3gica
https://es.wikipedia.org/w/index.php?title=Teolog%C3%ADa_de_la_creaci%C3%B3n&action=edit&redlink=1
https://es.wikipedia.org/w/index.php?title=Teolog%C3%ADa_de_la_creaci%C3%B3n&action=edit&redlink=1
https://es.wikipedia.org/wiki/Marxismo
https://es.wikipedia.org/wiki/Teolog%C3%ADa_sistem%C3%A1tica
https://es.wikipedia.org/w/index.php?title=Facultad_de_Teolog%C3%ADa_del_Norte&action=edit&redlink=1
https://es.wikipedia.org/w/index.php?title=Facultad_de_Teolog%C3%ADa_del_Norte&action=edit&redlink=1
https://es.wikipedia.org/wiki/Universidad_Pontificia_de_Salamanca
https://es.wikipedia.org/wiki/Universidad_Pontificia_de_Salamanca
https://es.wikipedia.org/wiki/Universidad_de_Comillas
https://es.wikipedia.org/w/index.php?title=Instituto_de_Ciencias_de_la_Religi%C3%B3n_de_la_Universidad_de_Oviedo&action=edit&redlink=1
https://es.wikipedia.org/w/index.php?title=Instituto_de_Ciencias_de_la_Religi%C3%B3n_de_la_Universidad_de_Oviedo&action=edit&redlink=1
https://es.wikipedia.org/w/index.php?title=Communio._Revista_Internacional_de_Teolog%C3%ADa&action=edit&redlink=1
https://es.wikipedia.org/w/index.php?title=Communio._Revista_Internacional_de_Teolog%C3%ADa&action=edit&redlink=1

En un comentario a su libro titulado
“Dios compatible con Darwin” (2011)%7, se
resalta esta frase resumen de su tesis con
ecos de Karl Rahner: “Dios, catalizador de la
evolucion: “Dios opera desde dentro de la
causalidad creada informandola,
potenciandola, para hacer factible que ella
misma traspase su limite; los seres se auto-
trascienden”.

Ruiz de la Pena sabe que desde la
ciencia el fixismo no tiene cabida: “Hoy
somos sensibles a las funestas consecuencias
que tuvo para la Iglesia su tenaz
enfeudamiento en una cosmovision fixista;
ahora corremos el riesgo de involucrar fe y
evolucion; la fe ha de proclamar siempre su
libertad frente a cualquier tipo de vision del
mundo”

Y da un paso adelante: “Hay que
resistirse a la tentacion de comprometer este
misterio de la fe con una determinada
cosmovision; la fe no puede estar ligada a
esta o aquella imagen del mundo. Hoy
somos muy sensibles a las funestas
consecuencias que tuvo para la Iglesia su
tenaz enfeudamiento en una cosmovision
fixista y su repulsa del evolucionismo (...).

49
https://pauinarejos.wordpress.com/2011/12/31/dios-
compatible-con-darwin/

242


https://pauinarejos.wordpress.com/2011/12/31/dios-compatible-con-darwin/
https://pauinarejos.wordpress.com/2011/12/31/dios-compatible-con-darwin/

Precisamente por ello, ahora corremos el
riesgo de involucrar ambas cosas (evolucion-
fe en la creacion) de tal suerte que la primera
se erija en marco definitivo e insuperable de
la segunda. Pues bien, la fe debe conservar
siempre su libertad frente a cualquier tipo de
cosmologia; la teologia ha de proclamar
siempre que el contenido de la palabra
revelada desborda en cualquier caso toda
teoria cientifica y, en general, toda
formulacion humana”.

Para Ruiz de la Pena, es evidente que
la definicion clasica de creacion como
produccion de algo a partir de la nada
(“productio rei ex nihilo sui et subjecti’) no
puede aplicarse a la totalidad de lo real. Tal
definicibn convenia a una cosmovision
estatica, en la que la pluralidad de Ilas
criaturas emerge acabada y conclusa en su
ser respectivo desde el comienzo (...) pero no
a la cosmovision evolutiva actualmente
vigente (...).

Hoy sabemos (..) que casi todo
procede de algo (...); puesto que hay una
cosmogénesis, una biogénesis y una
antropogénesis, todos los seres se prolongan
hacia atras, hunden sus raices en formas de
ser anteriores e inferiores, de las que
proceden por evolucién (...). Si, en efecto, se
toma en serio el hecho de la evolucién, que

243



sustituye la cosmovision estatica de un
universo fixista por la cosmovision dinamica
de un universo en proceso de autodesarrollo
progresivo, tal hecho esta implicando que se
da en la historia del cosmos un permanente
plus-devenir; los seres se autotrascienden,
rebasan su umbral ontolégico, van de menos
a mas. ;Como es ello posible?

éComo lo mas puede salir de lo menos,
siendo asi que nadie da lo que no tiene? La
respuesta no puede hallarse en la sola
causalidad creada; tiene que estar en la
causalidad divina; una causalidad no inferior
en rango ontolégico a la de la productio ex
nihilo y que, por tanto, ha de ser llamada
creacion.

Esa causalidad creativa es de orden
trascendental; Dios opera desde dentro de Ia
causalidad creada informandola,
potenciandola, para hacer factible que ella
misma traspase su limite. La accion divina no
interrumpe la secuencia de las causas
intramundanas, no se intercala en la cadena
como un eslabén mas; de hacerlo asi, Dios se
degradaria, pasando a ser él mismo una
causa intramundana entre otras. La accion
de Dios no es perceptible
fenomenolégicamente, no puede serlo (...). A
tenor de lo que acaba de exponerse, es claro
que las teorias de la evolucion no excluyen la
doctrina de la creacion (...).

244



Para Ruiz de la Pefna, “creacion y
evolucion se situan en planos distintos”. Y
prosigue: “El concepto ‘creacion’ es
explicativo y responde sobre el ser; las
teorias evolutivas son descriptivas y
responden sobre la apariencia; a nadie se le
ocurriria declarar incompatibles el juicio
estético de un lienzo con su analisis quimico”

Y mas adelante: “Lo que si puede y
debe sostenerse (...) es que las teorias de la
evolucion son teorias descriptivas, no
explicativas; que no hacen inutil, sino que
postulan, una reflexion sobre el por qué del
fenédbmeno evolutivo; que esta reflexion
puede desembocar tanto en la explicacion
monista-materialista como en la explicacidon
creacionista; que, en suma, el concepto
‘creacion’ pertenece al ambito del discurso
explicativo, meta-fisico, y responde a la
pregunta sobre el ser (;por qué ‘es’ algo, y
no la nada?), mientras que el concepto
‘evolucion’ pertenece al ambito del discurso
descriptivo, fisico, y responde a la pregunta
sobre el aparecer ({cuando y coOmo aparecen
estas cosas y no otras?)(...)".

Ruiz de la Peha hace equilibrios para
intentar compatibilizar: “La creacion ex
nihilo sigue vigente: nada preexiste a la
accion creadora y es forzoso presumir que el
mundo no puede fracasar, puesto que seria
el fracaso del mismo Dios”

245



Y concluye: “Tras esta relectura del
concepto de creacibn en un universo
evolutivo, no estara de mas volver a la
formulacion clasica (“creatio ex nihilo”) para
comprobar que, lejos de haber quedado
inservible, sigue conservando una
significatividad (...): nos recuerda que no hay
nada que preexista a la accion creadora, la
motive o la funde, fuera de Dios; no hay
nada que quede a extramuros de esa accion
creadora (...).

En este sentido, la expresion ‘creatio
ex nihilo’ cumple ante todo una funcion
negativa; sirve para drenar cualquier residuo
de dualismo en la representacion de los
origenes del cosmos (..). Es forzoso
presumir, por consiguiente, que la historia
de éste [el universo] no acabara en
catastrofe; el mundo creado por Dios ‘de Ila
nada’, esto es, de su pura y simple voluntad,
no puede fracasar, puesto que el suyo seria
el fracaso del mismo Dios |...)".

2 La propuesta de Karl
Schmitz-Moormann

Las ideas del tedlogo y bidlogo Karl
Schmitz-Moorman (1928-1996) son hoy de
necesaria consideracion a la hora de un
entendimiento  cristiano del proceso
evolutivo. Inspirado en Teilhard de Chardin,

246



su descripcion de la evolucion césmica ha
aportado enfoques esenciales que permiten
profundizar y prolongar Ilas ideas de
Teilhard.

Schmitz-Moormann, publica 7eologia
de la Creacion en un mundo en Evolucion50
da postumamente en 1997. Inspirado por
Teilhard y su metafisica de Ila union,
introduce su concepto de «uni-totalidad», y
observa tales uni-totalidades a lo largo del
progreso evolutivo, desde las particulas
subatomicas hasta las agrupaciones
humanas. Observa la diversidad de union,
explicada por interaccién nuclear o por amor
interpersonal. Ve por analogia nuestro Dios
tri-uno como la Uni-totalidad suprema unida
por amor, a la que se acercan las uni-
totalidades creadas, como auténticos
«vestigios trinitarios». Y en el centro de su
intuicion ve la creacion continua evolutiva
como la respuesta a una «llamada creadora»,
una llamada del Creador tri-uno que invita a
la nada (absoluta o relativa) a acercarse
hacia su riqueza de ser, sin forzar a nadie,
so6lo invitando a unirse a los elementos
proximos de cada nivel. Esta accién, no
imperativa, sino amorosa por la que esta
llegando a ser toda la creacion nos descubre

50 K. Schmitz-Moormann. Teologia de la Creacion en
un mundo en Evolucion. Editorial Verbo Divino,
(2005) traduccién de la edicion de 1997.

247



un Creador que esta también realizandose
en suprema unién amorosa, segun habria de
describirse en una metafisica de lllegar-a-ser.
La creacion progresiva de informacion
acerca también a la omnisciencia divina, y la
de la libertad posibilita responder
amorosamente a la invitacion de la llamada
creadora. Ofrecemos los textos mas
auteénticos de Schmitz-Moormann e
investigamos su origen. Esta intuicion sobre

la «llamada creadora» enriquece
teologicamente la de Karl Rahner sobre la
accion trascendental que sostiene

lacautotrascendencia  activa», y  sera
ulteriormente enriquecida por la de Denis
Edwards, que la ve como «acciéon propia del
Espiritu» dentro de una ontologia relacional.

En Schmitz-Moormann destaca Ia
unidad de la creacion y la autonomia del
mundo creado por Dios. Pero, al mismo
tiempo, esa autonomia es la que permite
entender la creacidon de un cosmos hecho
para “hacerse a si mismo” en la libertad. Tal
vez, el texto de este articulo firmado por
Miguel Lorente Paramo, pueda dar algunas
pistas: “Karl Schmitz-Moormann une la teoria
evolutiva con la teologia de la creacion”,

248



publicado en Tendencias21 de las religiones
el 28 de junio de 2009>".

Uno de los autores (muy leidos y
valorados en los anos 70 que mas han
contribuido a tender puentes entre la teoria
de la evolucion y la teologia de la creacion es
el jesuita cientifico Pierre Teilhard de
Chardin (1881-1955). Desde sus
aportaciones cientificas que se expanden
hacia la filosofia, la teologia y Ia
espiritualidad, las ideas del tedlogo y bidlogo
Karl Schmitz-Moormann (1928-1996) son
hoy de necesaria consideracion a la hora de
un entendimiento cristiano del proceso
evolutivo.

Inspirado en Teilhard de Chardin, su
descripcion de la evolucidn cosmica ha
aportado enfoques esenciales que permiten
profundizar y prolongar las ideas de
Teilhard. En Karl Schmitz-Moormann destaca
la unidad de la creacién y la autonomia del
mundo creado por Dios. Pero, al mismo
tiempo, esa autonomia es la que permite
entender la creacion de un cosmos hecho
para “hacerse a si mismo” en la libertad.

Con el libro de Schmitz-
Moormann Teologia de la Creacién de un

51 https://tendencias2 1.levante-emv.com/karl-
schmitz-moormann-une-la-teoria-evolutiva-con-la-
teologia-de-la-creacion_a3430.html

249


http://www.usao.edu/~facshaferi/KARL.HTML
http://www.usao.edu/~facshaferi/KARL.HTML
http://www.metanexus.net/Magazine/tabid/68/id/7100/Default.aspx
https://tendencias21.levante-emv.com/karl-schmitz-moormann-une-la-teoria-evolutiva-con-la-teologia-de-la-creacion_a3430.html
https://tendencias21.levante-emv.com/karl-schmitz-moormann-une-la-teoria-evolutiva-con-la-teologia-de-la-creacion_a3430.html
https://tendencias21.levante-emv.com/karl-schmitz-moormann-une-la-teoria-evolutiva-con-la-teologia-de-la-creacion_a3430.html

mundo en evoluciéon®?, la editorial Verbo
Divino se presenta como promotora de una
nueva corriente de pensamiento sobre las
relaciones entre ciencia y religion.

Como ha apuntado el profesor de la
Universidad de Oviedo, Miguel Lorente
Paramo, el libro de Schmitz-Moormann es el
unico escrito por su autor sobre esta
tematica y recoge toda la sabiduria de su
sintesis final. La obra que dejé el autor como
un borrador (completada por James Salmon)
recoge los parametros de la teoria de la
evolucion (con muchos ejemplos tomados de
la biologia) para aplicarlos a la teologia de la
creacion. Una vision fundamentalmente
teilhardiana es aqui repensada con
aportaciones sustanciales.

En este ensayo subyace un deseo de
conocer a fondo los misterios de Ia
revelacion de Dios a los hombres,
especialmente los que tratan de Ia
naturaleza de las tres Personas y su accidon
en el mundo. La postura religiosa
de Schmitz-Moormann es la de un tedlogo, y
bidlogo, que busca en la ciencia nuevas
ideas para la comprension moderna de los
misterios de la fe, siguiendo la tradicion de

52 https://verbodivino.es/hojear/452/teologia-de-la-

creacion-de-un-mundo-en-evolucion.pdf

250


http://www.metanexus.net/Magazine/tabid/68/id/7100/Default.aspx
http://www.usao.edu/~facshaferi/KARL.HTML
https://verbodivino.es/hojear/452/teologia-de-la-creacion-de-un-mundo-en-evolucion.pdf
https://verbodivino.es/hojear/452/teologia-de-la-creacion-de-un-mundo-en-evolucion.pdf

los tedlogos medievales, que buscaban la
ciencia teoldgica a través de la fe («fides
querens intellectum»). El otro camino que
sigue Schmitz-Moormann es recurrir a la
sintesis de los filosofos y te6logos modernos
como hizo Teilhard de Chardin, en cuya
edicion critica trabajoé asiduamente durante
toda su vida

La postura de un tedlogo
evolucionista

Karl Schmitz-Moormann ha sido un
tedlogo que traté de ayudar a la Iglesia con
sus interpretaciones actualizadas de los
libros sagrados, es decir de las verdades
reveladas: «..los tedlogos y su teologia
estaran generalmente en tensidbn con la
jerarquia de las Iglesias que tienden a
proteger sus puntos de vista doctrinales».

En ciertos momentos la Jerarquia
estara mas cercana a la verdad revelada y los
tedlogos aprenderan que puede que sean
pocas las doctrinas cientificas “definitivas”
que no se conviertan con el tiempo en
obsoletas. Las Iglesias y los tedlogos de hoy
deben estar abiertos a dos posibilidades.
«Podria ser, dice Schmitz Moormann, que los
herejes de hoy sean los profesores del
manana, o podria ser que sean soélo los
herejes, incluso arrepentidos». En particular,

251



la teologia esta atravesando una mutacidon
fundamental, pasando de mantener un
deposito de la fe inmutable, a recibir una
revelacion renovada a través de Ia
autorevelacion de Dios en la creacion.

Schmitz-Moormann ha buscado los
tedlogos que mas le han ayudado a
contemplar el mecanismo de la evolucion en
la obra de la creacion. En particular, le ha
atraido mucho la figura de Teilhard de
Chardin. No se puede entender la teologia
de la creacidn sin estudiar antes el sistema
de Teilhard, que vamos a resumir
brevemente. La estructura de los seres
cosmicos esta basada en la dualidad uno-
multiple, que consiste en la realizacion de un
ser de perfeccion mas elevada, en otros seres
de perfeccion inferior. La relacion causal
entre los seres de mayor y menos perfeccion
tiene un caracter intrinseco (principio de
acciones inmanentes).

Por el contrario, la relaciéon causal
entre los seres del mismo nivel responde al
principio de causalidad eficiente (principio
de acciones transeuntes). Este esquema que
Teilhard ha recorrido experimental vy
evolutivamente, viene fundamentado por
una ley de indole metafisica, «la ley de la
complejidad-conciencia», en virtud de la cual
en el interior de la vida la trama césmica se
enrolla cada vez mas sobre si misma,
siguiendo un proceso de organizacion que

252



pasa por el Hombre reflexivo, el Hombre
individual y el Hombre social.

Este proceso implica la existencia en el
término superior de la convergencia cosmica
de un centro trascendente de unificacion «el
Punto Omegan». Por otra parte, consideradas
conjuntamente Ilas tres etapas de Ia
evolucion (fisica, apologética y mistica)
sugieren una metafisica de Ila unién
dominada por el amor. El Universo entero, al
verse llevado en su evolucion hacia el punto
Omega a un proceso de union con Dios, se
vuelve integramente amante y amable en lo
mas intimo y lo mas profundo de nuestro ser.

Los parametros de Ia
evolucion: Ia unién

La teologia de la creacion se basa en el
proceso evolutivo. Si queremos interpretar la
teologia de la creacion con los parametros
de la evolucion, el primer parametro que
salta a la vista es el de la union (para
Teilhard esto era un simbolo de la diafanidad
de Dios). Escoger unos parametros que
faciliten la comprension de la evolucidon es
escoger las cualidades del hombre que se
encuentran en todos los seres del Universo y
que, por evolucion, se han ido
perfeccionando cualitativamente  hasta
llegar al hombre.

253



Por el contrario, si vamos atras en el
tiempo, van desapareciendo Ilos seres
superiores y apareciendo las
macromoléculas, los organismos
unicelulares, como los virus y las amebas, las
moléculas, los atomos Ilas particulas
elementales. En la generacion de todos estos
seres se hace necesario la colaboracion de
los seres inferiores para producir nuevos
seres de mas complejidad organica.

El proceso evolutivo de la unidon es
muy simple. Los seres inferiores se unen
entre si para constituir un ser con mayor
grado de complejidad, que da origen a un
ser de grado superior. Los elementos que
dan origen al nuevo ser mantienen sus
propiedades al unirse entre si, pero el nuevo
ser que emerge no es solamente la suma de
las partes.

Experimentamos estos seres inferiores
como totalidades unidas pero no podemos
decir qué es lo que conforma su unidad. En
los seres vivos el principio de unidad se
denomina alma, una entidad desconocida
para la ciencia. Tal como Teilhard intuyd, la
unién diferencia a los miembros que estan
unidos.

El proceso evolutivo se desarrolla a
través de la union de los elementos simples
en totalidades mas elevadas en los que algo
nuevo llega a la existencia. Para completar

254



su esquema, Schmitz-Moormann aplica el
proceso evolutivo a la teologia de Ila
creacion.

Si la evoluciébn se desarrolla por Ia
union, es correcto decir que Dios crea por la
union. «Ser es union realizada y mantenida»
diria Teilhard>? (pag. 88). Para evitar una
marcha atras al infinito, hay que excluir el
comienzo mismo de la creacidon, que resulta
ser menos Vvisible que los momentos
siguientes de la creacion. Una consecuencia
muy importante de la teoria de la creacidon
por la unibn es que Dios actua
inmanentemente en el interior de las cosas.

Otra consecuencia fundamental de Ia
evolucion por la unién es que Dios es el
constituyente de una suprema totalidad
unida. Esta unién divina es la que se
manifiesta en la unién de las personas que
viven en comunion por el vinculo que las
une, es decir, el amor que en el fondo es la
unidad de Dios.

53
https://servicioskoinonia.org/biblioteca/teologica/Tei
IhardHimnoDelUniverso.pdf

255


https://servicioskoinonia.org/biblioteca/teologica/TeilhardHimnoDelUniverso.pdf
https://servicioskoinonia.org/biblioteca/teologica/TeilhardHimnoDelUniverso.pdf

Segundo parametro de la teoria
de la evolucién: la conciencia

Para conocer mejor el mecanismo de
la evolucion se acude a la conciencia. Esta
responde a una capacidad de introspeccion
que tienen los seres creados, especialmente
los mas perfectos, y que se puede encontrar
también en Jlos mas simples por
almacenamiento de la informacion que llega
del exterior. Esta graduacion de Ia
conciencia vuelve a confirmar el principio
teilhardiano, segun el cual una propiedad
que se da en el hombre se da también en los
seres inferiores pero en menor grado.

La existencia de la conciencia implica
una caracteristica necesaria o al menos
importante, porque Ila conciencia hace
posible que el mismo ser desde dentro
planifique sus movimientos para que se
consiga el mayor rendimiento posible.

La conciencia humana, dice Karl
Schmitz-Moormann, puede ser verificada
introspectivamente por todos los seres
humanos, y por analogia por todos los seres
inferiores, e incluso por todos los seres mas
infimos, atribuyéndoles una capacidad de
informaciéon (activa y pasiva). «Asi, la
conciencia aparece como una realidad en los
seres superiores y disminuye a medida que

256



retrocedemos en los primeros estadios de la
historia de la evolucion”.

Al principio de la evolucion Ia
conciencia parece desaparecer; el universo
primitivo compuesto de particulas parece
ignorar este tipo de actividades
seleccionadoras del ambiente Esta evolucion
hacia la conciencia de los seres superiores en
el Universo marca la pauta de porqué crea
Dios estos seres tan perfeccionados que se
pueden conocer a si mismos y que pueden
conocer el Universo.

iCual fue la finalidad de la creaciéon
respecto de la conciencia? Esta pregunta no
tiene sentido dentro de una postura
materialista; sélo tiene sentido dentro de
una filosofia que admita los valores y las
realidades espirituales.

Para estas personas espirituales, “la
busqueda humana de sentido forma parte
de la creacion de Dios. Si nos fijamos en la
finalidad de Dios en la creacion, Dios no ha
creado un Universo que se baste a si mismo
para poder satisfacer la busqueda de sentido
que ha suscitado”. El Universo evolutivo ha
alcanzado finalmente un nivel en el que ya
no sigue ciegamente sus impulsos instintivos
sino que ve en la mente humana consciente
una luz de guia que procede de Ia
experiencia. La conciencia esta creada por
Dios para que el hombre se relacione con El.

257



Tercer parametro de la teoria de
la evolucion: la informacion

La informacion trabaja a todos los
niveles del ser; es decir, trabaja entre todos
los seres del mismo nivel o bien como
receptores o bien como reproductores de
informacion. Este mecanismo requiere una
actividad muy grande y, de alguna manera,
el sujeto actuante es capaz de influir
causalmente en todos los érganos del sujeto
paciente y viceversa.

En los seres mas imperfectos no
podemos distinguir la informacion de Ia
estructura. Cuanto mas aumenten los grados
de ser en los seres creados, mas aumentan
los grados de espiritualidad de los seres
superiores, que de alguna manera se
asemejan mas a Dios que es puro espiritu,
donde se encuentra toda la informacion
posible.

La ensenanza biblica de que todo el
hombre ha sido creado a imagen de Dios se
puede interpretar como si el hombre es la
especie mas capaz de manejar informacion
de tipo espiritual. Dios se hace visible en la
creacion si uno contempla el mundo con los
ojos de la fe. El que pretenda buscar sélo
evidencias cientificas no puede ver a Dios
actuando en el mundo.

258



La informaciédn transciende sus
aspectos materiales y pone de manifiesto
que la dimensibn mas importante del
Universo es la espiritual. Asi la creacidon
parece transcendente, que es la plenitud del
poder creativo espiritual. En esta ascension
de la evolucion a niveles mas elevados de
realidad espiritual esta implicada una
pequena parte del universo: la mayor parte
de este ha alcanzado un status final de
radiacién de fondo, y en cuanto al resto, la
mayor parte va camino de convertirse en
estrellas muertas.

Cuarto parametro de la
evolucioén: la libertad

Siguiendo las propiedades que mas
configuran los grados de ser que aparecen
en todos los parametros de la evolucion, Karl
Schmitz-Moormann describe el papel que la
libertad ha jugado en la diversificacion de
los seres en la evolucion, de modo que ha
perfeccionado su ser, ha enriquecido su
voluntad y aumentado su libertad. Al admitir
la libertad en la evolucion debemos
reemplazar la causalidad determinista por
una libertad que es estadistica.

Aunque estos dos términos aparecen
contradictorios por ser la condicién
estadistica propia de los sistemas

259



deterministicos. La prueba de la existencia
de la libertad no se puede darse
cientificamente, porque no se puede probar
con una la libertad estadistica que sea real la
libertad que se presenta como una accidén
que es basicamente indeterminada en la
forma objetiva.

Se conocen rasgos de la libertad en las
etapas primitivas de animales y el hombre.
Pero tampoco se puede probar su origen y
su influjo poderoso en Ila historia del
hombre. También en los animales hay un
cierto comportamiento que asemeja Ia
libertad y que se produce como una
respuesta de los instintos. Poco a poco la
ciencia fue abandonando el mecanismo
determinista para moverse a un terreno mas
flexible para aclarar su independencia de las
respuestas animales y humanas.

Por tanto, sdlo aparecen nuevos
ambitos de libertad dentro de un entorno
que parece estar determinado por la media
estadistica. En el Universo evolutivo Ila
libertad no constituye una realidad ideal. Es
algo dado en el mundo real, incluso
experimental, pero nho aparece nunca
empiricamente como una libertad absoluta.
Cuanto mas ha evolucionado un elemento,
mas amplio es el espectro de sus
posibilidades. Sin embargo, existe un
delicado equilibrio entre Ilas propias
estructuras de apoyo y el vector de libertad

260



al que estas estructuras sirven de apoyo.
Hablar de libertad no quiere decir que
desaparezcan los grados de determinismo
que siempre se mantienen.

La libertad es también un regalo para
la vida social tal como se puede apreciar en
la autonomia humana y su conciliacion
social. Pero puede ser también un peligro.
«Del mismo modo que una sobredosis de
libertad individual puede ser destructiva
para la sociedad, también pueden resultar
destructivas las estructuras que son
demasiado rigidas». Trasladandonos a las
sociedades religiosas, las Iglesias deben
actuar con estabilidad dentro de sus
tradiciones, pero necesitan previamente
adaptar su estructura a la realidad evolutiva.
Por lo tanto, las Iglesias tendran que dejar
mas espacio a la libertad y al cambio
permitiendo que las ideas y las nuevas
propuestas de comportamiento sean
examinados antes de proclamar unos
anatemas precipitados.

La teoria de la evolucion y la

teologia de la creacion
Hemos analizado los parametros que
dirigen el proceso de la evolucion: la union,

la conciencia, la informacién y la libertad.
Estos mismos parametros se pueden

261



encontrar en una teologia de la creacién. Es
decir, estos mismos parametros de caracter
experimental se pueden aplicar a la teologia
para entender el mecanismo que regula el
proceso del acto de la creacién. La finalidad
de la creacién revela una intencion clara,
que consiste en una intencidn explicita del
Creador en la creacién para hacer todo a su
imagen y semejanza.

La pregunta de como actua Dios en la
creacion va a ser dominante en los tedlogos
modernos después del Concilio Vaticano II.
La respuesta que estos tedlogos han
adoptado viene dada por los datos que la
astronomia ofrece sobre los primeros
instantes del origen del universo.

La creacion entendida como llamada
de Dios al Ser («creatio appellata») se
desarrolla por un sélo acto del Creador. La
idea basica es que el Universo es llamado a
salir de la nada hacia el ser en devenir. El
proceso de este llegar a ser o devenir es la
respuesta de las creaturas.

No hay un acto inicial seguido de una
manipulacion de aquello que compone el
Universo. El acto que produjo el inicio del
proceso y el acto que mantiene el proceso en
marcha son la misma llamada de Dios. Dios
no crea estructuras preparadas, ya hechas,
sino que produce las estructuras y elementos
mas simples que pasan a formar estructuras

262



mas complejas por unién. Mas aun, Dios no
esta presionando los elementos mas simples
para que se unan. La dinamica de la union
esta dada en las cosas mismas, en un modo
semejante como las tres Personas de la
Trinidad se unen libremente para formar una
sola realidad.

A partir de esta realidad de Dios que
se nos revela como trino y uno, construye
Schmitz-Moormann una metafisica de Ia
union (concepto muy teilhardiano), que
pierde su caracter estatico, y desarrolla el
concepto de ser como “llegar a ser”.

Aunque una filosofia del ser en
devenir esta todavia por hacer, sabemos, por
la teoria de la evoluciéon, que esta metafisica
debe incluir términos como teoria del
devenir, del ser que se hace y que no acepta
definiciones fijas. De esas definiciones habra
que escoger aquellas que reflejen las
propiedades metafisicas de la union.

El principio de la unién se cumple en
la Trinidad cristiana en grado infinito,
porque toda la actividad entre las tres
Personas se realiza en el amor y porque la
union entre las tres Personas ha de realizarse
en el amor. La unién que revela la fe
cristiana es asi congruente con la unidad
cosmica que describe la ciencia.

263



3 La propuesta de Javier
Martinez Baigorri

En un clarificador ensayo de Javier
Martinez Baigorri, “La teologia de la creacidon
en dialogo con la ciencia”, publicado en
2019 en la revista digital de la Catedra CTR,
Fronteras CTR>4, (6 noviembre 2019). Javier
Martinez Baigorri, Doctor en Humanidades,
trabaja en Fundacion Educativa Jesuitinas,
Pamplona, Profesor de Ciencias y Religion.

Para el autor, “En las ultimas décadas,
un grupo de cientificos y teélogos ha abierto
camino a la renovacion de la Teologia de la
Creacion. Es importante introducir modelos
teolégicos que actualicen Ia reflexion
teologica a la luz de la ciencia. Se esbozan
algunas lineas de trabajo abiertas por dichos
autores: la causalidad descendente como
modelo de accion creadora continua y la
relacion de Dios con la creacion a través del

54 Ver
https.//blogs.comillas.edu/FronterasCTR/?p=4621
Este articulo es una versién condensada y adaptada
especialmente para Razon y Fe de otro previo
publicado por el autor en Scientia et Fides. El autor da
la gracias a dicha publicacion por el permiso para
poder reproducirlo: Cf. J. Martinez Baigorri. “La
teologia de la creacion a la luz de la ciencia. Presente
y futuro en la constante tarea de renovar la teologia
de la creacion”,Scientia et Fides7/1 (2019), 183-205

264


https://blogs.comillas.edu/FronterasCTR/?p=4621

tiempo. Encontramos en estos campos,
aunque necesiten mas desarrollo, un
ejemplo de como desarrollar el futuro de la
Teologia de la Creacion”.

Su punto de partida es similar al
nuestro: “No son pocos los autores que, en
las ultimas décadas, piden una revision de la
teologia de la creacion a la Iluz del
conocimiento sobre el universo que nos
describe la ciencia moderna, de tal manera
que podamos avanzar en la comprension
sobre Dios y su accion creadora”.

El profesor lan Barbour recuerda que
los modelos>®, en la historia de la ciencia,
han contribuido a Ila formulacién,
comprension, extension y modificacion de
las teorias cientificas. También en el
pensamiento religioso existen modelos
analoégicos; modelos que son importantes en
si mismos pero que no deben ser tomados al
pie de Ila letra porque no son
representaciones fieles de la realidad. Sin
embargo, nos ayudan a entender Yy
profundizar en el conocimiento que
comienza a partir de la experiencia religiosa
del ser humano.

Un grupo de autores que se mueven a
caballo entre el mundo de la ciencia y de la

55 I. Barbour, Religion y Ciencia, Trotta, Madrid 2004,
183-231.

265



teologia se posicionan, con diferentes
matices, en la defensa de una propuesta que
explique la relacion de Dios con el mundo
creado: un mundo caracterizado por Ia
emergencia, en continuo cambio, dinamico y
evolutivo. Frente a modelos utiles en una
cosmovision estatica propia de tiempos
pasados, necesitamos una manera de
entender la accidon divina mucho mas acorde
con este mundo evolutivo.

Aunque Ila mayoria de estas
propuestas se adscriben al panenteismo, ni
éste es una propuesta uniforme ni es la
unica. A pesar de esta disparidad, se nos
muestra la necesidad de ir buscando
modelos que actualicen la reflexion
teoldgica a la luz de la imagen del mundo
que nos vaya ofreciendo la ciencia.

La Teologia de la Creacidon se
convierte en uno de los temas centrales de
estos cientificos tedlogos. En sus obras se
habla de un momento creador inicial y de un
sostenimiento de la creacion gracias a una
creacion continua. Esta idea hunde sus
raices en Santo Tomas, quien hablaba de la
creacion ex nihilo para referirse al momento
inicial del universo y a la creacion continua
que mantenia y sostenia en Dios todo lo
creado.

De esta manera, nos situamos ante
una creacion que no termina en un

266



momento inicial, sino que es continua y ante
un Dios que actua a través de las leyes de la
naturaleza en una creacion con una
capacidad creativa que le permite ser
coparticipe—siempre a un nivel distinto del
de Dios—del desarrollo de si misma.

A la luz de la ciencia, tenemos que
situar esta accion creadora continua en un
mundo en constante evolucion. Un mundo
emergente en el que a lo largo del tiempo
aparece novedad ontoldgica y causal. No es
momento de detenernos a describir la
emergencia’%, paradigma que “nos ofrece el
marco mas apropiado para quienes quieren
tomarse la ciencia en serio a la hora de
repensar la inmanencia de Dios en el
mundo”?’. jPor qué es de tanta ayuda este
marco en que nos situa la emergencia? En
ella encontramos “modelos para pensar la
relacion entre Dios y el mundo natural”,
permitiéndonos trasladar esta relacion
inherente al mundo a un modelo teolégico
explicito.

56 Se realiza una defensa de la adecuacion de este
término en un articulo anterior del autor: Cf. J.
Martinez Baigorri, “Emergencia y causalidad en
biologia. Novedad ontolégica y nuevas formas
causales en el estudio de la vida como realidad
emergente”, Carthaginensia 34/64 (2017), 341-376.
57 IP. Clayton, “Panentheism in Metaphysical and
Scientific Perspective”, en P. Clayton — A. Peacocke
(Eds.), In Whom we live and move and have our
being, Eerdmans publishing, Cambridge 2004, 87.

267



El emergentismo conlleva una vision
holistica de la naturaleza y la necesidad de
una reconsideracion de la causalidad que
opera. Si las relaciones que se establecen
constituyen algo novedoso, no puede ser
que la causalidad sea ejercida unicamente
por los niveles inferiores sobre el resto; de
alguna manera, el conjunto del ser y las
relaciones que se establecen entre las partes,
y entre el todo y las partes, deben tener un
efecto. Desde aqui, se introduce el término
de causalidad descendente mediante el que
se amplia considerablemente el
reduccionismo causal que ha venido
ofreciendo la ciencia moderna.

Este universo emergente y evolutivo
implica una potencialidad que se va
desplegando en el tiempo. Este despliegue
se realiza mediante leyes naturales en las
que debemos ver la accidon continua de Dios.
Aun asi, solo con estas leyes no se consigue
explicar todo ya que nos dejan con una
vision parcial. Necesitamos considerar la
creatividad que posee de manera intrinseca
la naturaleza.

Manifiesta Arthur Peacocke a este
respecto que Dios crea en el mundo a través
de lo que la ciencia llama azar, ya que es
gracias a este azar como se actualizan las
posibilidades del universo. No es necesario
encontrar ningun mecanismo externo a la
propia naturaleza mediante el que Dios

268



actua, sino que “los procesos revelados por
las ciencias son, en si mismos, Dios actuando
como creador, y Dios no se apoya en ningun
tipo de influencia adicional o factor anadido
en el proceso continuo de crear el mundo”.

Por eso el panenteismo es tan
adecuado, ya que nos permite pensar una
nueva perspectiva en la accion divina frente
a una accion extrinseca de Dios. Una
perspectiva en la que el mundo esta en
continuo desarrollo que nos muestra una
creacion inacabada en la que Dios actua de
manera inmanente de manera continua.

Esta vision, basada en la ciencia, de un
universo evolutivo y emergente, afecta a la
manera de entender como es la accidn
creadora de Dios. La teologia “es el esfuerzo
por comprender el contenido revelado de la
fe” (Schmitz-Moormann, 2005, 19] y esta
tarea desde el Vaticano Il supone
una invitacion a no restringir su
interpretacion a una Tradicidn cerrada, sino
que debemos traducir la revelacion a
categorias que puedan ser comprendidas
hoy en dial?l. Se situa la teologia, por tanto,
en una tension cuyos dos polos estan
constituidos por una raiz de la que no nos
debemos soltar y una frontera que el
tedlogo tiene que ir explorando si queremos
ensanchar la comprension de la revelacion y
la inteligibilidad de la misma por parte del
hombre de hoy. Por este motivo, un mundo

269



evolutivo nos invita a una continua revision
de la teologia de la creacion ya que la
comprension del mundo que nos ofrece la
ciencia no esta cerrada; y, si esta
comprension no esta cerrada, la reflexion
teologica iluminada por el conocimiento
cientifico siempre tendra un punto de
provisionalidad.

Lineas principales de una
Teologia de la Creacion en un
mundo evolutivo

En su reflexion, los te6logos-cientificos
abordan temas clave como es la imagen de
Dios, si los atributos clasicos del Dios de los
filosofos siguen siendo validos, Ia
temporalidad y eternidad de Dios, la kénosis
divina, como se produce la accion de Dios en
el mundo, etc. Esbozaremos de manera
sucinta algunas de estas cuestiones.

La relacion de Dios con el mundo

Como acabamos de decir, la accidn creadora
no se restringe a un momento inicial. Sino
que existe “una interaccion creativa
continua de Dios con el mundo mantenido
por El en el ser”. Esta interaccion continua
que mantiene en su ser la creacidon y que le
permite explorar su potencialidad, requiere
que Dios haga espacio para que crezca en El,

270



por eso un término ligado a la creacion
continua es el de la kénosis divina.

La Kénosis divina

Se entiende la kénosis de manera que se
aplica a toda la realidad divina y, de manera
especial, al acto creador de Dios; acto que es
posible gracias a que “Dios retir6 su
omnipresencia para dar cabida a la presencia
de la creacion”8.

Esto se refleja en que el mundo funciona de
manera que no necesita acciones externas;
lo cual implica dos cosas, por una parte que
la accion de Dios se realiza a través de los
mecanismos de los que ha dotado a la
naturaleza y, por otra, que la misma
naturaleza tiene una potencialidad creadora
que Dios no coarta desde fuera. Esta vision
del protagonismo que tiene el mundo como
agente co-creador, nos lleva directamente a
pensar en las consecuencias en nuestro
modo de entender la omnipotencia divina.

Pasaremos ahora a pensar cuales son los
mecanismos con lo que Dios actua en la
creacion respetando esta imagen que
acabamos de considerar.

58 J. Moltmann, “La kénosis divina en la creacién y
consumacion del mundo”, en J. Polkinghorne(Ed.) La
obra del amor, Verbo Divino, Estella 2008, 191

271



La accion kenotica de Dios

Si Dios no viola las leyes de las que él mismo
ha dotado a la naturaleza tenemos que
intentar explicar como realiza
esto.Polkinghorne parte de la autonomia
observada en la creaciéon en la que, con una
combinaciéon de azar y legalidad!'?, Ia
evolucion del mundo se situa como proceso
abierto. Se plantea como es la accion de Dios
que permite al mundo construirse a si
mismo. Mira el universo y su complejidad; si
entendemos el universo de manera holistica
podemos considerar las leyes, que le hacen
ser como es, mediante las que estara Dios
actuando de manera impersonal; postura en
la que casi se percibe un cierto punto
“deista”, aunque no sea esa la intencion del
autor ni mucho menos.

Pero en determinados momentos, hay
puntos criticos en los que la fe nos pide dejar
la puerta abierta a que pueda haberse
ejercido de manera particular la influencia
divina. Esta accion particular la tendremos
que considerar como una accion personal
que no puede ser discernible y separable del
funcionamiento de la naturaleza, ya que
tiene que llevarse a cabo dentro de las reglas
de juego con las que el propio Dios ha
dotado a la naturaleza.

En las ultimas décadas, una serie de
autores con formacién y carrera cientifica

272



han dado un nuevo aire a la teologia
basando su reflexion en la inmanencia de
Dios. El trabajo de estos autores nos permite
encontrar temas que no han sido resueltos
de manera suficiente y marcan el camino
mas proximo para la Teologia de la Creacion.

La visibn de un universo emergente
nos obliga a reconsiderar el papel clasico
creador de Dios y su relacion con lo que
existe. En este marco se presenta la kénosis
de Dios en su accion creadora, llevandonos a
reformular el prefijo “omni” que el teismo
clasico atribuia a los distintos atributos
divinos. Dios cede protagonismo al mundo
que ha creado y le concede un papel co-
creador y, paradéjicamente, este repliegue
hace a Dios mas inmanente al mundo y le
permite actuar de manera mucho mas
intrinseca en la creacion.

273



274



18

Evolucionismo y filosofia:

el estatuto epistemologico de Ia
evolucion

Desde el punto de vista de la moderna
filosofia de la naturaleza se pueden esbozar
algunas conclusiones que, consensuadas por
las partes implicadas, pueden ayudar a un
dialogo y a un encuentro:

* La evoluciébn se presenta hoy como un
paradigma o matriz disciplinar, un conjunto
de métodos, axiomas y propuestas de
interpretacion del mundo (Kuhn), o un
proyecto de investigacion (Lakatos) o una
Teoria en sentido griego (Popper).

* La evolucion biologica postula que toda Ia
realidad natural, desde la particula mas
elemental hasta el ser humano no han
aparecido simultaneamente en el universo.
Han aparecido a lo largo de muchos miles de
millones de anos, emergiendo unos de otros,
debido a cambios irreversibles lentos,
graduales y continuos.

275



* Y estos procesos estan regidos
fundamentalmente por lo que Darwin
denomind la selecciéon natural.

En resumen: el darwinismo supone el
hecho de la evolucion y un mecanismo
natural para el cambio irreversible de los
elementos (materia, atomos, moléculas,
sistemas estelares, seres vivos, organismos,
sistemas bioldgicos, etc.)

A partir de Darwin se inicia la nueva
Biologia. Thomas Henry Huxley (en
Inglaterra), Ernst Haéckel y Fritz Muller (en
Alemania) fueron mas radicalmente
darwinistas que el mismo Darwin. En este
sentido, se puede decir que Darwin no era
darwinista.

El encuentro necesario entre evolucionismo
y teologia de la creacion

La teoria de la Seleccion Natural de
Darwin y la de la Teoria Sintética ya en el
siglo XX suponen que las variaciones “utiles”
para la supervivencia (desarrollo,
supervivencia, reproduccion) se imponen en
una poblacién. Es el paradigma del lobo de
“Caperucita roja”: estos dientes son para...
Todo tiene una finalidad y en funcién de ella
se seleccionan los caracteres mas utiles o
aptos. La adaptacidon es siempre un proceso
de éxito reproductor de los mas utiles.

276



Pero algunos naturalistas hablan de la
aparicion de caracteres nuevos que no son
necesariamente e inmediatamente utiles. No
significan de entrada ninguna ventaja
adaptativa. Serian “no adaptativos o
neutros” y el proceso, segun el paleontélogo
Stephen Jay Gould, se Illamaria de
“exaptacion” en lugar de “ad-aptacion”.

¢Esta emergiendo un nuevo
paradigma cientifico de la evolucion
biologica?

Desde el ambito filosofico, se describe
la evolucion de muchas maneras: como un
paradigma totalizador, un programa de
investigacion, un imaginario social, un
sistema cultural. Dentro del campo de la
moderna paleontologia de la paleobiologia
(tal como hizo Stephen Jay Gould) surgen
posturas cientificas mucho mas humanistas.
No solo dedican su tiempo a investigar sobre
los procesos naturales, sino que su mayor
interés se apoya en las implicaciones sociales
de la ciencia, lo que se ha dado en llamar la
triada CTS (Ciencia-Tecnologia-Sociedad). Las
recientes investigaciones en ciencias de la
Tierra hacen que en la actualidad tenga un
caracter emergente un nuevo paradigma, al
que denominan con el inapropiado (y
provisional) nombre de neocatastrofista.

277


https://www.elperiodico.com/es/extra/20190124/curioso-motivo-hiena-hembra-tiene-pene-escroto-7264667
https://www.elperiodico.com/es/extra/20190124/curioso-motivo-hiena-hembra-tiene-pene-escroto-7264667

Pero ;como se ha ido construyendo
social y culturalmente Ila imagen de Ila
evolucion y de la extincion? ;Qué elementos
cientificos y extracientificos estan presentes
en la emergencia de las ideas biologicas y
geologicas sobre el hecho y las causas de la
evolucion y de la extincion de las especies?

Histéricamente, el problema de Ila
Extincion de las especies esta ya en el primer
capitulo de la Biblia. Pero el planteamiento
"cientifico” racional, sin pretensiones de
implicaciones religiosas, no se establece
hasta los tiempos de Georges Cuvier, a
finales del siglo XVIII e inicios del XIX. En el
siglo XVII, el problema de la extincion se
consolida como paradigma. El que esto
escribe es consciente de la imprecision del
término, hoy sometido a criticas. Sin
embargo, tiene valores de operatividad y
funcionalidad que se han considerado de
interés.

Desde nuestro punto de vista, el
modelo de cambio cientifico, filoséfico y
teologico de la evolucion y extincion de las
especies se acomoda bastante a las ideas de
“cambio revolucionario de los paradigmas”.

Escribe T. S. Kuhn, en su conocido
libro Estructura de Ilas Revoluciones
cientificas. "Una vez que ha alcanzado el
status de paradigma, una teoria cientifica se
declara invalida so6lo cuando se dispone de

278


https://tendencias21.levante-emv.com/las-propuestas-de-thomas-s-kuhn-siguen-vivas-despues-de-medio-siglo_a10016.html
https://tendencias21.levante-emv.com/las-propuestas-de-thomas-s-kuhn-siguen-vivas-despues-de-medio-siglo_a10016.html
https://tendencias21.levante-emv.com/las-propuestas-de-thomas-s-kuhn-siguen-vivas-despues-de-medio-siglo_a10016.html

un candidato alternativo para que ocupe su
lugar. Ningun proceso descubierto hasta
ahora por el estudio histérico del desarrollo
cientifico se parece en nada al estereotipo
metodologico de la demostracion de
falsedad, por medio de una comparacion
directa con la naturaleza”.

Tendiendo puentes para un
encuentro entre evolucion y
creacion

Diversas instituciones interdis-
ciplinares e interreligiosas, como la Catedra
Francisco J. Ayala de Ciencia, Tecnologia y
Religion y ASINJA (Asociacion
Interdisciplinar José de Acosta), estan
reflexionando teolégicamente sobre Ilos
retos que la vision evolutiva del universo, y
dentro de él, de los seres humanos, pueden
llevar a una confrontacion entre la ciencia y
la religion.

Se piensa que, dentro de una
concepcion abierta de la teologia, no solo es
posible el dialogo, sino que es posible y
necesario un encuentro de posturas. Y en
este encuentro, ambos saldran beneficiados,
tanto la ciencia como la teologia.

La evolucion del pensamiento del
Magisterio de la Iglesia sobre la teologia de

279



la Creacion (y especificamente sobre Ia
Creacion humana) ha sido azarosa. Varios
son los problemas teoldgicos que la ciencia
provoca a la teologia tradicional: la doctrina
“oficial” sobre la creacion (como fenémeno
milagroso puntual de aparicion del todo
desde la nada), la providencia de Dios, el
origen especial del ser humano, la pareja
humana, la interpretacion de los textos
biblicos, la cuestion del origen del alma (en
una antropologia dualista), el poligenismo
(varias parejas iniciales), el dogma del
pecado original (ver las formulaciones del
Nuevo Catecismo que contienen las
formulaciones clasicas. Aqui se plantea el
valor normativo del Catecismo. Pero eso es
otra cuestion. ;jPuede “salvarse” Ia
formulacion del Catecismo y extraer de ella
el verdadero contenido, lo que quiere decir?
Precisamente ahi esta el “talante” para
buscar lenguajes comprensibles.

El 22 de octubre de 1996 el Papa Juan
Pablo II dirigié a la Academia Pontificia de
Ciencias un mensaje de gran importancia
histérica. En este mensaje se afirma que “la
evolucion es mas que una mera hipotesis” y
que las conclusiones a que han llegado las
ciencias profanas a proposito de Ia
evolucion, incluido el papel desempenado
en ella en el origen del cuerpo humano,
estan solidamente fundadas.

280


http://www.pensamientocritico.org/inaurd0506.html
http://www.pensamientocritico.org/inaurd0506.html

Este mensaje confortador para el
debate ciencia religion a propodsito de la
evolucion y la creacion concluye un periodo
de mas de cien anos de investigaciones
cientificas y teologicas.

En 1859 Charles Robert Darwin
publicé su libro sobre el Origen de /las
Especies, al que siguio en 1871 el del Origen
de lo Humano. Ambos fueron muy mal
acogidos por la lIglesia anglicana. Y en
Espana crearon vivas polémicas que
tardaron en acallarse. Durante el siglo XIX,
los avances en biologia y en geologia
pusieron en aprietos a las interpretaciones
literalistas y fijitas de la Escritura. Los mas
abiertos de mente hablaban de
“concordismo”, hacer coincidir la literalidad
de los textos biblicos con los avances de la
ciencia.

En 1909, la Pontificia Comisiéon Biblica
insistia en el sentido de la Enciclica: “La
intencion del autor sagrado —declaraba- no
es mostrar de manera cientifica Ia
constitucion intima de las cosas y el orden de
la creacién, sino que habla segun los
conocimientos populares, a partir de Ilas
informaciones de los sentidos y en el
lenguaje de su tiempo” (Denzinger, Resumen
del Magisterio de la Iglesia, n° 2123).

281



Desde el Concilio Vaticano /1

El Vaticano Il no tomé posicion directa
y expresa frente a las implicaciones
teologicas del evolucionismo. Pero si se
refleja en el Concilio una vision dinamica de
la realidad (Constitucidn Gaudium et Spes,
numero 5) y una convergencia, orientacion y
plenitud “hacia y en” Jesucristo ( Gaudium et
Spes, 22, 45; Ad Gentes, 3). Con las palabras
de algunos tedlogos, “el Vaticano Il
mantiene una vision muy optimista de la
creacion y pide una responsabilidad al
hombre en orden a no destruir lo creado”.

De igual modo, el Vaticano Il abrié la
ventana a aires nuevos en la interpretacion
de la Sagrada Escritura. La Constitucion
Conciliar Dei Verbum (DV, aprobada el 18 de
noviembre de 1965), al tratar de la exégesis
biblica, manifiesta que hay que tener en
cuenta los “géneros literarios” (DV, 12), y “el
intérprete indagara lo que el autor sagrado
dice e intenta decir, segun su tiempo y su
cultura”. Este método es enormemente
fecundo para despegarse del literalismo
biblico dominante durante tantos siglos. Se
abre un camino franco para poder entender
la Escritura desde otras categorias culturales
y cientificas.

282



Compatibilidad entre creer en la evolucién y
creer en Dios

A lo largo de Darwin y el diserio
inteligente, Francisco Ayala demuestra que
es perfectamente posible ser partidario de la
teoria cientifica de la evolucion de las
especies y creer en la existencia de un Dios
creador, personal y providente. Dicho de
otro modo, el concepto cientifico de
evolucion biologica, no niega la nocidn
metafisica y teoldgica de creacién a partir de
la nada, y viceversa.

Segun Ayala, cuando los creacionistas
y los partidarios del disefio inteligente
insisten en que la teoria de la evolucidon
solamente es una teoria y no el reflejo
conceptual de un hecho, pues nadie ha
podido observar la evolucion directamente,
lo hacen a partir de “una concepcidon
erronea acerca de la naturaleza de la ciencia
y como se prueban y validan las teorias
cientificas” (144).

éComo compatibilizar que la ciencia es
una forma de conocimiento basada en la
observaciéon y la experimentacion con el
hecho de que nadie ha observado, y mucho
menos experimentado, Ila evolucion?
Resumiendo la postura del autor es que
algunas conclusiones de esta teoria estan
bien establecidas, muchos asuntos son
menos ciertos, otros poco mas que

283


https://tendencias21.levante-emv.com/francisco-j-ayala-propone-un-equilibrio-elegante-entre-ciencia-etica-y-religion_a43304.html
https://tendencias21.levante-emv.com/francisco-j-ayala-propone-un-equilibrio-elegante-entre-ciencia-etica-y-religion_a43304.html

conjeturas, y otros siguen siendo en gran
parte desconocidos, “pero la incertidumbre
sobre estas cuestiones no arroja dudas
acerca del hecho de Ia evolucién” (146), del
mismo modo que el hecho de no conocer
todos los detalles acerca del universo no nos
hace dudar de la existencia de las galaxias.

Ayala deja claro que: “la religion y la
ciencia no estan en oposicion, porque se
ocupan de diferentes ambitos de la realidad.
Mas bien podrian ser vistas como
complementarias. Las preguntas sobre el
significado y el propésito del mundo y de la
vida humana sobrepasan a la ciencia. La
religion las responde” (162).

Creacion divina y evolucion bioldégica
son compatibles. En efecto, “la idea de que
Dios cre6 el mundo ex nihilo, a partir de la
nada (...) en si misma no niega ni afirma la
evolucion de la vida. De forma reciproca, la
ciencia no tiene nada que decir sobre la
afirmacion de que Dios cred el universo ex
nihilo” (164).

Un capitulo esta dedicado a la relacion
entre evoluciéon y religion. Cuando se
publicé E/ Origen de las Especies de Charles
Darwin parecia que la nocién de evolucion
se oponia a la idea tradicional cristiana de la
creacion por parte de Dios. Pero bien pronto
hubo tedlogos, tanto catdlicos como
protestantes, que “vieron una solucion a la

284



aparente contradiccion entre evolucion y
creacion en el argumento de que Dios actua
a través de causas intermedias |(..), la
evolucion podia verse como el proceso
natural a través del cual Dios dio existencia a
los seres vivos y los desarrollé de acuerdo a
su plan (..) Bien avanzado el siglo XX, la
evolucion por seleccion natural llegé a ser
aceptada por una mayoria de autores
cristianos en Estados Unidos y en todo el
mundo” (172).

El capitulo se cierra insistiendo en una
de las ideas centrales del libro: “que no debe
haber oposicion entre ciencia y religion,
porque se ocupan de distintos ambitos de Ila
realidad (...) Pese al éxito de la ciencia, hay
muchos asuntos de gran interés que
sobrepasan a la ciencia. Son los asuntos que
conciernen al significado, sentido, y
proposito de la vida y el universo, asi como a
cuestiones de valor, no sélo de valor
religioso, sino también estético, moral, y de
otros valores” (176).

Conclusion

En este trabajo se ha pretendido llevar
a los creyentes un mensaje tranquilizador:
hoy, mas que nunca, es necesario un dialogo
y un encuentro entre el pensamiento
cientifico y el pensamiento teoldgico. No hay
contradiccion teoldégica entre mantener

285



posturas cientificas evolucionistas y ser, sin
embargo, un fiel seguidor de Ia Iglesia. Los
tiempos han cambiado. El Vaticano Il, sobre
todo, abri6 wuna puerta a nuevas
interpretaciones de los textos biblicos que
han flexibilizado las opiniones tradicionales
de la Teologia.

Hoy es mucho mas fecundo el dialogo
entre las ciencias y la teologia. Es mas: tanto
la ciencia como la teologia pueden salir
favorecidos de este encuentro. Como ya
expreso el Papa Juan Pablo Il en 1987 en un
discurso a la Pontificia Academia de Ciencias:
la ciencia puede purificar a la religion del
error y de la supersticion; la religion puede
purificar a la ciencia de idolatria y falsos
absolutos. Cada una puede atraer a la otra
hacia un mundo md&s amplio, en el que
ambas puedan florecer".

Leandro Sequeiros, Doctor en Ciencias
Geoldgicas, Presidente de ASINJA y
Colaborador de la Catedra Ciencia,
Tecnologia y Religion.

286



19

¢PUEDE UN CRISTIANO SER

EVOLUCIONISTA?
EL CONFLICTO HOY ENTRE DARWINISMO Y
RELIGION

Leandro Sequeiros. Catedratico de
Paleontologia (en excedencia).

Doscientos anos después del
nacimiento de Charles Darwin en 1809 y 150
anos después de la publicacion de E/ Origen
de las Especies por la Seleccion Natural y Ia
Supervivencia de Jos mds aptos, las
relaciones entre evolucionismo y religidon
siguen siendo conflictivas. ;Puede un
cristiano aceptar las tesis basicas de una
vision evolutiva del mundo, tal como las
plantean los cientificos? jNo son un reto a la
fe? ¢(Es compatible con la fe de la Iglesia
aceptar que la realidad natural ha ido
evolucionando a lo largo de miles de
millones de anos, de acuerdo con sus propias

287



leyes naturales, y que ha dado lugar a la
aparicion de la vida y de la humanidad? ;No
queda Dios arrinconado o echado a la
papelera?

Estas paginas pretenden ser solo un
ensayo. No tienen la intencion de ser un
trabajo para especialistas, para cientificos o
para tedlogos sino que van destinadas a el
publico en general, a los cristianos que
desean fundamentar un poco mejor su fe.

No se trata aqui de teorizar solo sobre
la llamada Teologia de la Ciencia, referida al
caso concreto del evolucionismo de origen
darwinista y a sus implicaciones para la fe.
Tampoco pretende dar la solucion oportuna
que deje ya zanjado el tema para siempre. La
aventura humana del pensamiento y de la
maduracioén de la propia racionalidad y de la
fe religiosa es un proceso siempre abierto a
las sorpresas.

Este ensayo nace de Ia propia
experiencia. Y esta experiencia es positiva.
Quien esto escribe ha intentado a lo largo de
su vida armonizar varios elementos: el
estudio, la docencia y la investigacion
profesional en esa rama de las ciencias de la
Naturaleza que es la paleontologia. Por otra
parte, ha intentado hacer una reflexion
filosofica sobre las ideas evolucionistas
desde la experiencia como cristiano.

Soy consciente de que no siempre ha
sido facil llegar a un dialogo y a un

288



encuentro entre las posturas de los biélogos
evolucionistas, los filésofos y los tedlogos.
Pero la vida me colocd en unas situaciones
peculiares desde las que me ha sido posible,
dentro de las propias limitaciones, intentar
reformular una sintesis personal que se
ofrece aqui modestamente y que esta
abierta al debate y a la critica.

“He tocado con mis manos Ia

evolucién de las especies”

Durante 20 anos de mi vida (1969-
1989), tal vez los mas activos
intelectualmente, me dediqué con
intensidad a Ila ensefhanza y a la
investigacion en el campo de Ia
paleontologia dentro de ambito
universitario. Llegué a ser catedratico de
Paleontologia en 1983 y Vicedecano de
Geologia en una Facultad de Ciencias.
Durante esos anos apasionantes trabajé en
el conocimiento de un grupo de
invertebrados fésiles que vivieron en el
antiguo mar del 7ethys (del que s6lo queda
un fragmento cerrado que es el
Mediterraneo): los Ammonites. Estos
dominaron los mares hace unos 150
millones de anos, la época en la que en la
tierra firme mandaban los enormes
dinosaurios.

289



Los Ammonites, restos de conchas de
animales invertebrados solamente fosiles,
pertenecen al grupo de los moluscos, como
las almejas y los caracoles. Dentro de ellos,
los Ammonites son cefalopodos (antecesores
muy lejanos de los calamares, los pulpos, las
sepias y los nautilos).

Los expertos denominan a esos
moluscos fosiles como Ammonites, porque
para los antiguos su concha enrollada se
parecia a los cuernos del dios-carnero
Ammon. Durante la era Secundaria los
Ammonites cumplieron en los mares Ia
misma funcién ecoldégica que hoy realizan
los peces 6seos. La Era Secundaria termino
bruscamente debido a un fenémeno
catastrofico global que provocé la extincién
de las 34 partes de los seres vivos marinos de
entonces, entre ellos los Ammonites, y en
tierra firme dio lugar a la desaparicion de
todos los grandes reptiles cuyo espacio
ecolégico fue ocupado Iuego por los
nacientes mamiferos.

Los Ammonites  tuvieron tres
caracteristicas que les hace tener una gran
importancia en el ambito de la biologia
evolutiva: por un lado, los Ammonites son
moluscos que secretaban (como otros
moluscos actuales) una concha externa
calcarea dura, protectora de las partes
blandas, que se puede petrificar al morir. Por
ello, pueden encontrarse como fosiles en los

290



estratos de esa época. La concha iba
creciendo en capas sucesivas durante toda
su vida. De este modo, en cada ejemplar
queda grabada toda la historia ontogénica,
es decir, todas las etapas de crecimiento a lo
largo de la vida.

Los moluscos (y por ello Ilos
Ammonites) tienen una particularidad:
durante toda su vida van arrastrando la
concha con la que nacieron y a la que van
anadiendo capa a capa nuevos materiales
calizos. De alguna manera, esas capas
superpuestas son la memoria de las diversas
etapas de su propia vida.

Por otra parte, los Ammonites
nadaban libres en los mares y, como los
cefalopodos actuales, recorrian durante su
vida miles de kilbmetros hacia las areas de
reproduccion. De este modo, hay especies de
Ammonites que se consideran casi
cosmopolitas (ocuparon todos los mares) y
por ello pueden relacionarse areas
geograficas actuales muy distantes entre si.
Algunos de ellos mostraban preferencias por
un habitat determinado (plataforma, zonas
de aguas agitadas, formas bentodnicas
profundas...) o provincias geograficas
precisas, lo que permite establecer
correlaciones de costas y mares a grandes
distancias.

291



Pero hay una tercera caracteristica
que hace de los Ammonites unos restos de
seres vivos antiguos de gran valor: por
causas que desconocemos todavia en gran
parte, los Ammonites tenian un ritmo muy
rapido de cambio morfologico. Es decir,
evolucionaban relativamente muy aprisa. Se
conocen miles de especies diferentes que se
diversificaron en numerosas familias,
géneros y especies. Y sus restos fosiles
pueden ser recogidos, estudiados e
interpretados segun criterios evolutivos. Esta
cualidad los hace especialmente valiosos:
esas especies diferentes se van
superponiendo en el tiempo de modo que se
pueden trazar las grandes lineas evolutivas
de los mismos y han permitido establecer lo
que los gedlogos Illaman  biozonas
cronoestigrédficas, intervalos cortos de
tiempo geoldgico (el término “corto” es
siempre relativo en Geologia y puede ser de
unos 200.000 anos, que no es nada
comparado con las escalas de millones de
anos) que se caracterizan por una
determinada asociacion de fauna fésil. Algo
asi como una gran biblioteca donde se
almacenan las revistas identificadas por la
fecha de publicacion.

Los Ammonites de la Era Secundaria
se han conservado como fésiles en las capas
sedimentarias acumuladas en el fondo de
antiguas cuencas marinas. Estas capas, los

292



sedimentos, se disponen en estratos que por
complejos y lentisimos procesos que
necesitan una gran descarga de energia, se
plegaron, se consolidaron y fueron puestos
al descubierto al retirarse los mares, al
elevarse, al plegarse y al fracturarse las
antiguas cordilleras y al ser erosionadas esas
rocas por arroyos y rios milenarios.

Leer la evolucion en las rocas
de la Tierra

Posiblemente, cuando viajamos por
carretera o ferrocarril, todos hemos
observado masas de rocas que nho son
homogéneas, sino que parecen estas
distribuidas en capas, unas encima de otras,
bien horizontales o también inclinadas. Los
geodlogos y los paleontologos son capaces de
“leer” las rocas y “descifrar” el mensaje que
ellas mismas mantienen secreto desde hace
millones de anos. Las rocas nos hablar de su
origen, de su atormentada vida desde que se
formaron hasta la actualidad. Los estratos,
como decia el mismo Darwin, son las paginas
de un gran libro en el que esta escrita la
historia pretérita del planeta, pese a que
tiene erratas y lagunas, y en ellos se
conservan los vestigios de procesos
evolutivos que duraron millones de anos.

293



Los estratos (ya lo mostré el médico y
geologo danés Nicolas Steno en 1667) se
acumulan lenta, gradual y continuamente
unos encima de otros, sucesivamente. De
este modo, los estratos que estan debajo
son, por lo general, salvo que otros
fenébmenos posteriores que los hayan
alterado, mas antiguos que los que estan
encima. Y ademas, si no existiera una
barrera, esas mismas capas podian dar la
vuelta al mundo. En esas capas quedan
“archivados” los fosiles, restos de los seres
vivos que vivieron y fueron sepultados por
alli. De este modo, se puede inferir su modo
de vida, su comportamiento y los complejos
procesos fisicos, quimicos y bioloégicos que
han sufrido sus restos desde que murieron
hace 150 millones de afnos hasta ahora.
Muchos murieron sin fosilizar. Pero una
minima parte, afortunadamente, ha podido
atravesar el tiempo y se agazapan en el
interior de las rocas sedimentarias
esperando al cientifico que venga a
estudiarlos.

Nunca puede describirse
suficientemente lo que un paleontélogo
siente cuando, tras mucho esfuerzo, logra
arrancar de las rocas un ejemplar bien
conservado que puede dar una increible
informacion de sucesos que acontecieron
hace millones de anos. El pulso se acelera. Y
una excitacion especial recorre el cuerpo.

294



Solo quien ha vivido esta experiencia, similar
a la emocion de un pescador que logra una
buena pieza, después de horas de lucha
contra ella, es capaz de valorar lo que
significa..

Durante 20 anos el que escribe estas
paginas trabajo bajo el torrido sol o bajo la
lluvia o la nieve en la Cordillera Bética, en
Andalucia entre Cadiz y Almeria. Y mas tarde
en la Cordillera Ibérica, tanto castellana
como aragonesa, asi como en Francia,
Portugal, Alemania, Suiza o Italia. La
experiencia de esos anos de intenso trabajo
ha dejado la huella en la mente de la certeza
del hecho evolutivo. De alguna manera, uno
tiene conciencia de haber “tocado” Ia
evolucion con sus propias manos.

Se me dira que los fésiles no son una
prueba definitiva del hecho de la evolucion
biolégica. Y es verdad. El mismo Darwin
insisti6 en E/ Origen de Ilas Especies
(publicado en 1859) de que no hay
“pruebas” del hecho de la evolucion. Pero
desde la moderna filosofia de la ciencia, la
Teoria de la evolucion (que diria el filésofo
vienés nacionalizado britanico Karl Raymond
Popper), o el paradigma de la Evolucion
(usando Ila terminologia del filésofo e
historiador de las ciencias, Thomas Samuel
Kuhn) tiene mucho mayor poder explicativo
que la teoria o el paradigma fijista o
creacionista. Como escribié el padre de la

295



Teoria Sintética de la Evolucion, el bidlogo
soviético-norteamericano, cristiano de Ia
iglesia ortodoxa, Theodosius Dobzhanski
(1900-1975), “hoy en la Biologia nada tiene
sentido si no es a la luz de la evolucion”.

La evolucion, mas que una teoria que
hay que “verificar” (que dirian los
neopositivistas) es un paradigma, una matriz
disciplinar, un conjunto de axiomas,
principios, teorias y métodos que tiene
mucho mas poder explicativo para muchos
datos de observacion que Ilos Vviejos
paradigmas fijistas, catastrofistas y
creacionistas.

Dentro de este paradigma hay
diferenciar siempre el “hecho” de Ia
evolucion de las especies y los “mecanismos”
que la producen. En este segundo aspecto
estan las diferentes teorias evolutivas. Un
tema polémico y abierto al que se aludira en
el capitulo 3 de este trabajo.

El estudio de Ilos estratos que
contienen foésiles de diversos grupos de
Ammonites que vivieron en una etapa de la
Era Secundaria, el famoso Jurasico, hace
alrededor de 150 millones de anos, me ha
permitido asistir a un  espectaculo
sorprendente y maravilloso: el
descubrimiento de grupos de éstos
Ammonites que van cambiando a lo largo de
las secuencias de rocas estratificadas y
mediante los cuales casi se puede ver la

296



sucesion de etapas evolutivas de ese grupo
de moluscos cefalépodos. El que esto
escribe, como paleontologo, se considera un
testigo de excepcion que ha asistido a la
proyeccion en multiples imagenes viajeras
desde el pasado del grandioso espectaculo
del despliegue evolutivo natural del
universo, de la vida sobre la Tierra y de la
humanidad. Me considero privilegiado: de
alguna manera, soy consciente de haber
tocado con mis manos el hecho y el proceso
de la evolucioén biolégica.

El conflicto entre Ia evolucion

biolégica y la creacion divina

En 1992 publiqué un ensayo
relativamente breve (48 paginas) titulado:
“Raices de la Humanidad: ;evolucion o
creacion?’ (Cuadernos del Instituto Fe y
Secularidad, numero 19. Sal Terrae,
Santander, 48 paginas).

El titulo era  pretendidamente
provocador, puesto que parecia sugerir que
la evolucién y la creacion eran términos
excluyentes, que se oponian, que no podian
mezclarse, como sucede con el agua y el
aceite. En el texto se ponia de manifiesto
que entre una explicacion evolutiva del
origen de la humanidad, de lo humano, y la
explicacion teolégica que acude al concepto

297



de creacion no tiene por qué haber
contradiccion. Que lejos de repelerse se
podian enriquecer mutuamente. Todo
depende de en qué sentido hablemos de
“evolucion” y de “creacion “. En esto, tanto
los antropélogos como los tedlogos han
recorrido en estos anos fecundos camino de
dialogo y de encuentro.

Hoy, los tedlogos, como el australiano
Denis Edwards, han puesto palabras a la
compleja problematica de evolucion y
creacion. La formulacion “Dios crea EN la
evolucion’, parece una frase con mas
hondura teolégica de lo que aparenta. Dios
no actua interrumpiendo e interfiriendo el
proceso natural de las cosas sino que es el
mismo fundamento de todo Ilo que
autonomamente sucede.

Estas paginas pretenden profundizar,
con un talante optimista y conciliador, en las
vias de entendimiento entre cientificos y
tedlogos sobre el encuentro entre los
conceptos de evolucion y creacion. ¢Es
posible encontrar unas formulaciones
comunes que permitan a un cristiano
aceptar el hecho cientifico de la evolucion
del universo, de la vida y del ser humano y
hacerlo compatible con la creencia cristiana
en la creacidn? ;Es posible aceptar que los
humanos hemos aparecido en este planeta a
lo largo de un prolongado y azaroso proceso
de evolucion bioldgica, y aceptar como

298



cristianos que somos criaturas de Dios a su
imagen y semejanza?

Para mucha gente creyente en nuestro
mundo, la idea cristiana de “creacion” es
incompatible con Ia idea de los cientificos de
la “evolucion”. Y eso no solo en Espana hoy,
sino en el resto del mundo desde hace
muchos anos. Precisamente, para que vean
que el debate va mas alla del marco estrecho
de Espana, y que tiene actualidad, uno de los
grandes filésofos de la biologia y que
ademas se profesa ateo, el Dr. Michael Ruse
(Universidad de Florida) publicé en 2005 un
trabajo que podemos traducir al castellano
como. Darwinismo y cristianismo: ¢;deben
mantenerse en guerra o es posible la paz?

Ruse repasa los argumentos de
algunos de los cientificos que mas defienden
que no hay posibilidad de dialogo entre el
evolucionismo darwinista y la religion, como
Edward O. Wilson (el padre de Ia
Sociobiologia) o Richard Dawkins (el autor
de El Relojero Ciego, entre otros trabajos).
Sin embargo, Ruse (pese a reconocer su
ateismo) pone en duda el que tengan que
ser incompatibles.

Estas ideas las ha desarrollado mucho mas
ampliamente en un libro recién editado en
castellano en 2007, titulado /Puede un
darwinista ser cristiano?

299



RUse, M., Can a Darwinian be a Christian? The
relationship  between Science and Religion.
(Cambridge University Press, Cambridge), 242 pag.
[Traduccién espanola, 2007: Puede un darwinista ser
cristiano? Las relaciones entre Ciencia y Religion.
Siglo XXI, edit., Madrid]

El autor, el profesor Michael Ruse
(Birmingham, 1940), es sobradamente conocido por
los historiadores de las ciencias de la vida y de la
evolucidon desde hace muchos anos. En la literatura
traducida al castellano, fue muy bien acogida una sus
ensayos mas conocidos: La revolucion darwinista. La
ciencia al rojo vivo (edicidon original de 1979 y en
castellano, Alianza Universidad, Madrid, 1983).
Profesor de Filosofia en la Universidad del Estado de
Florida ha publicado numerosos trabajos sobre las
ideas evolucionistas y ultimamente, pese a
considerarse a si mismo como ateo, se interesa
especialmente por las relaciones entre evolucionismo
y religion.

Con el provocador titulo Can a Darwinian be a
Christian?, el autor, no exento de cierto sentido del
humor, interviene en el debate tan extendido en
EEUU sobre la alternativa entre Creacionistas y
Evolucionistas. La tendencia de los primeros es querer
excluir a los segundos de la posibilidad de seguir
siendo creyentes si afirman la evolucién biolégica
entendida desde los supuestos basicos del
darwinismo.

Si un darwinismo ortodoxo defiende en
materialismo, la autonomia de las leyes naturales en
el desarrollo evolutivo, la seleccion natural como
proceso al azar y no determinista, la aparicion
humana desde la emergencia del grupo de los
primates, jno estamos negando el contenido de los
primeros capitulos del libro del Génesis y por ello
muchos de los dogmas basicos de la religion cristiana,
como la creaciodn, la providencia, la acciéon de Dios en
el mundo y la aparicidon del alma humana? ;Es que un

300




darwinista puede seguir siendo cristiano? Desde esta
pregunta provocadora, Michael Ruse ofrece en este
documentado ensayo, a lo largo de 12 capitulos, su
punto de vista sobre el posible dialogo entre ambas
posturas. Apela para ello al esfuerzo de San Agustin y
Santo Tomas por hacer compatibles la fe y la razén, el
avance del conocimiento del mundo y la teologia.
Desde esta hipotesis probabilista construye su
ensayo. Los dos primeros capitulos presentan su
postura ante lo que entiende como “Darwinismo” y
como “Cristianismo”, pasando a continuacion a
explorar las posibilidades de un entendimiento
teologico y cientifico de los conceptos elementales: el
origen del mundo, los origenes humanos, el
naturalismo, el disefo, el origen de la ética, el
darwinismo social, la Sociobiologia y por ultimo, la
libertad y el determinismo.

A lo largo de los capitulos entra en dialogo con otros
autores controvertidos que han intervenido en este
debate: Richard Dawkins, Stephen Jay Gould, Edward
O. Wilson, Arthur Peacocke, Robert J. Russell, Keith
\Ward. Concluye Ruse que, aunque fue desde el
principio muy trabajoso el encaje entre darwinismo y
cristianismo, la flexibilizacion, por una parte, del
dogmatismo inicial de los darwinistas, y la capacidad
de reelaboracion de los conceptos teolégicos por
parte de muchos cristianos, el dialogo es posible y
hoy la Teologia no tiene dificultad para aceptar los
postulados esenciales de una cosmovision
evolucionista del mundo. Una amplia bibliografia y un
completo indice de conceptos hace mas valioso este
ensayo que es una valiosa aportacion al
entendimiento del darwinismo y el cristianismo.

La conviccion de que el evolucionismo
clasico es incompatible con la religion y con
el cristianismo es patente si recorremos los
debates en Espana sobre Evolucion y

301




Creacion. Esta Ilucha abierta hay que
entenderla dentro del contexto historico en
el que desarrolla el debate. Este contexto
propicio el que los argumentos se tinesen de
pasion en un momento muy tenso de la
historia de Espana.

El darwinismo (y en general, el
evolucionismo) fue esgrimido como
banderin de enganche de los
librepensadores, los ateos, los masones, los
anarquistas y, en general, las fuerzas que en
el XIX se oponian a una lIglesia catdlica
beligerante y monolitica y a unos catolicos
impregnados del tradicionalismo mas
radical. Los argumentos esgrimidos por los
contrarios a la evolucion eran muy diversos:
la evolucion se oponia a la Biblia, negaba la
providencia de Dios, situaba a los humanos
al nivel de los monos y de los animales; el
evolucionismo era materialista. ateo y
enemigo de la religion; pervertia las
costumbres y reducia todo a una relativismo
moral.

Este sencillo ensayo, al que se ha
desprovisto de aparato cientifico y critico,
pretende llevar a los creyentes un mensaje
tranquilizador: hoy, mas que nunca, es
necesario un dialogo y un encuentro entre el
pensamiento cientifico y el pensamiento
teolégico. Ambos pueden salir favorecidos
de este encuentro. Como ya expreso el Papa
Juan Pablo Il en 1987 en un discurso a la

302



Pontificia Academia de Ciencias: ‘/a ciencia
puede purificar a la religion del error y de la
supersticion; la religion puede purificar a la
ciencia de idolatria y falsos absolutos. Cada
una puede atraer a la otra hacia un mundo
mds amplio, en el que ambas puedan
florecer".

Leandro Sequeiros

20

Una larga historia de
conflictos entre ciencia y
religion, y entre
evolucionismo y
antievolucionismo
en el siglo XIX

Algunos pueden creer que esta
problematica esta ya desfasada y que no
vale la pena, en pleno siglo XXI, defender las
ideas basicas del evolucionismo y del
darwinismo. Sin embargo, los embates
conservadores en el mundo son muy fuertes

303



y el debate contra las ideas evolucionistas y
darwinistas sigue vivo en el mundo, sobre
todo en los paises anglosajones. Pero con el
tiempo se ira extendiendo a Europa. Prueba
de ello es el éxito de muchas peliculas
pseudocientificas sobre la historia de Ia
Tierra, muchas de ellas dirigidas a los nifnos
(como las de los dinosaurios conviviendo
con humanos).

Son muchos los grupos que se oponen
frontalmente a las ideas evolucionistas,
considerandolas contrarias a la fe. Como las
setas, crecen hoy los antievolucionistas en
nuestro mundo. La mayoria de éstos se
incluyen dentro de lo que puede llamarse la
“alternativa creacionista”, la defensa a
ultranza de una ciencia de la creacion
basada en la interpretacion literal de Ia
Biblia.

Como boton de muestra vaya este
ejemplo: en la prensa local (diario IDEAL-
Granada, 29 de mayo de 2007, pag. 69) se
lee un extenso articulo de una pagina de
extension sobre la apertura en la ciudad de
Petersburg (Kentucky, EEUU) de un
espectacular “Museo de la Creacion”.

El complejo ha costado 27 millones de
dolares, ocupa 9.300 metros cuadrados y de
forma grafica, didactica y “muy americana”
se intenta mostrar que el Universo fue
creado por Dios hace 6.000 anos, que los
dias de la creacion biblica deben ser

304



tomados a Ila letra, que existieron
histéricamente Adan y Eva, que el primero
se formé del barro y la segunda de una
costilla de Adan, que coexistieron
dinosaurios y humanos hace pocos miles de
anos, que tuvo lugar el Diluvio Universal,
que éste fue el causante de la extincion de
los dinosaurios y de otros animales
“antediluvianos”, y otras muchas
afirmaciones biblicas tomadas al pie de la
letra. La inauguracion de este Museo de la
Creacion ha levantado oleadas de
indignacion entre muchos cientificos
(paleontdélogos, bidlogos y gedlogos,
geofisicos y planetdélogos, bioquimicos y
genetistas...) que niegan que este museo
tenga credibilidad alguna y que solo es un
montaje sectario.

Incluso en Espana hay una sutil
penetracion de las ideas creacionistas entre
capas de la poblacion con poca formacion.
Ademas de los materiales clasicos de los
Testigos de Jehova, de los Adventistas y de
otros grupos fundamentalistas de los que
hablaremos mas adelante, han logrado
“colar” en una editorial confesional catdlica
(San Pablo - video) la publicacién y difusion
comercial de un documental del grupo
ultraconservador CESHE, pretenciosamente
cientifico, de 60 minutos de duracién
titulado: “La Evolucion: jciencia o creencia?”

305



En él, algunos cientificos, muy de
segunda fila, exponen Ilos supuestos
argumentos paleontolégicos,
sedimentologicos, cronoestratigraficos,
bioquimicos y genéticos en contra de las
ideas evolutivas. La fragilidad de los
argumentos es manifiesta como mas
adelante se comentara en el capitulo 5.

El contexto del debate entre evolucionismo
y antievolucionismo: una larga historia de
intolerancia entre ciencia y religion

La historia de las relaciones entre las
ciencias y las religiones ha sido, con
frecuencia, tumultuosa y atravesada de
prejuicios que han impedido el encuentro.
Tal vez, la raiz de algunas de las actuales
actitudes intolerantes haya que buscarlas en
la ultima parte del siglo XIX, tanto en Europa
como en Espana.

Un momento significativo fue cuando
en 1874 se publicé en Inglaterra la primera
edicion de un libro polémico en el que se
resaltaban de forma intolerante y sin
posibilidad de solucién los conflictos entre
los conocimientos que dan las Ciencias y las
Religiones. Se trata del libro de John William
Draper titulado Historia de /los conflictos
entre la Ciencia y la Religion.

Unos anos antes, en 1859, el
naturalista Charles Robert Darwin (1809-

306



1882) habia publicado la primera edicion de
El Origen de las Especies por la Seleccion
Natural, que fue recibido entre agrias
polémicas y criticas por parte de los sectores
conservadores y de la iglesia de Inglaterra. EIl
libro venia precedido por el escandalo
provocado por la publicacion un ano antes
por Darwin y Wallace del articulo Extracto
de una obra inédita sobre el concepto de
especie. Los 1250 ejemplares de la primera
edicion de E/ Origen se agotaron ese primer
dia, el 27 de noviembre de 1859.

La publicaciéon del libro de Draper
venia, pues, precedido por una estruendosa
polémica en Ila que, mas alla de Ia
argumentacién cientifica, se enfrentaban
dos modos de entender el ser humano, dos
concepciones del mundo, dos modos de
interpretar la realidad. En el fondo, entraban
en conflicto dos posturas religiosas,
ideologicas y politicas que se antojaban
irreconciliables: por una lado, la postura
cientifica y progresista, tachada de
materialista, darwinista y atea, y que
relegaba al ser humano a un simple animal; y
por otro Ilado, Ila postura religiosa,
conservadora, metafisica, antievolucionista y
creyente, que consideraba la dimensidon
espiritual del ser humano.

307



Antidarwinismo visceral en Espana en el
siglo XIX

En Espana, los debates sobre el
darwinismo y el libro de Draper llegaron mas
tarde, pero brotaron también bajo el signo
de feroz confrontacion entre las dos
posturas citadas a las que se anadia la pasion
religiosa de los participantes. A pesar de que
ya a finales del periodo isabelino se habia
comentado en Espana la teoria de Darwin, la
difusién y debate sobre el evolucionismo en
la comunidad cientifica espafola no se inicio
hasta el llamado Sexenio Revolucionario
(1868-1874).

A principios del siglo XX, diversas
editoriales como Sempere en Valencia o
Atlante, Maucci y La Revista Blanca en
Barcelona, lanzaran grandes tiradas a
precios populares de las principales obras de
Darwin. De £/ Origen del Hombre se
editaron 6.000 ejemplares en 1902, a la que
siguieron otras seis con un total de 56.000
ejemplares. De E/ Origen de las Especies se
editaron 6.000 ejemplares en 1903, seguida
de seis mas con un total de 34.000 copias.

Esto explica la actitud
antievolucionista y antidarwinista que
mostro la revista de los jesuitas, Razon y Fe,
desde su fundacion en 1901 hasta los anos
sesenta. En esos anos, los textos a favor y en
contra del darwinismo estan atravesados de
apasionamiento, primando las posturas

308



previas y la agresion por encima del deseo
de dialogo y comprension de las posturas de
los demas. Toda una leccién de lo que no
debemos hacer.

Varios son los puntos en los que
obispos y tedlogos se oponen a las ideas
evolucionistas sobre la condicion humana:

1) Ia evolucion biolégica se opone a la
doctrina de la Biblia, promoviendo una
vision materialista del hombre;

2) la evolucion se opone a la idea
creacionista y niega al Dios creador,

3) por lo que es una vision atea;

4) la evolucibn se opone a la
existencia de la Providencia de Dios que
tiene un designio (diseno) divino que es
negado y sustituida por la seleccion natural
sometida al azar.

5) La evolucién se opone a una vision
teoldégica del ser humano rebajandolo a la
condiciéon de animal;

6) y se opone a la posibilidad de la
existencia del pecado original.

Estos son algunos de los argumentos
que se esgrimen por los estamentos
eclesiasticos de la época. Estos argumentos
no son exclusivos de Espana, puesto que en
1860 (un ano después de la publicacion de
El Origen de Ilas Especies, el Sinodo
Provincial de de la diocesis de Colonia

309



proclama que la evolucion “es contraria a la
Sagrada Escrituray a la fe”.

El sector mas conservador de la Iglesia
espanola unio sus fuerzas contra esta teoria.
Incluso, los argumentos esgrimidos
procedian de fuentes cientificas
antidarwinistas (que si las hubo, y fuertes),
como Juan Vilanova y Piera (catedratico de
Paleontologia en Madrid), Louis Agassiz,
Brongniart, el suizo Ch. T. Aeby, y otros.

Entre las criticas mas “ilustradas” al
evolucionismo darwinista citemos la figura
de fray Zeferino Gonzalez (1831-1894),
cardenal-arzobispo de Sevilla. En sus
Estudios religiosos, filosoficos, cientificos y
sociales (187 3) describe el darwinismo como
materialismo disfrazado. Zeferino Gonzalez
fue uno de los participantes en el Primer
Congreso Catdlico Nacional Espanol,
celebrado en Madrid en 1889. Alli ataco a los
prehistoriadotes y sus métodos lo que
provocé una ruda polémica con José
Rodriguez Carracido (1856-1928)
catedratico de Farmacia de la Universidad
Central.

La traduccién espanola de la obra de Draper
y su difusion

En este clima tenso antidarwinista se
publica en Espana en 1876 la traduccion del
libro de John \X. Draper (Historia de los
conflictos entre la religion y la ciencia), en el

310



que se reafirma con casos concretos la
imposibilidad de conciliar la ciencia moderna
con las creencias religiosas.

La primera edicion castellana es de
1876 y fue traducida directamente del inglés
por Augusto T. Arcimis y se agoto
rapidamente. La primera edicidon espanola
del libro de Draper incluye un prologo del
almeriense de Alhama, Nicolas Salmeroén,
filésofo y politico "revolucionario”. Luego se
volvié a editar en 1885, 1886 y 1888. Mas
tarde, a principio del siglo XX, editoriales
como Sempere (0 su sucesora, Prometeo) y
Maucci, vinculadas a los medios republicanos
y anarquistas, hicieron amplias tiradas de la
misma a precios populares (una peseta de
entonces). La primera edicibn que hizo
Sempere apareciéo en 1903, con traduccion
de A. Gomez Pinilla.

En esos anos tuvo una amplia difusion
como una herramienta de transmision de las
ideas materialistas, ateas y progresistas que
se pensaban incompartibles con cualquier
concepcion religiosa del mundo. En esos
anos, la ciencia y Ia religion caminaban por
caminos no solo divergentes sino también
incompatibles.

Draper no solo se refiere a los casos de
la Iglesia catdlica sino también a casos del
Islam e incluso del antiguo Egipto para
demostrar esta tesis: que las ideas religiosas
han estado siempre en contra del progreso y

311



del bienestar de la humanidad y han sido
usadas para el control ideolégico y politico
del pueblo. Por tanto, entre el conocimiento
cientifico y la fe religiosa no puede haber
componenda alguna. Se excluyen como el
agua y el aceite. Un cientifico tiene que ser
necesariamente ateo.

Draper profundiza en los conflictos de
Galileo y Darwin en los campos de la fisica y
de la biologia. Describe como el 22 de junio
de 1633, Galileo Galilei, es sometido por la
Inquisicion al segundo proceso por el que es
obligado a abjurar de sus ideas sobre el
Universo por ser contrarias a las de la
Sagrada Escritura. Siempre se ha esgrimido
como uno de los casos de enfrentamiento y
de incomprension entre la Ciencia y la
Religién. Pero no es el unico caso. Draper
estudia el caso de Charles Darwin en la
segunda mitad del siglo XIX y los
enfrentamientos de las ideas darwinistas con
la Iglesia.

¢Por qué las ideas de Darwin eran
peligrosas? El caso espanol.

Las ideas de Darwin contenian
implicaciones religiosas que algunos no
estaban dispuestos a tolerar. Pero todavia
restan, no s6lo por parte de los creyentes
como por parte de los cientificos, atisbos de
intolerancia. Asi, en un libro dirigido al gran
publico escrito por el periodista cientifico

312



Javier Sampedro (Deconstruyendo a Darwin.
Critica, Drakontos, Barcelona, 2002) leemos
este texto que, aunque lo mantengan solo
algunas voces minoritarias, muestra la
intransigencia que aun pervive y el largo
camino que resta por recorrer:

“Darwin habia descubierto por fin
una alternativa creible al creacionismo, a la
perogrullada que todo el mundo habia dado
por sentada hasta entonces, y que
formulaba —o mejor, que ni formulaba por
obvia- que las cosas de diseno inteligente,
como los relojes y los seres vivos, tenian que
haber sido forzosamente disenados por una
inteligencia, como un relojero o un dios. Fue
la teoria de la seleccion natural la que refuto
el famoso argumento teolégico del disero,
tan pia y meticulosamente ensamblada por
el reverendo Paley. Si quieren loar a la
persona que maté a Dios no busquen en el
entorno de Nietzsche. Pidan la lista de
tripulantes del H. M. S. Beagle. La seleccion
natural, es decir, la muerte de Dios, es la
razon de la celebridad de Darwin fuera del
ambito de la biologia”. (pag. 23)

Las ideas de Darwin, debido a su
oposicion a las ideas biblicas, al caracter
eminentemente materialista de los procesos,
a la negacién de la creacion divina y la
providencia y a la negacion de un principio
espiritual en el hombre (el alma) fueron
condenadas enseguida por las iglesias, tanto

313



catolicas como protestantes. En Espana, las
ideas del darwinismo llegaron a través de
sus implicaciones sociales y religiosas dando
lugar a una gran polémica.

Hubo un tiempo (del que aun quedan
restos) en que los cientificos y los tedlogos
andaban a la gresca sobre la supuesta
oposicion entre evolucion y creacion. Para
bastante gente creyente en nuestro mundo,
la idea cristiana de “creaciébn” era y es
incompatible con la idea de los cientificos de
la “evolucion”. Y eso no solo en Espana hoy,
sino en el resto del mundo.

El contexto historico esparol

La historia de las ciencias en Espana
muestra el debate enconado que cientificos
y creyentes mantuvieron en el siglo XIX
referidos a los debates sobre Evolucion y
Creacion. Esos debates se pueden seguir a
través de dos trabajos clasicos [el de Diego
Nuniez de 1969 y el mas moderno de
Francisco Pelayo de 1999] en los que se
aportan testimonios muy expresivos sobre la
oposicién, enemistad, agresividad mutua,
falta de dialogo y lucha abierta entre los
partidarios de las ideas evolutivas y los
representantes de la religion en el siglo XIX.
Todo un ejemplo de lo que no debia haber
sido.

Esta lucha abierta hay que entenderla
dentro del contexto histérico en el que

314



desarrolla el debate. Este contexto propicid
el que los argumentos se tinesen de pasion
en un momento muy tenso de la historia de
Espana.

Segun los datos que poseemos, varios
naturalistas espanoles, de mentalidad por lo
general antirreligiosa, comenzaron a hablar
del darwinismo muy pocos anos después de
la publicacion en Londres en 1859 de E/
Origen de las Especies de Charles Darwin.
Tal vez fue el primero el abuelo de los
Machado, D. Antonio Machado y Nunez. En
sus clases de Historia Natural en la
Universidad de Sevilla solia comentar en la
década de los 1860 Ila nueva teoria
evolutiva.

A pesar de que ya a finales del periodo
isabelino se habia comentado en Espana la
teoria de Darwin, la difusion y debate sobre
el evolucionismo en la comunidad cientifica
espanola no se inicid6 hasta el llamado
Sexenio Revolucionario (1868-1874). EI
ambiente social, politico y religioso que se
refleja en la excelente novela de Clarin, “La
Regenta’, expresa muy bien tal contexto.

Sin embargo, a pesar de que en
Europa los debates giraban en torno a las
ideas contenidas en £/ Origen de Ilas
Especies, la primera traduccion al castellano
de obras de Darwin fue denominada aqui
con el titulo E/ Origen del Hombre. La
seleccion natural y la sexual, que aparecio en

315



Barcelona en 1876 en version recortada. La
traduccion de la edicion inglesa de E/ Origen
de las Especies no se publicé hasta 1877.
Hagamos un poco de balance: Ia
lectura de los textos de unos y otros estan
atravesados de apasionamiento, primando
las posturas previas y la agresion por encima
del deseo de dialogo y el intento de
comprension de las posturas de los demas.
Toda una leccion de lo que no debemos
hacer. La respuesta apologética de la Iglesia
espanola del siglo XIX y parte del XX a las
ideas darwinistas fue muy Vviolenta.
Tengamos en cuenta que a mediados del
siglo XIX el papa Pio IX publicé el Syllabus,
con las condenas de las ideas modernas, que
influyé mucho en la Iglesia de su época.

316



21

El origen de conflicto:
Charles Darwin, el darwinismo y
los darwinistas

La vida azarosa de un naturalista aficionado:
CHARLES ROBERT DARWIN (1809-1882)

El debate que se produjo en el siglo
XIX sobre la posibilidad de aceptar las ideas
evolucionistas y ser, a la vez, creyente y
catdlico, tiene su origen en las ideas de un
hombre genial: Charles Robert Darwin
(1809-1882).

Precisamente, quien esto escribe
acaba de leer una novela sugerente: E/
secreto de Darwin, de John Darnton
(Planeta, 2006). En ella, el autor simula que
un investigador sobre la obra de Darwin
encuentra el diario de la hija pequena y
explica sus dudas y vacilaciones para dar a
conocer una teoria que tardé 20 anos en
escribir.. y al final la publico

317



apresuradamente para que no se la pisase el
naturalista Alfred Russel allace.

Nadie duda de que en 1859 se publica
una de Ilas obras mas polémicas del
pensamiento cientifico: On the Origins of
Species by means of the Natural Selection. Su
autor, un oscuro naturalista britanico poco
conocido en su tiempo: Charles Robert
Darwin. Tras unos anos de silencio sobre el
problema de la evolucion, Darwin volvio a
escandalizar a los creyentes y a los “bien
pensantes” al sacar a la luz en 1871 su obra
La Descendencia del Hombre y la Seleccion
Sexual, a la que siguio en 1872 La Expresion
de las emociones en el Hombre y en los
animales.

Vida y obra de Charles Robert Darwin (1809-
1882)

Unos cuantos datos Dbiograficos
ayudan a centrar la figura del gran
naturalista. Charles Robert Darwin nacié el
12 de febrero de 1809 (por eso el 12 de
febrero de 2009 ha sido declarado “dia
mundial de Darwin”) en Shrewsbury
(Inglaterra) dentro de una familia
acomodada y humerosa.

Entre 1825-1827, el joven Charles
realiza estudios de Medicina en Ia
Universidad de Edimburgo (que resultaron
un fracaso). De esta época se conocen sus

318



primeros trabajos cientificos como
naturalista aficionado. Entre 1828-1831,
desde los 19 a los 22 anos de edad, cursa
Estudios de Teologia en el Christ College de
Cambridge. En esa época leyo las obras del
tedlogo natural William Paley (1743-1805),
en especial Pruebas del Cristianismo donde
defendia con argumentos cientificos Ia
verdad de la Biblia. También pudo consultar
la obra mas conocida de Paley, la Teologia
Natural (cuya primera edicion fue de 1803) y
en la que defiende la existencia de Dios a
partir de la contemplacion de la naturaleza.
El orden natural exige cientificamente un
disenador. Estas ideas estaban arraigadas en
el joven Darwin.

Pero el profesor de botanica del Christ
College, John S. Henslow (1796-1861)
descubrié y fomenté la vocacion del joven
Darwin a las ciencias de la naturaleza.
Henslow le anima a presentarse como
candidato a ayudante de naturalista en una
expedicion alrededor del mundo que
organizaba Ila Armada Britanica con
objetivos cartograficos. Convencido su padre
para obtener la autorizacion, Darwin puede
remitir su solicitud con el aval de Henslow. EI
joven Charles es seleccionado para este
puesto. Nunca supuso que este Vviaje
cambiaria no solo su modo de entender el
mundo sino que también ayudaria a que el

319



mundo futuro descubriera el mundo de otro
modo diferente.

Entre 1831 y 1836, Darwin realizara
el viaje de su vida. Embarca en un navio de
la Armada inglesa, el Beagle, al mando del
capitan Robert FitzRoy, fervoroso
creacionista, con el que Darwin tuvo
numerosos enfrentamientos. El joven
naturalista, al observar el mundo de las rocas
y de los seres vivos con ojos limpios, estuvo
ayudado por la lectura del primer tomo de
los Principios de Geologia del abogado y
geologo Charles Lyell. Esta lectura y sus
propias observaciones, iran haciendo
flaquear sus creencias en la creacion directa
por Dios de las especies, el Diluvio Universal,
las catastrofes cosmicas, el diserio inteligente
del mundo. Las ideas de variacidn, azar y
contingencia, superpoblacion, lucha por la
existencia, supervivencia de los mas aptos,
iran socavando las ideas creacionistas
propias de la sociedad victoriana
hondamente religiosa.

En 1836, al regresar del viaje, Darwin
se establece en Londres, contacta con el
geologo Charles Lyell, con el que discrepa en
muchos puntos, y comienza a redactar el
Diario de wun Naturalista alrededor del
mundo (que se publica en 1839). En estos
anos inicia la redaccion del primer cuaderno
de lo que sera con el tiempo £/ Origen de las
Especies.

320



En esa época lee el Ensayo sobre la
poblacion de Thomas R. Malthus. EI
economista Malthus habia escrito que en el
futuro habria un problema en el mundo
debido a la superpoblacién. La produccion
de los alimentos crecia en proporcion
aritmética, mientras que el numero de
habitantes crecia en proporcidon geomeétrica.
Habria un momento en que no habria
alimentos para todos. Esta idea de Ila
superpoblacion aplicada a los humanos y, en
general, a todos los seres vivos fue la base de
la idea de la lucha por la existencia y la
supervivencia de los mas aptos de Darwin.

La redaccion de sus tesis cientificas
sobre el origen de las especies le llevara 20
largos anos de dudas y vacilaciones. Se
conocen los cuadernos de Darwin, donde
anotaba con minuciosidad sus
pensamientos. Pueden encontrarse en
Internet, en www.darwin-online.org.uk

Tras muchas noches en vela por la
trascendencia de sus hipdtesis no se atrevia
a dar a conocer sus ideas. Pero al llegar a sus
manos un ensayo del naturalista Alfred R.
\Xallace en el que sostiene sus mismas
teorias sobre la Seleccion Natural, Darwin es
forzado por sus amigos Hooker y Lyell a
publicar su obra muchas veces escrita y
modificada. En 1858 se da a conocer en la
Sociedad Linneana de Londres un trabajo
conjunto firmado por Wallace y por Darwin

321



sobre la Seleccion Natural, que provocé
mucho revuelo entre los cientificos e incluso
entre los profanos.

En 1859 tuvo lugar la publicacion de
la primera edicion de E/ Origen de Ilas
Especies por la Seleccion Natural que se
agoto el mismo dia dada la polémica con que
venia precedida. Entre 1861-1881, Darwin
pasa 20 anos de activo trabajo en su casa de
Down (Londres).En estos anos tiene lugar
una amplia produccion cientifica de la que se
puede tener noticia en la bibliografia.

En 1871 publica La descendencia del
Hombre y la Seleccion Sexual y en 1872: La
expresion de las emociones en los animales y
en el hombre (que en principio iba a ser un
capitulo del anterior). El 19 de abril de 1882,
fallece Charles R. Darwin en su casa de
Down de donde apenas salié en 40 anos,
rodeado por su esposa y sus hijos.

Fue enterrado con honores, no
exentos de polémicas, en Westminster, junto
a la tumba de sir Isaac Newton.

Cambiar la imagen del mundo

Charles Robert Darwin tuvo Ia
capacidad de sintetizar un gran numero de
datos ya publicados observandolos con ojos
nuevos y acunando un nuevo paradigma
cientifico: el del mundo inacabado que se va
construyendo de forma natural de acuerdo
con las leyes de la Selecciéon Natural.

322



Para Darwin, en la naturaleza hay
sobreabundancia de seres vivos. Pero hay
también una gran diversidad dentro de la
misma especie. Por ello, no todos Ilos
individuos tienen la misma posibilidad para
sobrevivir, alimentarse y reproducirse. Los
débiles son eliminados con lo que esos
caracteres no pasan a las generaciones
futuras. Solo sobreviven los mas fuertes y
son los que se reproducen y dan lugar a
descendientes mas resistentes. Si este
proceso se repite durante miles y millones de
anos, apareceran nuevas formas que ya no
son fecundas con las vecinas: han aparecido
nuevas especies por el proceso de Seleccién
Natural.

Nuestro mundo seria muy distinto si
no hubiera existido Darwin. En el cambio de
“imagen” del mundo natural, en el cambio de
paradigma, intervienen Ilas experiencias
asimiladas por Darwin en su viaje alrededor
del mundo. En la elaboracion de sus ideas
intervienen, sobre todo, los métodos y las
teorias de la moderna geologia. Darwin los
adapta magistralmente a la diversificacion y
evolucion de la vida sobre la Tierra.

Los textos siguientes nos situan de
forma magistral en este nuevo paradigma:
‘Debo advertir que utilizo el término ‘lucha
por la existencia” en el sentido general y
metaforico, lo cual implica las relaciones
mutuas de dependencia de Jlos seres

323



orgdnicos y, lo que es todavia mds
importante, no solo la vida del individuo,
sino su aptitud y éxito para dejar
descendencia.(...). Se llegara a decir que una
planta, al borde del desierto, lucha por la
existencia contra la sequia, aunque seria mds
exacto decir que su existencia depende de la
humedad. Podra decirse, con mayor
exactitud, que una planta que produce
anualmente un millon de semillas, de las
cuales una sola, como promedio, llega a
desarrollarse y a madurar, lucha con las
plantas de su misma especie o de especies
diferentes, que cubren ya el suelo.(..]
Empleo, pues, para mayor comodidad, el
téermino general de ‘lucha por la existencia”
en estos diferentes sentidos que se
confunden entre si'. (Origen de las Especies,
p-116).

‘De ahi que, al nacer mds individuos
de Jos que pueden vivir, deba haber en todo
caso una lucha por la existencia, ya sea
contra los individuos de la misma especie, de
especies diferentes, o bien contra /as
condiciones fisicas de la vida. Es la doctrina
de Malthus aplicada con una intensidad
mayor al reino animal y al reino vegetal, ya
que en ellos no existe ni la produccion
artificial de alimentos ni Ila restriccion
prudencial que lleva consigo el matrimonio”.
(Origen de las Especies, 116-117).

324



De esta lucha por Ia existencia nace la
supervivencia de los mas aptos: ‘Gracias a
esta lucha, las variaciones, por pequerias que
sean y cualesquiera que sea la causa de que
procedan, tienden a preservar a los
individuos de una especie y se transmiten
ordinariamente a su descendencia, dado que
son utiles a estos Individuos en sus
relaciones infinitamente complejas con los
demds seres orgdnicos y con las condiciones
fisicas de la vida. Los descendientes tendran,
a su vez, en virtud de este hecho, una mayor
posibilidad de persistir; ya que entre los
individuos de wuna especie cualquiera,
nacidos periodicamente, solo un pequerio
numero puede sobrevivir'. (Origen de las
Especies, 1859)

Esto da lugar a la Seleccion Natural,
como principio cientifico explicativo de la
evolucion biolégica: ‘He dado a este
principio, en virtud del cual una variacion,
por mds insignificante que sea, se conserva y
se perpetua si es util, el nombre de
SELECCION NATURAL, para indicar las
relaciones de esta seleccion con la que el
hombre puede cumplir. Pero /la expresion
que usa a menudo Herbert Spencer, ‘la
supervivencia del mas apto’, es mds exacta y
a veces igualmente conveniente. (EIl Origen
de las Especies, 1859)

‘Se puede decir metaforicamente que
la seleccion natural busca, en cada instante y

325



en el mundo entero, las variaciones mds
ligeras; rechaza Ilas que son nocivas,
conserva y acumula las que son mds utiles;
trabaja en silencio, insensiblemente, siempre
Y en todas partes, desde que se presenta la
ocasion, a fin de mejorar todos los seres
orgdnicos con relacion a sus condiciones de
existencia orgdnicas e inorgdnicas. Estas
lentas y progresivas transformaciones no se
dejan ver hasta que, en el curso de los arios,
la mano del tiempo las ha marcado con su
huella, y entonces nos damos tan poca
cuenta de los largos periodos geologicos que
han pasado, que nos contentamos con decir
que las formas vivientes de hoy son
diferentes a las de otro tiempo’. (El Origen
de las Especies, 1859)

A lo largo de los millones de anos de la
historia geologica, Ila vida se va
diversificando por Seleccion Natural, al igual
que las ramas de un gran arbol de la vida:

"Las afinidades de todos los seres de la
misma clase se ha representado a menudo
mediante la figura de un gran drbol. Creo
que esta imagen es muy justa en muchos
aspectos. Las ramas verdes y las yemas
representan las especies existentes; las
ramas producidas en los arios precedentes
representan la larga sucesion de especies
extinguidas. En cada periodo de crecimiento,
todas las ramas intentan extenderse en
todas direcciones y superar y matar a las

326



otras ramas y brotes que las rodean, de la
misma manera que las especies y los grupos
de especies han vencido, en todo tiempo, a
otras especies en la gran lucha por la
existencia. (El Origen de las Especies por Ia
Seleccion Natural, 1859)

Estos procesos de Seleccion Natural se
aplican de igual modo a la aparicion,
evolucion y diversificacion humanas:

"Podemos comprender asi por qué el
hombre y los demds vertebrados fueron
constituidos sobre un mismo modelo
general, por qué atraviesa las mismas fases
primitivas de desarrollo, y por qué conservan

algunos rudimentos comunes. Por
consiguiente, deberiamos admitir
abiertamente su comunidad de

descendencia,; adoptar cualquier otra teoria
es considerar nuestra conformacion y la de
los otros animales que nos rodean como una
trampa tendida a nuestro juicio. Esta
conclusion encuentra un gran apoyo en un
repaso del conjunto de miembros de la serie
animal y en las pruebas que nos facilitan sus
afinidades, su clasificacion, su distribucion
geogréfica y su sucesion geologica. Nuestros
prejuicios naturales, aquella vanidad que
condujo a nuestros antepasados a declarar
que procedian de semidioses, son los unicos
que nos impiden esta conclusion. (La
descendencia del hombre y la seleccion
sexual, 1871)

327



Darwin es capaz de plantearse en esa
época las posibles argumentaciones en
contra que iban a aparecer, sobre todo por
los partidarios de una interpretacion literal
de los primeros capitulos de la Biblia:

‘La opinion ordinaria de la creacion
independiente de cada especie no nos da
ninguna explicacion cientifica del conjunto
de los hechos. Solo podemos decir que plugo
al Creador hacer aparecer en un cierto orden
Yy sobre determinados puntos de la superficie
a los habitantes pasados y presentes del
globo; que les imprimio el sello de una
semejanza extraordinaria, y los clasifico en
grupos subordinados. Este enunciado no
nos trae ninguna enserianza nueva ni
vincula en absoluto los hechos y las leyes
entre si, ni explica nada. (De la variacion de
los animales y las plantas bajo la accion de la
domesticacion, 1868, volumen ).

Darwin reconoce que las “pruebas”
paleontologicas de la evoluciobn no son
definitivas dadas las limitaciones del registro
geoldgico como fuente de informacion sobre
la vida del pasado:

‘Por mi parte, siguiendo la metdfora
de Lyell, considero los registros geologicos
como una historia del mundo
imperfectamente conservada y escrita en un
dialecto que cambia, y de esa historia
poseemos solo el ultimo volumen, referente
nada mds que a dos o tres siglos. De este

328



volumen solo se ha conservado aqui y alla
un breve capitulo, y de cada pdgina, solo
unas pocas lineas saltadas. Cada palabra de
ese lenguaje, que lentamente varia, es mds o
menos diferente en los capitulo sucesivos y
puede representar las formas orgédnicas que
estan sepultadas en Ilas formaciones
consecutivas y que, erroneamente, parece
que han sido introducidas de repente. Sequn
este punto de vista, las dificultades antes
discutidas disminuyen notablemente y hasta
desaparecen. (El Origen de las Especies,
1859, cap. X, final)

Darwin y el origen de la humanidad

Uno de los temas mas conflictivos de
las ideas darwinistas es el del origen de la
humanidad. Habra que remontarse a la
juventud del Charles Darwin: en sus tiempos
de estudiante de Teologia en el Christ
College, fue un creyente convencido de la
existencia del Diluvio y de la creacion directa
del hombre por Dios segun la Biblia.

Pero el mitico viaje alrededor del
mundo realizado a bordo del Beagl/e entre
1831 y 1836 cambié su mente. Dios y la
creacion divina fue perdiendo fuerza en su
pensamiento. En el Origen de las Especies
por la Seleccion Natural (1859) Darwin orillo
delicadamente el espinoso asunto de las
raices de la humanidad. Solo le dedica una

329



frase: "Se hara la luz sobre el origen del
hombre y su historia”.

En los cuadernos de Darwin se
expresa como estaba convencido de que
todos los instintos, incluyendo los instintos
sociales que honramos con el término de
moralidad, han sido fruto de la evolucién.
Trataba de reducir las pautas de conducta de
la moral a una rama de la biologia.

Darwin expone sus ideas sobre Ia
Descendencia (descent, linaje) del hombre
en 1871. Es un libro extrano, porque en su
mayor parte es un tratado sobre la seleccidon
sexual. Darwin opina que la diversidad de
razas se debe a procesos de seleccion sexual:

"En la situacion social mds primitiva,
los individuos mas sagaces, los que
inventaran y utilizaran mejores armas y los
que se defendieran mejor de sus enemigos,
serian Jlos que darian Iugar a mayor
descendencia”(tomo 1:196).

El libro sobre La Expresion de las
emociones en el hombre y en los animales
(1872) iba a ser solamente un capitulo de £/
origen del hombre (1871). Este libro se suele
considerar como el germen de la moderna
Etologia (ciencia del comportamiento
comparado del animal y del humano). EI
paradigma evolutivo aplicado a las raices de
la humanidad dio lugar a enconadas
controversias en todo el mundo ante algo
que parecia escandaloso, denigrante a la

330



dignidad humana y contradictorio con las
ensenanzas biblicas y de las iglesias
cristianas. Pero los argumentos
evolucionistas eran muy débiles. Apenas
existian indicios de ese “"missing link" (el
eslabén perdido) que demostrase el
parentesco evolutivo entre hombres Yy
monos.

Este texto es ilustrativo:

"El hombre, como cualquier otro
animal, ha llegado, sin duda alguna, a su
condicion elevada actual mediante la lucha
por la existencia, consiguiente a su rdpida
multiplicacion; y si ha de avanzar aun mas,
puede temerse que debera seguir sujeto a
una lucha rigurosa. De otra manera, caeria
en la indolencia, y los mejor dotados no
alcanzarian mayores triunfos en la lucha por
la existencia que los mds desprovistos(...).
Deberia haber una amplia competencia para
todos los hombres, y los mas capaces no
deberian hallar trabas en las leyes ni en las
costumbres para alcanzar mayor éxito y criar
el mayor numero de descendientes” (De La
Descendencia del Hombre, 1871).

Pero en los tiempos de Darwin apenas
se conocian restos de humanos foésiles. Por
ello sus ideas produjeron escandalo y
confusion en muchos fervorosos victorianos.
Dentro de esta polémica surgen en los
ultimos anos del siglo XIX e inicios del XX las
sociedades antropolégicas y también Ia

331



Paleontologia Humana. Los éxitos no se
hicieron esperar y los restos de humanos
fosiles empezaron a hacer su aparicion: Java
(1891), Cro-Magnon, Sudafrica... A estos
siguieron numerosos hallazgos de fésiles de
hominidos esclarecedores unos y polémicos
otros, como el famoso hombre de Piltdown,
falsificacion que fue aceptada hasta 1953
con el uso de métodos radiactivos.

El concepto clave de Ila teoria
darwinista de la evolucion humana es el de
seleccion sexual. Para Darwin, los
humanos, al igual que los demas seres vivos,
estan sujetos a las leyes inflexibles de Ia
naturaleza y por ello, el cambio organico
irreversible esta guiado por la /ucha por la
existencia y la seleccion natural con la
supervivencia de los mds aptos. Pero la
humanidad (aunque entonces no lo podia
documentar con fésiles) aparecié en un
momento histérico por un proceso de
cambio orgdnico sin concurso de otros
elementos (Dios no aparece por ninguna
parte). Desde este punto de vista, para la
antropologia darwinista los humanos no son
otra cosa que primates mas evolucionados.

La seleccibn natural ha ido
conduciendo a la humanidad desde el
estado de primate, hasta el de salvaje, y
llegar al civilizado como estadio superior de
la evolucion. Por ello, los comportamientos
humanos (o culturales) son el resultado de

332



un proceso evolutivo biolégico regido por la
seleccion natural.

Para los grandes antropologos
darwinistas (como Morgan, Tylor, etc) por un
proceso de evolucion nacieron las grandes
instituciones culturales (familia, lenguaje, los
valores, incluso lo que se llama religion) que
van modificandose por seleccion natural y
las hace mas eficaces y adaptativas. En el
contexto de Darwin y de los antropoélogos
darwinistas hay siempre la conciencia de
que hay culturas mas evolucionadas que
otras, mas aptas para sobrevivir (como es la
de los civilizados). Por ello, suelen ser
etnocentristas y consideran al hombre
occidental, blanco, rico, varén y a ser posible
anglosajon como la flecha de la evolucion.

Charles Darwin y Ila peligrosa palabra
“evolucion”

La palabra “evolucion” es muy
ambigua en sus significados. Al usar la
palabra ‘evolucion’, los bidlogos y los
paleontdlogos hoy quieren decir que, con el
paso de largos periodos de tiempo, el
cambio irreversible y aleatorio de Ilas
frecuencias génicas de Ilas poblaciones
produce variabilidad morfolégica y genética,
diversidad de caracteres de la forma y de la
informacion genética. Esta queda
seleccionada de forma natural por Ila
supervivencia de los mas aptos y en algunos

333



casos, si hay aislamiento suficiente, aparecen
nuevas especies biologicas.

En tiempos de Charles Darwin no se
habian divulgado las novedosas ideas sobre
los mecanismos de la herencia segun los
experimentos del agustino de Brno (actual
Chequia), Gregorio Mendel. Por eso,
denomin6 como ‘descendencia  con
modificacion” a un proceso lento, gradual y
continuo de seleccion natural que suele
actuar sobre los linajes de los seres vivos a lo
largo de millones de anos dando lugar a
nuevas formas.

Es necesario hacer notar que Darwin
evitd utilizar la palabra ‘evolucion” en la
primera edicion del Origen de las Especies
(1859), y hasta la sexta edicion no la usa.
Ello tiene su explicacién: en primer lugar, en
tiempo de Darwin la palabra “evolution” era
sinbnima del proceso biolégico de
preformacionismo, por el cual el adulto
estaba prefigurado (cuando no pre-
disenado) en el proceso de desarrollo del
embrién (uno de los temas mas batallados
en el siglo XIX).

En segundo Ilugar, en tiempo de
Darwin, la palabra inglesa ‘evolution”
significaba "cambio a mejor" y la evolucién
darwiniana no tiene sentido progresionista.
Y en tercer lugar, en tiempo de Darwin, la
palabra ‘evolution”significaba algun tipo de
diseno previo de hacia déonde se encaminaba

334



algun proceso. Y esa no era la idea de
Darwin que siempre se manifesto contrario a
cualquier tipo de diserio previo, fuera divino
o natural.

Si queremos sintetizar en siete puntos
los elementos basicos del darwinismo de
Darwin podriamos afirmar lo siguiente:

1. Darwin no cree en la existencia real
de las especies. Son construcciones
artificiales, hechas por los naturalistas. La
vida forma un continuo de cambios
graduales, lentos, y al azar. Pero Ilos
naturalistas, a fin de poder “clasificar” la
realidad, han creado un sistema artificial que
es la taxonomia.

2. Esta idea evolucionista es una
adaptacion a la biologia de las ideas sociales
y politicas del liberalismo victoriano y
progresista del siglo XIX britanico, como han
afirmado muchos autores: es la libre
competencia de las iniciativas personales en
la sociedad de mercado lo que hace cambiar
de forma irreversible a la sociedad.

3. El punto de partida de toda Ia
construccion darwinista: la existencia en la
naturaleza de un desmesurada
superpoblacién. Se producen muchas mas
semillas que las que llegan a ser plantas o
arboles adultos. Se producen mas huevos
que los que llegaran a adultos y a
reproducirse. Pero no todas las semillas y
huevos son iguales. Cada una tiene su

335



variabilidad que las hace mas o menos
vulnerables a posibilidad de supervivencia.

4. Para Darwin, hay una influencia del
medio natural sobre los individuos que
nacen, de modo que puede incluso hablarse
de una cierta capacidad de herencia de los
caracteres preservados por las constricciones
del medio. En este sentido, hoy se resalta la
coincidencia de Darwin con algunos
postulados heredados del naturalista
Lamarck, cosa que niegan los
ultradarwinistas. Es el problema no resuelto
por Darwin. Fue el que motivo la crisis del
darwinismo a principios del siglo XX.

5. Para Darwin, si se Ilee
pacientemente toda su obra, la Seleccion
Natural es el mecanismo mas importante
que rige el proceso de cambio bioldgico,
pero no es el unico. De hecho, al llegar a los
humanos habla de “seleccién sexual”.

6. Para Darwin, la evolucion no
significa necesariamente “progreso natural”.
Es solo cambio irreversible. Ya Lyell e incluso
el anatomista y paleontélogo Georges
Cuvier a principio del siglo XIX habia
mostrado un “progresionismo” de formas a
lo largo del tiempo. Para Darwin, evolucion
es cambio irreversible, lento, gradual y
continuo movido por la seleccion natural.

7. Darwin postula que el progreso en
la naturaleza solo es posible cuando hay
libre concurrencia y hay una /lucha por la

336



1)

2)

3)

existencia. En esa lucha se seleccionan /los

individuos y sistemas mds adaptados para

sobrevivir, alimentarse y reproducirse. La

Seleccion Natural es solamente un

mecanismo de filtro que favorece, por tanto,

la supervivencia de los mas aptos (de los mas
adaptados).
Desde el punto de vista de la
moderna filosofia de la naturaleza:

la evolucion se presenta hoy como un
paradigma o matriz disciplinar, un
conjunto de métodos, axiomas y
propuestas de interpretaciéon del mundo
(Kuhn), o un proyecto de investigacidon
(Lakatos) o una Teoria en sentido griego
(Popper).

La evolucidon bioldgica postula que toda la
realidad natural, desde la particula mas
elemental hasta el ser humano no han
aparecido simultaneamente en el
universo. Han aparecido a lo largo de
muchos miles de millones de anos,
emergiendo unos de otros, debido a
cambios irreversibles lentos, graduales y
continuos.

Y estos procesos estan regidos
fundamentalmente por lo que Darwin
denomind la seleccion natural.

En resumen: el darwinismo supone el
hecho de Ila evolucion y un mecanismo
natural para el cambio irreversible de los
elementos (materia, atomos, moléculas,

337



sistemas estelares, seres vivos, organismos,
sistemas bioldgicos, etc.)

La expansion y evolucion de las ideas
darwinistas

A partir de Darwin se inicia la nueva
Biologia. Thomas Henry Huxley (en
Inglaterra), Ernst Haéckel y Fritz Muller (en
Alemania) fueron mas radicalmente
darwinistas que el mismo Darwin. En este
sentido, se puede decir que Darwin no era
darwinista.

El mas destacado de ellos fue Ernst
Haéckel (1834-1919). Son de él la teoria de
gastrea (todos los metazoos descienden de
un antecesor hipotético semejante al estado
de gastrula del embridén). Y junto con Fritz
Muller propone la /ey biogenética
fundamental (la ontogenia es una
recapitulacion de la filogenia). [Parece ser
que fue Meckel quien la propuso por vez
primera, pero fue Darwin quien se Ilo
atribuye errébneamente]. Entre  otros
términos acuné los de filogenia (en 18606) y
el de ecologia (aunque en un sentido
diferente al moderno). Desde los tiempos de
Haéckel, la sistematica animal y vegetal ya
no es pura taxonomia (descripcién de formas
estaticas) sino filogenético (descripcion
dinamica de los linajes evolutivos).

338



Por otra parte, los filésofos insistian en
aspectos del evolucionismo que no tenian
explicacion racional:

1. Respecto al origen de la vida: jcomo pasar
de lo inanimado a lo animado? ;Da "saltos”
por si misma la naturaleza? ;jPuede haber
saltos a "mejor"? ;Puede salir lo animado de
lo inanimado?

2. Respecto al Ilamado reduccionismo
bioldgico:;Es posible explicar lo que es el ser
humano acudiendo solo a la biologia? ;es
necesario aceptar un reduccionismo de lo
intelectual, y lo biolégico a lo fisico? ;Es
materialista el darwinismo? ;Explica el
mecanicismo reduccionista todos los
fenémenos vitales?

3. Respecto al origen de la humanidad:;Se
explica filosé6ficamente el paso del animal a
lo humano? ;Cual es el origen biolégico del
hombre? ;Hay continuidad entre Ilos
primates y los humanos? ;jHay un salto
cualitativo de lo animal a lo racional? ;Se
reduce el funcionamiento de la mente a
procesos naturales y biolégicos? (Es la
emergencia el paradigma valido?

4. Respecto al finalismo y la teleologia: ;Se
explica por mero azar la aparicion de la vida
y de lo humano? ;Hay un disefno divino del
mundo? jExiste una causa final en el
mundo? iComo compaginar azar y
necesidad?

339



5. Respecto a un Creador: La evolucion
éimplica la negacion de la necesidad un
creador? ;Hay un relojero ciego, tal como
dice Richard Dawkins? ;Es la evolucion una
prueba contra la existencia de Dios? Y por el
contrario, ;prueba la evolucion la existencia
de un Dios disehador?

6. Respecto al comportamiento humano:
icomo  explicar por darwinismo el
comportamiento cultural y moral? (Es un
simple mecanismo selectivo? Lo explica
todo Ila Seleccion Natural darwinista? ;Se
deduce la experiencia religiosa de Ia
Seleccion Natural?

Las implicaciones sociales de las ideas de
Darwin

Desde el comienzo, las ideas de
Darwin fueron muy bien acogidas por
determinados pensadores y socidlogos
librepensadores y liberales. Entre las ideas
filosoficas, sociolégicas y politicas del
liberalismo, hay una simbiosis de las que
ambos se nutrieron y reforzaron. En un
mundo de libre competencia es el mas
dotado el que sobrevive y esa defensa de la
libertad del individuo es lo que favorece el
progreso social y biologico. ElI darwinismo
daba un fundamento de “ley natural” a la
libre competencia.

Pero también la explicacion
materialista del mundo, con su autonomia y

340



progreso fueron acogidos muy bien por
Marx y Engels para una explicacidon
materialista del mundo. Al parecer, Marx
envié a Darwin en 1867 un ejemplar de E/
Capital (que nunca leyé porque no sabia
aleman).

Que duda cabe que el darwinismo
prestaba su justificacion cientifica a muchas
ideas de entonces. Asi, el darwinismo
permite extrapolar los fenémenos biologicos
a la sociedad. Las leyes naturales deben ser
leyes sociales. Herbert Spencer (1820-1903)
es el creador de la palabra evolucion en el
sentido en que la empleamos hoy. Se
convirtié en simbolo del matrimonio entre
biologia y sociologia. (Hoy sus ideas han
reaparecido con la Sociobiologia de Edward
O. Wilson; y las tesis de Richard Dawkins en
El gen egoista, El Relojero ciego vy,
ultimamente, en E/ espefismo de Dios,
publicado en Espana en 2007).

Por otra parte, el proceso de Ila
Seleccion Natural, interpretado como Ia
supervivencia de los mas aptos,
proporcionaba un medio para explicar los
procesos sociales. El economista politico
William Graham Sumner (1840-1910) vio la
sociedad como el producto de la lucha social
en la que cada hombre, en la prosecuciéon de
su propio bien, sélo puede lograrlo a
expensas de los demas. El darwinismo social
justifica la doctrina de Adam Smith de la

341



“mano invisible”: si se deja todo a la iniciativa
privada, toda Ila sociedad se acopla
perfectamente.

La imagen del mundo natural que
dibuja Darwin, aplicada a la realidad social,
define un mundo auténomo, que se explica
a si mismo. Un mundo que, al evolucionar de
acuerdo con sus propias leyes naturales, deja
fuera la hipotesis y la necesidad de un Dios
trascendente. Darwin no es ateo. Pero si es
agnostico. Dios, si es que existe, no es
necesario. El origen, diversificacion y
evolucion de los seres vivos (y por ello, del
ser humano) no solo no demuestra la
necesidad de un Dios, sino que tampoco
necesita de la hipoétesis Dios para funcionar.

La oposicidn de los cientificos

Pero el darwinismo tuvo también
desde el comienzo sus detractores. Las ideas
de Darwin fueron bien acogidas entre
algunos sectores anglosajones, como
Thomas Henry Huxley (1825-1895), el
“bulldog de Darwin”, desde 1860. Es el
primero que se atreve a hablar de la
descendencia del chimpancé en 1863 en
Man place in Nature.

Pero desde el comienzo, las ideas de
Darwin fueron rechazadas por gran parte de
la comunidad cientifica, formandose un
frente antidarwinista fuerte: asi, Darwin
acudié al prestigioso anatomista Richard

342



Owen, para que estudiase los esqueletos
fosiles traidos de América. Pero éste, que era
feroz antievolucionista, ataco muy
duramente y con argumentos las ideas de
Darwin. Por otra parte, en EEUU, Darwin
tuvo la animadversion del prestigioso
geodlogo Louis Agassiz, y en Alemania, la
oposicion de Kélliker, von Bauer, Wigand, y
otros.

En Francia (un pais tradicionalmente
muy lamarkista), Darwin tuvo la oposicion,
entre otros, de Claude Bernard y Louis
Pasteur. La zoologia francesa seguia a Cuvier
y si habia algo de cambio, este era vitalista y
lamarkista. Hasta 1888 no se hablaba de
“evolucion” en la Sorbona, pero la explicaba
Guiard (1846-1908) que hablaba mas de
Lamarck que de Darwin. Sus clases se
inclinaban por la explicacion “ambientalista”
(es el medio ambiente quien produce la
transformacién de las especies) y usa el
término “transformismo” en Ilugar de
“evolucionismo”. Gran parte de las criticas de
la ciencia francesa iban contra el concepto y
la funcién de la Seleccion Natural.

Aun asi, en 1909, con ocasion del
centenario del nacimiento de Darwin, se le
tributaron en muchos paises grandes
homenajes. Y en Espana fue nombrado
Miembro de Honor de la Real Sociedad
Espanola de Historia Natural.

343



El eclipse del darwinismo

Muchos creen que la entrada de las
ideas de Darwin en el mundo de la ciencia y
de la sociologia fue sencilla. Todo Ilo
contrario. Entre 1860 y 1900 tienen lugar los
primeros debates sobre el evolucionismo
darwinista. Hay debates filosoficos,
teologicos y cientificos.

Todo se inicia cuando hacia el ano
1900, y por tres caminos diferentes, DeVries
(holandés), Correns (aleman) y Tschermak
(austriaco) ‘redescubren” las leyes de
Mendel sobre la herencia. Los experimentos
del genial agustino con los guisantes
mostraban que la herencia de los caracteres
se hacia "sin mezcla" y de forma discontinua.
iCémo armonizar el evolucionismo
gradualista de Darwin, segun el cual la
herencia y cambio organico tenia un
caracter gradual con las experiencias de
Mendel?

Los problemas aumentan con los
descubrimientos de la base material de la
herencia en los cromosomas (debidos a
Morgan y sus estudios sobre la mosca del
vinagre, la Drosophyla), asi como con la
aparicion del concepto de "mutacion”: jcomo
compaginar la mutaciéon -que es discontinua,
como mostraban las moscas mutadas - y las
evolucion -que es gradual y continua?

La solucibn momentanea a estas
preguntas llegoé cuando hacia los anos 20 se

344



inicia la aplicacion de los calculos
estadisticos a las ciencias de la naturaleza. La
bio-matematica nhace como cuerpo doctrinal,
y de las aportaciones de bidlogos y
matematicos nace el llamado
Neodarwinismo: una reinterpretacién de las
ideas de Darwin a la luz de las matematicas
para superar la aparente contradiccion entre
Genética y Evolucion.

La crisis del darwinismo crece cuando
se desarrollan las ideas del mutacionismo
por parte de Hugo de Vries y Bateson. Para
ellos, la "mutacidn” es una alteracion
aleatoria o inducida de los cromosomas que
provoca cambios bruscos en la expresion de
los caracteres. "La Seleccién Natural no crea
nada, solo criba lo creado”, decia de Vries.

Las Teorias alternativas al darwinismo

En los primeros aros del siglo XX no
tardan en cobrar fuerza algunas teorias
alternativas al darwinismo que pretenden
explicar mejor los cambios en las especies.
Asi, reaparecen concepciones biologicas de
tipo lamarckista y neolamarckista. Estos
defienden que los caracteres adquiridos por
uso y desuso de los 6érganos pasan a los
descendientes. Se heredan.

Para ellos hay un “transformismo” en
las especies debido a las modificaciones,
producidas por los cambio en el medio, de
forma natural o artificial y son las que dan

345



lugar a variaciones correlativas en el
patrimonio hereditario).

Desde finales del siglo XIX hasta bien
entrado el siglo XX (y posiblemente en el
siglo XXI) algunos naturalistas adoptaron la
idea de la evolucion, pero no el mecanismo
de “variacion aleatoria” y la “seleccidon
natural”. Como escribié el novelista Samuel
Butler, amigo al principio de Darwin y luego
sarcastico oponente, “el darwinismo
desterraba la Mente del universo”, destruia
el diseno inteligente y negaba la posibilidad
de transmitir a las generaciones futuras el
acervo de los logros culturales y cientificos
(que no se explican por seleccion natural).

Los neolamarckistas se consideraban a
si mismos portadores de esperanza e
inspiracion, el antidoto de lo que el fisico sir
John Herschel Ilamaba Ila “ley de Ila
confusién darwinista”. Entre ellos estaban el
dramaturgo George Bernard Shaw y el
filbsofo Henri Bergson y su escuela tan
prestigiosa en Francia.

Quince anos mas tarde, dos afamados
cientificos recogieron el estandarte de
Lamarck: el experimentalista austriaco Paul
Kammerer (1880-1926) y el idedlogo
soviético Trofim Lysenko, en los anos treinta
del siglo XX, que hizo retroceder casi medio
siglo la genética rusa. Todos ellos creian que
la herencia lamarckista de los caracteres
adquiridos por uso y desuso en interaccion

346



con el medio era la verdadera base de la
evolucion y se mantuvieron firmes frente a la
nueva genética mendeliana.

Kammerer public6 muchos trabajos
sobre evolucion de anfibios (salamandras,
tritones y sapos). Bajo determinados
cambios ambientales decia haberles hecho
modificar caracteres que pasaban a los
descendientes. Pero cuando los expertos
demostraron que habia “falsificado” sus
experimentos, se suicidoé en 1926.

Por su parte, Trofim Lysenko,
agrobnomo soviético, en 1929 inicia los
trabajos sobre “vernalizacion” de los
cereales: haciendo varias algunos factores
ambientales lograba un mayor crecimiento
de las plantas. Amparado por el stalinismo,
logra que en Rusia se prohibiera la genética
mendeliana como burguesa. La Illamada
“nueva genética dialéctica” dominé hasta la
muerte de Stalin en 1953. Lysenko es
entonces apartado y fallece en el olvido en
1976.

Entre los partidarios del
neolamarckismo, el cientifico mas conocido
es Paulov. Sin embargo, algunos biélogos se
opusieron frontalmente a estas propuestas,
como \Weissmann (al que se considera
ultradarwinista) y posteriormente todos los
mutacionistas.

347



Todos los maestros tienen discipulos mas
radicales

Algunos de los entusiastas seguidores
de Charles Darwin, llevaron al extremo la
devocion a su maestro yendo mucho mas
lejos que éste en sus propuestas. Tal es la
postura del ultradarwinismo: la postura que
mantiene de forma intransigente que sdlo la
Seleccion Natural darwinista explica el
cambio organico irreversible a lo largo de los
tiempos geologicos. Niegan que el ambiente
tenga alguna funcion en el proceso
evolutivo.

Esta teoria esta unida al nombre del
bidlogo August Weissmann (1834-1914) que
fue profesor de Zoologia en Friburgo
durante mas de 50 anos. En 1885 publica un
trabajo en el que establece la distincidn
entre “germen” (células germinales) y “soma”
(células del organismo). EI germen cambia
espontaneamente y es el vehiculo de los
caracteres que se heredan. Pero los cambios
en el soma no se heredan. Por tanto, niega
la posibilidad de herencia de cualquier
caracter “adquirido” durante la vida. Para el
ultradarwinismo, la Seleccion Natural es el
unico proceso que explica la evolucion.

Por otra parte, en estos primeros anos
del siglo XX aparecen los partidarios de las
grandes mutaciones como unica explicacion
del cambio  biolégico. El  llamado
macromutacionismo es una de las

348



tendencias contrarias al darwinismo. Sus
tesis cientificas proceden del genetista
aleman Richard Goldschmidt (1878-1958).
Este no cree que cambios continuos, lentos y
graduales de los linajes de los seres vivos y la
selecciéon natural explique la aparicion de
especies y taxones superiores.

En 1940 (una vez que habia huido a
EEUU desde Alemania debido a la represion
de los nazis sobre los judios), publica 7he
Material Basis of Evolution (La Base material
de la Evolucion). Aunque reconoce que hay
acumulacion de cambios constantes en las
poblaciones (microevolucion), cree que ese
mecanismo es incapaz de explicar Ia
especiacion.

Para Goldschmidt, entre las especies
hay “vacios morfolégicos” que solo pueden

explicarse por grandes saltos
(macromutaciones) que dan Ilugar a
“monstruos prometedores” (promising

monsters). Y algunos de estos son
biolégicamente viables dando Iugar a
nuevas especies. Es un mecanismo de
macroevolucion.

Sera necesario esperar a los anos 40
del siglo XX para encontrar la recuperacion
de las ideas de Darwin.

349



350



22

La construccion moderna del
paradigma evolucionista:
lesta superado el evolucionismo?

Algunos cientificos de Ila primera
mitad del siglo XX creian que habia que
enterrar a Darwin y a sus teorias. Se
consideraba anticientifico y contrario a las
teorias bioldégicas de moda basadas en la
genética y las mutaciones. Pero Darwin
habia abierto una brecha que nunca se cerro
del todo.

Bastaban algunos datos nuevos para
reconstruir el paradigma bajo aspectos
diferentes. Bien es verdad, que hubo
seguidores de Darwin que permanecieron
fieles a la herencia del maestro, aunque
intentaron incorporar algunas de las
innovaciones cientificas de la época.

Asi, a finales del siglo XIX, en plena
crisis del darwinismo, aparecen nuevas ideas
que fecundaran las tesis de Darwin. Estas
reaparecen gracias al movimiento
eugenésico que pretendia la mejora de la
raza humana. Los primeros éxitos del
movimiento eugenésico se deben a Francis

351



Galton (1822-1911), un hombre rico y
aficionado a las matematicas, que era primo
de Darwin; y a Karl Pearson, filésofo
positivista y matematico. Ambos aplicaron
las técnicas estadisticas a la Dbiologia y
abriran una puerta al nacimiento del
movimiento cientifico del nheodarwinismo en
los anos 30 del siglo XX.

En 1905, George Romanes, seguidor
de las ideas de Darwin en el campo de la
psicologia animal, acuné el término
neodarwinismo, para describir la teoria de la
seleccién natural enriquecida con la creencia
en la transmision de algunos caracteres
adquiridos en circunstancias especiales (lo
que se suele llamar el neolamarckismo débil).
Para ellos, lo que evoluciona no son los
individuos sino la poblacion, y por ello es
necesario incorporar técnicas estadisticas.

Romanes creia que Weissmann y
Mendel tenian razén en sus ideas de la
discontinuidad del “plasma germinal” y que
habia que buscar un entendimiento, una
armonia entre estas ideas y las de Darwin a
través de la biologia cuantitativa.

Tres seran las obras que marcan la
posibilidad de concordismo entre mutacion y
Seleccion Natural: The general Theory of
Natural Selection (La teoria general de la
Seleccion Naturall de Ronald A. Fisher
(1929); Genetic de Sewall Wright (1931); y

352



The causes of Evolution (Las causas de la
Evolucion) de John B. S. Haldane (1932).

“Toda variacion -concluyé triunfante
Haldane - debe pasar por el tribunal de la
Seleccion”.

La Teoria sintética de la Evolucion o Nueva
Sintesis

Por los anos 30 se introduce Ila
genética de poblaciones en el pensamiento
cientifico y aparece la Illamada “"Nueva
Sintesis” o "Teoria Sintética de la Evolucion”.
Se suele considerar a  Theodosius
Dobzhanski (1900- 1975) como el "padre” de
la nueva sintesis, al publicar en 1937 Genetic
and the Origin of the Species . A estas ideas
se unen el zoologo Julian Huxley, el
ornitoélogo Erns Mayr, los botanicos Stebbins
y Grant, el geneticista Ford y el paleontélogo
Georges Gaylord Simpson (1902-1985),
entre otros.

Tras la publicacion de la obra de
Darwin, los debates y las polémicas ocupan
todo el final del siglo XIX. Pero con el cambio
se siglo llegé la crisis. La “crisis" del
darwinismo se produce por el avance de la
genética -y sobre todo con Ila teoria
cromosomica de la herencia de los caracteres
adquiridos. Los bidlogos se preguntaban:
écomo compaginar la existencia de Ia
Seleccion Natural (que es un proceso

353



gradual) con las Mutaciones (que son
discontinuas)?

La llamada T7eoria Sintética de Ila
evolucion intenta armonizar tres factores
que hasta entonces se consideraban
irreductibles con las ideas de Darwin:

1) Las mutaciones (o cambios de diversa indole
en Jlos cromosomas, O mas
concretamente los cambios de
composicion y de ordenacién de los
genes)

2) La Seleccion Natural, es decir, el éxito
diferencial de los nuevos caracteres
que depende de la presion selectiva
del medio sobre el desarrollo y
funcionamiento de los organismos.
Dan mucha importancia a la presion
selectiva en los primeros estadios del
desarrollo embrionario (constricciones
del desarrollo). Las mutaciones son
causa, y el medio actua como
condicionante.

3) Los mecanismos de aislamiento (tanto
geografico, como etologico, como de
otro tipo). Es una condicién negativa
de la evolucion (que ya habia
enunciado Wallace en 1858): cuanto
mas pequena es la poblacion y mayor
es el aislamiento y mas continuado
sea, la posibilidad de cambio evolutivo
continuado en el tiempo es mayor. Ya
que la hibridacién tiende a enriquecer

354



mas genéticamente una especie y
hacer mas estable, so6lo aparecen
nuevas especies si se confinan los
nuevos mutantes en un medio
favorable y endogamico (Vavilov) La
fragmentacion del ambiente

(geografico o ecolégico) favorece la

diversificacion. Estos fenomenos son

frecuentes en la insularidad (como
estudié Darwin en las islas Galapagos)

o en las barreras geograficas o

ecologicas (como sucedio en la Europa

cuaternaria, o en la evolucion de
especies en América del Norte y del

Sur)

La expresion Sintesis moderna la
acuno en 1942 el zodlogo britanico Sir
Julien Huxley, nieto del bidlogo Thomas H.
Huxley, principal seguidor de Darwin. La
Sintesis Moderna es el resultado de Ia
convergencia de tres disciplinas: la genética,
la paleontologia y zoologia.

Los esfuerzos individuales de cada uno
de estos, confluy6 en el famoso Congreso de
Princeton (celebrado en esta Universidad
norteamericana en enero de 1947). Este
Congreso culminé con un acuerdo general
entre las diferentes disciplinas biolégicas y
paleontologicas convertidas al "pensamiento
poblacional”: la genética de poblaciones.

En el Congreso de Princeton se
decidio, entre otras cosas, la publicacion

355



2)

3)

4)

(que aun pervive) de la revista Evolution
(Evolucion), en la que se publicarian todos
los trabajos cientificos en curso en esta
materia.

Las bases ideoldgicas de la revista se
establecen sobre una serie de acuerdos
sobre los que desarrollar la nueva teoria:

la concordancia general con las
tesis mas basicas del pensamiento de
Darwin,

la adicibn del concepto de
mutacion como causa del cambio organico,

el rechazo de las ideas
neolamarckistas de la herencia de los
caracteres adquiridos en el soma,

y la aceptacién de la paleontologia
como registro historico de que la evolucién
es un cambio que se puede medir, de
caracter gradual, de las frecuencias génicas
en una poblacién, regido por la Seleccion
Natural.

La aportacion de G. G. Simpson y de la
paleontologia a la elaboracion de la Nueva
Sintesis (1949)

No puede ser entendido en su justa
dimension el nacimiento de la NMueva Sintesis
si no se considera la aportacion del
paleontdlogo George Gaylord Simpson.
Entre sus trabajos mas consistentes e
influyentes esta E/ sentido de la evolucion
(publicado en 1949).

356



Las ideas desarrolladas por Simpson
en £/ sentido de la Evolucion, hay que
buscarlas en un libro anterior: 7Tempo and
Mode in Evolution (Tiempo y Modo en la
Evolucion). Simpson muestra en este texto la
posibilidad de documentar con argumentos
paleontologicos (los datos del registro fosil)
la hipotesis postulada por Dobzhansky: la
evolucion consiste en la acumulacion
gradual y seleccion natural de las pequenas
variaciones (es decir, de genes mutados) que
aparecen por azar en el seno de las
poblaciones animales o vegetales.

La lectura de este ensayo influyo
notablemente en Dobzhansky que no dudé
en llamar a Simpson al grupo que elaboraba
la nueva sintesis evolutiva. Nunca hasta
entonces se habian tomado tan en serio los
argumentos paleontoldgico

Dobzhansky y su escuela estudiaron
experimentalmente la accidn de la seleccidon
natural darwiniana en la poblaciones de
mosca del vinagre (Drosophyia)
provenientes de diversos origenes
geograficos. Simpson, como paleontdlogo,
acudié a los datos archivados como foésiles
en las rocas. Por su formacion, dedicé su
interés fundamentalmente a los mamiferos
terrestres y especialmente a los caballos de
la era Terciaria (desde hace unos 40 millones
de anos). Precisamente en los Estados

357



Unidos y en Sudamérica encontré un
material excelente.

Para Simpson, no existe wuna
“tendencia” a evolucionar. Niega por ello
una de las tesis que hasta entonces habian
mantenido los paleontologos: la ortogénesis.
Para él, los patrones de la evolucion del
linaje de los caballos desde hace 40 millones
de anos se explican por el mantenimiento de
la seleccién natural debido a cambios en las
condiciones ambientales mas que en
pretendidas propensiones inmanentes.

Asi, en paleontologia, Simpson
constata y puede medir que la evolucion
procede, como afirma Ila genética de
poblaciones, por Ila aparicibn de una
pequena variacion genética que invade, a lo
largo de las generaciones sucesivas, ciertas
poblaciones, conduciendo a la
diferenciacion gradual de especies nuevas a
partir de especies ancestrales.

Nuevas perspectivas en la evolucion

La teoria de la Seleccion Natural de
Darwin y la de la Teoria Sintética supone que
las variaciones “utiles” para la supervivencia
(desarrollo, supervivencia, reproducciéon) se
imponen en una poblacion. Es el paradigma
del lobo de “Caperucita roja”: estos dientes
son para.. Todo tiene una finalidad y en
funcion de ella se seleccionan los caracteres
mas utiles o aptos. La adaptacion es siempre

358



un proceso de éxito reproductor de los mas
utiles.

Pero algunos naturalistas hablan de Ia
aparicion de caracteres nuevos que no son
necesariamente e inmediatamente utiles. No
significan de entrada ninguna ventaja
adaptativa. Serian “no adaptativos o
neutros” y el proceso, segun el paleontélogo
Stephen Jay Gould, se Illamaria de
“exaptacion” en lugar de “ad-aptacion”.

Es curioso notar que, a pesar de haber
derribado con facilidad los argumentos
favorables a un plan o “diseno” en la
naturaleza, Charles Darwin parecio
desconcertado por las criticas que sugerian
que la evolucion podia ser incluso mds
aleatoria de lo supuesto por él. Por ello, a
partir de la tercera ediciéon de E/ Origen de
las Especies por la Seleccion Natural
(aparecida en 1861) comenzé a conceder
mas espacio a una concepcion pluralista de
la evoluciébn, de modo que la Seleccion
Natural paso a ser s6lo un mecanismo entre
otros para explicar el hecho incuestionable
evolutivo. El que fuera iniciador con Dawin
de la moderna teoria evolutiva por Ia
seleccion natural, Alfred Russell Wallace,
comenzé a preocuparse por el giro en el
pensamiento que veia en su amigo. Incluso
el mismo Wallace habia hecho evolucionar
su propio pensamiento.

359



Frente al pensamiento abiertamente
materialista y biologicista de Darwin sobre
los origenes y la evolucion de la humanidad,
encontramos el pensamiento religioso-
mistico de Alfred R. Wallace (1823-1913).
Después de una extensa vida cientifica y de
haberse anticipado en la formulacién a las
ideas darwinistas de Ila Ilucha por Ia
existencia y la seleccién natural, hacia 1866
fue tendiendo hacia el espiritismo y trato de
darle un fundamento cientifico.

En 1889, pocos anos después de la
muerte de Darwin (acontecida en 1882)
\Xallace publicé su propia version de la
teoria evolutiva. Este libro, al que tituld
irbnicamente como Darwinism, instaba a
que se volviera a la version original de Ila
teoria conjunta de 1858, y se alegré cuando
en las resefnas de la época se le taché como
“mas darwinista que Darwin”: la Seleccion
Natural era el unico mecanismo explicativo
del hecho evolutivo.

Pero también Wallace fue haciendo
evolucionar su propio pensamiento. En los
ultimos anos de su vida (en 1910) publicé un
libro resumen de su pensamiento desde
1869 cuyo titulo es suficientemente
significativo: E/ mundo de /a vida: una
manifestacion de un poder creador, una
mente directora y un ultimo propdosito,
donde expone sus ideas de que la ciencia
muestra la existencia de una inteligencia

360



suprema que todo lo gobierna. Ese poder
empuja la evolucion en su sentido
ascendente.

Pero Wallace no tuvo Ia ultima
palabra. Tras su muerte, la sintesis entre el
darwinismo y la genética mendeliana
realizada en las primeras décadas del siglo
XX, renovo entre los expertos en genética de
poblaciones el interés por la posibilidad de
existencia de “rasgos” o “caracteres” neutros,
sin valor adaptativo.

En 1932, el genetista John Burdon
Sanderson Haldane (1892-1964) llegé a la
conclusion de que “un numeroso grupo de
caracteres [de animales y vegetales] no
muestran senal alguna de poseer valor
selectivo; ademas se trata precisamente de
los caracteres que permiten a un
taxonomista distinguir una especie de otra
[y por tanto, sin valor filogenético]” (7he
Causes of Evolution. Londres, Longman).

Sin embargo, pocas décadas después,
varios bidlogos de Oxford demostraron lo
contrario: que muchos caracteres
considerados entonces “neutros” poseen, de
hecho, valor selectivo. Y lo descubrieron en
concreto mediante experimentacion, no de
manera especulativa. Esta linea es la que
conduce a una de las teorias evolutivas mas
polémicas: el neutralismo.

361



El neutralismo de Kimura

En la década de los sesenta del siglo
XX, con los nuevos hallazgos relativos a la
enorme variabilidad genética en Ilas
poblaciones naturales, volvié a surgir una
“escuela neutralista”. Los investigadores J. L.
King vy, sobre todo, Motoo Kimura
mantuvieron que, si la evolucion no se
asemejaba a wun viaje planeado de
antemano, con un destino previsto, si podria
parecerse a un “paseo al azar” —una vuelta
dada en una u otra direccion, sin otro motivo
concreto que las contingencias de su historia
-. La “casualidad” (el azar, la contingencia) y
la seleccidén configuran los organismos, pero
éien qué proporciones? El debate sigue
abierto para inspirar nuevos proyectos de
investigacion.

El paleontélogo Stephen Jay Gould
(fallecido tempranamente en 2002) en su
ultimo trabajo sobre Darwin y el darwinismo,
cita sus propias reflexiones e investigaciones
sobre el caracter inicialmente “ex-aptativo”
de muchos de los caracteres que aparecen
por azar en una poblacién actual o fosil.
Estos caracteres, que aparecen al azar, no
tienen inmediatamente una funcionalidad.
Con posterioridad, un cambio en el
ecosistema, les hara ser utiles para
sobrevivir.

362



Los paleontélogos criticones: el debate entre
gradualismo y equilibrios intermitentes

La paleontologia, como ciencia cuya
racionalidad estriba en incorporar Ila
dimension del tiempo geoldgico, ilumina
algunos de los aspectos de los conceptos
bioléogicos de Ia evolucion. Estas
aportaciones de la paleontologia al debate
sobre el medio ambiente se refieren a cuatro
aspectos fundamentales:

1) en primer lugar, desde el punto de
vista de la paleontologia evolutiva, y por ello
desde la Biologia evolutiva, el paradigma
que mejor expresa hoy los datos del registro
fosil es el Paradigma evolutivo. Todos los
sistemas biolégicos evolucionan, cambian de
forma irreversible a lo largo del tiempo. La
capacidad de carga de todo sistema
biolégico (poblacion, ecosistema, genoma)
es grande y tiene una respuesta flexible a las
modificaciones del medio ambiente.

2) En segundo lugar, los
paleontdlogos postulan que los cambios
bioléogicos no son siempre graduales y
continuos (como quiso hacernos ver un
darwinismo excesivamente reduccionista).
Los procesos evolutivos tienen frecuentes
cambio de “ritmo” evolutivo, tal como ponen
de manifiesto los defensores del equilibrio
intermitente. Cuando la presion de carga
ambiental sobre el sistema supera su
capacidad, se produce una “crisis” bioldgica

363



de consecuencias imprevisibles. Esta puede
desembocar en la extincion total o global de
uno o muchos taxones, o a la emergencia
contingente de nuevos fenotipos que antes
no eran viables.

3) En tercer lugar, la adecuada
interpretacion del registro fésil muestra que
a lo largo de los tiempos geologicos siempre
existieron procesos de evolucion bioldégica
ligada a la extincidon de las especies. En unas
ocasiones, esta extincion facilita |Ia
sustitucion de unas especies por otras (la
llamada extincion de fondo), mientras que
en otras, los momentos de extincion se
concentran asimétricamente (el efecto es lo
que se denomina extincion en masa).

4) La cuarta aportacion de Ia
paleontologia evolutiva al debate biolégico
y filosofico de la evolucion de las especies se
refiere a los efectos de las extinciones. La
paleontologia muestra que las extinciones
no siempre han sido un elemento negativo
para la biosfera. Incluso algunos autores
como el profesor David Raup, hablan de que
"la extincion es una bendicion”y se pregunta
si es un problema de “bad luck or bad genes”
(mala suerte o malos genes). Dicho de modo
caricaturesco -y parafraseando al economista
Francis Fukuyama - los dinosaurios “creian”
que con su crisis habia llegado "el fin de la
historia”. Sin embargo, hoy sabemos que su
extincion favorecio, de alguna manera, la

364



radiacion de los mamiferos. Gracias a que
hay extincion, hay evolucion.

La evolucion bioldgica gradualista, jes una
teoria en crisis?

El modelo clasico de “evolucion
gradualista” heredado de E/ Origen de las
Especies por la Seleccion Natural (Darwin,
1859) esta sometido hoy a una profunda
revision. Por los anos 30 se introduce la
genética de poblaciones en el pensamiento
cientifico y aparece la llamada Nueva Sintesis
(en 1942, con J.H. Huxley) o Teoria Sintética
de la Evolucion (unos anos antes, en 1937).
Este es el modelo dominante en el campo de
las ciencias bioldgicas: la evolucibn como
proceso lento, gradual y continuo. No se
trata de volver a las caducas ideas de Cuvier
de principios del siglo XIX. Se trata de
cuestionar, sobre todo, uno de los pilares
basicos del evolucionismo darwinista
convencional: el gradualismo. Para Darwiny
sus seguidores todo el proceso evolutivo se
puede explicar como un proceso lento,
gradual y constante a lo largo de millones de
anos.

Sin embargo, los paleontdlogos han
mostrado muchos casos en los cuales ese
ritmo lento, gradual y continuo no aparece
deducirse de los datos del registro fosil. En
estos ultimos anos crece la ofensiva desde lo
que algunos denominan neocatastrofista.

365



Los recientes avances en la epistemologia de
la paleontologia han planteado |Ia
posibilidad de una profunda revision del
paradigma dominante en la comunidad
cientifica. Algunos se preguntan si nos
encontramos en el umbral de un nuevo
paradigma en el sentido kuhniano, como
han sefnalado los paleontélogos Roger Lewin
en la revista Sciencey Stephen Jay Gould en
Paleobiology.

El modelo ortodoxo darwinista logro
responder de modo mas simple a muchos de
los problemas suscitados por las ciencias de
la Naturaleza desde los presocraticos hasta
el siglo XX. Pero por los anos 70 se suscitan
nuevos interrogantes, surgidos de una
nueva epistemologia interpretativa del
registro fosil. El trabajo de Eldredge y Gould
de 1972 sobre el patron evolutivo del
equilibrio intermitente, suscitdé ardorosas
controversias en el seno de la comunidad
cientifica de paleontélogos y neontélogos.

Segun este modelo, los procesos de
evolucion no siempre son rigurosamente
graduales. Hay momentos en la vida
geolégica de una especie que ésta
permanece casi sin evolucionar durante
millones de anos. Y luego, en un espacio de
tiempo relativamente corto, se produce la
sustitucion de esta especie por otra. Parte de
esta controversia esta contenida en el libro
de Anthony Hallam, Patterns of Evolution

366



[Patrones de la Evolucion], en el que
debaten los patrones evolutivos de diversos
grupos de organismos fosiles, desde los
primeros metazoos a los mamiferos.

Los paleontélogos entran en el debate
filoséfico-cientifico

Los paleontdlogos han suscitado el
debate de tres cuestiones basicas que, en
opinion de Lewin y Gould, como se ha dicho
mas arriba, modifican el paradigma del
darwinismo gradualista. Estas cuestiones
son:

1) La historia de la vida ;tiene
direcciones definidas?, es decir: dado el
caracter historico del desarrollo de la vida
sobre la Tierra, ;se puede afirmar que la
diversificacion de animales y plantas a lo
largo de los tiempos geoldégicos goza de
"direcciones” o “tendencias” privilegiadas?
En el caso de la extincion de las especies
biolbégicas, ;existe una direccionalidad en el
hecho de la evolucion?

Estas preguntas atraviesan la historia
de las Ciencias de la Naturaleza desde sus
comienzos expresandose de modos muy
diferentes. Existe, sin embargo, una antitesis
de posturas subyacentes siempre a Ila
discusion, que se pueden clasificar de modo
general en direccionistasy no direccionistas.

Hoy los Illamariamos (usando Ia
expresion de Gould, 1991) teleologicos y

367



contingentistas. Esta antitesis surge ya en el
corazébn mismo de las explicaciones
catastrofistas y gradualistas en la geologia y
la biologia de los siglos XVIII y XIX. Para el
paradigma catastrofista clasico, la aparicion
y desaparicion (extincion) de animales y
plantas a lo largo de los tiempos geologicos,
tal como manifiesta el registro foésil, debe
interpretarse como el resultado de
catastrofes cosmicas periodicas que
extinguen la vida, seguidas de "creaciones”
de nuevas formas diferentes a las anteriores.

Dentro del paradigma darwinista, en
los ultimos anos del siglo XIX y primera mitad
del siglo XX, las posturas vuelven a aparecer
bajo la forma de "finalismo” y
"ambientalismo”. Osborn acufa el término
"aristogénesis” para expresar la "direccion
inevitable" hacia la que se dirige la vida. Los
darwinistas, y los modelos actuales, insisten
en que la evoluciébn no significa mas que
cambios  irreversibles debido a |las
canalizaciones de los procesos de cambio
morfolégico debido a la presion del medio
externo sobre la norma de reaccion del
genoma.

2) ¢(Cual es el motor del cambio
organico? (Es el ambiente el unico Yy
principal responsable de la evolucion, o el
cambio surge de alguna dinamica interna a
la vida? iExplica la Seleccion Natural
darwinista todos los procesos evolutivos?

368



éEs la extincion de los seres vivos una
respuesta de la incapacidad de la Seleccion
Natural? También estas preguntas
atraviesan sin respuestas convincentes los
diversos paradigmas explicativos. En los
tiempos pre-evolucionistas, el debate se
centraba en la importancia que para la vida
podian tener los cambios geoloégicos y
ambientales en la evolucién y extincion de
las especies.

Asi, Buckland y Lyell (direccionalista el
primero, no direccionalista o estacionario el
segundo) coinciden en afirmar que las
alteraciones en el medio fisico proporcionan
el impetu primero para el cambio organico.
Un catastrofista convencido, como Agassiz,
arguia que la vida cambia debido a su propia
dinamica interna, nunca por modificaciones
debidas al medio ambiente. No existe, pues,
para él nada equivalente a la Seleccidon
Natural.

Estas posturas se reencuentran en las
nuevas sintesis evolutivas. Ha sido Valentine
quien ha ‘resucitado” el viejo debate entre
"ambientalistas” e "internalistas” en defensa
de los primeros. Este debate sigue vivo hoy
en los nuevos paradigmas evolutivos.

3) ¢Cual es el ritmo, la velocidad de los
cambios, el "tempo” del cambio organico? La
evolucion y la extincion de las especies
biolégicas, ;es un proceso lento, gradual,
determinista, inflexible, continuado, a lo

369



largo de la historia geolégica, o mas bien el
ritmo de la evolucion y extincion es
cambiante, contingente, esporadicamente
mas rapido con largos periodos de
estabilidad? Es necesario resaltar aqui la
figura de Charles Lyell, defensor de un
gradualismo inflexible como unico camino
para aplicar el actualismo de Hutton. En el
polo opuesto se situan los catastrofistas
clasicos y también las posturas
neocastrofistas de muchos paleontélogos
que han resaltado la importancia que tienen
los periodos de concentracidon de extincion.

lEsta emergiendo un nuevo paradigma
cientifico de la evolucidn biolégica?

Desde el ambito filosofico, se describe
la evolucion de muchas maneras: como un
paradigma totalizador, un programa de
investigacion, un imaginario social, un
sistema cultural. Dentro del campo de la
moderna paleontologia de la paleobiologia
(tal como hizo Stephen Jay Gould) surgen
posturas cientificas mucho mas humanistas.
No solo dedican su tiempo a investigar sobre
los procesos naturales, sino que su mayor
interés se apoya en las implicaciones sociales
de la ciencia, lo que se ha dado en llamar la
triada CTS (Ciencia-Tecnologia-Sociedad). Las
recientes investigaciones en ciencias de la
Tierra hace que en la actualidad tenga un
caracter emergente un nuevo paradigma, al

370



que denominan con el inapropiado [y
provisional) nombre de neocatastrofista.

Pero ;como se ha ido construyendo
social y culturalmente la imagen de la
evolucion y de la extincion? ;Qué elementos
cientificos y extracientificos estan presentes
en la emergencia de las ideas biologicas y
geologicas sobre el hecho y las causas de la
evolucion y de la extincion de las especies?

Histéricamente, el problema de Ila
Extincion de las especies esta ya en el primer
capitulo de la Biblia. Pero el planteamiento
"cientifico” racional, sin pretensiones de
implicaciones religiosas, no se establece
hasta los tiempos de Georges Cuvier, a
finales del siglo XVIII e inicios del XIX. En el
siglo XVII, el problema de la extincion se
consolida como paradigma. El que esto
escribe es consciente de la imprecision del
término, hoy sometido a criticas. Sin
embargo, tiene valores de operatividad y
funcionalidad que se han considerado de
interés.

Desde nuestro punto de vista, el
modelo de cambio cientifico, filoséfico y
teologico de la evolucion y extincion de las
especies se acomoda bastante a las ideas de
“cambio revolucionario de los paradigmas”.

Escribe T. S. Kuhn, en su conocido
libro Estructura de Ilas Revoluciones
cientificas. "Una vez que ha alcanzado el
status de paradigma, una teoria cientifica se

371



declara invalida s6lo cuando se dispone de
un candidato alternativo para que ocupe su
lugar. Ningun proceso descubierto hasta
ahora por el estudio historico del desarrollo
cientifico se parece en nada al estereotipo
metodolégico de Ila demostracion de
falsedad, por medio de una comparaciéon
directa con la naturaleza”.

Niveles del debate actual sobre la evolucion
biolégica

Se pueden diferenciar desde el punto
de vista de la teoria evolutiva actual, tres
niveles de debate entre bidlogos y
paleontdlogos evolucionistas:

El primer nivel de debate gira en torno
a si el ritmo de evolucion y extincion de las
especies se acomoda a lo que se ha llamado
Gradualismo filético, o mas bien el proceso
dominante es el del equilibrio intermitente.
Ya se ha citado que en el ano 1972 dos
paleontdlogos (Niels Eldredge y Stephen J.
Gould) ponen en tela de juicio que todos los
patrones de la especiacion y evolucion sean
graduales. Estudiando linajes de Trilobites
postulan un nuevo modelo de evolucion: el
de los equilibrios  intermitentes o
interrumpidos a intervalos (punctuated
equilibria).

Para ellos, en Ilos procesos de
evolucion de muchas especies hay largos
periodos de inmutabilidad de los taxones

372



(equilibrio o estasigénesis), seguidos por un
rapido proceso de evolucion (ruptura del
equilibrio). Esto significa una revolucién en
el modo de concebir los “ritmos” de Ila
evolucion. Y explica la ausencia de “formas
intermedias” entre taxones.

Esta idea no es nueva. Ya en tiempos
de Darwin su seguidor Thomas Henry
Huxley proponia un mecanismo “saltacional”
para pasar de un filum a otro. Era imposible
por simple seleccion natural gradualista. EIl
saltacionismo se hizo popular entre los
genetistas, pues los alelos de Mendel son
discontinuos. Pero debido a Ila gran
autoridad de Lyell triunfé Ila Ilinea
gradualista.

Stephen J. Gould, profesor entonces
en Harvard, encontré6 una edicion de los
Principles of Geology anotada en sus
margenes por su principal oponente, el
geodlogo y paleontdlogo suizo Louis Agassiz.
Las anotaciones son extraordinariamente
interesantes. Agassiz intenta desmontar los
cuatro componentes basicos del
uniformitarismo gradualista:

1) invariabilidad e inherencia de las
leyes fisicas en la naturaleza,

2) uniformidad de los procesos
geologicos,

3) gradualismo de los procesos, y

4) uniformidad de configuracion de la
Tierra.

373



Si las bases epistemologicas del
gradualismo uniformitarista caen, caeria
también el gradualismo evolucionista de
Darwin. En Chicago en 1980 hubo una
tormentosa reunion de paleontologos que
salto a las paginas de Newsweek, con este
titular: “jEsta apareciendo un nuevo
paradigma cientifico?”

El segundo nivel de debate dentro de
la comunidad cientifica es el que gira en
torno a Ila posibilidad de separar
Macroevolucién y Microevolucion. Como
consecuencia de todo lo anterior, surgio el
debate sobre si hay dos ritmos diferentes de
evolucion y si "La macro y micro evolucion
estan desacopladas”. La Macroevolucion
afectaria a los procesos de aparicion de los
grandes grupos animales y vegetales,
mientras que la Microevolucién afectaria, de
forma independiente, a Ila variabilidad
dentro de la especie. En la citada reunion de
Chicago de 1980, un periodista pregunto a
un destacado paleontdlogo: “iCree usted en
la Macroevolucion?” A lo que respondio:
“Bien, depende de como la defina usted...”

Estudios realizados con ayuda de
ordenadores muestra que los momentos de
especiacion no coinciden muchas veces con
los de diversificacion. Hemos de acudir otra
vez a Stephen Jay Gould en su interesante
ensayo La Vida maravillosa (1989, 19921
castellano). La explosion Cambrica muestra

374



una enorme diversificacion de phylay escasa
variabilidad. Hay una gran Macroevolucion y
escasa Microevolucion.

El tercer nivel de debate entre los
tedricos de la evolucion se centra en el papel
de los fendmenos de extincion en los
procesos evolutivos. Para unos expertos, en
la naturaleza los procesos dominante y
determinantes para la evolucion son los de
extincion gradual, mientras otros (sobre
todo los paleontdlogos) ponen especial
énfasis en la extincion en masa como motor
de la evolucion.

En definitiva, se trata de aceptar el
hecho de los diversos ritmos de extincion y
sus consecuencias para los procesos de
evolucion. No es el momento de recorrer la
historia del pensamiento geologico y
biolégico desde Darwin hasta la actualidad.
Pero desde los arnos 80 del siglo XX, con el
desarrollo de la Tecténica de Placas y los
avances en informatica aplicada al registro
foésil, junto con las teorias astrofisicas
modernas, aparece una concepcion menos
gradualista de los procesos de la Tierra. Los
procesos evolutivos no aparecen tan lentos,
graduales y continuos. Se resalta Ila
importancia de las grandes crisis biologicas
debido a periodicos procesos catastroficos
en la Tierra. Por eso algunos hablan de un
neocatastrofismo.

375



Las investigaciones de los profesores
David Raup y John Sepkoski desde 1984 han
dado resultados sorprendentes. Con ayuda
de bancos de datos procedentes de miles de
trabajos cientificos en paleontologia, han
mostrado que en los ultimos 600 millones de
anos (el Fanerozoico) los procesos se
aparicion y extincion de especies han tenido
“ritmos” diferentes. Se distinguen cinco
“picos” de extincion masiva de faunas y
floras. Y lo que es mas sorprendente: hay
picos menores de extincion separados por
intervalos de unos 26 millones de anos.
éComo explicarlo?

Por una parte, se han investigado los
sedimentos procedentes de los episodios de
extincion masiva. Y se observa que en esas
rocas hay restos de iridio (muy escaso en la
Tierra) y otros indicios que hablan de
fenébmenos extraterrestres atribuidos a
impactos de asteroides o cometas a lo largo
de los tiempos geoldgicos. Y si siempre hubo
sobre los planetas del sistema solar impactos
de cuerpos extranos, en determinados
momentos es mas abundante la densidad de
los impactos y el tamano de los cuerpos. Esos
cuerpos que impactan, si tienen un diametro
mayor de 10 km podria provocar
alteraciones ecoldgicas de envergadura
mundial que modifican las condiciones de
habitabilidad y por ello la extincion de
especies.

376



Pero ;por qué esa periodicidad? Se
han intentado buscar las razones y se
postulan algunas hipotesis: Pero hay aun
mas coincidencias: los profesores M.
Rampino (de la NASA) y Richard Stothers
(del Goddard |Institute Space Study)
proponen una confirmacion de la posibilidad
de la periodicidad de las extinciones. Por
calculos astronémicos, proponen que el
Sistema Solar oscila verticalmente a través
del plano galactico, con un periodo de unos
67 millones de anos (rango entre 52 y 74
Millones de anos, Ma). Esto significa que
cada 33 Ma pasa por el plano y a los 33 Ma
siguientes alcanza los extremos. A cada paso
por dicho plano, el Sistema Solar (y por
tanto, el planeta Tierra) penetra en una
banda de mayor concentracion de "cuerpos”
(asteroides) (la Nube de Oort) que aumentan
la posibilidad de colision, ademas de
perturbar de forma gravitatoria la familia de
cometas del Sistema, aumentando con ello el
riesgo de colision.

Tal como se ha podido ver en el
desarrollo de las paginas que anteceden, se
postula la posibilidad de establecer, a partir
del analisis de las ideas sobre la extincion de
las especies biologicas, varios "paradigmas”
en sentido de Kuhn.

377



“Se busca un nuevo Darwin”

Hemos podido leer en el diario El Pais
(19 marzo 2006): “Se busca un nuevo
Darwin”. La elite de la biologia del desarrollo
cree necesario ampliar la teoria de Ia
evolucion”. Hoy la interpretacion darwinista
del mundo esta sujeta a continua revision, se
va extendiendo a nuevas fronteras.

Las ideas de Darwin revolucionaron
no solo la concepcién de lo que es el origen
y la diversificacion de la vida (incluidos los
humanos) sobre la Tierra. También
fundamentan una imagen del mundo. La
imagen de un mundo auténomo en sus
leyes, su funcionamiento y sus procesos
contingentes (es el azar quien domina), sin
finalidad y en el que todos los elementos
constituyen una unidad bien trabada. Esto
es lo que define al llamado paradigma
ecologico, sistémico, holistico y complejo
que emerge del evolucionismo y que es una
alternativa al viejo paradigma mecanicista o
fisiologico.

Desde éste podremos contemplar el
progreso de las ciencias de la naturaleza
(fisica, quimica, biologia y geologia) durante
el siglo XX. Desde aqui se esta disenando
una imagen de la realidad natural abierta,
contingente, no dirigida (no finalista).

Hasta el siglo XIX la ciencia se ha
movido metodolégicamente dentro de un
paradigma mecanicista y fisiologico, segun

378



el cual para conocer la realidad natural y
social bastaba con dividir el objeto de
estudio a sus componentes mas simples y
observar su comportamiento. Se suponia
que todo funcionaba como un mecanismo
en el que cada parte se puede explicar
independientemente. El reloj barroco era el
paradigma explicativo de esta realidad.

La Ciencia clasica se asienta en el
espiritu de la llustracion, de la modernidad,
de la racionalidad contra la supersticion, la
metafisica y la religion. El reloj barroco se
convirtié en la metafora del Universo: orden,
totalidad, inmutabilidad, armonia, exactitud.

Sin embargo, el paradigma ecologico,
sistémico, holistico, complejo revela un
universo inacabado (y por ello con flecha de
tiempo direccional, evolutiva, emergente...).

Se puede decir que hay 4 grandes
cambios en la ciencia actual en ruptura
epistemolégica con la Illamada ciencia
clasica:

1. El primer cambio es el paso de una
concepcion de la realidad estatica, a una
realidad ‘inacabada®, en cambio, en
evolucion, constructora del tiempo
irreversible. Aqui el papel de las ideas de
Darwin es fundamental.

2. Un segundo cambio esta en Ia
concepcion radicalmente diferente de Ila
naturaleza de Ilas leyes que rigen los
fenémenos: hay un paso de una concepcion

379



determinista a una concepcion
indeterminista. La mecanica estadistica y el
principio de indeterminacion de Heisenberg
juega un gran papel. ElI concepto de
Seleccion Natural es indeterminista.

3. En tercer lugar, hay un cambio en la
concepcion del Universo: de un Universo
concebido bajo el patréon del orden ( kosmos)
se ha pasado a un universo concebido bajo
el patron del caos de donde emerge el
orden. Aqui intervienen las ideas
cosmoloégicas desde Fred Hoyle hasta
Stephen Hawkins.

4. En ultimo lugar, hay un cambio en
la concepcion de la misma naturaleza y
objetivos de la ciencia. Esta motivado por la
introducciobn de nuevas epistemologias
historicistas y por la tecnificacion de los
saberes. Ya no interesa el saber (la vieja
sofia, como sentido y respuesta a todos los
problemas desde unas categorias). Ni
siquiera la ciencia (la episteme, el saber
cierto sobre la realidad) por contraposicion
platébnica a la opinion (doxa). EI
conocimiento cientifico es el know how", es
decir, como manejar, modificar y transformar
la realidad material. En este punto es
importante la aportacion de Popper y los
postpopperianos.

380



El paradigma sistémico del mundo

Los conceptos de la ecologia han sido
desarrollados posteriormente (entre 1940 y
1960) con ayuda de primitivos
computadores. Asi nace la Teoria General de
Sistemas o Dinamica de Sistemas. Su
objetivo es analizar las interacciones que se
producen entre fenomenos y que no se
explican por los fendbmenos en si mismos. La
construccion de este modelo ha sido posible
gracias, sobre todo, al avance en las biologia
y sobre todo a la ecologia.

El estudio de la problematica de la
evolucion biolégica y sus implicaciones
sociales, llevdo a la consideracion del
fenébmeno de la complejidad. Mas tarde, la
llegada de Ia Ecologia condujo a la
consideracion de una vision holistica del
mundo y de un universo inacabado: todo
esta en cambio, en proceso, en expansion,
en interaccion, en equilibrio estacionario y
mas tarde en equilibrio dinamico. Tal vez,
uno de las imagenes mas sugerentes es la de
GAIA de James Lovelock.

Todas estas ciencias emergentes han
dado lugar a esta nueva ciencia integradora
parten de los desarrollos de Norbert Xiener
(entre 1930 y 1940) que, en su obra
Cibernética puso las bases del uso de bucles
de realimentacion (feed back). Fue aplicado
a la biologia por Ludwig von Bertalanffy,

381



que intenta generalizar su uso a multiples
campos ( Teoria General de los Sistemas).

Tal vez, hoy no podamos entender la
realidad material que nos rodea si no es
desde el prisma de la concepcion sistémica
del mundo. La realidad material se entiende
como una entidad en la que las interacciones
entre los elementos es mas que la suma de
las partes. Un sistema es un modo de
interpretar el funcionamiento multifactorial
de cualquier elemento dinamico de Ia
realidad. Pero todo sistema tiende a
perpetuarse. EI mantenimiento del sistema
dentro de unos niveles de tolerancia
aceptables (sin sobrepasar el nivel de carga)
se llama homeostasis.

Esto hace que cualquier sistema
dinamico natural tiene a lo largo del tiempo
un punto de equilibrio que tiende siempre a
recuperarse. Ese sistema se encuentra el un
estado estacionario (steady stage). El caos es
su caracter mas observable. El caos se refiere
a la imposibilidad de predecir el
comportamiento futuro de un sistema.

El concepto de propiedades
emergentes esta en la raiz misma del
comportamiento complejo de la realidad. En
un sistema hay siempre algo imprevisto y
catastrofico (contingente). [Se alude con
frecuencia al fenébmeno Jurassic Park: la
alteracion —-aunque sea al azar- de un

382



elemento minimo del sistema puede
desencadenar un comportamiento caotico].

Estas trayectorias que el sistema sigue
cuando representamos su estado en funcion
del tiempo, reciben el nombre de atractores.
En el primer caso, tendremos un atractor
estacionario. En el segundo caso, un atractor
periodico. En el tercero, un atractor extrario.

Los atractores extrarios ofrecen una
particularidad matematica interesante: Ia
grafica resultante presenta irregularidades a
cualquier escala que se observe (desde los
kilbmetros a los milimetros, tal como sucede
en la linea de costa o en el perfil de una
nube). Se dice que presentan una geometria
fractal (Mandelbrot, 1984).

{Evolucionismo versus creacionismo? o
Evolucionismo versus fijismo?

Un libro reciente de la doctora Eugenie
Scott, Evolution vs. Creationism (2005)
[Evolucion frente al creacionismo] aborda la
problematica de las ideas de Darwin, sus
implicaciones religiosas y teoldgicas, las
polémicas en torno al evolucionismo (sobre
todo en América) y la construccion social de
paradigmas alternativos resistentes al
evolucionismo.

383



ScoTT, EUGENIE C., Evolution versus Creationism. An
Introduction. (University of California Press, Berkeley,
2004), 272 pag..

Desde los tiempos de Charles R. Darwin, la
polémica entre creacionismo y evolucionismo ha
ocupado miles de paginas de la literatura cientifica,
filosofica y teolégica. En los Estados Unidos, y sobre
todo a partir de los afos 30 del siglo XX, los
movimientos intelectuales y religiosos intensificaron
considerablemente su actividad. Con el tiempo, las
estrategias de defensa del creacionismo considerado
como paradigma cientifico frente al evolucionismo
cientifico han ido adaptandose a las nuevas
necesidades.

En la actualidad, el nuevo creacionismo cientifico se
camufla bajo la etiqueta de “Diseflo inteligente”
(Intelligent Design). Este sugerente estudio de la
profesora Eugenie C. Scott, directora del Centro
Nacional para la Educacion Cientifica en EEUU,
presenta una panoramica muy documentada y
actualizada (aunque en exceso centrada en su pais)
sobre el origen y desarrollo de las propuestas del
creacionismo y su intento de desbancar al
evolucionismo mediante argumentos negativos:
mostrar la debilidad de los argumentos evolucionistas
para asi reforzar que la alternativa mas sensata es el
creacionismo.

Scott, abiertamente partidaria del evolucionismo
cientifico, ha acudido a una de las figuras mas
representativas del evolucionismo cientifico actual, el
profesor Niels Eldredge, investigador en
Paleontologia en el Museo Nacional de Historia
Natural de Nueva York, para avalar con un prologo su
estudio. El trabajo de Scott se divide en tres grandes
apartados: en el primero de ellos (“Science, Evolution,
Religion and Creationism”) presenta su postura sobre
estos cuatro conceptos basicos. Se trata de saber de

384




qué hablamos y en qué sentido se entienden estos
cuatro conceptos que han sido usado muy
ambiguamente por los autores creacionistas.

Tras esta necesaria y adecuada clarificacion
conceptual, pasa al segundo apartado de su estudio
("A History of the Creationism/Evolution
Controversy”). En él, Scott describe la compleja
historia de las controversias entre Creacionismo y
Evolucion desde la misma época de Darwin hasta el
llamado Neocreacionismo (representado sobre todo
por el Diserio Inteligente).

Después de la presentacion de este gran escenario,
conceptual e histdrico, el tercer apartado (“Selection
from the Literature”) el autor transcribe una serie de
textos de gran interés publicados por los defensores
de los diversos creacionismos cientificos. Estos
trabajos, de dificil acceso para la mayor parte de los
lectores, representan una recopilacion de gran interés
para el debate y la lectura critica que permita conocer
las posibles “falacias” de las argumentaciones y, sobre
todo, sobre los errores metodologicos del intento de
fundamentar unas ciencias de la creacion. Una
extensa, actualizada y bien documentada bibliografia
completan este trabajo que creemos seria de interés
ver pronto publicado para el gran publico en lengua
castellana.

Como la mayor parte de las criticas a
las ideas de Darwin se hicieron desde
lugares epistemologicos de corte protestante
americano, el fijismo (que es la alternativa
racional al evolucionismo) se convierte en su
version religiosa integrista: el creacionismo.

Por eso hay que precisar los términos:
no todo evolucionismo tiene que ser
necesariamente darwinista, aunque la figura
de Darwin destaca por ser el que logra

385




ordenar y sistematizar muchas de las ideas
sobre el cambio organico existentes en su
época. £/ Origen de las especies (1859) es la
expresion paradigmatica de una revolucion
cientifica.

Nos parece que el paradigma
alternativo al que Darwin se enfrenta no es
religioso ni teologico (aunque  sus
discusiones con el capitan Robert FitzRoy a
bordo del Beagl/e tienen a la Biblia como
lugar central) sino cientifico: es el fijismo
biologico. El fijismo cientifico es una postura
epistemolégica (es decir, derivada de una
determinada vision del mundo) segun la cual
la realidad material inorganica y organica no
ha cambiado desde el comienzo de los
tiempos.

Pero antes de Illegar hasta estas
precisiones sobre Ias relaciones entre
evolucion y creacién, sera conveniente
describir las tendencias que se oponen a la
posibilidad de un encuentro. Son lo que
llamamos las marejadas creacionistas.

386



23

La resistencia al evolucionismo:
las marejadas creacionistas

En estos ultimos anos parece haber
renacido no solo en Estados Unidos sino
también en el resto del mundo, el
denominado movimiento del “creacionismo
cientifico”. De un modo general, podemos
entender como “creacionismo cientifico” el
conjunto de propuestas —defendidas con la
pretension de ser consideradas como
cientificas- de que la formulacién literal de la
narracion biblica sobre el origen del mundo,
de la vida y de la humanidad es una verdad
cientifica que debe primar siempre por
encima de las afirmaciones de las ciencias.
Dios y la Biblia, leida al pie de la letra, tienen
mas credibilidad que los cientificos.

Frente a los “evolucionistas”, a los que
consideran faltos de base cientifica y tenidos
de ideologia perniciosa, los “creacionistas
cientificos” (sobre todo en los Estados
Unidos) han pasado a lo largo de casi un

387



siglo por posturas muy diferentes: desde la
oposicién frontal al evolucionismo, a pedir
que el creacionismo cientifico sea
considerado de igual rango en los curriculos
educativos. Aunque han ido perdiendo
sucesivamente diversos procesos judiciales,
siguen en la brecha.

La ultima version del creacionismo
cientifico se ha disfrazado como teoria del
llamado Diserio Inteligente, que postula que
los datos cientificos demuestran la existencia
de un “organizador inteligente” que ha
guiado los procesos de la naturaleza.

Para mucha gente creyente en nuestro
mundo (incluida Europa y Espana), la idea
cristiana de “creacién” parece incompatible
con la idea que defienden los cientificos
sobre los procesos de cambio natural
irreversible en la naturaleza a los que se
incluye bajo el amplio y ambiguo concepto
de “evolucion”.

Las razones de un nuevo despertar del
creacionismo cientifico

Tras una etapa de gran beligerancia
creacionista, sobre todo en los Estados
Unidos por los anos 80, parece que la marea
habia retrocedido en la década de los 20. Sin
embargo, diversos factores sociales, politicos
y culturales parecen haber favorecido que a
finales de los 920 y en los primeros arfos del

388



siglo  XXI, el creacionismo cientifico
(metamorfoseado bajo otros disfraces mas
contemporizadores) parece renacer e incluso
salpicar a algunos miembros ilustres de la
Iglesia catdlica.

Parece que hay tres grandes razones
que podrian explicar el avance de las ideas
creacionistas, tanto en la opinién publica
como en algunos estamentos religiosos. Tal
vez, la primera razon sea el desarrollo y
expansion mundial de la red de redes,
Internet, que ha sido aprovechada
inteligentemente por Ilos medios mas
conservadores para crear miles de portales y
paginas web que sustituyen al tradicional
“puerta a puerta” de los Testigos de Jehova.
Un recorrido rapido con un “buscador”, nos
acerca con las palabras “creacionismo”,
“evolucion”, “diseno”, “anti-evolucionismo”,
etc (y sus correspondientes traducciones a
otras lenguas) a una catarata de miles de
paginas, de atrayente presentacion y
elegante puesta en escena transidas de las
ideas de siempre bajo disfraz de Ia
modernidad. /nternet lo invade todo, lo
penetra todo y llega a todos los rincones sus
mensajes.

Una segunda razon del renacer del
creacionismo se encuentra en la capacidad
de adaptar el lenguaje a la cultura del
mercado global. La ambigledad de Ia
palabra “Disefo, Designio” (“Design’, en

389



”

inglés) tiene gancho. El “Disero Inteligente
no se muestra como un enemigo de la
ciencia, sino que pretende ir mas alla de las
ciencia, alcanzar con su vision a donde los
cientificos miopes no ven. Ya no acuden a la
negacion imposible de los datos empiricos
de las Ciencias de la Tierra, de la geologia, de
la paleontologia, de la astrofisica, de Ia
geoquimica o de la arqueologia. Pretenden
demostrar cientificamente que este universo
no obedece a las leyes ciegas del azar sino al
plan perfectamente disenado de un gran Ser
inteligente. Y este discurso tiene hoy, en un
mundo deseoso de experiencias
extrasensoriales, un gancho mediatico
considerable.

La tercera razén esta muy relacionada
con la anterior. Politicamente interesa
fomentar una cultura religiosa que deja en
manos de Dios el destino del universo. Y que
a los humanos solo nos cabe “echarle una
manita” para retocar su Obra. No cabe duda
de que la cultura mesianica extendida por la
“era Bush”, ha aprovechado y potenciado
estas ideas. Aquellos proyectos que empujen
a la “libertad duradera”, a liberar al mundo
de la ceguera de sus erradas civilizaciones, a
defender a occidente de los
“terrorismos” de cualquier signo que quieren
acabar con nuestro bienestar y nuestra
democracia es lo que Dios quiere.

390



De este modo, se justifica teoldégica y
cientificamente la intervencion armada en
otros paises, la muerte de millones de seres
humanos como “efecto colateral” de una
“operacion quirdrgica” que exige dolor,
mutilacion y muerte. Y es la voluntad de Dios
colaborar en esta obra de creacion (re-
creacion, limpieza, Iliberacion) que se
continua bajo Ia clarividencia de Ilos
escogidos para esta obra salvadora.

En este capitulo recorremos
histéricamente Ilas estrategias que los
movimientos creacionistas han tenido
especialmente en los ultimos 100 anos para
poder tender puentes hacia el futuro.

“Lo que Darwin no sabia”

En Enero de 2008 ha saltado a los
medios de comunicacion la noticia de que
una entidad que se definia como religiosa,
en colaboracion con una entidad cientifica
(la denominada Médicos y Cirujanos por la
Integridad Cientifica [PSSI en sus siglas en
inglés]) habia organizado en centros
universitarios y centros culturales de
diversos puntos de Espana una serie de
conferencias con pretension cientifica sobre
el tema “Lo que Darwin no sabia’. Se
convocaron estos actos entre el 15y el 28 de
enero en Madrid, Barcelona, Malaga, Vigo,
Ledn y otras ciudades. En algunos casos,

391



estas conferencias tendrian lugar en centros
universitarios.

Algunas entidades cientificas, como la
Sociedad Espariola de Biologia Evolutiva
(SESBE) se pusieron enseguida en guardia
desenmascarando a través de los medios de
comunicacion que se trataba de unos actos
de contenido dudosamente cientifico que
pretendian introducir en Espana Ia
concepcion creacionista vigente entre
numerosos grupos de tendencia muy
conservadora y en ocasiones sectaria
ideologica y religiosamente. De alguna
manera, forman parte de lo que hemos
llamado la “marejada creacionista” que, de
muy diversas formas, aparece
periodicamente en el panorama de las
realaciones entre ciencias y religion.

Como veremos mas adelante, son
muchos los grupos creacionistas vy
antievolucionistas hoy en nuestro mundo. La
mayoria de ellos pretenden la defensa a
ultranza de una ciencia de la creacion
basada en Ila interpretacion literal de Ia
Biblia, recuperando la vieja frase “Y /a Biblia
tenia razon’.

Algunos pueden creer que esta
problematica esta ya desfasada y que no
vale la pena, en pleno siglo XXI, defender las
ideas basicas del evolucionismo cosmoloégico
y biolégico. Sin embargo, los embates
conservadores en el mundo son muy fuertes

392



y el debate contra las ideas darwinistas sigue
vivo en el mundo, sobre todo en los paises
anglosajones. Pero con el tiempo se ira
extendiendo a Europa. Prueba de ello es el
éxito de muchas peliculas pseudocientificas
sobre la historia de la Tierra, muchas de ellas
dirigidas a los nifnos (como las de los
dinosaurios conviviendo con humanos).

Como ya vimos mas atras, desde los
mismos tiempos de Darwin, las fuerzas mas
resistentes al cambio de mentalidad de
opusieron decididamente al evolucionismo
tachandolo de ateo, materialista y corruptor
de las costumbres. Pero desde mediados del
siglo XX hasta ahora parece haber renacido
no solo en Estados Unidos sino también en
el resto del mundo, el denominado
movimiento del “creacionismo cientifico’. De
un modo general, podemos entender como
“creacionismo cientifico” el conjunto de
propuestas —defendidas con pretension de
ser consideradas como cientificas- de que Ia
formulacion literal de la narracion biblica
sobre el origen del mundo, de la vida y de la
humanidad es una verdad cientifica que
debe primar siempre por encima de las
afirmaciones de las ciencias.

Repensando el antievolucionismo
norteamericano

El antievolucionismo, y sobre todo en
EEUU, viene de lejos. En el siglo XIX, por

393



ejemplo, el gran gedlogo Louis Agassiz fue
un militante exaltado contra las ideas de
Darwin. En el siglo XX ya transcurrido, las
estrategias de los antievolucionistas han
seguido tres estrategias que permiten
diferenciar tres periodos:

*durante el primero (1910-1940), los
antievolucionistas intentaron y lograron en
algunos casos que se aprobara una
legislacion que eliminase la evolucion en las
escuelas y en los libros de texto.

*Pero cuando las leyes restrictivas a la
enseNanza de la evolucion fueron
derogadas, se desarrolld la estrategia de
potenciar la Ciencia de la Creacion o del
Creacionismo Cientifico (desde 1960 hasta
hoy).

*En estas ultimas décadas (1980-2008)
parece emerger una nueva variante del
creacionismo cientifico que no niega la
evolucién, pero que ve en ella el plan de un
Ser poderoso: es la corriente del Diserio
Inteligente (ID) que, como veremos, ha
hecho correr rios de tinta. Hoy son muy
numerosas las asociaciones creacionistas en
el mundo y sobre todo en los EEUU (existe
un catalogo de varios cientos que tienen
pagina web).

394



Los primeros anos del antievolucionismo: la
estrategia juridica contra la evolucién
biol6gica

En una primera etapa, los resistentes a
aceptar las nuevas ideas de la evolucion
biolégica acudieron a los tribunales. Los
protestantes  fundamentalistas estaban
convencidos de la verdad histdrica de los
contenidos de la Biblia. Esta siempre tenia
razén frente a la ciencia y temian que la
ensenanza de la evolucion conduciria al
ateismo y al materialismo a las jovenes
generaciones. Es mas: la ensefanza de las
ideas evolucionistas atentaba contra Ia
libertad religiosa, y por ello deberia ser
prohibida.

Tres factores cooperan a hacer crecer
el movimiento antievolucionista en el primer
tercio del siglo XX: el crecimiento, extension
y obligatoriedad de la educacion secundaria;
la aparicion de los protestantismos
fundamentalistas; y la asociacion de las ideas
evolutivas con las ideas politicas del
darwinismo social que se hicieron
impopulares después de la Primera Guerra
Mundial. Todos estos factores propiciaron
que los fundamentalistas aprobasen leyes en
los Estados para proteger a los jovenes de las
supuestamente peligrosas ideas
evolucionistas.

Intentaban defender que “la Biblia
tenia razon”, aunque en algunos casos

395



admitian una interpretacion mas benigna.
Asi, en 1909, Cyrus I. Scofield (1843-1921)
publicé una version de la Biblia en la que
recogia la vieja idea de Thomas Chalmers
(1780-1847) de que habia un gran intervalo
de tiempo entre los acontecimientos
narrados en el versiculo primero del capitulo
primero Génesis y los narrados en el
versiculo segundo.

En 1923, un texto de Geologia cuyo
autor era George McCready Price (1870-
1963) daba un gran crédito al Diluvio
Universal al que consideraba la causa de la
produccién de las rocas y de los fosiles al
mismo tiempo y debido a una gran
catastrofe. Price, que era Adventista del
Séptimo Dia, escribio también otros libros en
los que rechazaba la teoria de la evolucion al
mismo tiempo que afirmaba el caracter
cientifico de la narracion biblica.

Todavia hoy se considera a Price un
pionero que inspiro el creacionismo de los
anos 1960, especialmente el de Henry M.
Morris.

Antes de 1925, en 37 Estados de
EEUU se habian aprobado leyes en las que
se prohibia la ensefanza de la evolucién en
las escuelas publicas y que provocaron
detenciones y represion contra profesores.
Tal vez la historia mas conocida es la que
tuvo lugar en el estado de Tennessee en
1925 y que se conocié como el “Juicio del

396



Mono” en el que un profesor de ciencias de
secundaria, John Thomas Scopes (1900-
1970) fue condenado por ensenar en el aula
las teorias evolutivas.

Hacia los anos 30, las fuerzas
antievolucionitas en EEUU se coordinaron
para hacer mas efectiva su oposicion. En
1935, fue fundada la Religion and Science
Association [Asociacion para la Religion y la
Ciencia] siendo nombrado presidente un
doctor en Quimica organica de Ia
Universidad de Chicago, L. Allen Highley.

Los desacuerdos entre los socios
dieron lugar a que Price y otros Adventistas
de Los Angeles formaran en 1938 una nueva
sociedad, la Society for the Study of
Creation, the Deluge and Related Sciences
(1938) [Sociedad para el estudio de la
Creacion, del Diluvio y de las ciencias
relacionadas]. Esta llegé a tener bastantes
miembros pero estaban bastante divididos
por diferencias de tipo geoldogico y
desaparecio oficialmente en 1948.

Por otra parte, un grupo de cristianos
Evangeélicos fundoé en 1941 The American
Scientific Affiliation [La Afiliacion cientifica
americana], constituida por cientificos
cristianos y destinada a difundir ideas
concordistas entre la ciencia y la Biblia. Para
ellos, la ciencia debia someterse a los
dictados de la lectura literal de la Biblia (que
no puede equivocarse). Su interés se centra

397



en mostrar que “la Biblia tenia razon”. En
esta asociacion tuvo un papel destacado un
doctor en geoquimica, J. L. Kulp, para quien
el error fundamental era mezclar la Geologia
y la evolucion.

El creacionismo intenta buscar sus bases
cientificas (desde 1960 hasta hoy)

Un acontecimiento va a ser muy
importante: en 1957 la URSS se adelanta a
los americanos y lanza el satélite Sputnik al
espacio. Los norteamericanos se dan cuenta
de que hay que impulsar la ciencia en su
pais, sobre todo en la educacion. Asi se
confecciona y se aprueba oficialmente el
BSCN (el Curriculo para el Estudio de las
Ciencias de la Naturaleza) que tiene un
timido acercamiento a las teorias de lIa
evolucion.

Anos mas tarde, en 1963, se aprueba
otro BSCN. En él se incluye el estudio de la
evolucion biolégica como un tema relevante.
Aunque siempre distingue entre “el hecho”
evolutivo y “las teorias” que explican la
evolucion, este proyecto educativo creo
malestar en algunas familias que piensan
que si sus hijos estudian la evolucién en la
escuela, esta idea chocara con sus
convicciones religiosas.

La estrategia de los cristianos piadosos
sera ahora combatir al evolucionismo con
sus mismas armas: las armas de las ciencias.

398



Pretenden demostrar que tan cientifica es la
teoria cientifica del hecho de la evolucién
como la teoria religiosa de la creacion. Y que
imponer en las escuelas la obligacion del
estudio de la evolucion va contra la libertad
religiosa, puesto que se obliga a Ilos
estudiantes a aceptar una creencia cientifica
que no esta comprobada en absoluto.

En este momento tendra un papel
muy importante la figura del Ingeniero
hidraulico Henry M. Morris (1918-20006), ya
citado anteriormente. Este es conocido como
el padre del Creacionismo Cientifico o de las
Ciencias de la Creacion. En 1946 publica su
primer libro: That you Might Believe [Lo que
usted debe saber], cuando todavia era un
estudiante.

Este libro y su sucesor, 7he Bible and
Modern Science [La Biblia y la Ciencia
moderna], publicado en 1951, defendia la
realidad historica del hecho de la creacion
de la nada por Dios, realizada en seis dias de
24 horas y intentaba demostrar
cientificamente la existencia histérica del
Diluvio Universal.

Estas afirmaciones no solo se basaban
en una lectura literal de la Biblia sino que se
aportaban pruebas cientificas. Aunque estos
dos libros se siguen reimprimiendo, el
moderno movimiento del Creacionismo
Cientifico cristalizé en 1960, cuando John C
\X’hitcomb (nacido en 1924), un profesor de

399



Antiguo Testamento, publicé junto a Morris,
un trabajo muy bien recibido en los
ambientes creacionistas: 7The Genesis Flood
[El Diluvio del Génesis].

Morris se hace entonces el
abanderado del Creacionismo Cientifico. En
1963 creé en Michigan The Creation
Research Society (CRSJ[Sociedad para Ila
investigacion de la Creacion], que asienta la
doctrina del creacionismo cientifico mas
intransigente. La revista Creation Research
Society Quaterly (CRSQ) [Revista de la
Sociedad para la investigacion de Ia
Creacion] comienza a publicarse en 1964.

Los intentos por parte de Ilos
creacionistas de imponer sus ideas llegé
hasta los tribunales. En 1968 tuvo lugar el
juicio Epperson versus Arkansas, en la que la
Corte Suprema invalidé una ley del Estado
de Arkansas por el que se prohibia ensenar
la evolucion en las escuelas. La corte
considerod inconstitucional esa norma sobre
la base de la primera enmienda de Ila
Constitucion que prohibe que se impongan
doctrinas religiosas en la educacion.

Al aprobarse otro curriculo para la
ensenanza de las ciencias (BSCN) en 1970, la
The Creation Research Society (CRS) publico
un texto de biologia de secundaria, Biology:
a Search for Order in Complexity [La
Biologia: una busqueda de un orden en la
complejidad], cuyo titulo ya revela un disefio

400



divino en la naturaleza, pero no tuvo mucho
éxito.

En 1974, Morris publicé un libro de
texto, Scientific Creationism [Creacionismo
cientifico], defendiendo la historicidad de
muchas de las narraciones biblicas como el
Diluvio y la Torre de Babel. En 1972, Henry
Morris y otros crean el Institute for Creation
Research (ICR) [Instituto para la
investigacion sobre la Creacion] como una
division de investigacion biblica. En 1980, el
/CR pasa a ser una institucion independiente
trasladandose de San Diego a Santee
(California)

Morris trabajé intensamente para que
se considerase al creacionismo con un
tratamiento de igual entidad que el
evolucionismo. En los anos de Ronald
Reagan (1911-2004), con la ayuda de la
llamada Mayoria Moral, logré aprobar leyes
en muchos estados favorables a Ia
ensenanza de la evolucion y el creacionismo
cientifico con igualdad de tratamiento. Al
comienzo de los anos 1980, esta legislacion
estaba vigente en 27 estados. Muchos
cientificos y educadores fueron involucrados
en campanas para que se diese el mismo
tratamiento a la evolucidén que a la creacion,
el deseo de Henry Morris.

En Arkansas es donde en 1981 se
aproboé una ley de igualdad de trato para
ambos planteamientos. De acuerdo con el

401



Acta 590 se propuso el tratamiento
equivalente y el Creacionismo Cientifico fue
presentado como un punto de Vvista
“estrictamente cientifico”.

Pero un grupo de ciudadanos de la
Union de Libertades Civiles encabezado por
el clérigo metodista William McLean puso
una demanda. El caso se conoce como
McLean vs. Arkansas que dictaminé que el
Acta 590 era anticonstitucional.

Los creacionistas cientificos, sin
embargo, fueron cosechando derrotas en los
tribunales. Asi sucedié en 1987 en el caso
Edwards vs. Aguillard de Louisiana, cuando
la Suprema Corte declar6 que era
inconstitucional ordenar la ensenfanza de la
“ciencia de la creacion” al lado de la
evolucion en las clases de ciencias (una ley
que los creacionistas hicieron adoptar en el
estado de Louisiana) porque eso implica
ensenar en las escuelas estatales una
creencia religiosa especifica (que una fuerza
sobrenatural cred los seres humanos) y la
Constitucion lo prohibe.

El creacionismo cientifico en Europa

La controversia entre evolucionismo y
creacionismo ha tenido mucha menor fuerza
en Europa. Aqui, los creacionistas
pertenecen al grupo ultraconservador
CESHE (Cercle Scientifique et Historique),
que fue creada para difundir la obra de su

402



lider diluvista Fernand Crombette (1888-
1970), y constituye el mas fiel equivalente
del creacionismo ‘cientifico" de los
protestantes fundamentalistas americanos.

Entre ellos destaca el "sedimentdlogo”
francés Guy Berthault quien para
desacreditar la evolucion niega el elemental
principio de superposicion de los estratos,
habiéndose infiltrado en la geologia oficial
francesa. Aparte de G. Berthault, otro de sus
lideres mas activos es Dominique Tassot
(1991) quien concluye que la prehistoria
evolucionista es ilégica, irracional y un
fraude permanente, y que solo la prehistoria
biblica, con la trilogia: Creacion, Caida y
Diluvio, es simple, completa, conforme a los
hechos y racional.

Ante estas afirmaciones se puede
concluir que el creacionismo “cientifico”
ademas de ser una pseudociencia es
completamente irracional. La difusion del
creacionismo ‘“cientifico' en Ia Unidén
Europea ha sido analizada en Molina.

Respecto al desarrollo de las ideas
creacionistas en Espana, "existen dos tipos
de creacionistas radicales que se oponen
parcial o totalmente a la evolucidon: por una
parte, los que profesan un creacionismo
conciliador que pretende integrar los datos
cientificos con la narracién biblica [...]; y por
otra parte, los que creen en un creacionismo
literalista, consecuencia del proselitismo de

403



los fundamentalistas norteamericanos”. Sin
embargo, ninguno de los dos grupos ha
logrado crear una escuela o un pensamiento
coherente y propio sino que se reducen a
copiar y a traducir lo escrito mas alla del
Atlantico.

El nuevo creacionismo cientifico: el Diserio
Inteligente (ID)

Desde los annos 1940 se despliega la
estrategia de los “creacionistas cientificos”.
Pero ya cercanos al final de siglo XX aparece
una alternativa (que se presenta como
contraria al creacionismo cientifico pero que
no es otra cosa que una version disfrazada
de creacionismo): es el Diserio Inteligente
(ID, en inglés).

El Diseno Inteligente se suele
considerar como una nueva forma del
creacionismo. De alguna manera, su
antecesor es \William Paley (Natural
Theology: or Evidences of the Existence and
Attributes of the Deity, collected from the
Appeareance of Nature. Londres, 1803), que
usé el argumento del “diserio” (estudiado
por Darwin).

Darwin alude a ella y cree poder
explicarlo por seleccion natural. Las
estructuras y los organos estan
perfectamente coordinados. Todo érgano
tiene su funcion disenada de antemano. Se
dedican a minar la ciencia de la evolucion y a

404



meter teorias religiosas en las clases de
ciencias de secundaria, e incluso han
logrado colarse en algunas universidades. El
Diserio Inteligente se suele considerar hoy
como el nuevo disfraz del creacionismo.

El principal idedlogo de este
movimiento, Philip E. Johnson, nacido en
1940, es profesor de derecho de Berkeley.
Conocedor del derecho y de la Constitucion,
Johnson entiende que la estrategia legal de
las dos décadas pasadas de los “creacionistas
cientificos” (que presentan la creacién biblica
como verdad textual) tiene pocas
probabilidades de cambiar las Ileyes
federales, y esta modernizando el discurso
creacionista.

Johnson entiende que los
creacionistas biblicos textuales del /nstitute
for Creation Research y similares han
perjudicado la causa porque la impresion
que dan es que son unos dogmaticos
fanaticos irracionales. Afirma que hay que
dejar de hablar de la Biblia, el Génesis, Adan
y Eva, Noé y de que Dios cred todo en seis
dias porque hace facil cerrarle las puertas de
las clases de ciencias a la teoria de Ia
creacion divina con argumentos de que es
un punto de vista religioso especifico.
Johnson entiende que los creacionistas
biblicos textuales del /nstitute for Creation
Research y similares han perjudicado Ia

405



causa porque la impresion que dan es que
son unos dogmaticos fanaticos irracionales.

Junto a Johnson trabaja un grupo de
filosofos y cientificos que, en torno a la
Fundacién  Discovery, impulsan esta
ideologia. Las figuras mas representativas
son el filésofo de la ciencia Stephen Meyr, el
bioquimico Michael Behe, el matematico
experto en calculo de probabilidades William
Dembsky. A ellos se anaden David de Wolf,
Percial Davis, Dean Kenyon, Jonathan Wells,
\Walter Braley, Charles Thaxton, Roger
Olsen, entre otros.

En su tarea han dado gran
importancia a la educacion. Por eso
pretendieron imponer en las escuelas
publicas americanas un texto que ya se ha
hecho famoso: Of Pandas and People (1993).
En él se pretende demostrar que Ia
complejidad irreductible de la biologia exige
cientificamente Ila aceptacion de un
disenador que ha “disenado” el mundo
biolégico.

La Illamada escuela del Diserio
Inteligente es mas pulida que la vieja escuela
tradicional de "creacionistas cientificos” que
creen en la Biblia al pie de la letra, y por lo
tanto tiene mas potencial de crear confusion
entre gente relativamente bien educada.

El argumento del “Disefio” (estudiado
por Darwin) estriba en que la existencia de
Dios puede ser probada examinando su obra

406



creada. Usa la metafora del reloj que
necesita la aceptacion de un relojero. La
prueba que mas aduce es la aparicion del
ojo, cuya complejidad le parece imposible de
lograr por puro azar. Las estructuras y los
organos estan perfectamente coordinados.
Todo oérgano tiene su funcion disenada de
antemano. Este argumento no es nuevo. Ya
Darwin alude al mismo y cree poder
explicarlo por selecciéon natural (Origen de
las Especies, 1859).

En un trabajo reciente (2008), los
profesores Manuel Tamayo (Universidad
Catdlica de Maule, Chile) y Eustoquio Molina
(Universidad de Zaragoza) han mostrado
como los argumentos del disefio aportados
por Dembski, Behe, Stephen C. Meyer,
Guillermo Gonzalez y otros tratan de falsear
la teoria evolutiva con planteamientos
sesgados y pseudocientificos. EI argumento
del diseho es muy débil ya que puede
formularse al contrario de cédmo lo hacen sus
seguidores, es decir, que hay mucha
imperfeccion en el mundo y fallos en el
diseno de los organismos y de los seres
humanos.

Sin embargo, el argumento ha sido
siempre popular, y es utilizado por muchas
personas por la necesidad de esperanza y de
creer en Dios. Este argumento es ahora
utilizado como estrategia para infiltrar ideas
religiosas en las escuelas de EEUU. El Diserio

407



Inteligente —apuntan Tamayo y Molina- es
religion disfrazada de ciencia, y es el “caballo
de Troya” de la ultraderecha religiosa.

El Diserio Inteligente llega a los tribunales
Sin embargo, a Espana el Diseno

Inteligente ha llegado ya tocado del ala. En

el ano 2005, salté a la prensa la sentencia

judicial proveniente del juez Jones Ill en
Dover (Pennsylvania, USA) contra el Diserio
Inteligente.

La historia brevemente es esta: la
Junta escolar del Distrito de Dover queria
imponer un libro creacionista en la Escuela
publica. Un grupo de madres denunci6 a la
Junta escolar. Es el famoso juicio Kitzmiller y
otros contra la Junta Escolar del Distrito de
Dover. Tras largos debates judiciales, en los
que intervinieron prestigiosos cientificos
junto a los defensores del Diserio Inteligente,
se llego a la conclusion de que la teoria del
diseno puede ser una teoria que pertenece
al campo de las creencias, pero nunca al
campo de las ciencias.Pero jcuales son los
argumentos que los creacionistas cientificos
intentan aportar para sustentar su tesis?

Es el tema del capitulo quinto de este
ensayo.

408



24

Los argumentos cientificos
contra la evolucioén biolégica

Durante el siglo XIX y en parte durante
el siglo XX, las conclusiones sobre el origen 'y
dinamica del mundo emanadas de las
ciencias de la naturaleza han sido miradas
con suspicacia por los estamentos religiosos.

El pontificado del papa Pio IX, entre
1846 y 1878, uno de los mas largos de la
historia, fue también un pontificado que
dej6 hondas huellas en su época. La
publicacién del Syllabus en 1864 seguido de
los documentos del Concilio Vaticano |
(1869-1870), influyeron sobre la actitud
poco abierta al dialogo de los tedlogos. El
Syllabus, un documento magisterial en el
que en se contenian 80 proposiciones
condenatorias de los Ilamados “errores
modernos” (panteismo, naturalismo,
liberalismo, racionalismo, laicismo,
utilitarismo, etc) estuvo muy presente en la
actitud de la Iglesia ante el evolucionismo.

Este texto es significativo de Ila
mentalidad de la época: “Es preciso también

409



saber que la geologia y la paleontologia fue
por mucho tiempo el arsenal donde Ila
impiedad busc6 sus armas contra la fe, y que,
como todas las ciencias, fue alistada por los
filosofos bajo los estandartes de Ia
incredulidad para hacer la guerra a la Biblia”.

Esta recogido de un manual
catequético del siglo XIX (Gaume, J.,
Catecismo de la Perseverancia o Exposicion
Historica, dogmadtica, moral, teologica,
apologética, filosofica y social de la Religion
desde el principio del mundo hasta nuestros
dias. Libreria religiosa, Barcelona, 1883,
tomo |, pagina 153, nota 1), expresa con
claridad la postura de muchos sectores
religiosos tras la revolucién cientifica que
supuso la irrupcion del darwinismo en las
ciencias de la naturaleza. Durante el siglo
XIX y parte del siglo XX una gran parte de los
debates entre la Ciencia y la Religion han
girado en torno al espinoso tema de la
evolucion biologica.

Sin embargo, mas de un siglo después,
en 1996, el papa Juan Pablo I, en un
discurso a la Pontificia Academia de Ciencias
(PAC) expreso con claridad su pensamiento:
“La evolucion es mds que una mera
hipotesis”.

El Papa en su alocucion se pregunta
“ZCual es el alcance de dicha teoria? Abordar
esta cuestion significa entrar en el campo de
la epistemologia (.....) Y, a decir verdad, mas

410



que de la teoria de la evoluciéon, conviene
hablar de las teorias de la evolucion. Esta
pluralidad afecta, por una parte, a la
diversidad de las explicaciones que se han
propuesto con respecto al mecanismo de la
evolucion, y por otra, las diversas filosofias a
las que se refiere.”

Matiza a continuacion el Papa algunos
aspectos de algunas teorias evolutivas
incompatibles con una teologia cristiana
pero no se inclina ni denuncia ninguna en
particular.

Pero durante los ultimos meses del
ano 2005 aparecieron en la prensa mundial,
y también en la espanola, los ecos del debate
suscitado en Estados Unidos a propdsito del
llamado “Creacionismo cientifico” y su
version modernizada del “Diseno
inteligente”.

Si se analizan un poco a fondo las
informaciones publicadas en Espana se
descubre que suelen contener un mensaje
oculto que no se explicita del todo: la ciencia
y la religion siguen enfrentadas y son
incompatibles. Entre ellas hay un conflicto
irresoluble. Por ello, un cientifico, un
evolucionista, no puede aceptar Ilos
planteamientos del cristianismo y viceversa.

Pero ;son realmente incompatibles la
aceptacion de la fe «cristiana y wuna
explicacion evolucionista del mundo? ;Le
esta prohibido a un cristiano aceptar la

411



evolucion bioldgica? En el fondo de estas
preguntas lo que se esconde es una
determinada manera de entender lo que es
la fe cristiana en la creacion y lo que es la
comprension del proceso evolutivo.

Los ecos de un viejo debate

A lo largo de Ia historia del
pensamiento cientifico y filosofico han sido
frecuentes los conflictos entre ciencia y
teologia. No siempre las nuevas propuestas
de los que se llamaba “filésofos” naturales
desde el tiempo de la revolucion cientifica
(desde el siglo XVI) fueron bien recibidos por
los tedlogos catodlicos y protestantes y por
ello por sus respectivas instituciones
eclesiales. Solo basta citar el caso de Galileo,
obligado a retractarse, o el caso de
Giordano Bruno, quemado en la hoguera en
1600.

Pero el siglo XIX fue wun siglo
especialmente conflictivo en las relaciones
entre los cientificos y las religiones. Eran
tiempos revueltos en los que en las ciencias
dominaba una perspectiva positivista y
materialista y en los ambientes religiosos
dominaba una intransigencia y un
integrismo radicalizado. Muestra de ello son
los frecuentes documentos de la Iglesia
catdlica contra el modernismo y contra todas
las ideologias de cambio social o filosoéfico.
Este proceso culmina en el Concilio Vaticano

412



I en el que se salieron reforzadas las posturas
mas intransigentes.

En Espana estas tendencias se dieron
de manera muy virulenta debido a la mezcla
entre ciencia, politica y religion. Aqui, los
conflictos entre la ciencia y la religion,
especialmente centrados en la figura de
Darwin y del darwinismo tuvieron especial
virulencia. De ellos han publicado
documentos de gran interés los
investigadores Diego Nunez (E/ Darwinismo
en Espania. Editorial Castalia, Madrid, 1969)
y Francisco Pelayo (Ciencia y creencia en
Esparia en el siglo XIX. La paleontologia en el
debate sobre el Darwinismo. CSIC,
Cuadernos Galileo de Historia de la Ciencias,
numero 20, Madrid, 1999). En este debate
parece que la confrontacion se da entre dos
modos de pensar que se consideran
monoliticos: el pensamiento evolucionista y
el pensamiento creacionista.

Para los partidarios del evolucionismo
cientifico, siguiendo la estela abierta por
Charles Darwin, los procesos de aparicion
del universo y su evolucion coésmica, la
aparicion de la vida sobre la Tierra y su
diversificacion y evolucion, y la aparicién de
la humanidad se explican por medio de
procesos naturales sin que sea necesaria una
intervencion directa de un “creador”. Son las
fuerzas de la naturaleza las que impulsan los
procesos siguiendo unas pautas |y

413



mecanismos que en el darwinismo clasico se
identifican con la Seleccion Natural. Dentro
de este amplio grupo de evolucionistas
cientificos se situan hoy muchas posturas
diferentes que matizan muchas de las tesis
darwinistas.

Situacion actual: los diversos “creacionismos
cientificos”

éEs homogénea la postura de los
creacionistas? ;jTan alejadas y bien definidas
estan las fronteras entre creacionistas y
evolucionistas? Si se estudia a fondo Ila
bibliografia o se visitan las paginas web, se
tiene la sensacion de que no hay un
pensamiento unico entre los Illamados
creacionistas o antievolucionistas.

La profesora Eugenie C. Scott
(Evolution versus Creationism, 2004), en sau
libro ya citado, presenta una sistematizacion
de lo que llama el “continuum” entre
creacionismo y evolucionismo. Existe una
gama de posturas que oscilan entre el
creacionismo mas cerrado y el evolucionismo
mas materialista.

Conviene tener una idea general de
las ideas que movilizan a cada uno de estos
grupos. Desde las posturas mas
extremadamente creacionistas hasta Ilas
posturas evolucionistas se diferencian los
grupos siguientes:

414



1) Los creacionistas defensores de la
cronologia biblica

En primer lugar, se encuentran los mas
extremos en sus planteamientos
antievolucionistas. Son los defensores de
una vision del universo en la cual las fechas
de los acontecimientos coinciden con los
datos de la Biblia. Defienden una cronologia
biblica.

Esta postura viene de lejos: hasta el
siglo XVIIl, tanto los tedlogos como los
cientificos, defendian la cronologia de Ila
Biblia. Asi, el Arzobispo Primado de Irlanda,
James Ussher, escribia en 1647: “En los
comienzos Dios creo los cielos y la Tierra
(Gén 1,1) y de acuerdo con nuestra
cronologia, ese dia coincidié con la entrada
de la noche que precedio al 23 de octubre
del ano 710 del calendario juliano (es decir,
4.000 antes de Cristo)”.

Y la Biblia inglesa de 1701 afirmaba
que, segun el obispo Lloyd, la Tierra tiene
una edad de 6.000 anos. A finales del siglo
XIX y durante el siglo XX, algunos
protestantes fundamentalistas han querido
seguir la cronologia biblica y afirmar la
juventud de la Tierra.

Pero dentro de este primer grupo se
encuentra una escala de estas teorias que
tienen la pretension de presentarse como
cientificas:

415



Los mas extremos son los defensores
de la Tierra Plana (los que no aceptan las
esfericidad del planeta por razones biblicas):
hasta marzo de 2001, Charles K. Johnson de
Lancaster, California, fue la cabeza visible del
movimiento defensor de la International Flat
Research Society, una organizacion que
decia tener 3.500 socios. Mantenia la Tierra
plana en funcién de un literalismo biblico: Ia
Tierra era como una moneda (y aportaban
los testimonios biblicos del profeta lIsaias
40,22,; del libro del Deuteronomio, 28, 64;
33,17, el Salmo 98,3; 135, 7; y Jeremias
25.33).

Una postura mas abierta es la que
mantienen los llamados Geocentristas. Estos
aceptan que la Tierra es esférica, pero
niegan que el Sol sea el centro del sistema
solar. Rechazan toda la fisica y toda la
astronomia que sonposteriores a Nicolas
Copérnico y a Galileo Galilei. Se apoyan en
textos biblicos, como Job 37,18; y Job 22,14.

El geocentrismo tiene una larga
historia pero sus defensores son muy
escasos. En la Conferencia de 1985 de la
asociacion creacionista Bible-Science
Association hubo un debate entre dos
heliocentristas (defensores de que el Sol es el
centro del universo) y dos geocentristas
(defensores de que es la Tierra la que ocupa
el lugar central).

416



Es mas: el secretario de la todavia
influyente Creation Research Society (CRS, ya
citada), se manifestd6 defensor del
geocentrismo. De un modo mas matizado,
los miembros del [Institute for Creation
Research promueven Ila idea de Ia
centralidad de la Tierra y la de los humanos
dado que nuestra galaxia esta en el centro
del universo.

El tercer grupo de defensores de una
cronologia basada en la Biblia para los
acontecimientos de la historia del universo,
son los llamados Creacionistas de la Tierra
Joven (YEC). Estos aceptan el heliocentrismo
(la centralidad del Sol), pero rechazan los
resultados de la fisica moderna, de Ila
astronomia, de la quimica y de la geologia
relativos a la edad de la Tierra, y niegan que
sea posible la descendencia con
modificacion de los seres vivos.

Para ellos, siguiendo la cronologia
biblica, la Tierra tiene entre 6.000 y 10.000
anos. Rechazan la hipétesis de una
singularidad inicial, el Big-bang, y postulan
unos mecanismos catastroficos (violentos)
como causa de los accidentes geologicos.
Asi, para ellos, el Diluvio universal biblico
explica la formacion del Gran Canén del
Colorado, las cataratas del Niagara, y otros
fenémenos geolbégicos de gran envergadura.

Creen que Dios cre6 directamente
diversos linajes de seres vivos de forma

417



individual, en sucesivos actos creadores. En
este sentido defienden que la descendencia
por modificacion solo es posible en cada
linaje individual.

El término Creacionistas de la Tierra
Joven (YEC) se asocia a los seguidores de
Henry M Morris, ya citado, fundador del ICR
(Institut for Creation Research). Las tesis
estan establecidas en el libro escrito por éste
en colaboracion con Whitcomb: 7he Genesis
Flood (EI Diluvio del Génesis, 1960). Hacen
una lectura literal del libro del Génesis y
creen demostrar cientificamente el
creacionismo especial de Dios, por lo que su
creacionismo se presenta con pretension
cientifica: el creacionismo cientifico.

2) ElI creacionismo con cronologia
larga para la Tierra

Pero hay un segundo grupo de
defensores del creacionismo, aunque ya
aceptan una cierta cronologia que no
coincide con la biblica. En una posicion mas
cercana a los postulados actuales de la
ciencia se encuentran los partidarios del
llamado Creacionismo de la Tierra antigua
(OEC). Se incluyen en este grupo todos los
creacionistas que piensan y defienden con
argumentos cientificos que el planeta Tierra
tiene muchos anos, es muy antiguo; pero
que es hecesario el acto creador de Dios para
que hayan ido apareciendo los seres vivos.

418



De alguna manera, intentan un cierto
concordismo para hacer encajar los datos de
las ciencias con los datos de la Biblia. Para
ellos, es fundamental el hecho de que Dios
es el Creador, pero no insisten tanto en
como es la accion de Dios para crear aunque
mantienen que Dios es el agente causal
directo de los cambios observados.

En este grupo se incluyen subgrupos
diversos segun sus tendencias: por una
parte, encontramos los partidarios del
Creacionismo con “huecos”. Este es uno de
los grupos del siglo XIX mas conocidos.
Aceptan los datos de la ciencia, pero deben
interpretar que entre los versiculos 1y 2 del
capitulo primero del libro del Génesis hay un
“hueco” (gap): falta informacién que ha
debido perderse. Es una larga época del que
llaman Creacionismo de Restitucion, una
nueva etapa de creacidon directa por Dios,
que debidé durar mucho tiempo. Asumen que
la creacion pre-Adamica (la anterior a Adan)
fue destruida después del texto de Génesis
1,2; y luego Dios recreé el mundo en seis
dias naturales. El término que con frecuencia
se oye en literatura creacionista de
“antediluviano”, puede tener aqui su
inspiracion.

Dentro de esta corriente que acepta
una historia de la Tierra mas larga, estan los
defensores del Dia de la Creacion = Era
geoldégica. Esta tendencia representa un

419



intento mayor de acomodacion de los datos
cientificos a la Biblia y tuvo muchos
seguidores a final del siglo XIX e inicio del
XX, incluso en medios catolicos mas abiertos.
Para ellos, los “dias” biblicos no son
necesariamente de 24 horas sino que tienen
un sentido metafdérico y pueden durar
millones de anos. Incluso aceptan que hay
una aparicion sucesiva en la creacion, de
modo que los datos de la Biblia coinciden
con los datos de la paleontologia, en que las
plantas fueron creadas antes que Ilos
animales, y los humanos son los ultimos en
aparecer.

La tercera tendencia dentro de Ia
corriente que acepta una historia de la Tierra
mas larga, estan los partidarios del que
podriamos llamar Creacionismo
Progresionista. Defienden que todas Ilas
realidades materiales han sido creadas
directamente por Dios. Pero Dios las ha ido
creando gradualmente segun un orden de
perfeccion. Las mas perfectas y acabadas son
posteriores a las poco elaboradas.

Aunque algunos activistas
antievolucionistas modernos mantienen
todavia hoy las posturas anteriores, la mayor
parte de los creacionistas sostienen Ila
postura Progresionista. El Creacionismo
Progresionista (PC) no discuten los datos
relativos al Big Bang, la edad de la Tierra, o
los largos periodos de las eras geologicas.

420



Pero sbélo aceptan algunos aspectos de la
moderna biologia. Aceptan que el registro
fosil muestra una distribucion temporal en
progreso de las plantas y de los animales
desde los mas sencillos a los mas complejos.
Y aceptan que en el periodo Cambrico no
aparecen todavia fésiles de animales con
vértebras. Posteriormente, fueron creados
los peces, los anfibios, los reptiles, las aves y,
por ultimo, los mamiferos y los humanos.

Asi como los defensores de la Tierra
Joven afirman que todos los seres vivos
fueron creados a la vez y que vivieron al
mismo tiempo, los Progresionistas afirman
que la distribucién temporal de los fosiles es
real porque Dios los fue creando
directamente de forma progresiva a lo largo
del tiempo geolégico. Por eso, la columna
geologica contiene una “historia” real. Estas
ideas estaban ya en el pensamiento
geoloégico de Georges Cuvier a comienzos
del siglo XIX, y que se considera el padre de
la moderna paleontologia.

Pero demos un paso mas en la
descripcion de estas corrientes que aceptan
que la vida de Ila Tierra es larga.
Encontramos ahora el llamado Creacionismo
Evolucionista (EC). A pesar del nhombre que
se ha elegido, este grupo defiendo un cierto
tipo de evolucion. Pero aqui, el Dios creador
se sirve de la evolucion para dar lugar al

421



universo de acuerdo con un plan prefijado
de antemano por su sabiduria infinita.

Desde un punto de vista cientifico, el
Creacionismo Evolucionista se puede
diferenciar del Illamado Evolucionismo
Teista, que le sigue en el continuum historico
desde el creacionismo al evolucionismo. La
diferencia no estriba en los datos y teorias de
la Ciencia, sino en el modo de hacer
Teologia. El Creacionismo Evolucionista lo
siguen los Evangélicos mas conservadores
que ven a Dios mucho mas implicado en el
proceso evolutivo. Es un Dios que actua
directamente en la historia.

3) Tendencias que defienden la evoluciéon
biolégica

Después de haber descrito
someramente las posturas de los que
defienden un creacionismo dentro de un
marco biblico del tiempo geoldgico, Yy las
posturas de Ilos que postulan un
creacionismo dentro de un marco de
cronologia larga para la Tierra, nos
acercamos ahora a las posturas que aceptan
mas o menos un nivel de evolucidon
biolégica.

Aqui encontramos varias tendencias.
La primera de ellas es la tendencia del
Evolucionismo Teista (TE). Estos defienden el
hecho fisico y biolégico de la evolucion.
Creen que Dios interviene, pero Dios no

422



actua directamente sino por causas
segundas.

Para el Evolucionismo Teista, Dios
mantiene las condiciones para que Ila
evolucion, como proceso natural, sea
posible. Dios mantiene las leyes naturales
pero actuan en momentos puntuales como
en la apariciobn de la humanidad o el
nacimiento de un nuevo ser humano.

En la actualidad es la posicion oficial
de la Iglesia catdlica. Pero hay discrepancias,
y desde la Teologia hay quien piensa que no
hace falta intervencion puntual de Dios.
Aqui encontrariamos el evolucionismo teista
finalista en sus diversas versiones. Todas las
corrientes del Diserio inteligente, de las que
se ha hablado anteriormente, cuadran
dentro de este esquema.

Dentro de la Teologia hay hoy un
amplio debate para intentar explicar si existe
o nho un finalismo en los procesos evolutivos
y como armonizar un Dios providente con
un proceso evolutivo contingente y al azar.
Algunos defienden Ila diferencia entre
teleologia (todo esta prefijado por un
disenador externo divino) de teleonomia (las
condiciones fisicoquimicas y bioldgicas
determinan la aparicion de la conciencia en
el proceso evolutivo). Esto nos llevaria a los
planteamientos que han sido expuestos por
el profesor Juan-Ramon Lacadena hace unos

423



anos (Fe y Biologia. PPC, Cruce, numero 4,
2001).

Existe también un Evolucionismo
agnostico. Es un evolucionismo que no se
plantea el problema de Dios. Usamos el
término en el mismo sentido que T. H.
Huxley, y puesto en practica por Darwin. La
naturaleza tiene sus propias leyes y se
desarrolla por un proceso al azar regido por
la Seleccion Natural. Aqui se encuentran hoy
la= mayor parte de los Dbiodlogos
evolucionistas, que no incluyen a Dios como
una parte del proceso.

En estos ultimos anos, aparece con
fuerza un Evolucionismo que podriamos
llamar Materialista. Aqui hemos de
diferenciar dos tipos diferentes de
materialismo (o naturalismo). Uno de ellos se
mueve exclusivamente en el plano cientifico.
Para sus impulsores, la ciencia moderna
funciona “como si Dios no existiese”. La
ciencia no necesita incorporar a Dios en la
interpretacion de los procesos naturales. Es
un materialismo metodologico.

Pero hay un materialismo filosofico
cuando se afirma que las leyes naturales
explican suficientemente los fenémenos y
los procesos naturales. Y concluyen que no
solo no es necesario incluir a Dios sino que
los datos cientificos apuntan a que Dios no
existe. La filosofia del humanismo es un
materialismo filosofico, es un ateismo. Esta

424



distincion es importante, por cuanto en este
trabajo tratamos del primero. Todo
naturalismo filoséfico es materialismo
metodolégico, pero no todo materialismo
metodolégico implica el ateismo. Esta es la
postura que, de forma apasionada no exenta
de brillantez, sostiene Richard Dawkins.

DAWKINS, RICHARD, E/ espejismo de Dios. (Espasa,
Pozuelo de Alarcén, 2007), 450 paginas.

The God Delusion (2000), la ultima version de
la critica a la religibn que desde hace anos lleva a
cabo de forma militante el biélogo Richard Dawkins,
causo una gran conmocion en Gran Bretafa y EEUU.
Por eso, la traduccion espanola no ha tardado en
llegar. El argumento de Dawkins es que Ia
probabilidad de ateismo es casi absoluto desde Ia
objetividad y la evidencia cientifica. Por el contrario,
la posicion teista apenas resiste a las pruebas y tiene
muy pocas posibilidades de ser cierta. Tal vez el
capitulo central de su trabajo sea el cuarto, titulado
“Por qué es casi seguro que no hay Dios”. El primer
argumento parte de la biologia (especialmente de
Darwin). La hipétesis de que parte el autor es esta: los
teistas consideran que su “gran argumento” a favor
de Dios es la complejidad del mundo biol6égico: esta
complejidad es inexplicable sin un disefador creador.
Esta hipotesis esta presente ya desde E/ gen egoista
(1976) y E/ relojero ciego (1978).

Para Dawkins, los teistas argumentan de esta
manera: la enorme complejidad de un avion Boeing
747 hace imposible que haya aparecido por simple
azar y de ahi que sea necesario reconocer un
ingeniero creador. Frente a esto, Dawkins postula
como el darwinismo ha propuesto una teoria que
explica perfectamente cémo ha podido surgir la

425




complejidad: a lo largo de muchos millones de arnos,
miles de pequerios cambios por unidad de tiempo
dan lugar a enorme diversidad que es cribada por la
seleccién natural.

De este modo, de una forma lenta, gradual y
continua el sistema complejo de la naturaleza va
adaptandose a nuevos parametros ambientales. Por
tanto, si la complejidad se explica por el darwinismo,
no es necesario postular la existencia de un Dios
creador continuo de novedad. Dios no existe, es una
hipétesis explicativa innecesaria.

A Dawkins parece que lo que mas le preocupa
es crear un enemigo ficticio: el “Dios-tapa-agujeros”, el
cristianismo de la filosofia tomista y del creacionismo
fundamentalista. Y causa perplejidad contemplar Ia
seguridad que pone Dawkins en estos argumentos
ignorando los esfuerzos de la filosofia, la teologia y
las ciencias por situar cada plano del conocimiento en
su dimension real. Tal vez la critica que pueda hacerse
al provocador ensayo de Dawkins es que comete la
ingenuidad de basarse en sus propios analisis
convirtiéndose él mismo en el tribunal de apelacion y
sentenciar dogmaticamente a favor del ateismo. Pese
a ello, conviene leerlo con atencion e intentar
ponerse en su lugar epistemoldgico.

Como vemos, algunos cientificos,
entre ellos el célebre bidlogo evolucionista
Richard Dawkins, senalan que el
conocimiento del mundo natural conduce,
de manera logica, al ateismo. Pero, para el
doctor Francis Collins, genetista, director del
Proyecto Genoma Humano y cristiano
evangélico, el conocimiento cientifico
complementa la fe en Dios, en lugar de
contradecirla.

426



http://es.wikipedia.org/wiki/Richard_Dawkins
http://es.wikipedia.org/wiki/Francis_Collins
http://es.wikipedia.org/wiki/Proyecto_Genoma_Humano
http://es.wikipedia.org/wiki/Iglesias_Evang%C3%A9licas
http://es.wikipedia.org/wiki/Iglesias_Evang%C3%A9licas

En el ensayo publicado por Collins en
2006 y traducido en 2008, £/ /enguaje de
Dios. Un cientifico presenta sus evidencias
para creer, éste argumenta que los avances
en la ciencia suponen “una oportunidad
para el culto”, en lugar de un catalizador de
la duda.

Para Collins, “si se ve a Dios como
creador del universo —en toda su asombrosa
complejidad, diversidad e impresionante
belleza-, entonces, la ciencia, que por
supuesto es un medio de exploracion de la
naturaleza, se convierte en un medio para
conocer las habilidades creativas de Dios.
Por eso, para mi, como cientifico y creyente,
las investigaciones cientificas pueden ser
consideradas como oportunidades de
reverencia”.

Los argumentos geoldgicos y
paleontolégicos contra la evoluciéon

Los argumentos que por lo general
esgrimen los partidarios del creacionismo
cientifico son de caracter negativo y estan
basados en lo que hemos llamado “falso
dilema”: si los argumentos de Ilos
evolucionistas no se sostienen,
automaticamente crece la postura
creacionista. Un trabajo que se considera
como un clasico fue publicado en 1984 por
la Sociedad Paleontologica Americana.

427



Contiene las ponencias del Simposio
sobre la controversia entre Evolucion y
Creacion que tuvo lugar en la Universidad de
Tennessee en 1983. ElI Simposio fue
organizado por los profesores Robert A.
Gastaldo (Departamento de Geologia de la
Universidad de Auburn, en Alabama) y
William F. Tanner (Departamento de
Geologia de la Universidad del Estado de
Florida). Desde un punto de Vvista
pluridisciplinar se abordaron aquellos temas
cruciales del discurso del creacionismo
cientifico para desentranar los supuestos
cientificos y filoséficos contenidos en él.

Con el sugestivo titulo “¢Hay un
método cientifico en la locura creacionista?”,
el profesor David R. Schwinmmer abordé el
problema metodolégico dentro del discurso
pretendidamente cientifico de los
creacionistas. Se examiné una muestra
representativa de la literatura producida por
la “ciencia creacionista” para determinar si se
ajusta a un minimo “método cientifico”. EIl
examen de estos textos reveldo que los
criterios minimos de la epistemologia, del
riguroso procedimiento cientifico, se
violaban absolutamente.

La literatura creacionista estudiada es
extensa: Schwinmmer eligié para su estudio
tres conjuntos de publicaciones: primero, la
literatura con pretensiones cientificas
editadas por el |Instituto para Ia

428



Investigacion de la Creacién (ICR), asi como
su serie popular de “impacto” y diversos
libros. En segundo lugar, se examinaron
todo tipo de panfletos, documentos
internos, debates, etc emanados de fuentes
creacionistas. En tercer lugar, se estudiaron
los métodos cientificos utilizados en diversas
revistas paleontoldgicas de solvencia
(Journal of Palaeontology. Journal of
Vertebrate Palacontology, Geology, Science,
Nature, Paleobiology...) utilizandolas como
“experimento de control” del modo de
actuar metodoldogico de Ila comunidad
cientifica.

El resultado de este documentado
estudio es demoledor: en los textos de Is
creacionistas son frecuentes los errores
relativos a los datos, las correlaciones
geoldgicas inconsistentes, las premisas falsas
y los anacronismos. A estas falacias Iogicas
se anaden otros errores, como son la
gratuidad de los datos y de |las
observaciones, la insistencia en datos
irrelevantes ocultando otros mas
importantes, las apelaciones a la autoridad
de algunos autores o el uso de argumentos
“ad hominem”, argumentos que descalifican
a una persona sin valorar su aportacion real.

Si el armazoén logico de la exposicion
cientifica de los creacionistas es endeble,
aun lo son mas los argumentos llamados
cientificos para probar sus tesis. Mas que

429



argumentos, son afirmaciones encaminadas
a descalificar determinadas tesis
evolucionistas basados en contraejemplos,
generalmente fragiles.

Se pueden arguir seis campos de
argumentos sobre los cuales se ha generado
una abundante literatura:

1. La geocronologia radiométrica es invélida

El primer campo de argumentos que
aportan los creacionistas se refieren a la
negacion de la validez de los métodos de
cronologia absoluta de las rocas. Uno de los
elementos basicos del trabajo de los
gedlogos y de los paleontélogos
evolucionistas es la datacion absoluta o
relativa de la edad de las rocas en las que
estan incluidos los fosiles, testigos de la
evolucion.

Charles Darwin, en E/ Origen de las
Especies, argumentoé que la evolucion al azar
por Seleccion Natural solo es posible si la
historia de Ila Tierra es muy dilatada.
Present6 diversos argumentos basados en la
cantidad de tiempo necesaria para la erosion
de los acantilados de Dover.

En aquella época no se conocian otros
métodos. Pero desde hace mas de un siglo,
los geoquimicas han desarrollado
sofisticadas técnicas de datacion absoluta de
los materiales terrestres. Estas técnicas se
fundamentan en la existencia de isotopos y

430



sus periodos de semi-desintegracion. De este
modo, se ha logrado poner de manifiesto
que la historia del planeta Tierra y la Luna y
de los planetas del sistema solar es muy
dilatada en el tiempo (varios miles de
millones de anos). Lo cual hace posible que
los procesos lentos y graduales de Ia
evolucion hayan sido posibles.

Los creacionistas cientificos han
argumentado que estas técnicas no tienen
validez, entre otras razones porque la edad
de una roca es diferente de acuerdo con la
técnica que se utilice. Por tanto, son
inexactos, cuando no falsos, los intentos de
medicion de la edad de las rocas y de la
Tierra. Es mas: argumentan que los periodos
de semi-desintegracion de los elementos
radiactivos han podido varias con el tiempo
segun las condiciones ambientales. Insisten
en que la edad de la Tierra es muy corta y la
guia mas fiable es la de la cronologia biblica.

2. La explosion demografica y Ia
superpoblacion humana

El segundo campo de argumentos
esgrimidos por los creacionistas cientificos se
refiere a la demografia histérica y a la
superpoblacion. Para los paleontdlogos y
paleoantropélogos actuales, los primeros
hominidos (primates que son capaces de
desplazarse en dos pies dejando libres las
manos) hacen su aparicion en Africa hace

431



unos 5 millones de anos, y los primeros del
género Homo podrian tener unos 2 millones
de anos.

El argumento en contra de Ilos
creacionistas es que si se consideran estos
datos, y por un calculo matematico de las
generaciones, la superpoblacion actual seria
insostenible. Para ellos, la poblacién actual
se explica muy bien acudiendo a una
primera pareja hace unos 4.000 anos. EIl
asunto fundamental del origen de la
humanidad ha sido tratada extensamente
por los creacionistas cientificos, como Morris,
Gish y Whitcomb en los libros ya citados.

Para ellos, los hominidos mas
primitivos son auténticos simios que no
tienen ninguna relacién con el origen de la
humanidad que procederia de un acto
creador y directo de Dios. Un autor menos
conocido, Malcon Bowden concluye que el
Homo sapiens se ha descubierto en estratos
mas antiguos que los de los supuestos
antepasados.

3. La violacién de la segunda ley de la
Termodinamica

El tercer campo de argumentos
pretendidamente cientificos de los
creacionistas se fundamenta en la dificultad
de armonizar la evolucion con la segunda ley
de la termodinamica. Segun la segunda ley

432



de la Termodinamica, la energia del universo
tiende a degradarse en forma de calor.

Para los creacionistas, si la edad de la
Tierra fuera la que dicen los evolucionistas
toda la energia se habria ya degradado a
calor. Por otra parte, la evolucion supone un
aumento de orden, es decir, de proceso
contrario al proceso normal de Ia
degradacion de la energia.

Aportan para ello pruebas
experimentales, como son las que se
hicieron en el siglo XIX, cuando se desecho
la teoria del fuego central. Se construy6 una
gran esfera de roca y hierro a escala de la
Tierra y fue sometida a la accién de un calor
intenso. Se midié cuanto tiempo tardaba
luego en enfriarse a la temperatura normal
de la Tierra hoy. Extrapolando los resultados,
era imposible que la Tierra tuviera miles de
millones de arnos. Su energia se habria
disipado en calor.

No tuvieron en cuenta los fenémenos
de radiactividad de la Tierra, que hoy
pueden explicar la conservacion 'y
produccion del calor interno del planeta.

4. Los dinosaurios y los humanos
coexistieron

El cuarto campo de argumentos que
esgrimen los creacionistas contra Ia
evolucion se basa en las aparentes pruebas
de coexistencia de los dinosaurios y los

433



humanos en el pasado geolégico. De
acuerdo con los datos geoldgicos, los
dinosaurios se extinguieron totalmente hace
65 millones de anos al final del periodo
Cretacico. Sin embargo, los primeros
hominidos tienen 5 millones de anos y los
humanos solamente dos. Por ello, hay un
desfase vital de 60 millones de anos entre un
grupo y otro.

Para los creacionistas, ese argumento
no es valido. Piensan que hay numerosos
datos que muestran la coexistencia de
dinosaurios y humanos en el pasado. El
creacionismo cientifico ha  aportado
reiteradamente el argumento de que en la
formaciéon geologica Trinity Group, junto al
rio Paluxy (Texas) han aparecido pisadas
humanas fésiles junto a Ilas grandes
improntas de los dinosaurios. Incluso han
creido encontrar pisadas de zapatos junto a
los dinosaurios, lo que demuestra que el
tiempo geoldgico dilatado es una invencion.
Por supuesto, ocultan que los gedlogos han
interpretado esas presuntas pisadas como
fenédmenos debido a las corrientes durante
la sedimentacion. Para los creacionistas, los
dinosaurios desaparecieron ahogados por el
Diluvio biblico.

434



5. La Tecténica de Placas no tiene
argumentos geologicos.

El quinto campo de argumentos
aportados por los creacionistas cientificos
contra los evolucionistas tiene como
fundamente la negacidon de la Tectonica de
Placas y sus implicaciones para la evolucion.
Asi como la Evolucion bioldgica es el
presupuesto basico hoy de las Ciencias de la
Vida, en las modernas Ciencias de la Tierra el
presupuesto basico es la Tecténica de Placas.
Para los gedlogos, es un hecho el que Ila
corteza de la Tierra esta fragmentadas en
una docena de grandes placas (a las que
acompanan otras mas pequenas); y se tiene
como un hecho que algunas de éstas crecen
por unas suturas que se llaman dorsales
(como la que recorre el Atlantico de norte a
sur), y que en otras partes, como la costa
pacifica americana, las placas van muriendo
bajo otras (por el proceso conocido como
subduccion).

Para la moderna geologia, a lo largo
de los miles de millones de evolucion
terrestre, las placas han ido creciendo y
muriendo, y las aguas de los mares que las
cubren se ha ido desplazando gradualmente
al igual que los polos y el ecuador. Estos
procesos han provocado fragmentacion y
recomposicion de sistemas climaticos y

435



biolégicos que empujan y canalizan Ia
evolucion de los ecosistemas.

Este planteamiento, que en lineas
generales es aceptado por Ila Illamada
Geologia Global, no es compartido por los
partidarios del Creacionismo cientifico. Para
éstos, Dios creo la superficie de la Tierra tal
como esta ahora y el unico fenédmeno de
cambio ha sido el Diluvio Universal que
anego toda la Tierra y produjo la muerte y
fosilizacion de los animales “prehistéricos”.

6. Los fésiles contradicen las ideas de la
evolucién:

Tal vez sea este el argumento mas
esgrimido por los partidarios del
creacionismo cientifico, como han
desarrollado ampliamente los expertos en
este tema.

Uno de los argumentos
antievolucionistas basados en los fosiles
consiste en negar que existan “formas
intermedias” entre especies diferentes y
supuestamente relacionadas
biolégicamente. Los “missing links”
(eslabones perdidos) no existen en el
registro fésil y por ello las “pruebas”
paleontologicas de la evolucion caen por su
base.

El problema radica en algo que ya el
mismo Darwin examina en E/ origen de las
Especies (1859). El registro fosil esta muy

436



deteriorado y sélo conserva una minima
parte de los restos de la vida pasada. En
lenguaje de Darwin, es un registro al que le
faltan letras, palabras, frases e incluso
paginas enteras. Si a esto anadimos que, por
lo general, el proceso de especiacion se
realiza a un ritmo mas rapido del normal y
que afecta a poblaciones muy locales (y por
ello, dificiles de detectar), la observacion de
los creacionistas no deja de tener un cierto
fundamento.

Por otra parte, uno de los argumentos
aparentemente mas fundados del
creacionismo cientifico se refiere a la rapida
radiacién adaptativa de las faunas de la base
del periodo Cambrico (hace unos 580
millones de anos). Para el creacionismo
cientifico, esta rapidez de evolucion no seria
posible mas que por un acto creador.

Sin embargo, los paleontélogos han
estudiado en detalle las secuencias de fosiles
de este periodo y puede demostrarse, como
ha hecho el paleontélogo Stephen Jay Gould
(La Vida Maravillosa. Burgess y la Naturaleza
de la Historia. Editorial Critica, 1991), que las
faunas de animales de cuerpo blando
excepcionalmente conservado en Ediacara,
aunque pueda representar un ensayo
frustrado, muestra que la transicion entre los
organismos unicelulares del Precambrico y
los pluricelulares de la base del Cambrico no
fue tan brusca.

437



Ademas, el paradigma de la teoria
sintética de la evolucion y el modelo de los
equilibrios interrumpidos ya no defiende el
gradualismo original de Darwin que requiere
mayores periodos de tiempo para la
evolucion.

A los partidarios del creacionismo
cientifico les sorprende que puedan
encontrarse organismos que han
evolucionado muy poco a lo largo de
millones de anos, tales como el braquiopodo
Neopilina, el cefalopodo Nautilus, el pez
Celacanto o los arboles Metasequoia y
Ginko. Estos son algunos de los que se
suelen conocer como “fésiles vivientes” que
han sobrevivido a los grandes
acontecimientos de extincion masiva. Pero
esto no sorprende a los paleontélogos: en
primer lugar, son muy poco frecuentes en el
registro, y en segundo lugar estos casos
excepcionales no contradicen el paradigma
general de la evolucion que se cumple para
varios cientos de millones de especies
extinguidas.

La geologia falsea la realidad

Para los antievolucionistas, la ciencia,
y en particular la geologia, ha falseado los
datos cientificos. Dos conclusiones generales
aparecen siempre en la apologética
creacionista:

438



1.

La primera conclusion se deduce de
las criticas a la literatura técnica de Ila
Geologia moderna, descubriendo sus
incoherencias,  contradicciones y
errores. Los datos que aportan la
geologia debe subordinarse a las
verdades de la Biblia leida de forma
literal. Especialmente criticos se
manifiestan en la interpretacion de los
fosiles. Asi, el traductor al castellano
de la editorial creacionista, Santiago
Escuain, concluye su trabajo con una
frase escrita con letras mayusculas: EL
REGISTRO FOSIL NO SOLO NO
PROPORCIONA NINGUN APOYO AL
EVOLUCIONISMO, SINO QUE LE ES
ABIERTAMENTE HOSTIL. Este tipo de
erroneas afirmaciones estan basadas
en las publicaciones del bioquimico
americano D. T. Gish, que es quien
mas a desarrollado los argumentos
paleontologicos.

Todo esto les lleva a afirmar el dudoso
caracter cientifico de la Teoria de
Darwin, que para ellos no es otra cosa
que una “infame conspiracion de los
profesionales de la ciencia”. Los
creacionistas recurren a dos
argumentos contra la evolucion: la
irrepetibilidad y la circularidad. Asi, la
tratarse de un hecho acaecido en el
pasado, la evoluciédn quedaria fuera

439



de cualquier verificacion experimental
(es irrepetible), y el propio concepto
de seleccion natural como
supervivencia del mas apto implica un
razonamiento circular, es un
argumento tautoloégico. Tales
argumentos pretenden demostrar la
juventud de la Tierra, pero no pueden

presentar ninguna evidencia
razonable de la creacién instantanea y
milagrosa.

La Ciencia de Ia Geologia de Ios
Creacionistas

Lo que apuntamos mas arriba expresa
en el fondo un paradigma muy particular de
la Geologia defendido por los Creacionistas
con la pretension de constituirse en
alternativo a Ila Geologia de |los
evolucionistas. El profesor William J. Frazier
(del Departamento de Quimica y Geologia
de la Universidad de Columbus), ha
sistematizado magistralmente las grandes
lineas de esta Geologia Creacionista.

Para acomodar los datos de las
Ciencias de la Tierra a la informacién
suministrada por la Biblia, deben “forzar” y
negar los avances de la Geologia. Asi, para
defender la corta duracion de los tiempos
geologicos, acumulan argumentos
pintorescos que nos retrotraen a los tiempos

440



del catastrofismo de Georges Cuvier, de
principios del siglo XIX.

Es sabido que la Geologia como
ciencia se fundamente en los principios de
los estratos establecidos por Nicolas Steno a
mediados del siglo XVIl y en los principios
del Actualismo de James Hutton a final del
siglo XVIII (“los procesos naturales del
pasado obedecen a las mismas leyes que los
procesos actuales”) y del Uniformitarismo de
Charles Lyell (en la primera mitad del siglo
XIX) (“los procesos geoloégicos son lentos y
graduales y se deben a Ia oscilacion
periodica del clima”).

Los que se hacen llamar Creacionistas
cientificos niegan estos principios
fundamentales de la geologia
considerandolos una “diablura retérica”.
Para ellos no puede conciliarse una vision
cambiante del planeta con un principio que
afirma su continuidad. Negados estos
principios metodologicos basicos cae por su
base el sdélido edificio de Ila Geologia
moderna (evolucionista) que debe ser
sustituida por una Geologia “creacionista”. El
modelo “creacionista” de la Geologia se
resume en cinco tesis basicas:

1. Antes del comienzo del mundo no
existia nada, excepto Dios. Y Dios lo
fue creando todo de la nada. Esta tesis
de la creacion directa de Dios a partir
de la nada, es lo que, en su opinidn, se

441



afirma no solo como una verdad de fe,
sino como una conclusion cientifica de
los datos observados. La fecha de la
creacion es discutida entre las
diferentes escuelas, pero siempre
coinciden en afirmar que debioé ser no
hace mas de 6.000 anos.

En el principio de los tiempos creo
Dios el cielo y Ila Tierra. Esta
separacion de dos ambitos diferentes
la tienen los creacionistas como un
hecho milagroso e instantaneo. Tal
creacion directa instantanea es
denominada por los creacionistas
como el “Fiat Creation Singularity” y su
resultado es la aparicion de las rocas
cristalinas (rocas igneas y
metamorficas). Dios crea también las
grandes cordilleras y océanos, los
animales y en un ultimo momento, la
pareja humana.

Tras este hecho demostrado
cientificamente de Ila creaciéon, Ia
Tierra se mantiene en su estado inicial
de quietud denominado “Early
Genesis Interlude” (lo que otros
llaman tiempos prehistoricos). La
humanidad se extiende por el planeta
y dominan a los animales. Como esta
etapa es anterior al Gran Diluvio no
habia rocas sedimentarias. Por ello -
argumentan- las ciudades sumerias de

442



Ur, Uruk, Eridu y otras estan asentadas
sobre delgadas series geologicas
terciarias.

4. Esta etapa inicial es seguida por el
Gran Diluvio, Diluvio de Noé o
Catastrofe Hidraulica Global (“Global
Hydraulic Catastrophe”, GHC). En esta
etapa se depositan todas las
secuencias estratigraficas, y los fosiles
se van hundiendo mas o menos en el
fango del fondo de acuerdo con su
peso. Al retirarse las aguas, emergen
las montanas y se endurecen los
sedimentos con los fosiles
prehistoricos.

5. En una ultima etapa en la historia
creacionista de la Tierra (la época
histérica), se desarrolla un periodo de
quietud geoldgica durante el cual
apenas ha habido ningun proceso
geolégico de caracter constructivo,
sino solo la erosion de las montanas y
relieves cuyos sedimentos son
llevados al mar.

Los creacionistas cientificos y la falacia del
falso dilema

Desde el punto de vista de Ia filosofia
de Ila ciencia, Ilos «creacionistas y
antievolucionistas acuden a lo que se suele
llamar la falacia légica del falso dilema
(también conocida como dilema falsificado,

443


http://es.wikipedia.org/wiki/Falacia
http://es.wikipedia.org/wiki/L%C3%B3gica

falacia del tercero excluido, falsa dicotomia
falso correlativo o bifurcacion).

Para éstos, ante un problema cientifico
siempre hay solamente dos puntos de vista
que son las unicas opciones posibles. Tal vez
esté ahi la primera parte de la falacia: segun
la filosofia de la ciencia, existen siempre una
0 mas opciones alternativas que no han sido
consideradas. Las dos alternativas son con
frecuencia, aunque no siempre, los puntos
de vista mas extremos dentro de un espectro
de posibilidades. En vez de tales
simplificaciones extremistas suele ser mas
apropiado considerar el rango completo,
como en la Iégica difusa.

La segunda parte de la falacia consiste
en afirmar que si una de las opciones es
falsa, la otra tiene que ser verdadera. Lo cual
no necesariamente debe suceder asi. Un
falso dilema no tiene por qué estar
necesariamente limitado a dos alternativas
pudiendo involucrar tres o mas, pero en
todo caso se caracteriza por omitir
alternativas razonables sin argumentar esa
exclusion, sea ésta deliberada o accidental.

Un ejemplo sencillo permite acercarse
a la problematica de la falacia del falso
dilema: «Paco no ha llegado a trabajar.
Entonces, o ha tenido un accidente en el
coche o se ha quedado dormido. Llamamos a
su casa y averiguamos que salio a tiempo,
luego ha tenido un accidente.»

444


http://es.wikipedia.org/wiki/Dicotom%C3%ADa
http://es.wikipedia.org/wiki/Bifurcaci%C3%B3n
http://es.wikipedia.org/w/index.php?title=Punto_de_vista&action=edit
http://es.wikipedia.org/wiki/Espectro
http://es.wikipedia.org/wiki/L%C3%B3gica_difusa
http://es.wikipedia.org/wiki/Alternativa

Este argumento es un falso dilema, ya
que hay multitud de otras razones por las
que Paco puede llegar tarde: desde haber
renunciado sin notificarlo hasta haber sido
detenido por una infraccion de trafico. Si
pudiéramos probar que no existen esas
alternativas, el argumento seria correcto.
Mientras tanto, es falaz.

Este tipos de argumentacion ha sido
esgrimido con frecuencia por los
antievolucionistas.

445



446



25

La Iglesia Catdlica toma postura:
se puede ser cristiano y creer en
la evolucion.

Para mucha gente creyente en nuestro
mundo, la idea cristiana de “creacion” es
incompatible con la idea de los cientificos de
la “evoluciéon”. Hay un conflicto sin soluciéon
posible. Y eso no solo en Espania hoy, sino en
el resto del mundo desde hace muchos anos.

Si se analizan un poco a fondo las
informaciones publicadas en Espana se
descubre que suelen contener un mensaje
oculto que no se explicita del todo: la ciencia
y la religion siguen enfrentadas y son
incompatibles. Entre ellas hay un conflicto
irresoluble. Por ello, un cientifico, un
evolucionista, no puede aceptar Ilos
planteamientos del cristianismo y viceversa.

Pero ;son realmente incompatibles la
aceptacion de la fe «cristiana y wuna
explicacion evolucionista del mundo? ;Le
esta prohibido a un cristiano aceptar la

447



evolucion bioldgica? En el fondo de estas
preguntas lo que se esconde es una
determinada manera de entender lo que es
la fe cristiana en la creacion y lo que es la
comprension del proceso evolutivo. En este
trabajo presentamos algunas pautas para en
encuentro entre evolucionismo y fe cristiana.

El debate creacion- evolucién renace en la
segunda mitad del afio 2005

En los ultimos meses de 2005 el tema
de las relaciones entre “Evolucion biolégica”
y “creacion divina® ha recibido un
tratamiento reiterado en la prensa.

Cuando en los EEUU estaba en pleno
debate publico el problema del caracter
cientifico del Disefno Inteligente, el
astrofisico Lawrence Krauss publicé en el
New York Times (17 de mayo 2005), un
articulo contra los movimientos creacionistas
en los Estados Unidos.

Pero semanas mas tarde, el 7 de julio,
el cardenal de Viena, Christoph Schénberg,
public6 también en el New York Times un
articulo en donde ponia en duda que un
catolico pueda ser evolucionista. Decia que
no podemos prescindir del “disefno
inteligente” de la creacion frente al azar de
los evolucionistas.

Este articulo motivd que un grupo de
cientificos cualificados escribiera al papa

448



Benedicto XVI una carta pidiéndole que
confirmarse si seguia apoyando la postura
de Juan Pablo Il sobre la evolucion
manifestada en su discurso a la Academia
Pontificia de Ciencias en 1996, en la que
decia que “la evolucién ha dejado de ser una
mera hipotesis”.

Por otra parte, en una iluminadora
carta, el jesuita director del Observatorio
Vaticano, padre George Coyne, publicé en la
revista The Tablet el 6 de agosto de 2005 un
clarificador articulo
(www.thetablet.co.uk/cgi-
bin/register.cgi/tablet-01063) en el que
rebate los argumentos de Schénberg en el
que habla de la “creacidon continua” y de la
“creacion en la evolucion”, negando que
haya oposicion entre la Evolucion y la
Creacion.

Los conceptos de “diserio inteligente”,
“principio  antrépico”, “ciencias de la
creacion”, “creacionismo cientifico” y otras
han estado muy presentes en la prensa en
estos ultimos anos.

Tendiendo puentes para un encuentro entre
evolucion y creacién

Diversas instituciones interdis-
ciplinares e interreligiosas, como el Instituto
Metanexus para la Ciencia y la Religidon y sus
grupos locales, como los de Espana, estan
reflexionando teolégicamente sobre los

449


http://www.thetablet.co.uk/cgi-bin/register.cgi/tablet-01063
http://www.thetablet.co.uk/cgi-bin/register.cgi/tablet-01063

retos que la vision evolutiva del universo, y
dentro de él, de los seres humanos, pueden
llevar a una confrontacién entre la ciencia y
la religion.

Se piensa que, dentro de una
concepcion abierta de la teologia, no solo es
posible el dialogo, sino que es posible y
necesario un encuentro de posturas. Y en
este encuentro, ambos saldran beneficiados,
tanto la ciencia como la teologia.

Posturas actuales ante las relaciones entre Ia
Teologia y las Ciencias profanas.

Puede decirse que hoy no existe una
postura monolitica y cerrada dentro del
mundo cientifico ante la posibilidad de un
acuerdo entre ciencia y religion. En un
intento de sistematizacion de las posturas,
podemos adoptar las ideas de un fisico, lan
G. Barbour, que ha dedicado gran parte de la
ultima parte de su vida a la reflexién entre la
ciencia y la teologia. Este sistematiza en
cuatro las posturas historicas que han
relacionado la fe cristiana y la ciencia:

1. Conflicto: la postura que ahonda en el
conflicto (y por tanto, en la imposibilidad
de un dialogo) se dio sobre todo en el siglo
XIX bajo la influencia del libro de J. W.
Draper, Historia de los conflictos entre la
Religion y la Ciencia. Esta lucha abierta, se
alimentd, por un lado, de una postura de

450



grosero materialismo cientifico, y por otro
lado, de un literalismo biblico
fundamentalista que hacia imposible
cualquier tipo de encuentro. Esta postura
sigue presente también hoy en algunos
grupos cientificos de factura mas positivista
y materialista. Pero también por parte de
sectores religiosos existen posturas
intransigentes que perciben en las ciencias
una amenaza a la Teologia.

2. Independencia: otra de las posturas ente fe
cristiana y ciencia es la de Ia
independencia, tal como ha defendido
modernamente el paleontdlogo Stephen
Jay Gould. Segun ella, ciencia y religion son
dos magisterios diferentes, con
metodologias diferentes y objetivos
diferentes y por ello nunca se pueden
encontrar. Muchos cristianos evangélicos y
cristianos conservadores propughan esta
postura. Ciencia y religibn no se
encuentran y tan cientifica es la ciencia de
la evolucion como la ciencia de la creacion.

3. Dialogo: la postura del dialogo supone unas
relaciones constructivas entre ciencia y
religion que deben superar los conflictos o
la independencia. Se situa gradualmente
hacia una mayor postura de integracion,
como veremos. El dialogo presupone Ia
aceptacion por ambas partes los limites del
conocimiento cientifico y del conocimiento
teologico, y explora las semejanzas entre

451



los métodos de la ciencia y de la religion y
analiza los conceptos puente que permiten
unas relaciones transdisciplinares.

4. Integracion: como culminacion de este
proceso de acercamiento entre ciencia y
religion esta la emergencia de
formulaciones nuevas que constituyen lo
que se denomina interdisciplinariedad. Esta
supone un intento de reelaboracion
conceptual y metodologica que permite
aceptar la complementariedad de saberes
dentro de un universo de limites difusos
pero que acepta la legitima autonomia de
cada disciplina. No se trata tanto de lanzar
puentes cuanto de construccion tolerante y
plural de interpretaciones del mundo
siempre  provisionales y éticamente
elaboradas. En el pasado, fue la llamada
Teologia Natural la que establecid
argumentos teoloégicos asentados desde los
datos de las ciencias empiricas. Mas
modernamente esta el intento denominado
Teologia de la Naturaleza, segun la cual los
conceptos teologicos se reelaboran dentro
de los macroparadigmas elaborados por las
ciencias, de modo que sean comprensibles
a los humanos de nuestra época.

Evolucién del pensamiento teol6gico sobre
la Creacion y la Evolucion

La evolucion del pensamiento del
Magisterio de la Iglesia sobre la teologia de

452



la Creacion (y especificamente sobre Ia
Creacion humana) ha sido azarosa. Varios
son los problemas teoldgicos que la ciencia
provoca a la teologia tradicional: la doctrina
“oficial” sobre la creacion (como fenémeno
milagroso puntual de aparicion del todo
desde la nada), la providencia de Dios, el
origen especial del ser humano, la pareja
humana, la interpretacion de los textos
biblicos, la cuestion del origen del alma (en
una antropologia dualista), el poligenismo
(varias parejas iniciales), el dogma del
pecado original (ver las formulaciones del
Nuevo Catecismo que contienen las
formulaciones clasicas. Aqui se plantea el
valor normativo del Catecismo. Pero eso es
otra cuestion. jPuede “salvarse” Ia
formulacion del Catecismo y extraer de ella
el verdadero contenido, lo que quiere decir?
Precisamente ahi esta el “talante” para
buscar lenguajes comprensibles.

El 22 de octubre de 1996 el Papa Juan
Pablo II dirigié a la Academia Pontificia de
Ciencias un mensaje de gran importancia
histérica. En este mensaje se afirma que “la
evolucion es mas que una mera hipotesis” y
que las conclusiones a que han llegado las
ciencias profanas a proposito de la
evolucion, incluido el papel desempenado
en ella en el origen del cuerpo humano,
estan solidamente fundadas.

453



Este mensaje confortador para el
debate ciencia religion a propodsito de la
evolucion y la creacion concluye un periodo
de mas de cien anos de investigaciones
cientificas y teologicas.

En 1859 Charles Robert Darwin
publicé su libro sobre el Origen de las
Especies, al que siguio en 1871 el del Origen
de lo Humano. Ambos fueron muy mal
acogidos por la Iglesia anglicana. Y en
Espana crearon vivas polémicas que
tardaron en acallarse. Durante el siglo XIX,
los avances en biologia y en geologia
pusieron en aprietos a las interpretaciones
literalistas y fijitas de la Escritura. Los mas
abiertos de mente hablaban de
“concordismo”, hacer coincidir la literalidad
de los textos biblicos con los avances de la
ciencia.

En 1893, la enciclica Providentissimus
del Papa Leén Xlll pusieron punto final a
estas interpretaciones al precisar que Ila
finalidad del escritor biblico no era
proporcionar una ensenanza cientifica sino
ofrecer de manera grafica una ensenanza
religiosa, de acuerdo con los conocimientos
de la época. Estos planteamientos suponian
una aceptacion del valor de las ciencias
profanas y. al mismo tiempo, del hecho de
que su conocimiento puede ser necesario a
la hora de interpretar correctamente el
sentido exacto de las Escrituras.

454



En 1909, la Pontificia Comision Biblica
insistia en el sentido de la Enciclica: “La
intencion del autor sagrado —declaraba- no
es mostrar de manera cientifica Ia
constitucion intima de las cosas y el orden de
la creacién, sino que habla segun los
conocimientos populares, a partir de las
informaciones de los sentidos y en el
lenguaje de su tiempo” (Denzinger, Resumen
del Magisterio de la Iglesia, n° 2123).

La aparicion de fosiles humanos y Ila
respuesta de la Iglesia

En estos anos, al inicio del siglo XX,
los conocimientos que se tenian sobre los
origenes humanos eran escasos. En 1908,
Charles Dawson, proclamé que ha
encontrado en Inglaterra en antecesor de los
humanos, el eslabon perdido.

Ese mismo ano, 1908, los padres
Bouyssonie y Bardon descubrieron el
esqueleto del hombre de Neandertal de la
Chapelle aux Saints, el ejemplar mejor
conservado de hombre fésil. En 1919, el
famoso prehistoriador aleman afincado en
Espana publica “E/ Hombre Fosil” en donde
se refleja la escasez de datos fiables sobre el
origen humano existente es esos tiempos. En
esa época, la ciencia apenas podia presentar
“pruebas” fiables de la evolucion humana
aunque algunos veian con malos ojos los
datos de los prehistoriadores que mostraban

455



la rusticidad de los primeros humanos y por
ellos se empieza a cuestionar si “pudo pecar”.
Hasta 1924 no se conocia ningun fosil
con caracteristicas similares a las de los
humanos y del que pudiera afirmarse que
tenia mas de un millon de anos. Pero los
descubrimientos de hominidos fésiles en
Africa van a crear problemas a la Teologia.
Asi, aparecen datos inquietantes: el
Nifno de Taung descubierto por Raymond
Dart en Sudafrica es de 1924; y la llamada
“Senora Pless” descubierta por Robert Bloom
en Transvaal es de 1926) y en Asia (el
llamado “Hombre de Pekin” fue publicado
por Zdanzky en 1927, luego se anade
Teilhard de Chardin y fue descrito como
Sinanthropus pekinensis por Black en 1937.
Los escritos (prohibidos) de Teilhard
de Chardin pudieron ser un detonante para
la publicacion en 1950 de la Enciclica
Humani Generis del papa Pio Xl (AAS 42,
1950). El texto atribuia al posible origen
evolutivo del cuerpo humano sélo el valor de
una hipotesis no demostrada. Declaraba que
se podia investigar libremente siempre que
no se sacaran conclusiones imprudentes.
Pero insistia en que hay puntos sobre los que
no es posible la discusion, como el origen del
alma por una intervencion especial de Dios,
el monogenismo y el pecado original
(Denzinger, num. 2327). Posteriormente, Pio

456



XIll volvié a reiteras esas ideas en el discurso
al Congreso Internacional de Genética.

Desde el Concilio Vaticano Il

El Vaticano Il no tomé posicion directa
y expresa frente a las implicaciones
teologicas del evolucionismo. Pero si se
refleja en el Concilio una vision dinamica de
la realidad (Constitucion Gaudium et Spes,
numero 5) y una convergencia, orientacion y
plenitud “hacia y en” Jesucristo ( Gaudium et
Spes, 22, 45; Ad Gentes, 3). Con las palabras
de algunos tedlogos, “el Vaticano Il
mantiene una vision muy optimista de la
creacion y pide una responsabilidad al
hombre en orden a no destruir lo creado”.

De igual modo, el Vaticano Il abri6 la
ventana a aires nuevos en la interpretacion
de la Sagrada Escritura. La Constitucion
Conciliar Dei Verbum (DV, aprobada el 18 de
noviembre de 1965), al tratar de la exégesis
biblica, manifiesta que hay que tener en
cuenta los “géneros literarios” (DV, 12), y “el
intérprete indagara lo que el autor sagrado
dice e intenta decir, segun su tiempo y su
cultura”. Este método es enormemente
fecundo para despegarse del literalismo
biblico dominante durante tantos siglos. Se
abre un camino franco para poder entender
la Escritura desde otras categorias culturales
y cientificas.

457



Pablo VI, el 11 de julio de 1966, volvié
a tocar el tema del evolucionismo. Por
iniciativa suya se reunid® un Simposio
Internacional de expertos en teologia para
tocar el espinoso asunto del pecado original
e intentar acomodarlo a la nueva vision del
mundo. Estas son las palabras del papa:
“Tampoco os parecerd aceptable la teoria de/
evolucionismo, mientras no esta de acuerdo
decididamente con la creacion inmediata de
todas y casa una de las almas humanas por
Dios”

El Papa Juan Pablo Il ha intervenido
también en diversas ocasiones recordando la
verdad de Dios Creador, del hombre como
Imagen y Semejanza de Dios en Cristo y de la
naturaleza como el hogar en el que el
Creador a colocado a la persona humana.
Aboga por una “ecologia moral”, de respeto
al hombre y a la naturaleza. El discurso de
Juan Pablo Il a la Academia de Ciencias ya
citado (1996), es un espaldarazo importante.

El profesor Raul Berzosa (Una lectura
creyente de Atapuerca, 2005:200) resume
sus reflexiones y afirma que la ensenanza
oficial de la Iglesia no es contraria a la
explicacion del origen humano por
evolucion. Pero cree que hay dos puntos que
deben ser mantenidos:

a) El origen de todo por el Dios
Creador. La evolucion no es fruto del azar ni
de la pura expansion de la materia. Pero deja

458



abierto como explicar lo que es la Creacion y
como Dios actua en el mundo. El concepto
de “creacion en la evolucion” podria ser
aceptado, como veremos.

b) El segundo principio es que la
evolucion sola no explica por si misma el
origen de Ila dimension espiritual vy
trascendente de lo humano. La
humanizacion es un salto cualitativo que nos
obedece solo a la seleccion natural. Se
mantiene que Dios es el creador del “alma”,
pero no explica como es ello. Deja a la
Teologia que busque caminos para
comprender la creacion del alma dentro de
la concepcion dinamica del mundo.

Las relaciones entre evolucion y creacion en
estos ultimos anos

Los tiempos han cambiado. Hoy los
cientificos son mas comprensivos y
dialogantes y los tedlogos han modificado
muchas de sus posturas. Prueba de ello es la
opinion que Juan Pablo Il expresa sobre la
evolucion en su discurso a la Academia
Pontificia de Ciencias en 1996, la carta al
Padre Coine en 1987 con ocasion del
centenario de la publicacién de los Principia
de Newton (que aparecieron en 1687).

Sera sobre todo en los EEUU donde los
conflictos entre “evolucionistas” y “fijistas”
toman un sesgo religioso convirtiéndose en

459



un conflicto con las posturas que defienden
el creacionismo como modo cientifico y
cierto (pues lo deducen de Ila lectura
fundamentalista de la Biblia) de comprender
los procesos naturales. Asi, a finales del siglo
XIX  algunos prestigiosos cientificos
americanos eran resistentes a la aceptacion
generalizada del hecho evolutivo. Asi, el
geodlogo James D. Dana (1813-1895) (al que
debemos importantes aportaciones en las
teorias de la isostasia de los bloques
continentales), a pesar de ser defensor de un
cierto evolucionismo, era partidario de una
“creacion” particular para el Hombre y de Ia
equiparacion entre los “dias” de la creacién y
las “eras” geologicas.

En el caso de EEUU, las razones de
estos conflictos tienen sus peculiaridades.
EEUU fue un pais colonizado por Ilos
“pilgrim’ los peregrinos, grupos integristas,
cuaqueros, puritanos, conservadores, muy
religiosos y casi fanaticos que impusieron
pronto una dictadura desde la América
profunda. Y eso continua. América es una
nacion defensora de la libertad pero de
tendencias muy conservadoras y en la que la
religion (al no haber pasado por la crisis
ilustrada) tiene una funcién social muy
importante. Es parte de su identidad (como
Polonial).

Las encuestas indican que, en un pais
tan desarrollado cientificamente como

460



EEUU, Ia mitad de la poblacion esta
convencida de que Dios ha creado
directamente al Hombre con su forma actual
hace menos de 10.000 anos. Esto explica
que la amenaza de que nuevas leyes
restrictivas contra la evolucidn aparezcan
esta siempre vigente. Asi, en 1996, han
logrado que el Comité de Educacion del
Estado de Nuevo México elimine todas las
referencias a la Evolucion en los curricula de
las escuelas publicas.

Sugerencias para iluminar el camino de la
reflexion sobre creacion y evoluciéon

Para finalizar esta capitulo, parece
oportuno ofrecer algunas pistas de reflexion
sobre el problema de las relaciones entre
creacion y evolucion.

El que esto escribe, tiene companeros
cientificos que no comprenden que me
considere evolucionista, y que, sin embargo,
continue siendo cristiano. Tal vez el error
esta en el planteamiento filoséfico vy
teologico del concepto de creacion. Desde
mi punto de vista, la aceptacion de un dios
creador no implica que uno se considere
creacionista (en el sentido peyorativo que
hoy se entiende: defensor de que todas las
especies que existen y sobre todo la especie
humana, han aparecido por un acto creador
directo de Dios tal como dice la Biblia).

461



Al lector remito a la bibliografia del
final de este libro, y en especial a los ensayos
teologicos recientemente editados en
castellano pueden ser clarificadores: SCHMITZ-
MOORMANN, K. Y SALMON, J. F., Teologia de la
creacion de un mundo en evolucion.
Editorial Verbo Divino, Estella, 2005, 295
paginas; y el de D. EDWARDS, £/ Dios de la
Evolucion. Una teologia trinitaria. Sal Terrae,
Santander, Presencia Teolégica, 152 (2000),
151 pag.

EDWARDS, DENIS, £/ Dios de la Evolucion. Una teologia
trinitaria. (Sal Terrae, Santander, 2006), coleccion
Presencia Teoldgica, 152, 151 pag.

En el contexto de la polémica sobre el Disefio
Inteligente y el creacionismo cientifico tenemos que
leer y comprender los contenidos del excelente
ensayo del profesor Denis Edwards, sacerdote de la
didcesis de Adelaida (Australia) y doctor en Teologia
por la Catholic University of America

Este documentado y clarificador ensayo parte
de una conviccién: que la evolucion del universo, la
evoluciéon de la vida y la evolucion humana no son
meras suposiciones sino conceptos que pertenecen ya
al patrimonio comun de la humanidad. El propio papa
Juan Pablo Il afirmé en 1996 en un discurso a la
Academia Pontificia de Ciencias “que /la evolucion ha
dejado de ser una teoria”.

La tarea de Edwards en este ensayo (al que no
le faltan selectas citas a pie de pagina, de las que el
traductor presenta la traduccion castellana cuando
existe) es la de responder a la pregunta que

462




teolégicamente se desprende de la afirmacion papal:
équé diferencia introduce en una teologia cristiana de
Dios la aceptacion de la teoria de la evolucién?

El trabajo se articula en seis capitulos, que
cada uno de ellos tiene su propia autonomia
conceptual. El capitulo primero es introductorio (“La
evolucion y Dios”) y en él se contraponen Ia
cosmovision evolucionista (desde Lamarck y Darwin
hasta las sintesis modernas) y las exégesis clasicas de
los primeros capitulos del Génesis. Obviamente, no es
esta la imagen que la ciencia ofrece en la actualidad.
¢Es posible conciliar las dos racionalidades? ;es
exigible un concordismo o mas bien una
reelaboracion de las teologias del Dios trinitario? Este
va a ser el camino elegido. Por ello, el segundo
capitulo (“El Dios de la evolucion como el Dios de la
amistad mutua”) propone la hipoétesis que sustenta
todo el desarrollo posterior.

Frente a las posturas de algunos cientificos
que eliminan a Dios de su horizonte, y frente a los
fundamentalistas que rechazan los datos de Ilas
ciencias, el autor pretende “un enfoque teoldgico
capaz de mostrar que la fusion entre ambos conjuntos
de ideas en una sintesis unificada resulta razonable,
coherente, iluminadora” (pag. 22). Edwards sugiere
que “la vision trinitaria de Dios como Dios de
relaciones mutuas, un Dios que es comunion en el
amor y la amistad mas alla de lo comprensible, ofrece
el fundamento de una teologia dispuesta a tomarse
en serio la evolucién” (pag. 23). El autor apunta una
formulacion sugerente y provocadora: “El Universo
puede ser entendido como una realidad que se
despliega “dentro” de las relaciones trinitarias de
amor mutuo. La creacidn tiene lugar y prospera en el
seno de la vida divina”.

Pero esta vision maternal (el Dios-madre que
da a luz al Universo) supone un vaciamiento amoroso
de Dios. Por ello, el capitulo tercero (“El Dios de la

463




evolucion como el Dios de la libre auto-limitacién por
amor”), propone una Cristologia en la que Jesus de
Nazaret, Dios inclusivo y compasivo que se revela de
manera concluyente en la cruz, el Dios que se
identifica con el dolor del mundo, es una figura
central para entender el Dios de la evolucion. Es un
Dios que se expresa como compasion divina por el
mundo y, al mismo tiempo, afronta con honestidad el
aspecto negativo de la evolucién. Es un Dios “que
acepta libremente los limites que le impone el hecho
de amar a unos seres creados y finitos” (pag. 51),
porque “quienes libremente eligen darse a otros por
amor se hacen vulnerables ante éstos y se someten a
los limites que conlleva amar” (pag. 52). Este texto
resume muy bien el eje de todo el discurso: “A la luz
de lo anterior, el acto divino de la creacién puede ser
considerado un acto de amor con el que las personas
trinitarias dejan libremente espacio a la creacion,
aceptado las limitaciones del proceso. Al entablar
relacion con las criaturas, Dios se hace vulnerable.
Dios respeta la integridad de la naturaleza, sus
procesos y sus leyes” (pag. 54).

Dado todo lo anterior, jcomo entender el
pecado original y la gracia en una teologia que se
toma en serio la evolucion? Desde el punto de vista
de las antropologias biolégicas, los hominidos
emergen a partir del linaje de los primates hace unos
5 millones de anos mediante un proceso de seleccion
natural darviniana. ;Coémo aparece la inteligencia?
éComo explicar la teologia del pecado original y de la
gracia? ;Como ensamblar las antropologias filosoficas
con las antropologias teologicas? Edwards se detiene
en la explicacién de Philip Hefner que insiste en una
explicacion derivada de la discrepancia entre la
informacion procedente de Ila Dbiologia y Ia
procedente de la cultura: el pecado original es
consecuencia de la respuesta libre a nuestra herencia
genética y a nuestros condicionamientos culturales.
Del mismo modo, la gracia se entiende, dentro del

464




contexto evolucionista, como que “el Dios trinitario
siempre esta libre y gratuitamente presente en el
amor abnegado de toda persona humana” (pag. 88)

Desde esta perspectiva, la vision de Dios en un
contexto evolucionista, refuerza la imagen del
Espiritu Santo. Por ello, el capitulo 5 (“La evoluciéon y
el Espiritu Santo”) recupera la teologia de Basilio de
Cesarea (siglo IV). “Contra quienes atribuyen al
Espiritu Santo un lugar subordinado, Basilio senala
que el Espiritu Santo es, de hecho, precursor de la
venida de Cristo y esta inextricablemente vinculado a
la obra de éste” (pag. 100). Desde esta perspectiva, el
Espiritu Santo no solo es el Dador de Vida en lo que
hace a la santificacion, sino también en lo referente a
la obra de la creacion. Siguiendo el hilo de Kair
Rahner, Edwards recupera la nociébn de “auto-
trascendencia activa”, por la que “Dios se halla
intimamente presente en las criaturas en evolucion,
habilitandolas no sdélo para existir de una manera
estatica, sino para también para trascender lo que ya
son” (pag. 109). Y concluye: “Dios no “interviene”
CcoOmo una causa mas, sino que siempre esta presente
como el Ser absoluto y dinamico que no slo faculta a
las criaturas para existir, sino para trascenderse a si
mismas y devenir algo nuevo” (pag. 109).

El sexto y ultimo capitulo (“La evolucion y Jesus,
la Sabiduria de Dios”) el autor trata de responder a la
pregunta: “;cémo hay que concebir el significado de
Jesucristo dentro de un marco de referencia
evolucionista?” (pag. 122). Presenta los rasgos mas
significativos de tres cristologias evolucionistas: la de
Teilhard de Chardin, la de Kart Rahner y la de Jirgen
Moltmann, concluyendo con un resumen de
significado sapiencial. El seguimiento de Cristo es una
invitacibn a contribuir creativamente al incesante
proceso de la evolucién cultural impregnada por el
amor. Esta incluye a todos aquellos que, consciente o
inconscientemente, contribuyen a Ila obra de
fomentar la conciencia de que las criaturas del Dios

465




que es trinidad de personas-en-amor-muto estan
emparentadas entre si. De alguna manera, el ensayo
de Edwards “invita a los seres humanos al cultivo de
la conciencia ecoldgica, la empatia y la solidaridad
con todas las formas de vida que pueblan el planeta”
(pag. 151). Un ensayo esperanzador y lleno de
sugerencias que hace reelaborar la imagen de Dios y
teologia de la creacion desde otras categorias
dinamicas y esperanzadas

La reflexion sobre filosofia, ciencias y
teologia

En un reciente articulo escrito por
monsenor Elias Llanes, Arzobispo emérito de
Zaragoza y publicado en 2007 en la Revista
Aragonesa de Teologia (numero 25), sobre
la cuestion del cientifismo (utilizada como
sindnimo de cientificismo) glosa las palabras
del Juan Pablo Il en la enciclica Fides et Ratio
(1988, num. 88).

Para el Papa, el cientifismo es una
postura filosofica (con frecuencia excluyente
de otras al considerarse a si misma como
cientifica). Dice la enciclica: “Esta corriente
filos6fica no admite como validas otras
formas de conocimiento que no sean las
propias de las ciencias positivas, relegando
al ambito de la mera imaginacion tanto el
conocimiento religioso y teologico como el
saber ético o estético”. Y continua. “En el
pasado, esta misma idea se expresaba en el
positivismo [se esta refiriendo a la escuela
filosofica que madura con Augusto Comte] y

466




en el neopositivismo, que consideraban sin
sentido las afirmaciones de caracter
metafisico. La critica epistemologica ha
desacreditado esta postura, que, no
obstante, vuelve a surgir bajo la hueva forma
del cientifismo”.

La ideologia cientificista —comenta
Monsenor Llanes- sustenta por de pronto
que solo lo “cientifico” es lo racional, pues
s6lo la ciencia produce verdad; la evidencia
aceptable es unicamente la que puede
definirse en términos de comprobacion
empirica; el lenguaje significativo ha de
regirse por este tipo de evidencia.

Es mas: el empleo del singular (la
ciencia) no es inocente. Y se nos antoja
similar a lo que leemos en la etiqueta del
Anis del Mono: “Es el mejor, lo dice la ciencia
Yy no se equivoca”.

La “ciencia® como tal no tiene
existencia real (salvo en la mente platodnica,
la epistéme), sino que es una abstraccion. Si
existen conocimientos socialmente
organizados a los que Ilamamos “las
ciencias”, cada una con su propio estatuto
epistemolégico, su metodologia, sus
objetivos y sus métodos, asi como su
comunidad cientifica.

En esto vamos mas alla del mero
racionalismo critico de Karl Popper.
Apostamos por las posturas epistemologicas
mas abiertas y sociolégicas (como las de

467



Thomas S. Kuhn y Larry Laudan), siempre
discutibles, pero que ocupan hoy una mayor
relevancia entre los filosofos de las ciencias.
Sin embargo, lo que algunos denominan
“positivismo residual® persiste aun en
sectores de la universidad espanola que, en
algunos casos, no han sabido integrar las
nuevas epistemologias criticas de la segunda
mitad del siglo XX.

Como actitud mental -afirma el
trabajo de Monserior Llanes- el cientifismo
positivista persiste en amplios estratos de la
cultura que atestiguan y transmiten Ilos
medios de comunicacion. Persisten también
en ciertos profesionales del pensamiento y
de las ciencias. Los esfuerzos que muchos
cientificos, filédsofos y tedlogos estan
haciendo en estos anos para encontrar un
punto de encuentro con bases soélidas para
un dialogo es encomiable.

El trabajo aqui citado de Monsenor
Llanes, describe seis campos de dialogo hoy
entre la teologia y la ciencia. Uno de estos
campos lo define como “La antropologia
(Dios y el hombre, el origen de la vida
humana, la cuestion de la constitucion del
hombre: cuerpo y alma, mente y cerebro,
muerte e inmortalidad).

468



Las ciencias de la naturaleza interpelan a la
Teologia

Incorporamos aqui algunas pautas
procedentes de una voz autorizada: E. Dr.
Francisco J. Ayala, uno de los cientificos
espanoles con mayor prestigio internacional.
Actualmente es profesor del Departamento
de Ecologia y Biologia Evolutiva de Ila
Universidad de Irvine, USA. También es
miembro de la Academia Nacional de las
Ciencias de Norteamérica.

Entre los méritos y las distinciones que
le han sido otorgados al Profesor Ayala
destacan el hecho de haber recibido Ia
Medalla Nacional de las Ciencias de Estados
Unidos. Gracias a su gran prestigio
profesional fue elegido como uno de los
miembros del comité de asesores del
expresidente Bill Clinton.

Ayala también fue Presidente de la
American Association for the Advancement
of Science (AAAS). Es autor de varios libros,
entre los que destacan: Origen y evolucion
del hombre (Alianza Editorial, 1980); La
teoria de la evolucion. De Darwin a /los
ultimos avances de la genética (Temas de
Hoy, 1994); Senderos de /a evolucion
humana (Alianza Editorial, 2001); La piedra
que se volvio palabra (Alianza Editorial,
2005); estos dos ultimos libros en
colaboracion con Camilo José Cela Conde.
En el ario 2000 fue investido Doctor Honoris

469



Causa por la Universitat de Valéncia;
institucion que publicé en 2006 un libro,
titulado: La evolucion de un evolucionista,
en el que se publicaban, entre otras cosas,
varios articulos suyos.

En 2007 ha publicado un libro del que
se han hecho eco los interesados en el
debate sobre creacion y evolucion (Francisco
J. Ayala, Darwin y el diserio inteligente.
Creacionismo, cristianismo y evolucionismo
Alianza Editorial: Madrid, 2007. 231 pags.).
El profesor Carlos A. Mermelada ha
publicado un amplio resumen critico del
mismo, del que tomamos algunas ideas para
orientar la lectura. (Los numeros entre
paréntesis remiten a las paginas de la
edicion espanola).

En Darwin y el diserio inteligente,
Ayala aborda con firmeza y valentia un buen
numero de cuestiones fronterizas entre la
ciencia y la religion. El libro tiene como telén
de fondo la compatibilidad entre la teoria
cientifica de la evolucion y los contenidos
fundamentales de Ila fe cristiana en
particular y de la religibn en general,
contenidos que afirman la existencia de un
Dios personal, creador y providente.

Las primeras palabras del libro, las que
iniciaron el prologo, son bien elocuentes,
puesto que plasman con nitidez la tesis que
defendera Ayala a lo largo de toda la obra.
Tal como manifiesta el autor: “El mensaje

470



central de este libro es que no hay
contradiccidn necesaria entre la ciencia y las
creencias religiosas” (15).

Hay creyentes que ven a la ciencia con
recelo porque piensan que, de suyo, es
materialista y, por lo tanto, se convierte en
un instrumento, muy prestigioso por cierto,
del ateismo. Pero quienes ven asi la ciencia
se equivocan, puesto que su materialismo
metodolégico no significa, ni mucho menos,
que la ciencia haya demostrado que todo lo
que existe sea material y que, por tanto, no
existan realidades espirituales como Dios o
el alma humana. Una negacion de este tipo
no es fruto de ninguna ciencia, sino una
proposicion filosofica.

¢Es la religion un freno a las Ciencias?

Por otra parte, estan los que ven con
malos ojos a la religion por considerar que
ésta supone un freno para el desarrollo de la
ciencia. Pero también ellos se equivocan al
valorar asi a la religion. El cristianismo, como
tal, no sélo no se ha opuesto a la ciencia,
sino que durante siglos la ha fomentado.
Gregor Mendel, padre de la genética, era un
monje cristiano; Georges Lemaitre (1894-
1966), sacerdote belga, y primer cientifico en
proponer el modelo cosmoloégico
actualmente imperante 'y  conocido,
posteriormente, como teoria del Big -Bang.

471



A lo largo de la historia ha habido
muchos religiosos que han cultivado Ia
ciencia, del mismo modo que también ha
habido muchos cientificos de renombre que
han profesado una fe sincera sin problema
alguno de compatibilidad entre sus
creencias religiosas y sus investigaciones
cientificas. De ahi que Ayala afirme que
“propiamente entendidas, la ciencia y la fe
religiosa no estan en contradiccion, ni
pueden estarlo, puesto que tratan de
asuntos diferentes que no se superponen”
(15).

Ciencia y religiéon se mueven en planos
distintos y estudian diferentes aspectos de la
realidad. La ciencia estudia algunos de los
aspectos cuantificables de la realidad
material, de ahi que aplique (y por cierto, de
un modo licito y muy exitoso) el
reduccionismo propio del materialismo
metodoloégico; pero esto no significa que la
ciencia afirme que sdélo existe la realidad
material; de tal suerte que Dios y el alma
humana, por ejemplo, no sean,
respectivamente, mas que una ilusion
trascendental inevitable y un paralogismo de
la razén pura, como dirian los mas cultos; o
simplemente un mero invento de la mente,
como diria el materialismo mas burdo.

Esos dos planos distintos en los que se
mueven ciencia y religion son, por un lado el
“descubrir y explicar los procesos de Ia

472



naturaleza” (15 y 164) y, por otro, la
busqueda del “significado y proposito del
universo y de la vida” (15), también Ia
relaciéon entre Dios y el hombre, asi como el
valor y el alcance de las normas morales que
surgen de esa relacion, asi como su
influencia en la vida humana concreta. A
este respecto: “la ciencia no tiene nada que
decir sobre estas materias, ni es asunto de la
religion proveer explicaciones cientificas
para los fenémenos naturales” (15).

iLa Biblia contra la Ciencia?

Dado que “los conocimientos
cientificos parecen contradecir la narrativa
biblica de la creacion del mundo y de los
primeros humanos” (15) ha habido
cientificos (como Richard Dawkins, por
ejemplo) y filésofos (como Daniel Dennett,
aunque éste no es citado por Ayala) que han
insistido en la idea de que el hombre es un
producto de la evolucion material. Es lo que
podriamos denominar el “ultradarwinismo”.

Hablando de Dawkins y del
historiador de la ciencia William Provine,
Ayala dice que: “podemos conceder a estos
autores su derecho a pensar como quieran,
pero no tienen ninguna autoridad para
basar su filosofia materialista en los logros
de la ciencia” (179). Y es que, como muy bien

473



dice Ayala, “la ciencia no implica el
materialismo metafisico” (178).

Frente a los que fuerzan a la teoria
cientifica de la evoluciéon a ir mas alla de sus
limites metodoldgicos y le obligan a realizar
afirmaciones que nada tienen de cientificas y
que son, sensu stricto, filosoficas, se levantan
con un radicalismo exagerado los
autodenominados: creacionistas cientificos,
un grupo intelectual que ha emergido en el
seno de nucleos radicales del protestantismo
estadounidense. Después de varios fracasos
judiciales en su intento de abolir legalmente
la ensefnanza de la teoria cientifica de Ila
evolucion en las escuelas publicas, los
creacionistas han cambiado de tactica.
Desde hace unas décadas su litigio va por la
linea de intentar conseguir que los estados
promulguen leyes que obliguen a dedicar el
mismo tiempo a la ensefanza de dicha teoria
que a la del contenido literal de la creacion
segun se recoge en los dos primeros
capitulos del Génesis biblico.

Compatibilidad entre creer en la evolucion y
creer en Dios

A lo largo de Darwin y el diserfio
inteligente Francisco Ayala demuestra que
es perfectamente posible ser partidario de la
teoria cientifica de la evolucion de las
especies y creer en la existencia de un Dios
creador, personal y providente. Dicho de

474



otro modo, el concepto cientifico de
evolucion biolégica, no niega la nocion
metafisica y teologica de creacidon a partir de
la nada, y viceversa.

Segun Ayala, cuando los creacionistas
y los partidarios del disefio inteligente
insisten en que la teoria de la evolucidon
solamente es una teoria y no el reflejo
conceptual de un hecho, pues nadie ha
podido observar la evolucion directamente,
lo hacen a partir de “una concepcidon
erronea acerca de la naturaleza de la ciencia
y como se prueban y validan las teorias
cientificas” (144).

éComo compatibilizar que la ciencia es
una forma de conocimiento basada en la
observaciéon y la experimentacion con el
hecho de que nadie ha observado, y mucho
menos experimentado, Ila evolucion?
Resumiendo la postura del autor es que
algunas conclusiones de esta teoria estan
bien establecidas, muchos asuntos son
menos ciertos, otros poco mas que
conjeturas, y otros siguen siendo en gran
parte desconocidos, “pero la incertidumbre
sobre estas cuestiones no arroja dudas
acerca del hecho de la evoluciéon” (146), del
mismo modo que el hecho de no conocer
todos los detalles acerca del universo no nos
hace dudar de la existencia de las galaxias.

Ayala deja claro que: “la religién y la
ciencia no estan en oposicion, porque se

475



ocupan de diferentes ambitos de la realidad.
Mas bien podrian ser vistas como
complementarias. Las preguntas sobre el
significado y el propésito del mundo y de la
vida humana sobrepasan a la ciencia. La
religion las responde” (162).

Creacion divina y evolucion bioldgica
son compatibles. En efecto, “la idea de que
Dios cre6 el mundo ex nihilo, a partir de la
nada (...) en si misma no niega ni afirma la
evolucion de la vida. De forma reciproca, la
ciencia no tiene nada que decir sobre Ia
afirmacion de que Dios cred el universo ex
nihilo” (164).

Un capitulo esta dedicado a la relacion
entre evolucion y religion. Cuando se
publicé E/ Origen de las Especies de Charles
Darwin parecia que la nocidon de evolucion
se oponia a la idea tradicional cristiana de la
creacion por parte de Dios. Pero bien pronto
hubo tedlogos, tanto catdlicos como
protestantes, que “vieron una solucién a la
aparente contradiccion entre evolucion y
creacion en el argumento de que Dios actua
a través de causas intermedias (..), la
evolucion podia verse como el proceso
natural a través del cual Dios dio existencia a
los seres vivos y los desarrollé de acuerdo a
su plan (...) Bien avanzado el siglo XX, la
evolucion por seleccion natural llegé a ser
aceptada por una mayoria de autores

476



cristianos en Estados Unidos y en todo el
mundo” (172).

El capitulo se cierra insistiendo en una
de las ideas centrales del libro: “que no debe
haber oposicion entre ciencia y religion,
porque se ocupan de distintos ambitos de la
realidad (...) Pese al éxito de la ciencia, hay
muchos asuntos de gran interés que
sobrepasan a la ciencia. Son los asuntos que
conciernen al significado, sentido, vy
proposito de la vida y el universo, asi como a
cuestiones de valor, no soélo de valor
religioso, sino también estético, moral, y de
otros valores” (176).

En este mismo sentido, es
recomendable la lectura del profesor Karl
Schmitz-Moormann sobre Teologia de Ila
Creacion en un mundo en Evolucion.

477



478



26

Los retos actuales de la Ciencia a
la Teologia:
la Teologia de la Ciencia

Los medios de comunicacion se han
hecho eco en estos meses del avance, sobre
todo en paises anglosajones, de teologias
cristianas conservadoras que se acercan a
posturas calificadas por algunos como
“fundamentalistas”.

Segun éstas, los contenidos de Ia
Biblia, tal como son formulados, deben ser
entendidos literalmente, y deben ser
considerados como ciencia que debe
anteponerse a las propuestas de los
cientificos. Con ello niegan la posibilidad, no
solo de un dialogo sino también de un
encuentro entre el pensamiento cientifico
(tanto de las ciencias de la naturaleza como
de las ciencias sociales y humanas) y la
construccion racionalizada de la experiencia
religiosa como es la Teologia.

479



Frente a estas teologias de corte
“fundamentalista” aparecen esfuerzos
personales y colectivos que buscan un
dialogo y un encuentro que superen los
aparentes conflictos entre Ilas ciencias
profanas y la religion. Estas teologias
pretenden una reflexion constructiva
encaminada a “tender puentes” entre las
culturas cientificas emergentes y las
formulaciones de las convicciones de la fe.
Estos intentos de dialogo y encuentro
interdisciplinar pueden dar Ilugar a
reformulaciones de algunas tesis teologicas
en funcién de los avances del conocimiento
cientifico. A este conjunto de tareas se
denomina con la expresion “Teologia de la
Ciencia”.

Este concepto no es un simple
ejercicio de agudeza intelectual.
Mantenemos aqui que en la cultura que
domina en nuestra sociedad existen unos
elementos de cientificismo borroso que para
muchas personas supone una traba
importante para sus creencias tradicionales.
Y por otra parte, muchos perciben que
algunos planteamientos de Ia Teologia
aparecen desfasados respecto a los avances
de las ciencias, lo que da Iugar al
desprestigio de la Teologia y por ello, de su
expresion social como son las religiones.
Todo esfuerzo por educar en la fe a la
comunidad cristiana teniendo en cuenta los

480



avances de las ciencias modernas, supone
hoy un reto para las Facultades de Teologia
y los centros que pretenden un dialogo
entre la fe y la cultura, entre la fe y la justicia.
De aqui los aspectos pastorales de Ila
“Teologia de la Ciencia”.

Antecedentes: el conflicto entre ciencia y
religion en el siglo XIX

A lo largo de Ia historia del
pensamiento cientifico siempre  han
aparecido momentos y problemas
conflictivos entre los avances del
conocimiento racional y las religiones que en
muchos casos no se han resuelto
satisfactoriamente y cuyas heridas han
estado abiertas muchos anos. Ya desde la
misma época griega se dieron conflictos
entre filosofias naturales y las antiguas
visiones religiosas. Mas tarde, en los siglos
XVI-XVII, los casos de Giordano Bruno,
Copérnico y Galileo fueron causa de
conflictos y condenas ante la imposibilidad
aparente de acuerdos. A mediados del siglo
XIX en Europa y en América (y también en
Espana), el debate sobre las obras de Charles
Darwin y sus propuestas sobre el
evolucionismo y el origen humano dan lugar
a nuevos conflictos entre la ciencia y la
religion, entre la fe y la razon. Pero si hasta
entonces los conflictos se resolvian a escala
privada o local, con Darwin y el darwinismo

481



ese conflicto cobra un caracter mas universal
y persistente. Se puede afirmar que siempre
existieron conflictos. Pero nunca, como
entonces, alcanzaron tal amplitud social.
Esta situacion es la que se continua en la
actualidad, de modo que la prensa y los
demas medios de comunicacion se
convierten en foros de debate sobre los
conflictos entre ciencia y religion.

La conviccion de que entre la fe y la
ciencia, de que entre el pensamiento
moderno y la teologia, no puede haber
componendas se va extendiendo cada vez
mas en el siglo XIX. Una brecha, que deviene
en abismo que parece insalvable, separa mas
y mas el pensamiento racional y cientifico
del pensamiento elaborado por Ilas
religiones, las iglesias cristianas y los
tedlogos. Y van a ser muy pocos los que en el
siglo XIX intenten “tender puentes” de
dialogo.

La emergencia de la Teologia de la Ciencia
Durante el siglo XX, las relaciones entre la
Ciencia y la Religion, entre la imagen
racional y cientifica de un mundo regido por
leyes auténomas y en evolucion, y la imagen
religiosa y teoldgica de un mundo “creado”
por Dios, no han sido faciles. Pero en estos
ultimos anos, sobre todo tras el Concilio
Vaticano Il (y la asimilaciobn de Ia
Constitucion Pastoral Gaudium et Spes),

482



sectores aun minoritarios del mundo
cientifico y sectores aun minoritarios del
pensamiento teoldgico han iniciado un
acercamiento que comenzo con el dialogo,
continué con la busqueda de lenguajes
comunes (el dialogo interdisciplinar) y se
dirige hacia un encuentro que pueda
integrar posturas aparentemente separadas.

Hay un dato incuestionable: grandes
“fildsofos de la naturaleza” (los antiguos
cientificos, como Copérnico, Kepler, Francis
Bacon, Galileo, Descartes, Pascal, Leibniz,
Newton), fueron grandes creyentes. EI
profesor Antonio Fernandez Ranada (Los
cientificos y Dios. Oviedo 1994), concluye
que los cientificos ante la cuestion de Dios
“toman posturas muy diversas y personales,
mas positivas en general de las que admiten
las opiniones culturales en boga”.

Incluso la Revista Muy interesante
(abril de 2000) se pregunta en la portada:
“Ciencia y religion, ;nacidas para
entenderse? ;Es posible un dialogo entre la
fe y la ciencia?” Por tanto, dentro del campo
de las ciencias hoy no se generaliza la
tendencia a considerar antagonicas Ila
ciencia y la religiobn. En una encuesta
publicada en Nature en 1997, se muestra
que en EEUU, el 39,3 % de los cientificos
encuestados creen en Dios, no cree el 45,3%
y el 14,5 % duda. Creen en la inmortalidad el
38 %, y no cree en ella el 46,9 %.

483



La Teologia de la Ciencia

Dentro del mundo de habla hispana el
concepto “Teologia de la Ciencia” es un
concepto emergente. Una busqueda en
Internet ha dado como resultado unas
17.000 paginas en que se cita este concepto.
Son frecuentes los trabajos en el mundo
anglosajon que abordan la posibilidad del
dialogo y del encuentro entre las ciencias y
la teologia. En el mundo de habla hispana, el
profesor Miguel A. Garcia Rodriguez
(Universidad de La Laguna) ha dedicado
varios trabajos a esta sistematizacion. Para
muchos filésofos, cientificos e incluso
pertenecientes a religiones, no hay
posibilidad de acuerdo, dialogo ni encuentro
entre el conocimiento cientifico y la religion
o la teologia. Como mucho, se puede llegar a
un pacto de no agresion. Algunos Ilo
justifican diciendo que el método auténtico
del conocimiento es el de la racionalidad
cientifica, el método hipotético deductivo. Y
que la religion pertenece al campo de las
convicciones no demostrables.

Desde la perspectiva mas eclesial, el
acercamiento hacia las posturas de la ciencia
es objeto de un proyecto que desarrollan
juntos el Observatorio Vaticano y el Center
for Theology and Natural Sciences (CTNS) de
Berkeley (http://www.ctns.org/) El punto de
partida de lo que podemos llamar Teologia

484



de la Ciencia, como disciplina emergente, se
situa en 1987.

Ese afno, con ocasion del Tercer
centenario de la publicacion de los Principia
Matemadtica Philosophiae Naturalis de Isaac
Newton, la Santa Sede promovié una
semana de estudios dedicada a Ia
investigacion de las multiples relaciones
entre la teologia, la filosofia y las ciencias de
la naturaleza. En el mismo se dieron cita
cientificos, filésofos y teélogos de todo en
mundo, creyentes y no creyentes, pero
animados por el espiritu de libertad de
opinién y expresion.

Juan Pablo II, con esta ocasion, dirigid
un mensaje al jesuita Padre George Coyne,
Director del Observatorio Vaticano, en
donde recuerda cémo Isaac Newton
consagré gran parte de su existencia al
estudio de los temas objeto de dicha
semana: “Al estimular la apertura entre la
Iglesia y las comunidades cientificas —dice
Juan Pablo Il — no nos proponemos una
unidad disciplinaria entre la teologia y la
ciencia como la que existe dentro de un
determinado campo cientifico o dentro de la
propia teologia. Con el aumento del dialogo
y de la busqueda comun, tendra lugar un
crecimiento hacia la mutua comprension y
un descubrimiento de intereses comunes
que constituiran la base para futuras
investigaciones y debates. En este debate

485



debemos superar - anade — toda tendencia
regresiva que conduzca a un reduccionismo
unilateral, al miedo y al aislamiento
autoimpuesto”.

El Papa, después de recordarnos Ila
necesidad que tienen las disciplinas de
conocimiento, los pueblos y las religiones de
una apertura mutua, manifiesta que “la
unidad que buscamos, no es la identidad. La
Iglesia no propone que la ciencia se
convierta en religion, o la religion en ciencia.
Por el contrario, la unidad siempre
presupone la diversidad y la integridad de
sus elementos”

“Para ser mas precisos —continua - la
religion y la ciencia deben conservar sus
diferentes caracteristicas y su propia
autonomia. Ni la religion esta fundamentada
en la ciencia, ni tampoco la ciencia es una
extension de la religion. Cada cual posee sus
propios métodos de accion, sus diferencias
de interpretacion y sus propias
conclusiones”.

“¢Qué es entonces —se pregunta el Papa
— lo que la Iglesia estimula en esta relacion
de unidad entre la ciencia y la religion?”
Ante todo -contesta- que lleguen a una
comprension mutua... La teologia ha sido
definida como un esfuerzo de la fe por lograr
la comprension, como fides quaerens
intellectum. En cuanto tal, deben mantener
en la actualidad un intercambio vital con la

486



ciencia, asi como lo ha tenido siempre con la
filosofia y otras modalidades del saber. La
teologia — insiste — debera siempre, de algun
modo, solicitar los resultados de la ciencia
(...). La teologia no puede incorporar
indiscriminadamente cualquier nueva teoria
filosoéfica o cientifica. Sin embargo, desde el
momento en que los descubrimientos
cientificos se hacen patrimonio de la cultura
intelectual del tiempo, los teélogos deben
comprenderlos y probar su validez al
explicar algunas de las posibilidades de la fe
cristiana que no hayan sido aun expresadas”

Y concluye: “La ciencia puede purificar a
la religion de error y supersticion; la religion
puede purificar a la ciencia de idolatria y
falsos absolutos. Cada una puede atrae a la
otra hacia un mundo mas amplio, en el que
ambas partes puedan florecer”

Esta expresion ha sido recogida y
citada por muchos cientificos creyentes que
se han sentido asi apoyados en su intento de
dialogo y encuentro entre las ciencias y la
religion. Desde el presupuesto de Ia
autonomia entre los diferentes niveles del
conocimiento humano, cuestion en la que
insistido reiteradamente Juan Pablo Il en su
rico magisterio sobre estas cuestiones,
recogiendo el espiritu y la letra del Vaticano
Il, ya que “ha faltado en general entre los
tedlogos dedicados a la ensefianza y a la
investigacion un dialogo con la ciencia

487



contemporanea”, y los previene tanto de “la
tentacion de hacer un uso nada critico y
precipitado” de ciertas teorias cientificas
contemporaneas, como de “desestimar en su
totalidad la relevancia potencial de tales
teorias”.

Como consecuencia de ello, el Papa
exhorta a los te6logos mantenerse atentos al
desarrollo de las ciencias: “Es obligacion de
los tedlogos estar regularmente informados
de los logros cientificos para examinar, dado
el caso, si procede o no tenerlos en cuenta
en su reflexion o llevar a cabo revisiones en
su ensenanza”.

Un ano mas tarde, en 1988, publican
un volumen de los que son editores Robert J.
Russell, William R. Stoeger y George Coine, y
cuya traduccioén castellana es Fisica Filosofia
¥y Teologia. Una busqueda en comun. En él
se contiene este importante documento de
Juan Pablo II.

Se estan poniendo los fundamentos
de la Teologia de la Ciencia.

¢Es posible una Teologia de la Ciencia?

No cabe duda de que en la actualidad
hay grandes paradigmas cientificos que
plantean no pocos problemas a las
formulaciones teoldgicas tradicionales. Pero,
éicuales son los grandes temas de conflicto
hoy entre Ciencia y Religion? Son
numerosas las instituciones que en Ia

488



actualidad proponen plataformas de dialogo
oral (paneles, conferencias, simposios,
congresos...), escrito y, mas aun, a través de
las redes informaticas (b/ogs, paginas webs,
etc).

La experiencia de colaboraciéon entre
el Observatorio Vaticano y el CTNS de
Berkeley fue tan positiva que desde
entonces han mantenido cordiales
relaciones y como fruto del proyecto han
visto la luz cinco volumenes de 400 paginas
cada uno en los que se contienen, con
libertad de criterio, las aportaciones de unos
y otros a diversos temas cientificos con
incidencia en Ila Teologia: Cosmologia
cuantica y leyes de la naturaleza (1993),
Caos y complejidad (1995), Biologia
evolutiva y molecular (1998), Neurociencia y
la persona (1999), Mecanica cuantica (2001).

Algunos, como el profesor José
Antonio Jauregui, creen encontrar en un
autor que no se profesa creyente el origen
de esta Teologia de la Ciencia. Escribe en su
libro Dios Hoy (Oviedo, 1992). “Stephen
Hawking es uno de los fundadores de la
Teologia de la Ciencia, asignatura pendiente
que nos concierne a todos y que debe
formar parte del nuevo curriculo tanto en
facultades cientificas como en facultades
filosoficas, antropologicas, teoldégicas y
humanisticas. Comienza una nueva era de
dialogo y debate entre dos paises

489



académicos tradicionalmente enfrentados o,
a lo peor, incomunicados, separados por un
muro erigido por la ignorancia y la soberbia:
el de la ciencia y el de la teologia. Ha nacido
la Teologia de la Ciencia”.

éEn qué sentido podemos situar a
Hawking en esta postura? En su famosa
Breve Historia del Tiempo, escribe: “Hasta
ahora, la mayoria de los cientificos han
estado demasiado ocupados con el
desarrollo de nuevas teorias que describen
como es el universo para hacerse Ila
pregunta de por qué. Por otra parte, la gente
cuya ocupacion es preguntarse por qué, los
fildsofos, no han podido avanzar al paso de
las teorias cientificas”.

Los cientificos intentan hacer Teologia

En el siglo XVII, los filésofos
consideraban todo el conocimiento humano,
incluida la ciencia, como su campo, y
discutian cuestiones como: jtuvo el universo
principio? Sin embargo en los siglos XIX y XX,
la ciencia se hizo demasiado técnica y
matematica para ellos y para cualquiera,
excepto para unos pocos especialistas.

“Los filésofos redujeron tanto el
ambito de sus indagaciones -continua
Hawkins -que, Wittgenstein, el filosofo mas
famoso de su siglo, dijo: La unica tarea que
le queda a la filosofia es el analisis del
lenguaje”.

490



Y concluye: “No obstante, si
descubrimos una teoria completa, con el
tiempo habra de ser, en sus lineas maestras,
comprensible para todos y no unicamente
para unos pocos cientificos. Entonces todos,
filésofos, cientificos y la gente corriente
seremos capaces de tomar parte en la
discusion de por qué existe el universo y por
qué existimos nosotros. Si encontrasemos
una respuesta a esto, seria el triunfo
definitivo de la razén humana porque
entonces conoceriamos la mente de Dios”.

Estas frases de Hawking, que a
muchos pareceran sorprendentes, revelan el
estado de opinion que muchos cientificos
actuales muestran hacia el poder y la
fragilidad de sus propios conocimientos. Se
esta produciendo en muchos cientificos un
corrimiento hacia posturas que van mas alla
de las “ciencias puras y duras”. Estas
posturas de los cientificos llevan a hacerse
preguntas sobre el “sentido” de las cosas: el
principio y fin del universo, el sentido del ser
humano y de la evolucion, la capacidad de la
ciencia para responder por si sola a los
grandes interrogantes del saber sobre el
mundo.

En este sentido, parafraseando el
famoso libro de llya Prigogine y J. Stengers
(La Nueva Alianza) se comienza a hablar de
una ruptura del cisma entre ciencia y
filosofia que lleva a una nueva alianza de las

491



ciencias y la filosofia. Mas modernamente, la
antigua pregunta sobre la escision entre las
ciencias y las humanidades, esta dando lugar
a un amplio debate sobre las Illamada
“Tercera cultura”, un intento de integracion
de saberes emergentes que partiendo de las
ciencias de la naturaleza se pregunta por el
sentido. Sin embargo, estos debates suelen
estar ausentes de las aulas de las Facultades
de Teologia.

La Teologia de Ia Ciencia en la Universidad

Tal vez sea el profesor Lluis Oviedo
quien ha formulado mas acertadamente, a
nuestro entender, el estatuto epistemolégico
de esta disciplina emergente. De entrada,
reconoce que “La teologia vive una de sus
experiencias mas interesantes de los ultimos
anos al aceptar a las ciencias como
interlocutoras en la comun busqueda de la
verdad que salva y al comprenderlas como
nuevos loci theologici” (lugares teologicos).
Este intento intelectual da lugar a “una
nueva subdisciplina (que pudiera entenderse
como aquella que tiene por objetivo
profundizar en el dialogo entre la teologia y
la ciencia), dotada de métodos y contenidos
propios, que esta llamada a un desarrollo
alentador”.

Esta subdisciplina podria ser lo que
aqui hemos llamado Teologia de la Ciencia,
un campo de reflexiobh emergente que

492



recoge elementos de la Fenhomenologia de la
Religidn, de la Teologia Fundamental y de Ia
Filosofia de la Naturaleza elevandolos a un
nivel de formalizacién nuevo.

Algunas facultades de Teologia
quieren tomarse en serio este nuevo reto.
Sirva de muestra este texto que puede
clarificar lo que estamos diciendo. Formula
cual debe ser la Mision de la Facultad de
Teologia de Granada. Este texto fue
aprobado en el Encuentro de Profesores de
26-27 de enero de 2005:

“La Facultad de Teologia es una
Institucion  Universitaria de la Iglesia
encomendada a la Compania de Jesus e
integrada por miembros de diferentes
congregaciones, diodcesis y también laicos
que en comunion con toda la Iglesia y en
dialogo con la sociedad, especialmente la
andaluza, tiene como tarea central Ia
reflexion sobre la fe iluminado desde el
Evangelio la busqueda de respuestas a los
grandes retos de nuestro mundo, marcado
por la injusticia y la increencia, pero también
por anhelos de paz y esperanza. Esta tarea
se realiza en tres ambitos: la investigacion
(en el terreno de las ciencias teoldgicas y en
dialogo con otros saberes cientificos), la
docencia (para los que se preparan para el
sacerdocio, los religiosos y religiosas. Los
laicos en general), y las actividades de
extension (mediante las que se hace

493



presente en los diferentes ambientes de la
sociedad y de la cultura)”.

Este campo conceptual deberia tener
su propio estatuto epistemolégico y una
entidad suficiente que da paso a un nuevo
espacio autéonomo del conocimiento que
hace posible la racionalidad cientifica dentro
de la visidon teoldgica. “;No seria deseable
una disciplina como ésta, no entendida
como identidad entre la ciencia y la fe, segun
nos advertia Juan Pablo Il, sino en un
dialogo institucionalizado curricularmente,
para ahondar en el tan necesario y, en parte,
exigible dialogo entre la ciencia y la fe, sus
métodos, cuestiones comunes, etc?”

494



27

CONCLUSION

¢Es posible, deseable y necesario reflexionar
desde una ciencia que “hace” Teologia y
desde una Teologia que interpelada por la
ciencia?

El profesor Agustin Udias, jesuita y
catedratico de Geofisica en la Universidad
Complutense de Madrid, firme impulsor del
dialogo entre ciencia y teologia en Espana,
escribié en un modesto cuaderno destinado
al gran publico (£/ Universo, la Ciencia y
Dios. PPC, Madrid, Cruce, 2001, pagina 5):
leemos: “Curiosamente, muchos, por no decir
la mayoria, de estos escritos [en los que se
pretende un dialogo entre ciencia y
teologia] estan escritos por cientificos que
muestran su interés y preocupacion por la
cuestion religiosa, y muy pocos por teélogos
que se aventuran en campos cientificos.
Personalmente, he podido comprobar Ila
existencia de este interés por temas
religiosos entre cientificos, y no tanto el

495



interés correlativo entre tedlogos por los
problemas cientificos”.

Por lo general, los profesionales de la
teologia se aproximan con inseguridad a los
problemas teologicos que les suelen plantear
los cientificos. Y esto tiene hoy una
explicacion: la formacién filosofica que la
mayor parte de ellos recibieron tuvo poco en
consideracion las grandes preguntas que
hoy se hacen las ciencias y que traspasan lo
que se ha llamado “cientifismo resistente”. Se
puede hablar, pues, de una demanda de los
cientificos a los tedlogos que buscan
respuestas al “sentido” de su actividad, a los
limites y fronteras de su quehacer.

Desde algunos grupos que en Espana
desean tomar en serio este reto del
encuentro entre la Ciencia y la Religion, se
piensa que hoy es conveniente, posible y
necesario ir mas alla del enfrentamiento o
del distanciamiento. Es necesario no solo un
dialogo sino también un encuentro entre
Ciencia y Religion.

La Teologia debe ser mas sensible a los
retos que nuevas visiones del universo, la
vida y el ser humano, procedentes sobre
todo, de las nuevas Cosmologias (Fisica de
particulas, origen y estructura del universo,
etc), las disciplinas que se mueven en torno a
las ciencias de la vida (biologia, genética,
bioquimica, embriologia, y la bioética
médica, por ejemplo) y las antropologias

496



emergentes (las que plantean problemas
desde los nuevos hallazgos de fosiles
humanos). En un mundo atravesado por un
cientificismo difuso y por la conviccion de
que la Ciencia ocupa una gran parte de las
exigencias de la humanidad, la Teologia
debe encontrar su lugar epistemologico. No
como la instancia suprema a la que se acude
para dilucidar la verdad universal, sino para
hacer oir su voz reclamando su autonomia
como conocimiento organizado socialmente
aceptado, como un cuerpo de doctrina que
debe recuperar lo mas genuino de una
ciencia.

Al final de este ensayo, creemos haber
mostrado de forma suficiente que no hay
contradiccidn entre la creencia cristiana en
la creacion y la conviccion de que el
Universo, el Sistema Solar, el planeta Tierra,
los seres vivos, los primates y finalmente
humanos han sido creados a través de un
proceso de evolucion natural.

Pero hay un ultimo documento que
debemos tener en cuenta. En enero de 2006,
un prestigioso bidlogo y sacerdote italiano,
profesor de la Universidad de Bolonia,
Fiorenzo Facchini, publicé en / Osservatore
Romano (16-17 enero 2006, pag. 4) un
articulo titulado “Evoluzione e Creazione”
(Hay traduccidn castellana en la edicion
espanola de [/ Osservatore. (n° 6, 10 de

497



febrero de 2006, pag. 8 y 9). En este articulo,
se hace eco de la sentencia del Juez federal
Jones de Pennsylvania que ha dictaminado
que el diseno inteligente no pertenece al
mundo de la “ciencia” sino solo al de las
creencias. Y por ello, la pretension de grupos
cristianos fundamentalistas de introducir el
Disenno inteligente en los programas
educativos al mismo nivel que la evolucion
biolégica, no tiene lugar. Algunos han
querido ver en este articulo, un rechazo por
parte de la Iglesia Catdlica del llamado
“Diserio  Inteligente” con pretensiones
cientificas.

ANEXO:
EVOLUCION Y CREACION

por FIORENZO FACCHINI (Biélogo y
sacerdote. Universidad de Bolonia)

Publicado en [/ 'Osservatore Romano, 16-17
enero de 2006
Traduccién del italiano por Antonio Torres S|

y Leandro Sequeiros Sl.
(Los textos del Catecismo de la Iglesia Catélica han
sido recogidos de la edicion oficial espanola)

El encendido debate que se esta
desarrollando desde hace varias décadas en
los Estados Unidos sobre evolucion y

498



creacion ha llegado a Europa hace algunos
anos y esta inflamando el mundo cultural.
Desgraciadamente, se ha contaminado con
posiciones politicas, ademas de ideolodgicas,
lo cual no es una ayuda para poder sostener
una discusion serena. Determinadas
afirmaciones de los “creacionistas”
americanos han suscitado en el ambiente
cientifico reacciones que traslucen un cierto
dogmatismo en la defensa de las posturas
del neodarwinismo resucitando posiciones
cientificas mas tipicas de la cultura del siglo
XIX.

Muchas veces se tiene la impresion de
que reina una gran confusion. También las
vicisitudes de los nuevos programas de
ciencias en las escuelas italianas, donde la
evolucion, después de haber sido eliminada
ha vuelto a ser admitida, son signos de una
cierta desorientacion derivada de un
conocimiento poco adecuado del problema.
El mes pasado en Pennsylvania, el juez
federal Jones se pronuncio sobre la no
admisibilidad de la ensehanza del Diserio
Inteligente (DI} (la version reciente del
creacionismo cientifico, basada sobre una
interpretacion literal del libro del Génesis, de
la que hablaremos mas adelante),
considerada como una teoria alternativa a la
de la evolucion y que habria de ensenarse en
las clases de ciencias.

499



El magisterio de la Iglesia se ha
expresado con gran claridad y apertura en
varias ocasiones, especialmente a través de
las intervenciones de Juan Pablo Il
Recientemente, en el ano 2004, se publico,
con la aprobacion del Cardenal Ratzinger, un
documento de Ia Comisidon Teoldgica
Internacional bajo el titulo: “Comunion y
servicio. La persona humana creada a
imagen de Dios”.

En el mundo cientifico, la evolucion
biolégica representa la clave interpretativa
de la historia de la vida sobre la Tierra y es el
marco cultural de la biologia moderna.

Se suele admitir que la vida en la
Tierra debié comenzar en un ambiente
acuatico hace alrededor de 3.500 6 4.000
millones de afnos con unos seres
unicelulares, los procariotas, desprovistos de
un nucleo propiamente dicho. Estos seres se
seguiran sucediendo sin aparentes cambios
hasta hace dos mil millones de anos,
momento en que hacen su aparicion en las
aguas que cubrian el planeta los primeros
eucariotas (seres unicelulares con nucleo).
Los organismos vivos pluricelulares tardarian
todavia en llegar. Desde su aparicion, hace
mil millones de anos, el ritmo evolutivo se
realiza todavia de un modo lento y no
generalizado. Solo durante el periodo
Cambrico, hace entre 540 y 520 millones de
anos, se desarrollaran de forma casi

500



explosiva las principales clases de seres
vivos.

Es presumible que durante mucho
tiempo no se dieran las condiciones idoneas
sobre la Tierra para la evolucion de los
animales y los vegetales que hoy viven en
ella. Pero todavia esta sin resolver el
problema de la sucesiva aparicion de los
peces, los anfibios, los reptiles, los mamiferos
y las aves. La gran rapidez con que
evolucionan es todavia hoy un problema sin
resolver del todo. En los ultimos minutos del
reloj de la vida se forma la linea evolutiva
que lleva a los humanos. Hace alrededor de
6 millones de anos se ve aparecer la
divergencia: por un lado, Ila direccidon
evolutiva que lleva a Ilos monos
antropomorfos; y por otra, la que aboca a un
conglomerado de formas incluidad en el
grupo de los hominidos. Dentro de éste,
hace unos dos millones de arnos se
individualiza Ia linea evolutiva humana.
Antes de que hiciera su aparicion la forma
humana moderna, cuyas mas antiguas
expresiones se encuentran hacia alrededor
de 150.000 anos, existieron otras formas
humanas, clasificadas como Homo erectusy,
todavia antes, el Homo habilis, con las cuales
esta emparentado el Homo sapiens.

Tratar de reconstruir esas diversas
etapas es el cometido de la
paleoantropologia. A ella se suman las

501



modernas investigaciones biomoleculares
sobre el ADN para descubrir las analogias y
diferencias que a nivel genético puedan
hacer remontarnos a una ascendencia
comun.

Por lo que respecta a los factores y
modalidades de la evolucion, la discusion
queda totalmente abierta. La feliz intuicion
de Darwin y, junto con él, aunque sea menos
famosa, la de Wallace, sobre la importancia
que tiene el proceso de la seleccion natural
que actua sobre las pequenas variaciones
dentro de las especies, producidas de modo
casual (segun la sintesis moderna, los asi
llamados errores en la réplica del ADN),
representa un modelo interpretativo que
explica para muchos todo el proceso
evolutivo. Otros investigadores lo admiten
para la microevolucién; pero no consideran
adecuado este mecanismo, basado
solamente en las pequenas variaciones al
azar (o mutaciones), para explicar Ila
formacion en un tiempo relativamente breve
de las estructuras demasiado complejas y de
las grandes lineas evolutivas de Ilos
Vertebrados.

Para buscar otros mecanismos mas
adecuados, se tienen en consideracion hoy
los posibles avances de la biologia evolutiva
en el estudio de los genes reguladores que
pueden experimentar sensibles cambios
morfolégicos. Los experimentos llevados a

502



cabo sobre los genes reguladores que guian
el desarrollo embrionario de los Crustaceos
permitiria sugerir la hipotética posibilidad de
la formacién de nuevos planes organizativos
por medio de una sola mutacion genética.
Las investigaciones en esta direccion
podrian abrir nuevos horizontes. Pero
siempre queda por ver si las causas de estas
mutaciones se deben solo al azar o si
podrian haber tenido una orientacion de
tipo preferencial.

En el proceso evolutivo deberia
siempre que prestar una particular atencion
a los cambios ambientales. ElI ambiente
puede desempenar el papel de hacer mas
lento el proceso, como quizas ocurrio en los
primeros miles de millones de anos de la vida
sobre la Tierra, o el papel de la aceleracion
evolutiva, como ha podido acontecer en los
ultimos 500 millones de arios. No podriamos
estar ahora hablando de estas cosas si, hace
unos 20 millones de anos no se hubiera
producido la formacion del Rift africano, con
valles y zonas abiertas que permitieron la
evolucion del bipedismo y de la humanidad.
La historia de la vida sugiere que el
desarrollo de los seres vivos ha requerido
una coincidencia de factores genéticos y de
condiciones ambientales favorables en el
curso de una serie de acontecimientos
naturales.

503



Al llegar a este punto, pueden
plantearse dos preguntas que nos parecen
cruciales: jpude quedar espacio para aceptar
la creacion y un proyecto de Dios? La
aparicion de la humanidad ;jrepresenta un
hito desarrollo necesario en las
potencialidades de la naturaleza?

Juan Pablo Il en un discurso a un
Simposio sobre “Fe cristiana y teoria de Ila
evolucion” (1985) afirmaba: “No hay
obstdculos en la aceptacion de una fe en la
creacion adecuadamente comprendida y
una ensenianza de la evolucion rectamente
entendida... La evolucion supone Ia
creacion; es mds, la creacion aparece a la luz
de la evolucion como un acontecimiento que
se extiende en el tiempo, como una creacion
continua’.

El Catecismo de la Iglesia Catodlica
observa que “/a creacion no ha salido de la
mano del Creador enteramente terminada”
(num. 302). Dios ha creado un mundo que
no es perfecto, sino “en estado de via hacia
una perfeccion ultima todavia por alcanzar a
la que Dios la destino. Este devenir trae
consigo en el designio de Dios, junto con Ia
aparicion de ciertos seres, la desaparicion de
otros, junto con lo mds perfecto lo memos
perfecto, junto con las construcciones de la
naturaleza también las destrucciones” (num.
310)

504



Juan Pablo Il en el mensaje a la
Academia Pontificia de Ciencias de octubre
de 1996, reconocio que la evolucion tiene el
caracter de teoria cientifica, en atenciéon a su
coherencia con las observaciones y los
descubrimientos de varias ramas de las
ciencias. Al mismo tiempo pone de relieve
que existan diversas teorias para explicar el
proceso evolutivo, entre las cuales no faltan
algunas que, por la ideologia materialista en
que se inspiran, no resultan aceptables para
un creyente. Pero en este caso, lo que esta
en juego no es la ciencia sino una ideologia.

El citado documento “Comunion y
servicio” da por descontado que se acepta el
proceso evolutivo. Lo que si hay que
reafirmar en teologia (y también en un
correcto razonamiento) es la relacion de
radical dependencia del mundo respecto a
Dios, que ha creado las cosas de la nada;
pero no se nos dice como.

En este marco puede inscribirse el
debate actual sobre el proyecto de Dios
sobre la creacion. Como es sabido, los
partidarios del Diserio Inteligente (DI no
niegan la evolucién, pero afirman que la
formacion de determinadas estructuras
complejas no se puede haber producido por
acontecimientos casuales, sino que ha
requerido intervenciones particulares de
Dios en el curso de la evolucion y responde a
un proyecto inteligente.

505



Aparte de todo esto, para ellos no
seria suficiente para explicar la evolucion el
hecho de las mutaciones de las estructuras
bioldgicas, porque serian necesarios también
los cambios ambientales, que acudirian junto
a las intervenciones externas, que tendrian
un caracter complementario o correctivo
respecto a las causas naturales. De este
modo, se introduce una causa superior en
los acontecimientos de la naturaleza para
explicar cosas que todavia no conocemos
pero que en el futuro podriamos conocer.

Pero hay que reconocer que de esta
manera no es como se comporta la ciencia.
Aqui nos situamos en un plano distinto del
nivel cientifico. Si se considera insuficiente el
modelo propuesto por Darwin, que se
busque otro; pero no es correcto desde el
punto de vista metodologico salirse del
campo de la ciencia pretendiendo asimismo
hacer ciencia. Parece, pues, correcta la
decision del Juez de Pennsylvania. El Diserio
Inteligente (DI) no pertenece a la ciencia, y
no se justifica la pretension de que sea
ensenado como teoria cientifica junto con la
explicacion darwinista. Con este proceder,
s6lo se crea confusion entre el nivel
cientifico y nivel filoséfico o religioso. Ni
siquiera se requiere una vision religiosa para
admitir la posibilidad de un disefio general
sobre el universo. Es honesto reconocer que
desde el punto de vista cientifico, el

506



problema permanece abierto. Si uno se sale
de la economia divina que actua a través de
las causas segundas (casi retrayéndose de su
obra de creador), no se comprende por qué
no se han evitado determinados
acontecimientos catastroficos de la
naturaleza, o linajes o estructuras evolutivas
sin significado, o mutaciones genéticas
perjudiciales en un diseno inteligente.

Por desgracia, en el fondo de todo se
reconoce también una cierta tendencia de
los cientificos darwinistas a asumir Ia
evolucion en un sentido totalizador,
pasando de la teoria a la ideologia, en una
vision que pretende explicar toda la realidad
viviente, incluido el comportamiento
humano, en términos de seleccion natural,
excluyendo otras perspectivas, como si la
evolucién considerara superflua la creacion y
todo pudiera haberse autotransformado y
pudiera ser reconducido por el azar.

Por lo que respecta a la creacion, la
Biblia habla de una dependencia radical de
todos los seres respecto a Dios y de un
diseno, pero no dice como esto se ha
realizado. La observacion empirica percibe la
armonia del universo que se basa sobre leyes
y propiedades de Ila materia y remite
necesariamente a una causa superior, no
como una demostracion cientifica sino sobre
la base en un razonamiento riguroso.
Negarlo seria una afirmacion ideolégica y no

507



cientifica. La ciencia en cuanto tal, con sus
métodos, no puede demostrar, pero
tampoco excluir, que se haya realizado un
diseno superior, sean cuales sean sus causas,
pero que en apariencia parecen casuales o
reducirlas exclusivamente a causas
naturales. “Incluso el resultado de un
proceso natural verdaderamente
contingente pueda encuadrarse en el plan
providencial de Dios mediante la creacion’,
se afirma en el citado documento “Creacion
Yy servicio”. Lo que a nosotros nos parece
casual debia estar ciertamente presente y
querido en la mente de Dios. El proyecto de
Dios sobre la creacion puede realizarse a
través de las causas segundas con el curso
natural de los acontecimientos, sin que haya
que pensar en intervenciones milagrosas
que orientan en otra direccion. “Dios no
hace las cosas sino que trabaja de manera
que se hagan’, observaba Teilhard de
Chardin. Y el Catecismo de la Iglesia Catodlica
afirma: “Dios es la causa primera que opera
en y por las causas sequndas”(num. 308).

El otro punto delicado esta
representado por el hombre, que no puede
considerarse un producto necesario y
natural de la evolucion. ElI elemento
espiritual que lo caracteriza no puede
emerger de las potencialidades de Ila
materia. Es el salto ontolégico, Ia
discontinuidad que el magisterio ha

508



reafirmado siempre para la aparicion del
hombre.

Esa discontinuidad supone una
voluntad positiva de Dios. Maritain
observaba que la trascendencia del hombre
debida al alma acontece ‘gracias a Ila
intervencion final de una eleccion libre y
gratuita operada por Dios creador que
trasciende todas las posibilidades de Ia
naturaleza material”. ;Cuando, como Yy
donde Dios quiso que se encendiera la
chispa de la inteligencia en uno o en varios
Hominidos? La naturaleza tiene |Ia
potencialidad de acoger el espiritu segun la
voluntad de Dios creador, pero no puede
producirlo por si sola. En el fondo es lo que
sucede también en la formacién de todo ser
humano y es lo que marca la diferencia entre
el hombre y el animal; una afirmacién que se
hace fuera de la ciencia empirica y, en
cuanto tal, no puede ser ni probada ni
negada con la metodologia de la ciencia.

Por lo que respecta al momento en
que aparecio el hombre, no estamos en
situacion de determinarlo. Con todo se
pueden percibir las senales de Ia
especificidad del ser humano, como hizo
notar Juan Pablo Il en el citado mensaje de
1996. Estos signos pueden reconocerse
también en los productos de la tecnologia,
en la organizacién del territorio, si revelan
intencionalidad y un significado en el

509



contexto de la vida. En una palabra, son las
manifestaciones de la cultura las que pueden
orientarnos de modo mas claro a la hora de
personalizar la presencia humana.

Las manifestaciones de la cultura se
colocan en un plano o nivel extrabioldgico y

expresan una trascendencia (como
reconocen Dobzhansky, Ayala y otros
cientificos evolucionistas), son una

discontinuidad que a nivel filosofico se
considera de naturaleza ontoldgica.

Segun el parecer del que escribe estas
lineas no es necesario esperar a la aparicion
del Homo sapiens, de las sepulturas o del
arte. La delimitacion del nivel evolutivo a
partir del cual puede ser reconocido Ilo
humano, es decir, si tiene 150.000 anos
como Homo sapiens, o incluso dos millones
de anos como Homo habilis es una materia
que debe ser debatida dentro del nivel
cientifico mas que del nivel filoséfico o
teolodgico.

Para concluir, en una visibn que va
mas alla del horizonte empirico, podemos
decir que no somos hombres por azar, y
tampoco por necesidad, y que la aventura
humana tiene un sentido y una direccidon
marcada por un disefio superior.

510



Para saber mas de estas cuestiones:

BIBLIOGRAFIA

AAVV. Fe en Dios y Ciencia Actual lll Jornadas de
Teologia. (Instituto Teolégico Compostelano, 2002),
Collectanea Scientifica Compostelana, n° 10, 284 pag.
ARTIGAS, M., GLICK, T. F., MARTINEZ, R. A., Negotiating
Darwin. The Vatican confronts evolution, 1877-1902.
(John Hopkins Universitary Press, Baltimore, 20006),
326 pag.

AYALA, F. J., Darwin y el Diserio Inteligente.
Creacionismo, cristianismo y evolucion. (Alianza
Editorial, Madrid, 2007), 231 pag.

BARBOUR, I. G., Religion y Ciencia. (Traduccion de José
Manuel Lozano Gotor. Editorial Trotta, Madrid, 2004),
Coleccion Estructuras y Procesos, 566 pag.

BARBOUR, I. G., £/ encuentro entre ciencia y religion.
ZRivales, desconocidas o comparieras de viaje?
(Editorial Sal Terrae, Coleccion Presencia Teologica, n°
113. Santander, 2004). 263 paginas.

BERzOSA, R., Una lectura creyente de Atapuerca. La fe
cristiana ante las teorias de la evolucion. Desclée De
Brouwer, Bilbao, 2005, 225 pag.

BONE, EDOUARD, (Es Dios una hipdtesis inutil?
Evolucion y Bioética. Ciencia y Fe. (Sal Terrae,
Santander, 2000) Coleccién Presencia Teoldgica, nh°
109, 197 pag.

BROCKMAN, J. (edit), Intelligent Thought. Science
versus the Intelligent Design Movement. (Vintage
Books, Random House New York, 2006), 256 pag.
DAWKINS, RICHARD, E/ espefismo de Dios. (Espasa,
Pozuelo de Alarcén, 2007), 450 pag.

EDWARDS, DENIS, £/ Dios de la Evolucion. Una teologia
trinitaria. (Sal Terrae, Santander, 2006), coleccion
Presencia Teoldgica, 152, 151 pag.

FLORIO, L. compilador. Evolucion y Cristianismo. Un
didlogo posible. Editorial Dunken, Buenos Aires,
2007.

GARCIA DONCEL, M., £/ didlogo Teologia-Ciencias, hoy.
Il. Perspectiva cientifica y teologica. (Cuadernos del

511



Instituto de Teologia Fundamental, Sant Cugat del
Valilés, 2003), 96 pag.

GILSON, E., De Aristoteles a Darwin [y vuelta). EUNSA,
Pamplona, 1976, 346.

GONZALEZ RECIO, J. L., Ernst Mayr (1904-2005): de la
teoria sintética de la evolucion a la filosofia de la
Biologia. L/ull, Zaragoza, 28 (61) (2007), 87-106.
GOULD, STEPHEN JAY, Ciencia versus religion: un falso
confiicto. (Editorial Critica, coleccion Drakontos,
Barcelona, 2000), 230 pag.

GOULD, STEPHEN JAY, La Estructura de la Teoria de la
Evolucion. Tutquets, Barcelona, 2004, 1426 pag.
HAUGHT, J F., God after Darwin: a Theology of
Evolution. Boulder, CO, Westview Press, 2000.
HAUGHT, J F., Responses to 101 questions on God and
Evolution. Mahwah, NJ., Paulist Press, 2001.

HAUGHT, J F., Deeper than Darwin. Boulder, CO,
\X/estview Press, 2002.

HAUGHT, J F., Christianity and Science. Toward a
Theology of Nature. (Orbis Books, New York, 2007),
208 pag.

LACADENA, J-R., Fe y Biologia. (Editorial PPC Madrid,
2001), Coleccién Cruce, n° 4, 129 pag.

MAKINISTIAN, ALBERTO, Desarrollo historico de las ideas
¥ teorias evolucionistas. Prensas Universitarias de
Zaragoza, Coleccion el Aleph, 2004, 293 pag.
MCGRATH, A. Y MCGRATH, l. C., The Dawkins Delusion.
Atheist fundamentalism and the Denial of the Divine.
SPCK, Londres, 2007.

MILLER, KEITH B. EDITOR, Perspectives on an Evolving
Creation. Eerdmans Publishing Company, Cambridge,
2003), 528 pag.

MOLINA, EusTOQUIO, CARRERAS, A., PUERTAS, J. (edit.)
Evolucionismo y Racionalismo. Universidad de
Zaragoza - Institucién “Fernando el Catdlico”,
Zaragoza, 1998, 408 pag.

NUNEZz, DIEGO, E/ Darwinismo en Esparia. Castalia,
Madrid, 1977, 464 pag.

512



PEACOCKE, ARTHUR, God and the New Biology. (Peter
Smith, Gloucester, Mass, 1994), 198 pag.

PEACOCKE, ARTHUR, Paths from Science towards God.
The end of all our exploring. (Oneworld, Oxford,
2002), 198 pag.

PEACOCKE, ARTHUR, Evolution. The disguised friend of
Faith? [Templeton Foundation Press, Philadelphia,
2004), 287 pag.

PELAYO, FRANCISCO, Ciencia y creencia en Espana
durante el siglo XIX. A Paleontologia en el debate
sobre el darwinismo. (Cuadernos Galileo de Historia
de la Ciencia, CSIC, Madrid, 1999), n° 20, 380 pag.
POLKINGHORNE, JOHN C., Ciencia y teologia. Una
introduccion. (Sal Terrae, Santander, 2000) Coleccién
Presencia Teoldgica, n° 104, 198 pag.

POLKINGHORNE, JOHN C, Explorar la realidad. La
interrelacion de ciencia y religion. (Sal Terrae,
Santander, 2007), Coleccién Presencia Teoldgica,
156, 199 pag,

PROCTOR, JAMES D. EDITOR, Science, Religion and the
Human Experience. (Oxford University Press, 2005),
336 pag.

RICHARDS, R. J., E/ significado de la Evolucion. La
construccion morfologica y la reconstruccion
ideologica de la teoria de Darwin. Alianza Editorial,
Madrid, Ciencia y Tecnologia, 1999, 230 pag.

RUSE, MICHAEL, Darwin and Design. Does evolution
have a purpose? Harvard University Press, Cambridge,
Mass.,2003), 371 pag.

RUSE, MICHAEL, The Evolution-Creation Struggle.
(Harvard University Press, Cambridge, mass, 2005),
327 pag.

RUSE, MICHAEL, Puede un darwinista ser cristiano? Las
relaciones entre Ciencia y Religion. Siglo XXl edit.,
2007, Madrid.

RUSSELL, R. J., STOEGER, W. R. Y GEORGE COYNE, (EDITORES)
Physiscs, Philosophy and Theology. A common quest
for understanding. Vatican Observatory , Univesity of
Notre Dame Press, 1988. [traduccidn castellana: Fisica

513



Filosofia y Teologia. Una busqueda en comun.
Edamex, México, 1997].

SCHMITZ-MOORMANN, KARL Y SALMON, JAMES F., Teologia
de la creacion de un mundo en evolucion. (Editorial
Verbo Divino, Estella, 2005), 295 paginas. Traduccion
de Noemi Pérez.

ScoTT, EUGENIE C., Evolution versus Creationism. An
Introduction. (University of California Press, Berkeley,
2004), 272 pag.

SEQUEIROS, L. Evolucion humana y creacion humana:
iincompatibles o cuestion de palabras? En:
Hominizacion y Fe. “A imagen de Dios los creo”. XVIII
Jornadas Culturales de Santo Tomas. Seminario de
Jaén. (2006) 57-96.

SEQUEIROS, L., Las rocas y los fésiles contra la
evoluciéon. Anuario 2008 Méthode, Universidad de
Valencia, (2008) 127-134.

SIMPSON, G. G., Fosiles e Historia de la Vida. Prensa
Cientifica, editorial Labor, Barcelona, 1985, 240 pag.
TAMAYO, M. Y MOLINA, E., Datos cientificos y
argumentos epistemologicos contra la pseudociencia
del disefo inteligente. e-VOLUCION, 3 (1) (2008), 9-
29. [puede ser consultado en www.sesbe.org]

UDIAS VALLINA, A. Conflicto y didlogo entre ciencia y
religion. (Sal Terrae, Santander, 1993), Coleccion Aqui
y Ahora, n° 25, 39 pag.

UDIAS VALLINA, A. E/ Universo, la Ciencia y Dios.
(Editorial PPC Madrid, 2001), Coleccién Cruce, n° 5,
129 pag.

514



515



516



