Fundamentos







Fundamentos

Filosoficos de la
CONCIENCIA

ey S~ — S N S

w;vw/ \‘-'\—/\_,:,V\_/

En la Antiguedad clasica griega

Juan Miguel Batalloso Navas

. ._2"./."‘



Diseiio de la cubierta: ChatGPT, 2026 y Juan M. Batalloso

Edita: KRISIS. https://batalloso.com. Camas (Sevilla) -Espafia-, 2026.

ISBN: 978-84-09-82043-6


https://batalloso.com/

INDICE

PRESENTACION 15
(POR QUE VOLVER A LOS GRIEGOS? ccucssmmsssmmsmmssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssnssass 16
UN RECORRIDO TRANSFORMADOR ...covsmssmisssssssasssssassssssnssssssssassassassssssnsssssnssnsss 17
EL GIRO SOCRATICO Y SUS CONSECUENCIAS ...ccoermrarsesessssesmssssssssassessssssssasassenss 18
LA CONCIENCIA COMO FORMA DE VIDA....cccusumsumsasssmssnsssssssssssassassssssssssssnssnssassns 19
EDUCACION Y PEDAGOGIA DE LA CONCIENCIA ..ouvarsesesassssesssssssssssessssssssasasseness 19
LA URGENCIA CONTEMPORANEA .....cooseressrsesessssesesssssssssssesssssssssssssessssssssssassenass 21
UNA INVITACION AL VIAJE svsvsssressssssssssssssssssmasssssssssssssssssssssssssssssasssassssssssssssssanes 22

1.- CONCEPTO DE CONCIENCIA 25
1.1.- CONSCIOUSNESS Y AWARENESS....cctsumsnmsussarsassassassssssnssassassassassassssssnssassas 28
1.2.- DIVERSAS PERSPECTIVAS Y DEFINICIONES......ccossuesersassassassssssnssnssassnssas 30

1.2.1.- Conciencia como experiencia subjetiva (Qualia) .......cueesseeene 32
1.2.2.- Conciencia como estado de alerta 33
1.2.3.- Conciencia como metacognicion 38
1.2.4.- Conciencia Moral ¥ €LiCa ...oereermeeersnseesssessssessssersssessssssssesssssesens 40
1.3.- FUNCIONES DE LA CONCIENCIA ucuessessessessessessessessessessessessessessessessessessense 43
1.3.1.- Desde la Psicologia 43
1.3.2.- Desde 1a NeUIrOCIENCIA .weemermeesineessessnessssessssssssessssssssssssssssssssssssaes 47
1.3.3.- Desde el Desarrollo Personal .50
1.3.4.- Desde la espiritualidad .......ceeneereeennrerneesseessseesseesseessesssssesssessseesnes 55

2.- LA FILOSOFIA GRIEGA 61

3.- PRESOCRATICOS 65
3.1.- TALES DE MILETO (C. 624-546 A.C.)cccoossrrmrmsmsmsmsmsmsmsnsnsssssssssssssssssnes 71

3.1.1.- Vida y contexto 71
3.1.2.- Aportaciones fundamentales sobre la conciencia .......cccceumeeeeees 74
3.1.3.- Posibles correlatos actuales .76

~G o~



3.2.- ANAXIMANDRO (€ 610-546 A.C.) ccorrrrrrmmsnsnsmsmsmsmsssssssssssssssssssssaes 79

3.2.1.- Vida y contexto 80
3.2.2.- Aportaciones fundamentales sobre la conciencia .........cccecnneveenn. 82
3.2.3.- Posibles correlatos actuales .85
3.3.- ANAXIMENES (C. 585 A.C. - C. 525) ..ccccrsrinimnmnmsmsmsmsmsssssssssssssssssssssssssns 89
3.3.1.- Vida y contexto 90
3.3.2.- Aportaciones fundamentales sobre la conciencia ........cccunerernn. 93
3.3.2.1.- El aire como principio vital y psiquico. 93
3.3.2.2.- Rarefaccién y condensacion: conciencia como proceso
gradual 94
3.3.2.3.- Atributos del aire y cosmologia 95
3.3.2.4.- El aire, el alma y la conciencia 96
3.3.2.5.- La unificacidon de pneuma, aer y psSycheé .....oereeemssnenes 97
3.3.2.6.- El hilozoismo y el cosmos animado 97
3.3.3.- Correlatos contemporaneos .98

3.3.3.1.- Emergentismo y el proceso de rarefaccién-condensacién...98
3.3.3.2.- Materialismo y la identificacion aire-alma......eeeeinnes 99

3.3.3.3.- Neurociencia de la respiraciéon y estados de conciencia........ 99

3.3.3.4.- Ecologia profunda y conciencia planetaria ... 100

3.3.4.- Conclusién ...101

3.4.- PITAGORAS Y LOS PITAGORICOS (S. VI - V A, C.)ccrerrssmsmsesssssssssases 103
3.4.1.- Apuntes biograficos y contexto 105

3.4.2.- Aportaciones fundamentales sobre la conciencia .....cccuueenneens 106

3.4.3.- Correlatos contemporaneos 108

3.5.- HERACLITO DE EFESO Y SU TEORIA DEL “LOGOS” cecovuusueessssssssesssssnnns 111
3.6.- ANAXAGORAS DE CLAZOMENE (C. 500-428 A.C.) ccovvcsnrusesnsssnsessssases 115
3.7.- PARMENIDES (C. 515-450 A.C.) cccovrnrnrnmnsssmsmssssssssssssssssssssssssssssssssssnes 119
4.- LOS SOFISTAS 121
4.1.- PROTAGORAS DE ABDERA (C. 485-411 A.C.).cccccnnnmnmnmsnsmsmsmsssssassssnsnns 123
4.1.1.- Apuntes biografiCos ...cemrernmerseeesneesseerseessssssssesssesssessssssssssesssssans 124

~6~



4.1.2.- Aportaciones fundamentales 126

4.1.2.1.- Subjetividad y conciencia perceptiva 126
4.1.2.2.- Percepcidn y epistemologia 128
4.1.2.3.- Negacion de una realidad independiente de la conciencia 129
4.1.2.4.- La conciencia como proceso dindmico y cambiante............. 130
4.1.2.5.- Lenguaje, consenso y conciencia intersubjetiva.......c.. 130
4.1.3.- Correlatos contemporaneos 131
4.1.3.1.- El constructivismo epistemolégico 132

4.1.3.2.- El proceso predictivo como reformulacién neurocientifica

133

4.1.3.3.- Donald Hoffman y la interfaz perceptual ......ccoeeesnneeees 134

4.1.3.4.- Enactivismo y cognicién como accién 134

4.1.3.5.- Thomas Nagel y la subjetividad irreducible ........cccuueeeerrurueees 134

4.1.4.- Conclusién ..135

4.2.- GORGIAS DE LEONTINOS (C. 484 - C. 375 A.C.) cocvrirreserrrnsssssssnsnnnns 137
4.2.1.- Apuntes biOGrafiCoS ....rerrrrmeereeseesssssssesssssssssssesssssssssssssssesenas 138

4.2.2.- Aportaciones fundamentales 140

4.2.2.1.- Las tres tesis 141

4.2.2.2.- El logos como soberano del alma 142

4.2.2.3.- La psicagogia: conducir el alma con palabras........ees 143

4.2.3.- Correlatos contemporaneos 145

4.3.- PRODICO DE CEOS (C. 465-395 A.C.)ucoinirssmnsmsssmssssssmsssssssssssssssssnns 149
4.3.1.- Apuntes DiOGIrafiCOS .....currereeermeerseessseesseessseesssessssssesssesesssesssssesenas 149

4.3.2.- Aportaciones fundamentales 151

4.3.2.1.- Conciencia, sinonimia y precision Semantica ... 152

4.3.2.2.- Conciencia Moral: la eleccién de Heracles.....ceceressenenns 152

4.3.2.3.- La Conciencia Religiosa: Interpretacion Naturalista............ 153

4.3.2.4.- Paideia, conciencia social y metacognicion.........ees 154

4.3.3.- Correlatos contemporaneos 156

4.3.4.- Conclusién ... 157

5.- SOCRATES (469 - 399 A. C.) 159
5.1.- APUNTES BIOGRAFICOS c.ecurersrsesessssessssssesnssssasssassesnssssasssassssnsssssssssssssasas 161




5.2.- IMPORTANCIA Y TRASCENDENCIA DE SOCRATES....ccosmserasssssseseseseseneans 163

5.3.- SOCRATES Y EL DESARROLLO DE LA CONCIENCIA ..oucvuvsrnsesassesessssnsesanss 166
5.4.- CORRELATOS CONTEMPORANEODS ..cccvrsermssssesssassesassssassssssesasssssssssssasasss 169
5.4.1.- Sécrates y el giro reflexivo de la conciencia.......coeeneeecneeesnenns 170

5.4.2.- E1 "Condcete a ti mismo" y su resonancia en la autoconciencia

0 T0 6 1<) o 4 - PPN 171

5.4.3.- La mayéutica socratica y la metacognicién actual .........cccc...... 172

5.4.4.- La docta ignorancia y la epistemologia de la conciencia.......... 173

5.4.5.- Socrates en la psicologia cognitiva contemporanea.........cc..... 173

5.4.6.- Neurociencia y conciencia: el legado SOCTatico.......couwerrmreesenes 174

5.4.7.- Mindfulness y autoconocimiento 174

5.5.- VIGENCIA EDUCATIVA DE DE SOCRATES...cuusnmmsmmssssmsssssssssssssssssssssssnssnss 175
6.- PLATON (C. 427 -347 A.C.) 179
6.1.- APUNTES BIOGRAFICOS ..uevurarseserassessrsssesssassessssssssssassssssassssssassssssassesssasss 182
6.2.- EL PLATONISMO ....ccisuesersmsssmssssssssssssssassnssnssnssssssssssssassnsssssassasssssssssnssnssass 184
6.3.- LANATURALEZA DEL CONOCIMIENTO CONSCIENTE ..cccusmsamsansssssnssessens 189
6.3.1.- Conocer como acto consciente del alma .......coenrerseeerseeernnenns 189

6.3.2.- Grados de conciencia y la linea dividida ......ccoccoueeemeeenmeereeeseeesnenns 189

6.3.3.- Andmnesis: conciencia y memoria profunda........een: 190

6.3.4.- Autoconciencia y giro del alma 190

6.3.5.- Conocimiento consciente como elevacion espiritual................ 190

6.3.6.- Conexiones con teorias contemporaneas de la conciencia..... 191

6.3.7.- Importancia epistemolégica 191
6.4..- LOS NIVELES DE CONCIENCIA: LA ALEGORIA DE LA CAVERNA ....ccceuvenes 192
6.5.- LA ESTRUCTURA TRIPARTITA DEL ALMA ....c.coomimecesmssesmssnssssmssnssssassnsaes 194
6.6.- COSMOLOGIA Y CONCIENCIA: EL TIMEO ..ocossusmsssssssssssssssssssssssssssssssssssas 195
6.6.1.- La estructura matematica de la conciencia ......ooeoeeesneeesneens 195
6.6.2.- Los movimientos de la conciencia 196

~8~



6.6.3.- El cuerpo como base de la conciencia......oeeneensensesssessennens 196

6.6.4.- Resonancias con la ciencia contemporanea .........eerneeens 196

6.6.5.- Implicaciones para el desarrollo personal y espiritual............ 197

6.6.6.- La educacioén como restauracion 197

6.6.7.- E]l TIMEO COMO tEXLO VIVO ocoureeereerrereermsenessessessssesssssssssssssessssssssssssssens 198

7.- ARISTOTELES (384- 322 A. C.) 199
7.1.- APUNTES BIOGRAFICOS ..uevurarsesessssessssssesssassessssssssssassesssassssssassssssassasasasss 201
7.2.- DE ANIMA: PSICOLOGIA FILOSOFICA Y CONCIENCIA . ..cvrsuserassesessssesasanas 205
7.2.1.- De Anima: obra fundacional de la psicologia filoséfica............ 206

7.2.2.- El alma como forma sustancial 206

7.2.3.- Alma, vida y conciencia: acto primero y actos segundos......... 207

7.2.4.- Sensacion, percepcion y conciencia pre-reflexiva...... 207

7.2.5.- Imaginacion (phantasia) y continuidad de la conciencia........ 208
7.2.6.- Intelecto (nofis) y conciencia racional........oeneeneeesseersneens 208

7.2.7.- De Anima y las teorias contemporaneas de la conciencia .....208

7.3.- LAJERARQUIA DE LAS FUNCIONES PSIQUICAS ...ccoumssnsssmmssssssssssssssnsnnss 209
7.3.1.- El alma vegetativa o nutritiva 210
7.3.2.- El alma sensitiva 210
7.3.3.- El alma intelectiva o racional 211

7.3.4.- La integracion jerdrquica y la actualizacion de potencias ......212

7.3.5.- Paralelismos con teorias contemporaneas.......oeeeseerseeens 212
7.3.6.- Implicaciones para una educacién de la conciencia......cccouu.... 213
7.4.- LA METAFISICA XII: LA AUTOCONCIENCIA DIVINA...ccvsusesesassesessssesasanss 213

7.4.2.- La Accesibilidad Humana de la Noesis Divina.......coueererernnenes 215
7.4.3.- Conexiones con la Psicologia Transpersonal........ne. 216
7.4.4.- Implicaciones para la educacion de la conciencia .....cccuueenneens 216
7.4.5.- Transparencia, placer de la contemplacién y felicidad............. 217
7.4.6.- Conclusién ..218




8.- HELENISMO 219
8.1.- EPICUREISMO ..civummmsmsmsissssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssns 223
8.1.1.- Epicuro y el Atomismo Psicolégico 227

8.1.2.- Lucrecio y la Poética de la Mente 231

S J 2 D 0 (00 K31 (. 235
8.2.1.- Zenodn de Citio y la Teoria de las Representaciones .........cc....... 237

8.2.1.1.- La phantasia kataleptike 238

8.2.1.2.- La synkatathesis 239

8.2.1.3.- La hormé 241

8.2.1.4.- La praxis 243

8.2.2.- Crisipo y la Teoria del HegemoniKomn ........cceenmeeenmeerseeesseeeens 245

8.2.3.- Epicteto y la conciencia racional y moral .....cooenmeeenreensecenn. 247

8.2.3.1.- Dicotomia del control 247

8.2.3.2.- Juicio racional 248

8.2.3.3.- El bien supremo de la virtud 249

8.2.3.4.- Relevancia transdisciplinar 250

e Y=Y 1< o PP 251

8.2.5.- Marco Aurelio y la introspeccion filosofica .....coeeeeenreeenreeseeenn. 255

9.- NEOPLATONICOS: PLOTINO 263
10.- PEDAGOGIA DE LA CONCIENCIA Y FILOSOFIA GRIEGA.........coooveeeeereeenns 267
10.1.- PEDAGOGIA DEL ASOMBRO ...cmumsssmsssssssssssmsssssssssssssssssssassssssassssssssenes 272
10.2.- EN LA ESCUELA DE MILETO ..cccccsuismmsemsmsssmssssssssnsssssassassassassssssnsssssnssasss 275
10.3.- LOS PITAGORICOS ..cucususessssmssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssassssssassssssns 279
10.4.- EN LOS SOFISTAS .cuvusesesssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssaes 285
10.5.- EN SOCRATES ..ccsusmsmsssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssasssssnss 291
10.6.- EN PLATON ..c.ocvmicnmmnmmsssssssssmsssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssasssssssssssssns 299
10.6.1.- La alegoria de la caverna como metafora .......rerseeernee 301

10.6.2.- Educacidn y justicia: conciencia ética y moral ......cccouveerreerneens 302

10.6.2.1.- Pedagogia dialdgica 302

~ 10 ~



10.6.2.2.- Educacion del caracter y virtud CIVICa .....oeeeeeeseeessssneeeesens 303

10.6.2.3.- Justicia restaurativa en contextos escolares........... 303

10.6.2.4.- Educacion para la ciudadania democratica.......oeeeneeens 304

10.6.2.5.- Educacion socioemocional con base ética ......ccueeeernneeens 304

10.6.3.- La educacion como transformacion interior........e. 305

10.7.- EN ARISTOTELES ..cosssnmmsssmssmsssmsssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssasssssassssssns 307
10.7.1.- Eudaimonia y realizacion humana .........cenenneenseesseessneens 309
10.7.1.1.- Deliberacién guiada (phrénesis en accion).......eeeerees 311

10.7.1.2.- Taller de habitos (héxis): “diseflo de practica”.....cc.oeeeerees 311

10.7.1.3.- Diario eudaimoénico (conciencia narrativa y teleolégica) 312
10.7.1.4.- Eudaimonia civica: proyectos de Aprendizaje-Servicio... 312
10.7.1.5.- “Curriculo de virtudes” transversal por asignaturas......... 312
10.7.1.6.- Riesgos frecuentes y cOMO COTregirlos....eemmeeeesens 313
10.7.2.- Prudencia (phrdnesis): ntcleo de la conciencia practica .....313
10.7.2.1.- Rasgos pedagbgicamente relevantes de la prudencia...... 314
10.7.2.2.- Objetivos de aprendizaje para desarrollar la prudencia . 314

10.7.2.3.- Metodologias actuales compatibles con el desarrollo de la
prudencia 315

10.7.3.- Proceso educativo gradual: cuerpo, caracter e intelecto.....316

10.7.3.1.- El “cuerpo” como base educativa: habito, medida y
autorregulacion 316

10.7.3.2.- El “caracter” como nucleo: habituacién de virtudes y
educacién emocional 317

10.7.3.3.- El “intelecto”: virtudes intelectuales, deliberacién y

phronesis 318
10.7.3.4.- Una secuencia didactica 318
10.7.4.- Educacion publica y dimension politica......erererseeennee 319
10.7.4.1.- Del habito al juicio practico 319
10.7.4.2.- Limites histdricos y lectura critica 320
10.7.4.3.- Puentes con marcos CONtEMPOIANEO0S ..uuuuueeerremssseseresssssneeserens 321

10.7.4.4.- Metodologias actuales compatibles con Aristoteles.......... 321

10.7.4.5.- Disefio de actividades pedagdgicas orientadas a la
conciencia civica 322

~11 ~



10.8.- EN LOS EPICUREOS

10.9.- EN LOS ESTOICOS

10.7.5.- Método educativo: experiencia, induccion y racionalidad

163 9 {5 (or= PP

323

10.7.5.1.- Experiencia
10.7.5.2.- Induccion

323

10.7.5.3.- Racionalidad critica

324

10.7.5.4.- Integracion en la pedagogia actual

325

10.8.1.- La conciencia como cultivo de la ataraxid............eevenee.

10.8.1.1.- La educacién de la conciencia como respuesta al ruido

contemporaneo

330

10.8.1.2.- La interioridad amenazada: del jardin epicureo al silencio

digital

331

10.8.1.3.- Pedagogia de la serenidad

331

10.8.1.4.- El silencio como resistencia

332

10.8.1.5.- La ataraxia como competencia pedagdgica fundamental 332

10.8.2.- La educacion sensorial como base del conocimiento...........

10.8.2.1.- La crisis del aprendizaje desencarnado en la educaciéon

actual

334

10.8.2.2.- Neurociencia y pedagogia sensorial

335

10.8.2.3.- Hacia una pedagogia sensorial inspirada en el epicureismo

337

10.8.3.- Pedagogia de la conciencia: amistad y terapia existencial.

10.8.3.1.- La amistad como fundamento pedagdgico ...

10.8.3.2.- La filosofia como medicina del alma

.338

340

10.8.4.- Paralelismos contemporaneos

341

10.8.4.1.- Mindfulness y la herencia epictrea

341

10.8.4.2.- Pedagogias del bienestar y educacion emocional.............
10.8.5.- Metodologia y actividades actuales.........rrerseeerseeersenenns

10.8.5.1.- Practicas de atencioén plena y conciencia corporal..........

10.8.5.2.- Dindmicas de construcciéon comunitaria ...

10.8.5.3.- Técnicas terapéuticas educativas

. 342
.344

. 344
. 345

346

10.8.5.4.- Proyectos de vida consciente

346

~12 ~



10.9.1.- La educacion de la conciencia en el estoiciSmo .......ccoeuverennnee 351

10.9.1.1.- El autoconocimiento y la prosoché 352

10.9.1.2.- La transformacién del sujeto moral y la educacién de la

voluntad 353
10.9.2.- Aportaciones a la pedagogia de la conciencia.........ccueveerereenne. 354

10.9.2.1.- Los ejercicios espirituales: el legado pedagdégico
recuperado por Pierre Hadot 354

10.9.2.2.- Séneca y la pedagogia del tiempo, la lectura y la escritura

355

10.9.2.3.- Epicteto y la dicotomia del control 356
10.9.2.4.- Marco Aurelio y el diario filosdfico 357
10.9.3.- Paralelismos contemporaneos 358
10.9.3.1.- Estoicismo y psicologia cognitivo-conductual......c.cccouueeeee.. 359
10.9.3.2.- Atencidn plena como practica transversal ... 360
10.9.3.3.- Educacion socioemocional y resiliencia 361
10.9.3.4.- Metacognicién y autorregulacidon 362
10.9.4.- Metodologias y actividades educativas actuales..........ccuueen. 364
10.9.4.1.- El diario estoico: escritura reflexiva y autoformacion..... 364
10.9.4.2.- Examen de conciencia diario 365
10.9.4.3.- Ejercicios de discernimiento y focalizacion ... 367

10.9.4.4.- Visualizacién de adversidades y preparacion mental...... 368

10.9.4.5.- Memento mori y cultivo de la gratitud ....vvecessusssssssnes 369

10.9.5.- Conclusiones 371

11.- REFERENCIAS 375
iNDICE DE ILUSTRACIONES 393

~ 13 ~






Presentacion

Este libro constituye el quinto volumen de una serie dedicada a lo que he
denominado "Educaciéon Transdisciplinar", un proyecto que ha madu-
rado alo largo de casi una década de investigacion y reflexion. En este sentido
debo aclarar que cuando hablo de Educacion Transdisciplinar, no me refiero
a una corriente pedagdgica mas entre otras, ni a una metodologia especifica
que venga a competir con las existentes. Se trata, més bien, de una compren-
si6én ampliada e integradora de lo que significa verdaderamente educar en el
siglo XXI.

La transdisciplinariedad, tal como la entiendo, es fundamentalmente una
actitud ante la vida, un posicionamiento dinAimico que nos permite reconocer
y habitar la complejidad irreductible de la existencia humana. Del mismo
modo que no podemos hablar propiamente de educacioén sin incluir las dimen-
siones ética, corporal, intelectual, emocional, social, politica, estética y espiri-
tual del ser humano, tampoco podemos concebirla sin esta apertura transdis-
ciplinar que integra saberes, perspectivas y experiencias en una visiéon unitaria
pero no reduccionista de la realidad. Se trata, como nos dice Basarab Nico-
lescu no solamente de un método cognitivo, sino sobre todo de una actitud
personal y existencial que implicat:

e Rigor. Es decir, precisiéon conceptual, coherencia logica y fidelidad a
los datos y argumentos, sin concesiones al relativismo superficial. El
rigor no es rigidez, sino exigencia intelectual al servicio de la verdad
en contextos complejos.

e Apertura. Supone la disposicion a acoger lo inesperado, lo descono-
cido y lo que no encaja en los marcos disciplinares establecidos. Esta
apertura incluye el reconocimiento de distintos niveles de realidad y
de conocimiento (cientifico, filosofico, simbélico, espiritual).

o Tolerancia. Consistente en el respeto activo hacia ideas, métodos y
visiones del mundo diferentes de las propias. No se trata de indiferen-
cia, sino de la capacidad de convivir con contradicciones aparentes sin
anular la alteridad, pero también siendo plenamente conscientes de

1 Fuente: NICOLESCU, Basarab. La Transdisciplinariedad: Manifiesto. Hermosillo, Sonora,
México: Multiversidad Mundo Real Edgar Morin, 1996.

~ 15 ~



que la tolerancia como virtud tiene sus limites porque que no pode-
mos tolerar lo éticamente intolerable.

A lo largo de este recorrido de investigacion que vengo desarrollando
desde 2018, una conviccidn se ha ido afianzando con claridad meridiana: edu-
car es, en su esencia mas profunda, desarrollar la conciencia en todas sus di-
mensiones, aspectos y niveles. Esta comprension no es un afiadido opcional a
la tarea educativa, sino su condicion de posibilidad. No hay educacion autén-
tica sin educacién de la conciencia, porque es precisamente a través del desa-
rrollo de la conciencia como las personas pueden comprenderse a si mismas,
relacionarse significativamente con los otros y habitar creativamente el
mundo que les ha sido dado.

En nuestro tiempo, marcado por la fragmentacion del conocimiento, la
aceleracion tecnolégica vertiginosa y una creciente dificultad para integrar sa-
ber, experiencia y sentido, esta conviccion adquiere una urgencia particular.
La formacién del profesorado, la practica educativa cotidiana y la reflexion
pedagobgica no pueden limitarse a cuestiones técnicas o metodoldgicas, por
importantes que estas sean. Requieren espacios de pensamiento profundo so-
bre qué significa ser consciente, como se desarrolla la conciencia y cuales son
las condiciones que favorecen su florecimiento.

cPor qué volver a los griegos?

En este contexto surge la pregunta fundamental: épor qué dedicar un vo-
lumen completo a los fundamentos filos6ficos de la conciencia en la Antigiie-
dad clasica griega? ¢No es acaso un ejercicio de arqueologia intelectual alejado
de las urgencias educativas contemporaneas? La respuesta es rotundamente
negativa, y las razones son miultiples y convergentes.

Primero, porque fue en Grecia donde por primera vez en la historia de
Occidente la conciencia humana se tom6 a si misma como objeto de reflexion
sistematica. Cuando los primeros filésofos jonicos comenzaron a interrogarse
sobre el principio de todas las cosas, no estaban solo describiendo la estruc-
tura del cosmos, estaban inaugurando una nueva forma de conciencia, una
conciencia que se sabe a si misma capaz de comprender el orden del mundo.
Este despertar de la conciencia reflexiva marca un punto de inflexién en la
historia humana cuyas resonancias llegan hasta nosotros.

~ 16 ~



Segundo, porque los pensadores griegos desarrollaron una comprensiéon
extraordinariamente rica y matizada de la conciencia que, lejos de haber sido
superada, contintia ofreciendo intuiciones fundamentales para los debates
contemporaneos. La conciencia fue comprendida por ellos no de manera uni-
lateral o reduccionista, sino en su complejidad multidimensional: como expe-
riencia subjetiva y apertura al mundo, como capacidad perceptiva y actividad
intelectual, como sede de la responsabilidad moral y via de acceso a dimensio-
nes trascendentes de sentido.

Tercero, porque el modo griego de abordar la cuestion de la conciencia
fue esencialmente transdisciplinar en sentido literal. Los fil6sofos griegos no
separaban artificialmente psicologia de cosmologia, ética de fisica, logica de
espiritualidad. Su pensamiento se movia fluidamente entre diversos niveles
de realidad y diferentes modos de conocimiento, ofreciéndonos un modelo de
integracidon que resulta especialmente valioso en nuestra época de hiperespe-
cializacion y fragmentacion del saber.

Un recorrido transformador

El viaje que propone este libro comienza en primer lugar con la descrip-
cion del concepto de conciencia tal y como la entendemos hoy, el analisis de
diferentes definiciones y perspectivas, asi como de sus funciones vistas desde
la Psicologia, 1a Neurociencia, el Desarrollo Personal y la Espiritualidad, todo
lo cual conforma la primera parte y el capitulo primero de esta obra.

En la segunda parte, dedicada integramente a las aportaciones filos6ficas
de la Antigiiedad clésica griega, el viaje contintia con los presocraticos, esos
pioneros del pensamiento que descubrieron en el asombro ante la naturaleza
el impulso primordial de la conciencia filosé6fica. Con Tales de Mileto apren-
demos que todo esta lleno de dioses, es decir, que la capacidad de afectar y ser
afectado —esa relacion fundamental que hoy llamamos conciencia— podria
ser una caracteristica basica de la realidad misma. Anaximandro nos enfrenta
al misterio de lo indeterminado (dpeiron), anticipando las concepciones con-
temporaneas de la conciencia como campo unificado del cual emergen las ex-
periencias particulares. Anaximenes, al vincular el pneuma (aire-aliento) con
el principio vital y consciente, establece conexiones profundas entre respira-
cién, vida y conciencia que las tradiciones contemplativas y la neurociencia
actual contindan explorando.

~ 17 ~



La escuela pitagdrica aporta una dimension crucial al descubrir la estruc-
tura matematica y armonica del alma, anticipando de manera sorprendente
los enfoques contemporaneos que buscan comprender la conciencia en térmi-
nos de patrones de informacién integrada. Heraclito, con su visién del logos
como razoén universal y del devenir como ley del cosmos, nos ofrece una com-
prensién procesual y dindmica de la conciencia que dialoga directamente con
las teorias enactivistas y procesuales de nuestro tiempo.

Los sofistas, frecuentemente incomprendidos, realizan una contribucién
decisiva al poner en el centro la dimensién subjetiva, social y lingiiistica de la
conciencia. Protagoras, con su homo mensura, no promueve un relativismo
nihilista, sino que sefiala el papel activo y constructivo de la conciencia en la
configuracién de nuestra experiencia. Gorgias explora el poder del lenguaje
para moldear los estados del alma, anticipando los descubrimientos sobre la
naturaleza lingiiistica del pensamiento. Estos conceptos resultan fundamen-
tales para comprender como la educacién puede y debe trabajar con la plasti-
cidad de la conciencia.

El giro socratico y sus consecuencias

Con Sécrates se produce el momento decisivo: el giro reflexivo de la con-
ciencia sobre si misma. El “condcete a ti mismo” no es un mero lema edificante
sino la inauguracién de una nueva forma de existencia humana caracterizada
por el autoexamen critico permanente. La mayéutica socratica no es simple-
mente un método pedagdgico entre otros; es el descubrimiento de que la ver-
dad no se transmite desde fuera, sino que debe ser alumbrada desde el interior
de cada persona. La ironia y la docta ignorancia socraticas funcionan como
dispositivos de transformacién de la conciencia que mantienen toda su poten-
cia liberadora.

Platon construye sobre estas bases la primera gran arquitectura sistemé-
tica de la conciencia en Occidente. La alegoria de la caverna no es solo una
metéfora epistemolodgica sino un mapa completo del desarrollo de la concien-
cia desde sus formas méas rudimentarias hasta la contemplacién de la verdad.
La teoria de la anamnesis sugiere que el conocimiento més profundo no se
adquiere, sino que se recuerda, lo cual implica que la conciencia humana tiene
acceso a dimensiones de realidad que trascienden la experiencia ordinaria. La
division tripartita del alma ofrece un modelo integral que reconoce y busca
armonizar las dimensiones racional, emocional y apetitiva de la vida cons-
ciente.

~ 18 ~



Aristételes representa un momento de equilibrio extraordinario entre es-
peculacion metafisica y observacion empirica. Su tratado Sobre el alma cons-
tituye la primera psicologia sistemética de Occidente, donde la conciencia es
comprendida como la actualizacion de las potencialidades de un ser vivo. La
jerarquia de las funciones psiquicas —vegetativa, sensitiva, intelectiva— no
implica separacion sino integraciéon, donde cada nivel superior incluye y tras-
ciende los anteriores. La distincion entre intelecto pasivo y activo, y la carac-
terizacion del pensamiento divino como “pensamiento del pensamiento”,
ofrecen intuiciones profundas sobre la naturaleza de la autoconciencia que si-
guen alimentando la reflexion contemporanea.

La conciencia como forma de vida

El viaje continda con las escuelas helenisticas que representan un giro
fundamental: la filosofia de la conciencia se convierte en practica de transfor-
macion personal. El epicureismo, con su comprensién materialista pero no
reduccionista de la mente, busca liberar la conciencia del sufrimiento me-
diante la comprension racional de la naturaleza. El estoicismo desarrolla la
teoria y practica mas sofisticada de la conciencia como centro de la libertad
interior: conceptos como representaciéon comprehensiva, asentimiento, hege-
montkony prohairesis constituyen un analisis fenomenoldgico de la experien-
cia consciente de extraordinaria precision y utilidad practica. Las Meditacio-
nes de Marco Aurelio ejemplifican como esta filosofia puede convertirse en
gjercicio cotidiano de transformacion de la conciencia.

Con Plotino, la filosofia griega de la conciencia alcanza su culminacién
mistica. Las tres hip6stasis —el Uno, el Intelecto, el Alma— no son solo niveles
ontologicos sino grados de conciencia. La experiencia del éxtasis plotiniano
representa el horizonte altimo del desarrollo de la conciencia: la superaciéon
de la dualidad en una unidad inefable que, sin embargo, puede ser vivida.

En total, la segunda parte esta constituida por siete capitulos, cada uno
de ellos dedicados a los autores mencionados.

Educacion y Pedagogia de la Conciencia

Finalmente, la tercera parte, esta constituida por un largo capitulo en el
que se abordan de forma especifica las aportaciones filosoficas desde la

~ 19 ~



perspectiva de la Educacion y la Pedagogia de la Conciencia ofreciendo estra-
tegias metodologicas y ejemplos de actividades practicas.

No nos cabe ninguna duda de que en el escenario educativo contempora-
neo se ha vuelto ineludible reconocer que la mera transmisiéon de contenidos
curriculares resulta netamente insuficiente. Atender y trabajar las dimensio-
nes internas que hacen posible el aprendizaje auténtico, la convivencia demo-
cratica y el desarrollo integral de la persona son necesidades ineludibles en el
momento civilizatorio actual en el que nos encontramos. Y es que aprender no
depende tnicamente de lo que se ensefa, sino también de las condiciones ob-
jetivas, sociales y existenciales concretas del momento histérico en el que se
vive, asi como también de las condiciones subjetivas, emocionales, relaciona-
les y éticas en las que ese aprendizaje se produce. A ello se suma la responsa-
bilidad ineludible de las instituciones educativas y de sus agentes —docentes,
gestores, familias y comunidades— de comprometerse activamente con la me-
jora de las condiciones existenciales de vida del alumnado y con la promociéon
efectiva de los Derechos Humanos Universales como horizonte normativo de
toda practica educativa. Sin olvidar, claro est4, la responsabilidad politica e
institucional de proporcionar al conjunto del profesorado y especialmente al
de Educacion Basica u Obligatoria unas condiciones existenciales de vida per-
sonal y profesional dignas, asi como una formacion docente sélida, continua y

de calidad.

De este diagndstico emerge la necesidad de una Pedagogia de la Concien-
cia, concebida no como una metodologia puntual ni como un complemento
curricular, sino como un marco educativo integral que reorienta el sentido
mismo del acto de educar. Esta pedagogia sittia en el centro del proceso for-
mativo el cultivo sisteméatico de capacidades fundamentales para la vida per-
sonal y social: la atencién consciente, la autorregulacion emocional, la refle-
xién critica, el autoconocimiento, la empatia, la cooperacion, la solidaridad y
la responsabilidad civica. Su finalidad no es solo mejorar el rendimiento aca-
démico, sino favorecer procesos de maduracién interior que permitan al su-
jeto comprenderse a si mismo, relacionarse de forma més ldcida con los demas
y participar activamente en la transformacion ética y social de su entorno.

En este marco, la Educacion de la Conciencia puede entenderse como el
objetivo formativo de fondo: el desarrollo progresivo de una conciencia més
despierta, reflexiva, ética y socialmente comprometida. Educar la conciencia
implica acompanar al alumnado y al profesorado en el aprendizaje de estar
presente en su experiencia, reconocer sus procesos mentales y emocionales,
interpretar criticamente la realidad y dotar de sentido humano al

~ 20 ~



conocimiento adquirido. Supone, por tanto, una educacion orientada no solo
al saber y al hacer, sino también al ser y al convivir.

Por su parte, la Pedagogia de la Conciencia constituye el conjunto de prin-
cipios, enfoques didacticos, practicas educativas y condiciones institucionales
que hacen posible ese proceso formativo. No se trata de afiadir nuevas asigna-
turas ni de sobrecargar los programas, sino de transformar las dinamicas pe-
dagbgicas, los climas de aula y los modelos de relacién educativa para generar
entornos de aprendizaje méas profundos, coherentes, humanizadores y soste-
nibles. Desde esta perspectiva, el aprendizaje deja de ser una acumulaciéon
fragmentada de informacion y se convierte en una experiencia significativa,
integrada y duradera, capaz de articular conocimiento, valores, emociones y
accion responsable.

La urgencia contemporanea

Este recorrido por los fundamentos filosoficos griegos de la conciencia no
es, insisto, un ejercicio de erudicién histérica. Es la recuperacion de un tesoro
de sabiduria practica y teérica indispensable para afrontar los desafios educa-
tivos de nuestro tiempo. En una época caracterizada por la inteligencia artifi-
cial, la neurociencia, la crisis ecoldgica y una profunda desorientacion existen-
cial, necesitamos més que nunca una comprension integral de la conciencia
que no la reduzca a procesos cerebrales ni a computaciéon de informacion, sin
por ello negar estos aspectos.

Los griegos nos ofrecen precisamente eso: una vision de la conciencia que
integra sin confundir sus miltiples dimensiones —cognitiva, ética, estética,
social, cosmica, espiritual—. Nos muestran que la conciencia no es un epife-
némeno accidental en un universo mecanico, sino la forma en que el cosmos
se hace presente a si mismo. Nos ensefian que el desarrollo de la conciencia
no es un lujo cultural sino una necesidad vital, tanto individual como colectiva.

Implicaciones para la educacion del siglo XXI

Para el proyecto de una Educacién Transdisciplinar que intento investi-
gar y desarrollar, estos fundamentos griegos son absolutamente esenciales.
Nos recuerdan que educar la conciencia no es adoctrinar ni programar, sino
crear las condiciones para que cada persona pueda actualizar sus potenciali-
dades mas elevadas. Nos muestran que este proceso requiere no solo

~21 ~



transmision de conocimientos sino transformacion personal, no solo desarro-
llo intelectual sino integracion de todas las dimensiones del ser.

La crisis educativa contemporanea —manifiesta en el desinterés de los
estudiantes, el agotamiento de los docentes, la fragmentaciéon curricular, la
pérdida de sentido— no se resolvera con mas tecnologia o mejores métodos si
no recuperamos esta comprension fundamental: que el nicleo de toda educa-
cion verdadera es el desarrollo de la conciencia. Y este desarrollo no puede
darse en abstracto, sino que requiere el encuentro con las grandes tradiciones
de sabiduria que han explorado los caminos de la conciencia humana.

Una invitacion al viaje

Este libro y los venideros, son por tanto, una invitacién a emprender un
viaje intelectual y existencial. Un viaje que nos lleva a las fuentes de nuestra
tradicion occidental de pensamiento no por nostalgia del pasado, sino por res-
ponsabilidad con el presente y compromiso con el futuro. En un tiempo de
cambios acelerados e incertidumbres crecientes, volver a los fundamentos no
es un gesto conservador sino profundamente innovador: es recuperar la capa-
cidad de pensar desde la raiz, de cuestionar lo obvio, de imaginar otras formas
posibles de ser humano.

Las educadoras y educadores que se aventuren en estas paginas no en-
contraran recetas ni protocolos, sino algo mas valioso: un espacio de pensa-
miento profundo sobre qué significa ser consciente y cbmo podemos acompa-
fiar a otros en el desarrollo de su conciencia. Encontraran en los filbsofos grie-
gos no autoridades incuestionables sino compafieros de reflexion, interlocu-
tores en un didlogo que atraviesa los siglos y que sigue siendo urgentemente
actual.

La Educacién de la Conciencia que necesitamos construir para el siglo
XXI no puede prescindir de esta herencia. No se trata de repetir mecénica-
mente las respuestas griegas, sino de aprender de su modo de plantear las pre-
guntas, de su valentia intelectual, de su compromiso con la verdad y la trans-
formacion personal. Se trata, en suma, de recuperar la filosofia no como dis-
ciplina académica especializada, sino como forma de vida consciente y camino
de realizacién humana.

Este primer volumen dedicado a los fundamentos filoso6ficos de la con-
ciencia en la Antigliedad clasica griega sienta asi las bases para una

~ 22 ~



comprensién renovada de la tarea educativa. Una comprensiéon que reconoce
en el desarrollo de la conciencia no un objetivo mas entre otros, sino el corazén
mismo de toda educacion que aspire a ser verdaderamente humana, ética y
transformadora. En tiempos de fragmentacion, desinformacién, desorienta-
cién y violencia, esta obra ofrece un mapa y una brijula para navegar hacia
horizontes de mayor lucidez, integracion y plenitud.

~ 23 ~






1.- Concepto de conciencia

«...Entendemos por conciencia en su sentido mas inmediato la
capacidad de acceder al conocimiento del cuerpo, la percepciéon
de los distintos estados corporales, las sensaciones de las posi-
ciones en que se encuentra, de las maneras que tiene de conocer,
de las afecciones y de los sentimientos. Es mdas, todos los senti-
mientos, las emociones y las pasiones, que antes se habian po-
dido referir al alma, ahora se remiten al cuerpo, al cerebro y a
su manera de relacionarse con la realidad, a sus carencias, a
sus necesidades y a sus estimulos...»

Juan Gavilan.
Cerebro, mente y conciencia. (2013)

La conciencia es uno de los conceptos mas sugestivos y apasionantes que
atraviesan miiltiples disciplinas y que, paraddjicamente, usamos constante-
mente en nuestra vida cotidiana, aunque su naturaleza siga siendo un misterio
filosofico y cientifico.

Cuando decimos la palabra “conciencia”, estamos haciendo referencia al
término latino conscientia, un término compuesto que esconde una profundi-
dad significativa. La palabra se forma de dos elementos: el prefijo con- (que
proviene de cum, significando “con” o “junto”) y scientia, que significa cono-
cimiento o saber, derivado del verbo scire (conocer). Esta composicién no es
casual: la etimologia nos sugiere algo asi como un “conocimiento compar-
tido” o, més precisamente, un “conocimiento acompaiiado”, es decir, un
saber que se acompana de la percepciéon del propio saber.

Esta duplicidad reflexiva es fundamental para entender el concepto: no
se trata simplemente de conocer algo, sino de “saber que se conoce”. Es ese
movimiento de doblarse sobre si mismo, esa capacidad de la mente de tomarse
a si misma como objeto, lo que caracteriza la conciencia. En otras palabras, la
conciencia no es solo una ventana al mundo, sino también un espejo en el que
nos podemos ver como sujetos de observacion o como testigos de nuestras
emociones, sentimientos, pensamientos, palabras y acciones.

En su origen latino, conscientia poseia fundamentalmente una dimen-
sién moral: se referia al conocimiento intimo que el sujeto tiene de sus propios

~ 25 ~



actos, especialmente en relacion con el bien y el mal. De ahi provienen expre-
siones que todavia usamos hoy: “tener conciencia” de algo, actuar “en concien-
cia”, el “remordimiento de conciencia” o la “objecion de conciencia”. Esta
carga moral se conserva en nuestra lengua, aunque el concepto se ha ido am-
pliando para incluir dimensiones cognitivas y experienciales mas alla de lo pu-
ramente ético.

El Diccionario de la Real Academia de la Lengua Espafiola de 20252 de-
fine el término “conciencia” como «...Conocimiento del bien y del mal que
permite a la persona enjuiciar moralmente la realidad y los actos, especial-
mente los propios...», es decir, lo refiere a lo que conocemos como conciencia
moral o capacidad para distinguir el bien del mal. En este sentido, lo diferencia
del término “consciencia” que lo refiere al «...Conocimiento inmediato o es-
pontaneo que el sujeto tiene de st mismo, de sus actos y reflexiones (...) Fa-
cultad psiquica por la que un sujeto se percibe a si mismo en el mundo...». Asi
pues, en espaiol, existen, dos acepciones basicas del término “conciencia”,
una referida la conciencia moral y otra como la genuina y singular capacidad
humana de "darse cuenta", de percibir lo que sucede en nuestra realidad ex-
terior, pero también en nuestra realidad interior, o en ese mundo repleto de
pensamientos, recuerdos, ensofiaciones, expectativas, emociones, impulsos y
sentimientos.

En cualquier caso, la conciencia es la capacidad que tenemos los seres
humanos de experimentar, percibir y tener subjetividad, es decir, la vivencia
interna de “ser”, “existir” y “sentir”. Capacidad que incluye e integra el reco-
nocimiento de si mismo (autoconciencia), el darnos cuenta y reconocer nues-
tros pensamientos, emociones y sentimientos, asi como las percepciones que
nos permiten reconocer e identificar los estimulos y circunstancias del medio
ambiente social y natural, y también el reconocimiento de los llamados esta-
dos alterados de conciencia como el sueno y los producidos por la hipnosis, la

meditacion y el consumo de sustancias psicodélicas.

El término “conciencia” o “consciencia” (aqui lo usaremos indistinta-
mente) es polisémico y tiene numerosas acepciones como asi nos senala el
profesor Agustin de la Herran y en él se incluyen aspectos como:

«...Percepcion; sentimiento; opinién; concepciéon; mentalidad;
ideologia predominante; conviccién; juicio; cordura; modelo de
perfeccion; juez interior; moralidad; compromiso; certeza;

2 Disponible en: <https://dle.rae.es/> Acceso: 19 abr. 2025.

~ 26 ~


https://dle.rae.es/

seguridad cognitiva; razén; discernimiento; pensamiento;
creencia personal; creencia social o compartida; identificaciéon
profunda; personalidad; mente (totalidad de la); espacio men-
tal; region psiquica, una parte de la mente; porcion funcional
psiquica encargada del darse cuenta; memoria; lo no incons-
ciente; cualidad representativa de la mente; madurez; yo; ego;
no—ego; espiritu, alma, esencia persona, verdadero yo; sujeto;
vida; concentracién; atenciéon a todos los detalles; pleno control
de una situacion; ocupacioén en algo, con buena dedicacion; ca-
pacidad de vision; capacidad de prevision; preclaridad intelec-
tual, clarividencia; amplitud de comprensién; empatia; enfo-
que equilibrado o ecudnime; perspectiva cognitiva integra-
dora; conocimiento (en general); claro y correcto conocimiento
(saber bien algo, dominarlo); pleno (mdaximo) conocimiento so-
bre algo; lucidez; objetividad en el conocimiento; conocimiento
suficiente como para no cometer errores; conocimiento sufi-
ciente como para mantenerse en una determinada posicion; co-
nocimiento suficiente como para llevar a cabo una accién espe-
cifica; conocimiento suficiente como para valorar o criticar; ca-
pacidad para la buena abstraccion; capacidad para referirse a
lo concreto, desde unas coordenadas mas amplias de lo habi-
tual; conocimiento de esa amplitud y de esas coordenadas; vi-
gilia, estado propio del sujeto despierto; buena organizacién;
preocupacion por algo o alguien, o por algin quehacer que se
realiza o se pretende; maestria en algiin quehacer especifico, re-
lativa a su dominio; condicion de madurez o alto desarrollo de
quien se ha cultivado de un modo general, desde el dominio de
una disciplina, via o quehacer; aprender bien el valor de algo...»

(Herran, 1995, p. 442-444).

El origen de esta extraordinaria capacidad humana sigue siendo un mis-
terio, o como dice David Chalmers, se trata de un “problema dificil” ya que el
problema radica en conocer y desentrafiar como los mecanismos fisicos de
nuestro organismo se transforman en experiencia subjetiva:

«...La conciencia plantea los problemas mas desconcertantes en
la ciencia de la mente. No hay nada que conozcamos mds inti-
mamente que la experiencia consciente, Pero no hay nada que
sea mas dificil de explicar. Todo tipo de fenémenos mentales han
cedido a la investigacién cientifica en los ultimos afios, pero la
conciencia ha resistido obstinadamente. Muchos han tratado de

~ 27 ~



explicarlo, pero las explicaciones siempre parecen no alcanzar
el objetivo. Algunos han sido inducidos a suponer que el pro-
blema es intratable y que no se puede dar una buena explica-
cion...» (Chalmers, 1995)

Son numerosas las propuestas tedricas que explican la naturalezay el ori-
gen de la conciencia, sin embargo, no existe una teoria Gnica que recoja la in-
trincada complejidad de este fenémeno. Esta es la razon por la que los estudios
de la conciencia sean por lo general de caracter multidisciplinar e interdisci-
plinar involucrando a disciplinas como neurociencia, psicologia, filosofia y an-
tropologia, que necesariamente tienen que integrarse para adoptar un enfoque
transdisciplinar.

1.1.- Consciousness y awareness

En inglés el estudio de la conciencia permite una distincion conceptual
maés fina que el espanol. Ambos términos, consciousness y awareness,
suelen traducirse como “conciencia”, pero en realidad apuntan a fenémenos
relacionados pero distintos. Comprender esta diferencia no es un mero ejerci-
cio académico: tiene implicaciones profundas para entender nuestra experien-
cia y para campos aplicados como la educacion y la psicoterapia.

Consciousness se refiere al estado general de estar despierto y receptivo
a estimulos, la cualidad o estado de ser consciente de algo externo o interno a
uno mismo. Implica un estado general de vigilia frente al suefio o la incons-
ciencia. En el campo fenomenolégico global de la experiencia, la conciencia es
el simple hecho de que "hay algo que se siente" al ser uno. Aqui entra la di-
mension del qualia, esa cualidad subjetiva e inefable de nuestras experien-
cias: lo que se siente al ver un color rojo, al escuchar una melodia, al sentir
tristeza. El fil6sofo Thomas Nagel3 formul6 la pregunta central sobre cons-
ciousness: "¢Qué se siente ser...?" (What is it like to be...?). Esta pregunta cap-
tura algo fundamental: hay organismos para los cuales existe algo que se

3 Thomas Nagel (1937-) es un fil6sofo estadounidense contemporaneo, una de las figuras
maés influyentes de la filosofia de la mente, la epistemologia y la ética del siglo XX y XXI.
Profesor emérito de la Universidad de Nueva York (NYU), su pensamiento se caracteriza
por una defensa del realismo filos6fico, una critica al reduccionismo materialista y una
constante reflexion sobre los limites de la ciencia para explicar la conciencia y la subjetivi-
dad. Nagel es conocido por su ensayo “éQué se siente ser un murciélago?” (“What is
it like to be a bat?”, 1974), uno de los textos més citados en la filosofia contemporanea de la
mente.

~ 28 ~



siente al ser ese organismo, y hay (presumiblemente) otros para los cuales no
hay nada que se sienta.

Para Nagel la conciencia tiene un caracter subjetivo irreductible, hay algo
que “se siente” al ser un organismo consciente desde su perspectiva en pri-
mera persona. Critica el reduccionismo fisicalista sefialando que los fen6me-
nos mentales no pueden reducirse completamente a explicaciones fisicas o
funcionales dado que ninguna cantidad de conocimiento objetivo sobre el ce-
rebro puede capturar la experiencia subjetiva (los qualia). En consecuencia,
Nagel plantea que la perspectiva empirico objetivista de tercera persona de la
ciencia, no puede aprehender completamente la naturaleza de la experiencia
consciente y por tanto cualquier teoria completa de la mente debe dar cuenta
tanto de los aspectos objetivos como de la dimension subjetiva e irreductible
de la conciencia (Nagel; 2000).

En este sentido, podemos pensar en niveles de consciousness. El nivel
mas basico distingue entre estados de vigilia, suefio y coma; un segundo nivel
incluye los contenidos experienciales especificos como sensaciones visuales,
auditivas, emocionales; y un tercer nivel considera la cualidad subjetiva parti-
cular de cada experiencia. Por ejemplo, un bebé tiene consciousness en el sen-
tido de que esta consciente, experimenta sensaciones, emociones, tiene un
mundo fenomenoldgico rico, aunque quiza no tenga todavia una awareness
metacognitiva plena de sus estados mentales.

Awareness, por su parte, implica algo mas especifico: es el conoci-
miento o percepcién de una situacion, hecho o sensacién particular, e incluye
un componente esencial de atencion dirigida y reconocimiento explicito. Re-
quiere atencién focalizada y discriminacién, implica el reconocimiento expli-
cito de algo especifico, puede ser mas o menos reflexiva (podemos tener awa-
reness de nuestra propia awareness), y tiene una dimensién metacognitiva:
saber que se sabe. Es un proceso mas activo que el simple estar consciente
(Deshmukh; 2022).

Podemos distinguir varios tipos de awareness. La awareness perceptual
es cuando nos damos cuenta de estimulos sensoriales especificos, como
cuando notamos el sonido del trafico que antes era solo ruido de fondo. La
awareness reflexiva es la conciencia de nuestros propios estados mentales:
“me doy cuenta de que estoy ansioso”. La awareness metacognitiva es el mo-
nitoreo de nuestros propios procesos cognitivos: “noto que no estoy enten-
diendo este texto y necesito releerlo”. Y la Self-awareness es la conciencia de
si mismo como entidad separada, algo que se desarrolla gradualmente en la

~ 29 ~



infancia y que algunos investigadores consideran ausente en muchos anima-
les.

Un ejemplo puede clarificar la diferencia: puedes tener consciousness de
un dolor de fondo mientras trabajas concentrado en otra cosa, pero solo desa-
rrollas awareness del dolor cuando diriges tu atencion explicitamente hacia él
y lo reconoces de manera focal. El dolor estaba en tu campo consciente, pero
no tenias awareness de él hasta que lo atendiste. Otro ejemplo: conducir un
coche. Cuando conduces por una ruta familiar, mantienes consciousness del
trayecto y respondes a estimulos, pero puedes llegar al destino sin haber te-
nido awareness explicita de gran parte del recorrido, operando en una especie
de “piloto automatico”.

La relacion entre ambos conceptos puede esquematizarse asi: en cuanto
a alcance, consciousness es global y abarca todo el campo experiencial, mien-
tras que awareness es focalizada y selectiva. En cuanto a su naturaleza, cons-
ciousness es un estado general, el fondo sobre el cual emergen figuras, mien-
tras que awareness es un proceso activo, la figura que se destaca. En términos
de atencidn, consciousness puede ser difusa, mientras que awareness re-
quiere focalizacion. Respecto a la reflexividad, consciousness no es necesaria-
mente reflexiva, pero awareness frecuentemente lo es. Y en términos evoluti-
vos y de desarrollo, consciousness es mas basica y primaria, mientras que
awareness, especialmente en sus formas metacognitivas, es mas compleja y
se desarrolla posteriormente.

Esta distincién tiene profundas implicaciones. Las tradiciones contem-
plativas, especialmente el budismo y las practicas de mindfulness, trabajan
especificamente con la awareness: desarrollar la capacidad de estar plena-
mente atentos (fully aware) al contenido de nuestra consciousness. El obje-
tivo no es tener mas experiencias conscientes (ya estamos siempre en cons-
ciousness cuando estamos despiertos), sino desarrollar una awareness mas
clara, estable y no reactiva de lo que est4 ocurriendo en nuestra experiencia
momento a momento.

1.2.- Diversas perspectivas y definiciones

El concepto de conciencia constituye uno de los fen6menos mas comple-
jos en el estudio del ser humano, requiriendo aproximaciones interdisciplina-
res y transdisciplinares que integren las dimensiones:

~ 30 ~



¢ Etimolégica: el “conocimiento compartido consigo mismo”.

e Historica: evolucion desde la interioridad moral hasta la fenomeno-
logia de la experiencia.

e Conceptual: diferenciacion entre estado general (consciousness) y
percatacion reflexiva (awareness).

Esta complejidad exige superar reduccionismos y reconocer la irreducti-
bilidad fenomenologica de la experiencia consciente, al tiempo que se buscan
sus bases neurobiolégicas y sus implicaciones existenciales y éticas.

La conciencia no es un “objeto” a definir de manera univoca, sino un fe-
némeno multidimensional que demanda multiples perspectivas complemen-
tarias. Su estudio requiere humildad epistémica y apertura metodoldgica
(transdisciplinariedad), reconociendo tanto las posibilidades como los limites
de cada enfoque disciplinar. Esta complejidad y multidimensionalidad de la
conciencia es la que ha hecho que alo largo del tiempo se haya estudiado desde
diferentes perspectivas, aunque complementarias todas ellas. Asi por ejemplo
la conciencia se ha estudiado siempre desde la filosofia occidental y oriental,
asi como en las tradiciones contemplativas (budismo, mindfulness) que tra-
bajan especialmente con la awareness: desarrollar la capacidad de estar ple-
namente atentos (fully aware) al contenido de la consciousness.

También la conciencia ha sido y sigue siendo estudiada por la neurocien-
cia cognitiva4 verificando y analizando los correlatos neuronales de ambas di-
mensiones. La consciousness parece relacionarse con la activaciéon del sistema
talamo-cortical y la formacidén reticular ascendente, estructuras que regulan

4 La neurociencia cognitiva es una disciplina cientifica que estudia los mecanismos biol6gi-
cos subyacentes a la cognicion, enfocindose en los sustratos neurales de los procesos
mentales (memoria, atencion, lenguaje, toma de decisiones, conciencia, etc.), integrando
conocimientos de la neurociencia, psicologia cognitiva y métodos de neuroimagen. y sus
manifestaciones conductuales. Surge de la fusion entre la psicologia cognitiva y la neuro-
ciencia, adoptando un modelo multidisciplinar psicobiosocial. El término fue acufiado en
1976 por Michael Gazzaniga (neurocientifico) y George Armitage Miller (psic6logo cogni-
tivo) mientras compartian un taxi. Michael Gazzaniga es ampliamente considerado el pa-
dre del campo de la neurociencia cognitiva, habiendo fundado centros, la revista Journal
of Cognitive Neuroscience y la Cognitive Neuroscience Society. Sus investigadores y auto-
res mas destacados son entre otros: Michael Gazzaniga - autor de la obra fundamental
The Cognitive Neurosciences, reconocida como fuente esencial del campo: Antonio Da-
masio - emocion, toma de decisiones y conciencia; Eric Kandel - memoria y aprendizaje a
nivel molecular (Premio Nobel); Stephen Kosslyn - imagineria mental; Michael Posner -
sistemas atencionales; Nancy Kanwisher - procesamiento de rostros y areas especializadas
y Stanislas Dehaene - lectura, numeracion y conciencia. Fuente: Wikipedia. Disponible
en: <https://es.wikipedia.org/wiki/Neurociencia cognitiva> Acceso: 8 oct. 2025.

~ 31 ~


https://es.wikipedia.org/wiki/Neurociencia_cognitiva

los estados de vigilia. La awareness, especialmente en su dimension atencio-
nal y metacognitiva, se asocia mas con las redes atencionales frontales y pa-
rietales, y particularmente con la corteza prefrontal, que se sabe est4 involu-
crada en funciones ejecutivas y reflexivas.

La filosofia de la mentes debate preguntas fundamentales que esta distin-
cién plantea: ¢Puede haber consciousness sin awareness? La evidencia del
procesamiento inconsciente sugiere que si, que muchos procesos mentales
operan fuera de nuestra awareness, aunque estemos conscientes. ¢Puede ha-
ber awareness sin consciousness? Aqui entramos en debates més especulati-
vos sobre “zombis filosoficos” (entidades que se comportan como si fueran
conscientes, pero carecen de experiencia subjetiva) y sobre si la awareness
reflexiva requiere necesariamente un sustrato de consciousness fenomenolo-
gica.

En cuanto a las dimensiones conceptuales del estudio del fenémeno de la
conciencia, en la actualidad se consideran:

1.2.1.- Conciencia como experiencia subjetiva (Qualia)

La conciencia como experiencia subjetiva o qualia es quizas la acepcion
mas fundamental y problematica. Esta referida al qué y al como se siente una
persona al experimentar algo desde una perspectiva en primera persona. Sus

5 La filosofia de la mente estudia la naturaleza de la mente, los estados mentales, la conciencia
y su relacion con el cuerpo (especialmente el cerebro). Se ocupa de preguntas como: ¢qué
es la conciencia? écomo se relaciona lo mental con lo fisico? ¢qué son las creencias, deseos
y emociones? No tiene un “fundador” Gnico. Sus raices estan en Aristoteles y Platon que ya
reflexionaban sobre alma/mente y Descartes (s. XVII), que- plante6 el dualismo mente-
cuerpo. Como disciplina contemporanea se consolida en el siglo XX con el giro lingiiistico
y las ciencias cognitivas. Sus autores e investigadores contemporaneos mas destacados son:
David Chalmers, que acuiid el término “problema duro” de la conciencia; Daniel Dennett:
funcionalismo y conciencia; John Searle: intencionalidad, “cuarto chino2; Thomas Nagel:
“¢Qué se siente ser un murciélago?” y Jerry Fodor: modularidad de 1a mente. También des-
tacan Patricia Churchland (1943-) pionera de la neurofilosofia, profesora en UC San Diego
y ganadora del Premio MacArthur (1991),principal defensora del materialismo eliminativo,
que argumenta que conceptos como “creencias” y “deseos” deberan ser revisados o elimi-
nados cuando entendamos mejor el cerebro; Ned Block (1942-), profesor en NYU, hizo im-
portantes contribuciones sobre la conciencia y critic6 el funcionalismo; Colin McGinn
(1950-), defensor del “nuevo misterianismo”: sostiene que los humanos estamos "cogniti-
vamente cerrados" respecto a nuestras propias mentes - no tenemos la capacidad cognitiva
para entender completamente como surge la conciencia y Frank Jackson, famoso por el ar-
gumento del “cuarto de Mary” (o “Maria la cientifica”) sobre los qualia. Fuente: Wikipedia.
Philosophy of mind. Disponible en: <https://en.wikipedia.org/wiki/Philoso-
phy of mind> Acceso: 8 oct. 2025.

~ 32 ~


https://en.wikipedia.org/wiki/Philosophy_of_mind
https://en.wikipedia.org/wiki/Philosophy_of_mind

caracteristicas son irreductibles y no se pueden simplificar o analizar acu-
diendo a correlatos fisicos dado que la conciencia:

e Esuna cualidad irreductible: existe una diferencia entre describir ob-
jetivamente una experiencia (longitudes de onda de luz) y el modo en
que se experimenta subjetivamente, por ejemplo, la “rojez” del color
rojo o el verdor de la hierba o el frescor del aire.

e Dispone de una perspectiva privilegiada: solo el sujeto tiene acceso
directo a su propia experiencia consciente.

e Tiene una inefabilidad parcial: existe una dificultad para comunicar
completamente los elementos, caracteristica, matices, cualidades y
textura de la experiencia a los demés.

¢ Enun “problema dificil” (Chalmers; 1995): éC6mo emergen estas ex-
periencias cualitativas de procesos fisicos?

Operativamente, las manifestaciones de la conciencia se han comprobado
y verificado mediante:

e Informes introspectivos diferenciados.

e Capacidad de discriminacion experiencial fina.

e Memoria episddica con contenido cualitativo.

e Preferencias y aversiones basadas en la calidad de la experiencia.

La conciencia es pues un fenémeno de profundas implicaciones educati-
vas dado que el aprendizaje no es mera transmision de informacién, sino
transformacion de la experiencia subjetiva del aprendiz.

1.2.2.- Conciencia como estado de alerta

Cualquier fen6meno de la conciencia esta vinculado a un determinado
nivel de activacion de nuestro sistema nervioso y su capacidad para responder
a las demandas y estimulos del medio ambiente. Con otras palabras: la con-
ciencia tiene una dimensién neurobiolégica. En este sentido los neurocientifi-
cos han descubierto que la conciencia tiene dos ingredientes esenciales que
funcionan juntos:

~ 33 ~



1. El AROUSAL o capacidad que tenemos para despertarnos y mante-
nernos despiertos, alternando entre suefo y vigilia. Es como el inte-
rruptor principal de nuestro cerebro. Se puede imaginar como un re-
gulador que va desde el reposo absoluto hasta la maxima alerta, pre-
parandonos para actuar cuando lo necesitamos. El arousal es un es-
tado fundamental en la experiencia humana y animal, descrito co-
muinmente como una sensacion de excitacion, alerta o preparaciéon
para la accion. Puede ser provocado por diversas situaciones, como el
miedo, el estrés o la ira, llevando a respuestas tanto psicologicas como
fisiologicas intensas. Sin embargo, desde una perspectiva neurocien-
tifica, el concepto de arousal, o arousal generalizado (AG), es mucho
mas profundo y se refiere a una funcion neurobiolégica continua. Des-
cribe el estado de activacion del sistema nervioso central, abarcando
un espectro que va desde la quietud profunda hasta un estado de alta
preparacion para responder al entorno. Entender el AG es clave para
comprender como el cerebro gestiona la transicion de la inactividad a
la accién y como se mantiene listo para reaccionar rapidamente a los
cambios del entorno. Aunque puede surgir ante emociones como el
miedo, el estrés o la ira, la neurociencia lo entiende como una funcién
continua del sistema nervioso central, que abarca desde la calma pro-
funda hasta la maxima disposiciéon para responder al entorno. Com-
prender este arousal generalizado permite entender cémo el cerebro
regula el paso de la inactividad a la acci6én y mantiene su capacidad de
reaccién ante los cambios externos (Porta; 2025). El nivel de arousal
puede medirse mediante un electroencefalograma (EEG), de modo
que cuando estamos mas alerta, las ondas cerebrales son rapidas y pe-
quenias y cuando dormimos son lentas y grandes.

2. El AWARENESS es nuestro radar consciente o nuestra capacidad
para saber que estd pasando con nosotros, en nuestro cuerpo, en nues-
tra mente y en nuestro entorno. Es el contenido de nuestra experien-
cia o aquella capacidad que nos permite diferenciar entre ver un trian-
gulo azul o un circulo rojo, sentir frio o calor, o reconocer la voz de
alguien querido (Lee; Sanz; Barra et. al.; 2022).

Estos dos elementos no trabajan juntos de igual a igual. El arousal es
como los cimientos de una casa: sin estar despierto, no puedes darte cuenta
de nada. Pero puedes estar despierto sin ser consciente de tu entorno, como
sucede en el estado vegetativo. Es una relacion de dependencia en una sola
direccion (Grille; 2013).

~ 34 ~



Nuestro cerebro tiene un sistema especializado para mantenernos des-
piertos y alerta. Se llama Sistema Reticular Activador Ascendente (ARAS por
sus siglas en inglés) y esta ubicado en el tronco cerebral, esa parte profunda
del cerebro que conecta con la médula espinal. El ARAS es como la estacién
central de control que regula nuestro nivel de alerta y atencion, asi como el
tono de nuestros musculos y nuestra capacidad de concentrarnos. El ARAS
actiia como un mensajero que lleva sefiales desde el tronco cerebral, pasa por
estructuras intermedias como el talamo, y finalmente llega a la corteza cere-
bral (Grille; 2013), esa capa arrugada que cubre nuestro cerebro y donde ocu-
rre el pensamiento consciente.

El ARAS es como una orquesta quimica que usa diferentes neurotrans-
misores: acetilcolina, serotonina, noradrenalina, dopamina, histamina y ore-
xina (Walter; Shaikh; 2015). Cada uno de estos neurotransmisores aporta algo
diferente para mantener el cerebro funcionando correctamente. Para que
nuestra conciencia funcione normalmente, necesitamos que el tronco cere-
bral, el posencéfalo basal y el diencéfalo trabajen juntos para sostener el arou-
sal, y ademés que las redes talamocorticales estén activas para procesar la in-
formacién y responder al mundo.6

Entender como funciona la conciencia normal nos ayuda a comprender
qué pasa cuando algo sale mal. Los médicos distinguen varias situaciones
principales segtin qué componente esté afectado (Grille; 2013):

1. Coma: tanto el arousal como el awareness estan afectados. La per-
sona no abre los o0jos y no responde al entorno. No hay respuesta ni
conciencia.

2. Estado vegetativo: el arousal funciona, pero el awareness no. La
persona abre los ojos y tiene ciclos de sueno-vigilia, pero no muestra
respuestas voluntarias hacia el medio o hacia si misma de forma con-
tinua. Despierto, pero sin conciencia del entorno.

3. Estado de minima conciencia: ambos componentes estan presen-
tes pero muy débiles y fluctuantes. La persona muestra sefiales mini-
mas pero identificables de conciencia. Hay momentos de conciencia
parcial.

6 Ver volumen 2 de esta colecciéon de Educaciéon Transdisciplinar titulado “Fundamentos
neurocientificos”

~ 35 ~



4. Delirium: confusién aguda, puede ser hiperactivo o hipoactivo.

5. Sindrome de “encerrado en si mismo”: el paciente esta cons-
ciente pero no puede moverse ni hablar.

El tratamiento de estos estados se realiza mediante la estabilizacion de
las funciones vitales; la correcciéon de problemas como la falta de oxigeno, aza-
car baja, fiebre, etc.; el tratamiento de la causa especifica (por ejemplo, una
infeccién o un derrame) y en algunos casos, se usa un monitoreo avanzado
como medir la presiéon dentro del craneo (Grille; 2013).

La conciencia como estado de alerta o de atencién focalizada es de una
trascendental importancia para la generacion y el desarrollo del aprendizaje
optimo, que es aquel estado neurocognitivo en el cual los procesos de ense-
nanza-aprendizaje se vuelven mas eficaces, permitiendo que el cerebro ad-
quiera, procese y consolide informacién de manera més efectiva.

Desde la neuroeducacion, el aprendizaje 6ptimo implica la aplicaciéon de
conocimientos sobre como funciona el cerebro y como intervienen los proce-
sos neurobiolodgicos en el aprendizaje, para ayudar a que este sea mas eficaz.
Este proceso constituye la meta a lograr en los contextos educativos y es el
objeto de estudio para las neurociencias, especialmente la neurociencia cog-
nitiva y la neuroeducacion

Hoy, la neurociencia cognitiva ha permitido verificar que: (Bosada; 2022)

e El cerebro tiene una capacidad de adaptaciéon durante toda nuestra
vida, conocida como plasticidad cerebral, responsable de que este 6r-
gano se remodele y adapte continuamente a partir de las experiencias
que vivimos y de lo que aprendemos.

e Aprendemos mas y mejor en interaccion y cooperacién social porque
el cerebro esta disefiado para vivir y convivir en sociedad.

e Un nivel alto de estrés provoca un impacto negativo en el aprendizaje.

e Las emociones y el estado de animo afectan de manera positiva o ne-
gativas al cerebro y sus funciones.

e Las experiencias directas y multisensoriales propician que las perso-
nas aprendan mejor.

e Los ejercicios y el movimiento estan conectados con el aprendizaje.

~ 36 ~



e Lamusicay el arte transforman el cerebro y favorecen una experien-
cia mas efectiva de aprendizaje.

e La capacidad del cerebro para guardar informacion es ilimitada y ma-
leable.

e Factores como la alimentacion, la calidad del suefio, el entorno socio-
econémico y cultural, las lesiones cerebrales, la genética y los apren-
dizajes previos consolidados ejercen influencia en el cerebro y por
ende la manera que aprende.

e El estrés, la tristeza, la soledad o una mala condicién fisica pueden
perjudicar el buen funcionamiento de la corteza prefrontal del cere-
bro, responsable de las llamadas funciones ejecutivas (control inhibi-
torio, memoria de trabajo y flexibilidad cognitiva), que son fundamen-
tales para el desarrollo académico y personal del alumnado

El concepto de “aprendizaje 6ptimo” se relaciona intimamente con la no-
cion de “experiencia 6ptima” o estado de flujo descrito por Csikszentmihalyi
para el cual (Csikszentmihalyi; 1997), estas experiencias tienen nueve dimen-
siones: 1) balance entre desafios y habilidades: 2) metas claras; 3) retroali-
mentaciéon inmediata; 4) concentracion intensa; 5) fusiéon de acciéon y concien-
cia; 6) pérdida de autoconciencia; 7) sensacion de control; 8) distorsion del
tiempo y 9) recompensas intrinsecas (autotelia).”

El papel crucial que desempeiia la atencién en el aprendizaje de habilida-
des deportivas, el desempefio bajo presion y la facilitacion de la experiencia es
bien establecido. Durante el flow, las demandas aumentadas son paradoéjica-
mente satisfechas sin un aparente aumento en el esfuerzo, y los atletas repor-
tan un enfoque laser en la tarea frente a las distracciones (Harris; Vine; Wil-
son, 2017). Las personas en estado de flujo o en flow mencionan que se absor-
ben tanto en la actividad que no tienen atencion disponible para distraerse con
cualquier otra cosa. Esto incluye: sensacién de control sobre la actividad, ex-
periencia de distorsion temporal, eliminacion de la autoconciencia e incluso
sentimiento de trascendencia.

En suma, el aprendizaje 6ptimo emerge de la interacciéon dinamica y no
lineal entre multiples sistemas:

7 Las aportaciones de Csikszentmihalyi y sus experiencias de flujo, fueron descritas con de-
talle en el volumen 3 de esta coleccion de Educaciéon Transdisciplnar titulado “Fundamen-
tos emocionales y/o afectivos”.

~ 37 ~



1. Nivel Neurobiolégico. El sistema LC-NES8 regula el arousal corti-
cal, preparando el cerebro para recibir y procesar informacion.

2. Nivel Cognitivo. La memoria de trabajo y los sistemas atencionales
ejecutivos filtran y procesan la informacioén relevante.

3. Nivel Emocional-Motivacional. Las emociones modulan qué in-
formacion se prioriza y consolida en la memoria a largo plazo.

4. Nivel Fenomenolégico. El estado de flujo representa la experien-
cia subjetiva cuando todos estos sistemas estan sincronizados de ma-
nera 6ptima.

1.2.3.- Conciencia como metacognicion

La “metacognicion” se define como el conocimiento y la regulacién de
los propios procesos cognitivos. Es “pensar sobre nuestro pensamiento” o "co-
nocer sobre el conocer". Comprende tanto la conciencia que una persona tiene
sobre sus propios procesos mentales como la capacidad de controlar, monito-
rear y regular dichos procesos durante la realizacion de tareas cognitivas.

La metacognicion incluye dos dimensiones principales:

1. Conocimiento metacognitivo (Metacognitive Knowledge) que
incluye: 1) Conocimiento declarativo: saber “qué” (conocimiento so-
bre uno mismo como aprendiz); 2) Conocimiento procedimental: sa-
ber “cdbmo” (conocimiento sobre estrategias) y 3) Conocimiento con-

49

dicional: saber “cuidndo y por qué” (conocimiento sobre cuando usar
estrategias especificas).

El sistema LC-NE (Locus Coeruleus-Noradrenérgico) es uno de los sistemas neuromodula-
dores méas importantes del cerebro humano. El locus coeruleus (LC), cuyo nombre en latin
significa "punto azul", es el nicleo noradrenérgico principal del cerebro y el sitio principal
de sintesis cerebral de norepinefrina (noradrenalina). Se localiza en el area posterior del
puente rostral, en el piso lateral del cuarto ventriculo, y estd compuesto principalmente de
neuronas de tamafio medio que contienen granulos de melanina, los cuales contribuyen a
su coloracion azulada y es el encargado de la regulacion del arousal y la vigilias mediante la
liberacion de norepinefrina desde el LC que tiene un efecto excitatorio en la mayor parte del
cerebro, mediando el arousal y preparando las neuronas cerebrales para ser activadas por
estimulos. Funcionalmente se encarga también de la regulacion de la atencidn y el procesa-
miento sensorial asi como de responder al estraes. Fuente: Wikipedia. Locus coeruleus. Dis-
ponible en: <https://en.wikipedia.org/wiki/Locus coeruleus > Acceso: 11 oct. 2026,

~ 38 ~


https://en.wikipedia.org/wiki/Locus_coeruleus

2. Regulacién metacognitiva (Metacognitive Regulation) proceso
constituido por: 1) Planificacion: establecer metas y seleccionar estra-
tegias: 2) Monitoreo: supervision del progreso durante el aprendizaje
y 3) Evaluacion: valoracion de los resultados y procesos utilizados.

El autoconocimiento reflexivo o la metacogniciéon es una dimension cog-
nitiva superior mediante la cual la mente se toma a si misma como objeto de

conocimiento. En este sentido puede hablarse de distintos niveles de reflexi-
vidad:

1. Conciencia de primer orden. Experiencia directa del mundo (ver
un arbol) y procesamiento implicito.

2. Conciencia de segundo orden (metacognicion). Conciencia de
que uno es consciente (“sé que estoy viendo un arbol”). Monitoreo me-
tacognitivo: evaluar el propio conocimiento y control metacognitivo:
regular procesos cognitivos.

3. Conciencia de tercer orden: reflexion sobre la propia reflexion;
autoconciencia narrativa: construccion del yo temporal y teoria de la
mente aplicada al yo.

A efectos educativos y de desarrollo personal hay que tener muy en
cuenta que el “yo” no es una entidad fija sino un proceso emergente de multi-
ples subsistemas en interaccién. La conciencia reflexiva crea bucles recursivos
donde el observador es también lo observado. Una consideracién que tiene
trascendentales implicaciones en el aprendizaje en cuanto que (Tinajero et.
al.; 2024):

e Eldesarrollo de habilidades metacognitivas es predictor del éxito aca-
démico.

e “Aprender a aprender” requiere cultivar la autoconciencia reflexiva.

~ 390 ~



e LaZona de Desarrollo Proximo? implica andamiajet© de procesos me-
tacognitivos.

e La autonomia del aprendiz emerge de capacidades autorreguladoras.
1.2.4.- Conciencia moral y ética

La “conciencia moral” puede definirse como la sensacién y capacidad in-
terna por la cual una persona distingue las acciones buenas de las malas y se
evaliia a si misma ante esas normas. Incluye juicios, emociones (culpa, ver-
giienza, empatia) y motivaciones para actuar de acuerdo con esas normas.

La “conciencia ética” es un término mas amplio que suele integrar refle-
xi6n normativa (teorias éticas, principios) y deliberacién publica sobre lo co-
rrecto. La conciencia moral suele ser la experiencia subjetiva individual dentro
del marco ético. Esta distincién conceptual aparece en la literatura filoséfica y
psicologica sobre la moralidad.

La conciencia moral puede definirse desde multiples perspectivas com-
plementarias:

e Perspectiva filoséfica: la conciencia se refiere al conocimiento in-
mediato o espontidneo que el sujeto tiene de si mismo, de sus actos y
reflexiones, siendo la conciencia moral el sentido ético propio de una
persona.

9 La Zona de Desarrollo Proximo (ZDP) es la distancia entre el nivel de desarrollo real del
nifio —determinado por su capacidad de resolver problemas de forma independiente— y el
nivel de desarrollo potencial —determinado por lo que puede lograr con la guia de un adulto
o en colaboracion con pares mas capaces. Este concepto implica que el aprendizaje efectivo
ocurre cuando la ensefianza se sitia en esa “zona” donde el aprendiz no puede realizar la
tarea solo, pero si puede hacerlo con apoyo. La ZDP subraya la naturaleza social del apren-
dizajey el papel fundamental de la mediacion cultural en el desarrollo cognitivo, destacando
que lo que hoy el nifio hace con ayuda, mafnana podra hacerlo de manera auténoma (Vigo-
tsky; 2020)

10 El término “andamiaje” (scaffolding) fue acuhado por Jerome Bruner y sus colaborado-
res Wood y Ross en 1976, inspirandose en la teoria sociocultural de Vygotsky y su concepto
de Zona de Desarrollo Proximo. Se define como el proceso mediante el cual un adulto, do-
cente o compafiero mas competente proporciona apoyos temporales y ajustables al aprendiz
para que pueda realizar tareas que superan su nivel de competencia actual. Estos apoyos se
retiran gradualmente conforme el estudiante desarrolla autonomia. Las estrategias méas co-
nocidas y habituales de andamiaje son generalmente: 1) Modelado y demostracion; 2) Pis-
tas y sugerencias graduadas; 3) Simplificacion de la tarea; 4) Fragmentacién de problemas
complejos; 5) Preguntas orientadoras; 6) Retroalimentacién formativa y 7) Apoyo emocio-
nal y motivacional.

~ 40 ~



e Perspectiva neurocientifica: para el neurocientifico Christof

Koch™, la conciencia es cualquier experiencia posible: lo que piensas,
recuerdas, sientes, incluyendo la experiencia moral y los correlatos
neuronales especificos que la sustentan (Fernandez; 2013).

e Perspectiva evolutiva: Patricia Churchland*2 sostiene que la con-

ciencia y la moral emergen de un proceso evolutivo orientado a la sub-
sistencia y la vida en grupo, con la empatia en los mamiferos como
parte fundamental de este desarrollo.

La conciencia moral es, por tanto, un fenémeno complejo y multidimen-

sional que integra:

e Capacidades cognitivas de juicio y razonamiento.
¢ Dimensiones afectivas y emocionales.

e Procesos neurobiologicos especificos.

e Construcciones socioculturales e histéricas.

e Experiencias subjetivas de responsabilidad.

Desde una perspectiva sistémica y compleja, la conciencia moral se es-

tructura en multiples componentes interdependientes:

11

Christof Koch es un neurocientifico teérico y experimental pionero en el estudio de la con-
ciencia (“consciousness”). Su trabajo se centra en entender como procesos neuronales dan
lugar a la experiencia subjetiva, qué sistemas pueden ser conscientes, y como detectar la
conciencia incluso cuando no se manifiesta externamente. Aunque Koch no trabaja especi-
ficamente en "conciencia moral”, su investigacion tiene implicaciones éticas profundas.
Koch argumenta que "si tienes conciencia, tienes un estatus moral especial”. Esto tiene im-
plicaciones para los derechos de los animales, el trato a pacientes en coma, y debates futuros
sobre la conciencia en inteligencia artificial . Koch sostiene que las maquinas, a pesar de su
inteligencia, no seran conscientes de la misma manera que los organismos bioldgicos, y por
tanto no adquiriran derechos morales: “Puedes apagar un robot y no estaras hiriendo a na-
die. Las maquinas podran pensar pero nunca sentir” (Koch, 2019)

Patricia Churchland (1943-) es una fil6sofa canadiense-estadounidense, pionera de la neu-
rofilosofia, que estudia los fundamentos biologicos de la mente y la moral. Para Churchland
la moralidad tiene raices neurobioldgicas profundas, no es puramente cultural o racional.
La conciencia moral no es un médulo separado o un don divino, sino una capacidad emer-
gente de sistemas neurales que evolucionaron para la supervivencia social. Los valores mo-
rales estan "enraizados en el cerebro”. Churchland desafia tanto al racionalismo moral puro
(Kant) como a posiciones que ven la moral como construccién puramente social, propo-
niendo un “naturalismo neurobiol6gico” que conecta biologia, psicologia y ética (Chrch-
land, 2011).

~ 41 ~



1. Componente cognitivo: 1) Razonamiento moral: capacidad para
evaluar situaciones desde principios éticos; 2) Juicio moral: capaci-
dad de discernir entre bien y mal y 3) Perspectiva social: Adoptar roles
y comprensién de puntos de vista ajenos.

2. Componente afectivo-emocional: 1) Emociones morales: culpa,
vergiienza, empatia, compasion, indignacion, etc. 2) Intuiciones mo-
rales: respuestas automaticas ante situaciones morales y 3) Sensibili-
dad moral: capacidad de percibir dimensiones éticas en situaciones
cotidianas.

3. Componente volitivo-conductual: 1) Motivacién moral: disposi-
cioén a actuar segun valores; 2) Caracter y virtudes: habitos morales
estables y 3) Autocontrol: regulacion de impulsos contrarios a valores
morales.

4. Componente social-relacional: 1) Normas sociales interioriza-
das; 2) Identidad moral: autoconcepto como agente moral y 3) Res-
ponsabilidad y reciprocidad.

Desde esta perspectiva que es al mismo tiempo transdisciplinar estas cua-
tro dimensiones no son independientes sino mutuamente constitutivas en
cuanto surgen de interrelaciones emergentes como:

1. La experiencia subjetiva, la cual requiere cierto nivel de alerta para
manifestarse.

2. El autoconocimiento reflexivo o capacidad de observar la propia ex-
periencia subjetiva.

3. La conciencia moral presupone tanto reflexividad (evaluar acciones)
como experiencia cualitativa (sentir empatia).

4. Estados alterados de alerta (meditacion, crisis) pueden transformar
tanto la experiencia subjetiva como el autoconocimiento y la sensibi-
lidad moral.

No cabe ninguna duda pues, que la educaciéon moral y ética es de una ex-
traordinaria trascendencia tanto para el desarrollo personal (aprender a ser)
como para el desarrollo social (aprender a convivir). Trascendencia educativa
que necesariamente implica:

1. Cultivar la presencia atenta (dimensi6on de alerta).

~ 49 ~



2. Estimular y reconocer la singularidad de la experiencia de cada edu-
cando.

3. Desarrollar capacidades metacognitivas para conseguir autonomia in-
telectual.

4. Formar en el pensamiento y la conciencia critica para participar de
forma ética y efectiva en la sociedad y en el mundo.

1.3.- Funciones de la conciencia

Las funciones de la conciencia humana pueden analizarse y describirse
desde diferentes perspectivas y/o disciplinas, como, por ejemplo, la Psicolo-
gia, la Neurociencia, el Desarrollo Personal y la Espiritualidad, que son las que
vamos a desarrollar a continuacion.

1.3.1.- Desde la Psicologia

Desde la psicologia contemporanea, la conciencia se concibe como un sis-
tema activo de integracion de informacion, y no como un simple escenario pa-
sivo donde “aparecen” contenidos mentales. Modelos actuales, como la Global
Workspace Theory:3, sostienen que la conciencia acttia como un espacio fun-
cional que permite compartir informacién entre maltiples sistemas cerebrales
especializados (percepci6én, memoria, emocion, control ejecutivo), facilitando
la coordinacion global de la conducta (Baars, 1997; Dehaene, 2025). Esta pers-
pectiva explica por qué la conciencia es esencial para tareas que requieren fle-
xibilidad, planificacion y control voluntario.

En este marco, la conciencia permite no solo experimentar pensamientos
y emociones, sino también reflexionar sobre ellos, lo que en psicologia cogni-
tiva se denomina metacognicién. Flavell defini6 este proceso como el conoci-
miento y control de los propios procesos mentales, una capacidad directa-
mente relacionada con el aprendizaje autorregulado, la toma de decisiones y

13 La Global Workspace Theory —GWT— (Teoria del Espacio Global de Trabajo) es un modelo
cognitivo-neurocientifico de la conciencia propuesto por Bernard Baars (1988), segtn el
cual la conciencia funciona como un “espacio central de difusiéon” donde la informacion re-
levante es amplificada y distribuida globalmente a distintos sistemas cerebrales especiali-
zados (percepcion, memoria, emocién y control ejecutivo). Un contenido se vuelve cons-
ciente cuando accede a este espacio global, permitiendo su integracion, uso flexible y control
voluntario de la conducta. Posteriormente, el modelo fue ampliado con evidencia neurobio-
logica por Stanislas Dehaene bajo el enfoque del Global Neuronal Workspace.

~ 43 ~



la regulacion emocional (Flavell, 1979). Gracias a esta funcion autorreflexiva,
el sujeto puede identificar errores, ajustar estrategias cognitivas y modular
respuestas emocionales, aumentando su adaptacion al entorno.

Esta capacidad reflexiva es también el fundamento psicolégico del auto-
conocimiento y la identidad personal. Investigaciones en neurociencia cogni-
tiva muestran que regiones como la corteza prefrontal medial y la red por de-
fecto (default mode network) estan implicadas en la autorreferencia, la me-
moria autobiografica y la construccion narrativa del yo (Northoff et al., 2006;
Buckner et al., 2008). Estas estructuras permiten integrar pasado, presente y
proyeccion futura, generando la sensacion de continuidad personal que carac-
teriza a la identidad humana.

Desde el punto de vista funcional, la conciencia desempena un papel
clave en los procesos cognitivos superiores, como la atencién voluntaria, la
memoria de trabajo, el razonamiento abstracto y la planificacién. Baddeley
subraya que la memoria de trabajo consciente es el nticleo operativo que per-
mite manipular informacion para resolver problemas y tomar decisiones com-
plejas (Baddeley, 2012). De igual modo, estudios sobre funciones ejecutivas
muestran que la conciencia facilita la inhibicion de respuestas automaticas, la
seleccion de metas y el control conductual (Miyake et al., 2000)

Esta capacidad de inhibicién voluntaria es central para la autorregulacion psi-
cologica. Baumeister y Vohs han demostrado que el autocontrol consciente
esta directamente relacionado con el bienestar psicologico, el éxito académico
y la adaptacibén social (Baumeister; Vohs, 2007). La conciencia permite dis-
tanciarse del impulso inmediato, evaluar consecuencias futuras y elegir con-
ductas mas coherentes con los propios valores.

Ademss, la conciencia posee una dimensién ética y moral. Desde la psi-
cologia moral, autores como Haidt y Greene han mostrado que, aunque mu-
chos juicios morales se inician de forma automatica y emocional, la reflexién
consciente permite revisar intuiciones, justificar decisiones y asumir respon-
sabilidad moral (Greene, 2015; Haidt, 2013). Asi, la conciencia no solo regula
la conducta individual, sino que también sostiene la convivencia social y el
desarrollo de normas compartidas.

Esta dimensién humanizadora es destacada por Emilio Garcia Garcia,
quien subraya que la funcion esencial de la conciencia es convertir la vida en
un proyecto con sentido propio. Segin este autor: «...es hacer de la vida una
realizacién con sentido propio. Defender la conciencia es defendernos como

~ 44 ~



seres humanos (...) Sin una apropiaciéon consciente del st mismo, no es posible
ejercer de persona...» (Garcia, 2020, p. 59).

Esta postura conecta con la tradicion filoséfica personalista y con el pen-
samiento de José Ortega y Gasset, para quien el ser humano es autor de su
propia biografia, idea que hoy encuentra respaldo empirico en estudios sobre
agencia, toma de decisiones y sentido vital (Ryan; Deci, 2000, 2017).

Para la Doctora en Psicologia y Profesora Titular de la Universidad Na-
cional de Educacion a Distancia Angeles Sanchez-Elvira Paniagua, las funcio-
nes de la conciencia desde la perspectiva de la Psicologia Cognitiva y siguiendo
a Bernard Baars, son las siguientes (Sanchez-Elvira; 2007):

1. Adaptacién consciente ante lo nuevo. Cuando nos enfrentamos
a situaciones desconocidas, necesitamos estar muy atentos para
aprender como funcionan. Mientras mas nueva sea la experiencia,
mas conciencia debemos poner en entender sus claves hasta que, poco
a poco, vayamos dominéndola y podamos actuar de manera mas au-
tomética.

2. Equilibrio entre orden y flexibilidad. Nuestra mente debe en-
contrar un balance: por un lado, necesita organizacioén para ser eficaz;
por otro, debe mantener la flexibilidad suficiente para no volverse ri-
gida. Este equilibrio es especialmente importante cuando enfrenta-
mos situaciones que no son rutinarias y requieren que nos adaptemos.

3. Interpretar cada situacién con coherencia. Para entender qué
esta pasando a nuestro alrededor, necesitamos darle sentido a cada
situacion. Sin embargo, esta interpretaciéon no es neutral: nuestras
creencias, valores y formas de pensar previas influyen en cdbmo vemos
las cosas, aunque no siempre seamos conscientes de ello. Tendemos a
ver lo que esperamos ver.

4. El observador interno que da continuidad al "yo". Existe algo
asi como un “observador interno” que supervisa y controla lo que llega
a nuestra conciencia. Su funcién principal es mantener la sensacién
de que somos la misma persona a través del tiempo, dindonos conti-
nuidad personal, aunque cambien nuestras circunstancias internas y
externas.

5. Sistema de metas para dirigir la vida. Necesitamos construir un
conjunto organizado de objetivos y metas, ordenados por importan-
cia, que nos permita planificar nuestras acciones. Este sistema de

~ 45 ~



propositos nos ayuda a funcionar bien y nos da una direccién clara
hacia donde queremos ir.

6. La atencién como filtro de lo consciente. No todo llega a nues-
tra conciencia: existe un filtro atencional que selecciona qué informa-
cion pasa y cual no. Este filtro prioriza aquello que esta conectado con
nuestros objetivos importantes y nuestras motivaciones principales,
dejando fuera lo que consideramos irrelevante.

7. Coordinacién entre lo consciente y lo automatico. Cuando de-
cidimos conscientemente hacer algo, ponemos en marcha multiples
procesos automaticos que trabajan para nosotros sin que tengamos
que pensarlos. Por ejemplo, al decidir leer, no controlamos conscien-
temente cada movimiento ocular o cada proceso de comprension,
pero todos funcionan coordinadamente para cumplir nuestra inten-
cion.

8. Decidir cuando no hay respuestas automaticas. En situaciones
complejas que no podemos resolver con respuestas habituales, nece-

sitamos tomar decisiones reflexivas. Esta capacidad ejecutiva nos per-
mite analizar la situacion, organizar los pasos necesarios y elegir el
mejor camino a seguir.

9. Detectar errores para aprender y corregir. Una funcién funda-
mental es identificar cuando algo no esta funcionando bien. Esta ca-
pacidad de detectar errores nos permite corregir el rumbo y cambiar
nuestra forma de actuar, siendo esencial tanto para sobrevivir como
para aprender cualquier cosa nueva.

10. Pensar sobre nuestro propio pensamiento. La conciencia nos
permite observarnos a nosotros mismos pensando y actuando. A tra-
vés de nuestro lenguaje interno -ya sea en palabras o en imégenes
mentales- podemos reflexionar sobre lo que hacemos, evaluarlo y re-
gularlo. Esta capacidad de "pensar sobre el pensamiento” es lo que
nos permite realmente dirigir nuestro propio comportamiento.

En conjunto, estas evidencias muestran que la conciencia es un sistema
integrador multifuncional, que articula percepcion, emocion, cognicion, ética
e identidad. Desde la psicologia cientifica actual, la conciencia no solo permite
adaptarnos al entorno, sino también construir sentido, responsabilidad per-
sonal y proyecto vital, convirtiéndose en uno de los pilares centrales del desa-
rrollo humano.

~ 46 ~



1.3.2.- Desde la Neurociencia

La neurociencia contemporanea ha permitido avanzar de manera deci-
siva en la comprension de la conciencia, no como una entidad abstracta, sino
como un proceso dinamico que emerge de la actividad coordinada del cerebro.
Gracias a técnicas como la resonancia magnética funcional (fMRI), el electro-
encefalograma (EEG), la magnetoencefalografia (MEG) y el anélisis de redes
neuronales, hoy sabemos que la conciencia no reside en un tnico “centro”,
sino que depende de la interaccién entre multiples sistemas cerebrales espe-
cializados.

Entre las funciones neurobiologicas basicas asociadas a la conciencia, se
han identificado varias dimensiones fundamentales:

En primer lugar, la organizacion de la memoria. El cerebro consciente
integra distintos tipos de memoria distribuidos en regiones especializadas: el
hipocampo participa en la memoria episddica, la corteza prefrontal en la me-
moria de trabajo y planificacion, y las areas temporales en el almacenamiento
semantico. Esta organizacion distribuida permite que la conciencia acceda
tanto a recuerdos recientes como a conocimientos previos, integrandolos en
una narrativa coherente del yo (Baddeley, 2012).

En segundo lugar, la produccion de imagenes mentales. Estudios de neu-
roimagen han demostrado que imaginar un objeto o una escena activa redes
cerebrales similares a las implicadas en la percepcion real, especialmente en
las areas visuales occipitales y parietales. Esto explica por qué las imagenes
mentales pueden ser tan vividas y emocionalmente significativas como las ex-
periencias sensoriales directas.

Otra funcién esencial es el reconocimiento y diferenciaciéon de objetos,
proceso que depende del sistema visual ventral (via occipitotemporal) y dorsal
(via parietal). Estas redes permiten identificar “qué es” un objeto y “donde
estd”, facilitando la percepcion consciente del entorno y la interacci6on adap-
tativa con él.

La toma de decisiones conscientes se asocia principalmente a la corteza
prefrontal, que integra informacién emocional, cognitiva y social para evaluar
alternativas y anticipar consecuencias. Investigaciones clasicas han mostrado
que lesiones en estas areas alteran gravemente el juicio moral y la toma de
decisiones, aun cuando otras capacidades cognitivas permanecen intactas.

~ 47 ~



La regulacion emocional constituye otra funcién clave. Este proceso de-
pende de la interaccién entre el sistema limbico (especialmente la amigdala)
y regiones prefrontales encargadas del control cognitivo. Gracias a esta inter-
accion, la conciencia permite modular reacciones emocionales automaticas,
reducir impulsividad y favorecer respuestas mas adaptativas.

Finalmente, el comportamiento de los neurotransmisores cumple un pa-
pel modulador central. Sustancias como la dopamina, la serotonina, la nora-
drenalina y la acetilcolina regulan niveles de alerta, atencién, motivaciéon y es-
tado de 4nimo, influyendo directamente en la calidad y el contenido de la ex-
periencia consciente. Por ejemplo, la acetilcolina se asocia con estados de
atencion sostenida, mientras que la dopamina participa en la motivacion y la
toma de decisiones orientadas a recompensa.

Ademés de estas funciones especificas, la neurociencia ha identificado
una serie de principios globales que caracterizan los estados conscientes.

1. Integracién de informacién. Desde la neurociencia cognitiva, la
conciencia se entiende como un fendmeno emergente basado en la in-
tegracion de maltiples fuentes de informacién: sensoriales, emocio-
nales, corporales y cognitivas. Una de las teorias mas influyentes en
este ambito es la Teoria de la Informacion Integrada (IIT), propuesta
por Giulio Tononi, que sostiene que el nivel de conciencia depende de
la capacidad del sistema cerebral para generar estados altamente in-
tegrados e irreductibles (Edelman; Tononi, 2002). Segtn este enfo-
que, la conciencia no es solo “actividad neuronal”, sino organizacion
compleja de informacién, donde el todo es mas que la suma de sus
partes. Cuanto mayor es la integracion funcional entre redes neuro-
nales, mayor es la riqueza de la experiencia consciente.

2. Seiial de no-equilibrio dindmico. Investigaciones recientes
muestran que el cerebro consciente opera en un estado dinamico lejos

del equilibrio, lo que significa que mantiene patrones de actividad al-
tamente organizados, pero flexibles. Este funcionamiento se sittia en-
tre el orden rigido y el caos total, un punto 6ptimo que maximiza la
capacidad de procesamiento de informacién. Este principio explica
por qué la conciencia se asocia a una actividad cerebral compleja y
variable, y por qué estados como el suefio profundo, la anestesia o el
coma presentan una reduccion significativa de esta complejidad dina-
mica.

~ 48 ~



3. Neurofenomenologia: puente entre cerebro y experiencia. La neu-
rofenomenologia es un enfoque propuesto por Francisco Varela que
busca integrar el estudio objetivo del cerebro con el analisis riguroso
de la experiencia subjetiva (Varela et. al., 1992). Este enfoque parte de
una idea clave: para comprender la conciencia no basta con medir
neuronas; también es necesario estudiar como se vive la experiencia
desde la primera persona. La neurofenomenologia intenta correlacio-
nar descripciones introspectivas entrenadas (por ejemplo, en medita-
dores expertos) con datos neurofisioldgicos, construyendo asi un
puente entre lo biolégico y lo experiencial.

4. Correlatos neuronales de practicas meditativas. Las practicas
meditativas han aportado un campo privilegiado para el estudio de la
conciencia. Numerosos estudios han demostrado que la meditacion
modifica la actividad de redes cerebrales implicadas en la autorrefe-
rencia, la atencion y la regulacién emocional. En particular, se ha ob-
servado una disminuci6én de la actividad de la Red Neuronal por De-
fecto (Default Mode Network, DMN) —asociada al pensamiento au-
torreferencial y al “yo narrativo”— y un aumento de la conectividad en
regiones como la insula, la corteza cingulada anterior y areas prefron-
tales (Brewer et al., 2011). Estos cambios se asocian a experiencias
subjetivas de mayor presencia, reduccion del didlogo interno y estados
de conciencia ampliada o no dual, lo que sugiere que la conciencia es
plastica y modulable mediante el entrenamiento mental.

5. Base neurobiolégica de la espiritualidad. La neurociencia tam-
bién ha comenzado a estudiar las experiencias espirituales y misticas,

identificando correlatos cerebrales relacionados con sensaciones de
unidad, trascendencia y pérdida del sentido habitual del yo. Investi-
gaciones muestran la participacion de regiones temporales, parietales
y limbicas durante estas experiencias (Newberg; d’Aquili, 2002). Sin
embargo, muchos autores subrayan un enfoque emergente: aunque
estas experiencias tengan correlatos neurobiolégicos, no se reducen
simplemente a reacciones quimicas, sino que pueden entenderse
como propiedades emergentes de sistemas cerebrales altamente com-
plejos. Desde esta perspectiva, la espiritualidad no se interpreta como
una ilusion neuronal, sino como una forma particular de organizacién
de la conciencia.

En conjunto, la neurociencia muestra que la conciencia no es un “lugar”
del cerebro, sino un proceso distribuido, dinamico e integrador. Cumple fun-
ciones esenciales para la memoria, la percepcion, la emocion, la toma de

~ 49 ~



decisiones y la autorregulacion, y se apoya en principios fundamentales como
la integracion de informacion, la complejidad dinamica y la plasticidad neu-
ronal.

Lejos de reducir la conciencia a un simple mecanismo, los hallazgos ac-
tuales apuntan a que constituye uno de los fendémenos mas sofisticados de la
naturaleza, donde biologia, experiencia subjetiva y sentido existencial se en-
trelazan.

1.3.3.- Desde el Desarrollo Personal

El desarrollo personal comienza con la autoconciencia, definida como
«...el entendimiento y la comprension que adquiere una persona sobre si
misma a lo largo de su vida, sus cualidades, defectos, limitaciones, temores,
deseos y necesidades...» (Jiménez, 2025). Esta definicién nos sitiia ante uno
de los pilares fundamentales del crecimiento humano: la capacidad de mirar-
nos con honestidad y profundidad, reconociendo tanto nuestras fortalezas
como nuestras areas de mejora.

La autoconciencia consiste en saber quiénes somos realmente como per-
sonas singulares y tnicas, lo cual implica comprender las motivaciones que
estan en la base de nuestras acciones y el origen o las causas reales de nuestras
emociones, decisiones y comportamientos. Este proceso requiere, obvia-
mente, una gran capacidad de autoobservacion, autoanélisis y de pensamiento
critico y autocritico.

Desde la perspectiva de la Psicologia Humanista, Carl Rogers sostenia
que la autoconciencia es la base para el desarrollo hacia el yo ideal, destacando
la importancia de la aceptacioén y la autenticidad como elementos fundamen-
tales para el crecimiento personal (Rogers, 1989). Por su parte, Daniel Gole-
man, desde su trabajo sobre inteligencia emocional, incluy6 el autoconoci-
miento como una de las cinco competencias esenciales, relacionando esta ha-
bilidad con la gestiéon emocional y el éxito tanto en la vida personal como pro-
fesional (Goleman, 1996; 1999).

La autoconciencia no es un logro que se alcanza de una vez y para siem-
pre, sino un proceso continuo que comienza en la infancia y se desarrolla a lo
largo de toda la vida. Es un camino de honestidad con uno mismo que abre la
puerta a una vida més libre, mas serena y mas auténtica. Como sefalan diver-
sos investigadores, existen dos dimensiones fundamentales de la autoconcien-
cia: la autoconciencia privada (cuando somos conscientes de aspectos internos

~ 50 ~



que otros no perciben, como nuestros miedos o anhelos) y la autoconciencia
publica (cuando comprendemos cémo nos perciben los demas).

1.3.3.1.- Funciones de la conciencia

Las funciones de la conciencia desde la perspectiva del desarrollo perso-
nal constituyen los mecanismos a través de los cuales la conciencia opera para
facilitar nuestro crecimiento como seres humanos. Estas funciones trabajan
de manera interconectada, formando un sistema dinamico que permite la
transformacioén personal sostenida.

1.3.3.1.1.- Funcion de autoevaluacion

La funcién de autoevaluacién permite evaluar el propio sistema de valo-
res y creencias, detectar puntos fuertes y débiles, y ser consciente de las pro-
pias motivaciones y deseos, asi como de nuestras acciones. Esta funcién actia
como un espejo interno que nos devuelve una imagen honesta de quiénes so-
mos y cdmo actuamos en el mundo.

La autoevaluacion implica un proceso de reflexion profunda sobre nues-
tras creencias, actitudes y comportamientos. A través de ella podemos identi-
ficar las incongruencias entre lo que decimos valorar y lo que realmente hace-
mos, un fenémeno que la psicologia denomina disonancia cognitiva. Esta ten-
sién interna que experimentamos cuando nuestras creencias entran en con-
flicto con nuestras acciones puede convertirse en un poderoso motor de cam-
bio si la abordamos con consciencia.

Las personas que desarrollan esta habilidad pueden reconocer sus forta-
lezas y desafios, entender y hablar de sus necesidades y sentimientos, y darse
cuenta de como su comportamiento afecta a los demas. Esto es especialmente
importante porque permite desarrollar una mentalidad de crecimiento,
aprendiendo de los errores en lugar de ocultarlos o negarlos.

1.3.3.1.2.- Funcidn transformadora

La funcién transformadora constituye quizas el aspecto mas dinamico de
la conciencia. El proceso de desarrollo de la conciencia como base para el desa-
rrollo personal supone e implica capacidad y compromiso consciente con la
autorreflexion y el autoconocimiento; el afrontamiento de desafios, cuestiona-
miento y control de los miedos y creencias limitantes.

~51 ~



Esta funcién nos capacita para trascender nuestras limitaciones autoim-
puestas. Las creencias limitantes son aquellas narrativas internas que nos di-
cen «no puedo», «no SOy capaz» 0 «no merezco». La conciencia transforma-
dora nos permite identificar estas voces internas, cuestionar su validez y, gra-
dualmente, reemplazarlas por creencias méas realistas y empoderantes.

Abraham Maslow describi6 este proceso como parte del camino hacia la
autorrealizacién, donde la persona «es total y plenamente humana, este es el
momento de autorrealizacién, el momento en que el si mismo [self] se actua-
liza» (Maslow, 1973; 2001). La funcion transformadora nos impulsa a dejar
atras versiones obsoletas de nosotros mismos para abrazar posibilidades de
desarrollo que antes parecian inalcanzables.

1.3.3.1.3.- Funcion de orientacion

La funcién de orientacién actia como brijula para identificar qué es im-
portante, qué se quiere lograr en la vida, qué genera felicidad, cuéles son los
suefios y en qué momento de la vida nos encontramos. Esta funcién nos ayuda
a navegar por las innumerables decisiones que enfrentamos cotidianamente,
proporcionando un criterio de seleccién basado en nuestros valores mas pro-
fundos.

Cuando la funcién de orientaciéon esta bien desarrollada, experimenta-
mos lo que Rogers denominaba confianza organismica: una capacidad intui-
tiva de saber qué direccion tomar, basada en una conexion profunda con nues-
tras necesidades y valores auténticos. Esta brajula interna nos permite distin-
guir entre lo que genuinamente deseamos y lo que hemos adoptado de las ex-
pectativas ajenas (Rogers, 1989).

La funcion de orientacién también nos permite situarnos en el tiempo de
nuestra vida. Nos ayuda a entender de dénde venimos, déonde estamos y hacia
donde queremos ir, facilitando la elaboracion de proyectos vitales coherentes
con nuestra identidad mas profunda. Sin esta funcién, corremos el riesgo de
vivir vidas prestadas, siguiendo caminos que otros han trazado para nosotros
en lugar de crear los nuestros propios.

1.3.3.1.4.- Funcién integradora del Yo

La funcién integradora del Yo permite desarrollar diversos ambitos de
maduracién personal: inteligencia emocional, autorregulacion, toma de deci-
siones informadas y relaciones interpersonales saludables. Esta funcion

~ 52 ~



trabaja para crear coherencia entre las multiples dimensiones de nuestra per-
sona.

Carl Rogers identific6 tres componentes fundamentales en la estructura
del Yo: el si mismo real (la imagen que tenemos de nosotros en el presente),
el si mismo ideal (la imagen de quién nos gustaria ser) y el si mismo percibido
(como creemos que los demas nos ven). La funcién integradora trabaja para
reducir las discrepancias excesivas entre estas tres dimensiones, promoviendo
lo que Rogers llamaba congruencia (Rogers, 1989).

Desde una perspectiva neurocientifica, Antonio Damasio ha mostrado
como la conciencia integra informacion de multiples areas cerebrales, inclu-
yendo la corteza cingulada anterior, la corteza prefrontal y la red de modo pre-
determinado. Esta integracion neurolégica subyace a la experiencia subjetiva
de ser un yo unificado y coherente, capaz de actuar en el mundo de manera
coordinada (Damasio, 2018).

1.3.3.2.- Areas del desarrollo personal basado en la conciencia

Al mismo tiempo, el desarrollo personal basado en la conciencia abarca
miltiples areas que, aunque pueden distinguirse conceptualmente, funcionan
de manera interrelacionada en la experiencia vital concreta. El trabajo cons-
ciente en una de estas areas repercute positivamente en las demés, creando
circulos virtuosos de crecimiento.

1. Crecimiento emocional. Incluye la gestion y regulaciéon de emo-
ciones, el desarrollo de la empatia y la inteligencia emocional. Este
area es fundamental porque nuestras emociones colorean toda nues-
tra experiencia vital y determinan en gran medida la calidad de nues-
tras relaciones. Daniel Goleman estableci6 que la inteligencia emocio-
nal comprende habilidades como el reconocimiento de las propias
emociones, su manejo adecuado, la automotivacion, el reconoci-
miento de emociones en los demés y el manejo de las relaciones so-
ciales (Goleman, 1996; 1999). Desarrollar la consciencia emocional
implica aprender a identificar y nombrar lo que sentimos, compren-
der las causas de nuestras reacciones emocionales y desarrollar estra-
tegias saludables para regular estados emocionales intensos.

2. Crecimiento intelectual. Abarca el avance en conocimientos, apti-
tudes y habilidades, asi como el cultivo del pensamiento critico y au-
tocritico. Este area nos invita a mantener una mente abierta y curiosa,
dispuesta a cuestionar nuestras propias certezas y a incorporar nuevas

~ 53 ~



perspectivas. El pensamiento critico nos permite evaluar informaciéon
de manera rigurosa, mientras que el pensamiento autocritico nos ca-
pacita para examinar nuestros propios razonamientos en busca de
sesgos y errores logicos. Paulo Freire enfatiz6 la importancia de desa-
rrollar una «conciencia critica» que nos permita analizar nuestra
realidad y actuar para transformarla (Freire, 1975).

Crecimiento espiritual. Comprende la comprensiéon profunda de
uno mismo y del mundo, a través de practicas como la meditacion, la
contemplacion y la reflexion profunda. Abraham Maslow describié las
«experiencias cumbre» o peak experiences como momentos de pro-
funda conexidn con el universo que caracterizan a las personas auto-
rrealizadas (Maslow, 1973). Ken Wilber, desde su psicologia integral,
ha elaborado mapas detallados del desarrollo espiritual que muestran
c6mo la conciencia puede expandirse mas alla de la identificacién con
el ego individual hacia estados més amplios de conexién y compren-
sion (Wilber, 2001).

Crecimiento fisico. Implica el desarrollo de salud y bienestar a tra-
vés de habitos conscientes. Antonio Damasio ha demostrado en sus
investigaciones neurocientificas que existe una profunda conexi6én en-
tre cuerpo y mente, desafiando el dualismo cartesiano. Cuidar cons-
cientemente nuestro cuerpo mediante la alimentaciéon adecuada, el
gjercicio regular, el descanso suficiente y la gestion del estrés no es
solo una cuestion de salud fisica, sino que impacta directamente en
nuestra capacidad cognitiva, regulaciéon emocional y bienestar gene-
ral.

Crecimiento social. Se refiere a la mejora de las relaciones inter-
personales y la contribucién comunitaria. Ignacio Martin-Bard, desde
la psicologia social de la liberacion, enfatiz6 que el desarrollo personal
no puede separarse del contexto social en el que vivimos (Martin B.,
1998). Viktor Frankl, en su encuentro con Maslow, afirmé que la au-
torrealizacion es inseparable de nuestro caracter social o relacional:
nunca nos desarrollamos solos, sino en contacto con otras personas y
en unas circunstancias concretas (Frankl, 2004). El crecimiento social
implica desarrollar habilidades de comunicacién, empatia, resolucion
de conflictos y colaboracion, asi como contribuir al bienestar de nues-
tra comunidad.

~ 54 ~



1.3.3.3.- Conclusion

El desarrollo personal basado en la conciencia representa una de las
aventuras mas significativas que puede emprender el ser humano. A través de
las funciones de autoevaluacién, transformacion, orientacién e integracion, la
conciencia nos capacita para convertirnos en arquitectos de nuestra propia
vida, eligiendo conscientemente quiénes queremos ser y como queremos rela-
cionarnos con el mundo.

Las tradiciones humanistas de Rogers y Maslow nos recuerdan que todos
los seres humanos tenemos una tendencia innata hacia el crecimiento y la au-
torrealizacion. Como sefialaba Rogers, la persona que presta atencion a su
proceso de valoracién interno es una «persona plenamente funcional» o auto-
rrealizada. Este potencial no es exclusivo de unos pocos privilegiados, sino que
reside en cada uno de nosotros, esperando las condiciones adecuadas para flo-
recer.

El autoconocimiento no es una meta que se alcanza, sino un camino que
se recorre. Es una practica de honestidad con uno mismo, que abre la puerta
a una vida mas libre, méas serena y mas auténtica. En un mundo que a menudo
premia la imagen y la apariencia externa, conocerse y desarrollarse por dentro
es un acto de valentia y responsabilidad. Porque solo quien se conoce puede
elegir con conciencia, cuidar con intencién y vivir con verdad.

1.3.4.- Desde la espiritualidad

La conciencia espiritual no es meramente un complemento opcional del
desarrollo humano, sino una dimension que pone en juego el desarrollo pleno
no sdlo de la persona sino de las culturas y de los pueblos. Desde la perspectiva
transpersonal, no somos un contenido de la consciencia, sino la consciencia
misma, Presencia consciente experimentandose en formas temporales, (Mar-
tinez; 2020).

«...Una persona espiritual es aquella que, con todos los limites e
imperfecciones de los seres humanos, se halla en un proceso en
el que es llevada a descubrir la verdad sobre si misma —su ver-
dadera identidad, mds alla del «yo individual»— y a vivirse en
coherencia con ella. Esa sabiduria o lucidez basica se manifiesta
en signos que nos permiten evaluar si se trata de una espiritua-
lidad genuina o de meros sucedaneos. Entre ellos, caben desta-
carse dos: una creciente unificacion, integracién o armonia

~ 55 ~



personal —hecha de autoconocimiento, aceptacion, humildad,
ecuanimidad...— y una progresiva vivencia de la compasion,
que nace del amor que somos, de la conciencia clara de la uni-
dad compartida, y que se manifiesta como deseo de bien para
todos, ayuda y servicio eficaz...» (Martinez, 2012, pp. 4-5)

Desde la dimensién espiritual, las funciones de la conciencia son las si-
guientes:

1. Busqueda de sentido existencial. La bisqueda de sentido es la
primera de estas funciones; la inteligencia espiritual nos hace capaces
de interrogarnos por el sentido de la existencia, por lo que realmente
dota de valor y significado a nuestra estancia en el mundo. La pre-
gunta por el sentido es la primera expresion de que el ser humano no
es un mero hecho natural. Est4 abierto a unas realidades y a unos va-
lores que dan a su vida dignidad.

«...La busqueda del sentido no es un producto de la cultura, ni
un fenémeno artificial. Emerge de lo mas hondo del ser, como
una necesidad primaria, como una pulsién fundamental. Puede
permanecer en un estado silente, como en letargo, pero en de-
terminados contextos, brota con fuerza. El ser humano, en vir-
tud de su inteligencia espiritual, es capaz de interrogarse por el
sentido de su existencia, tiene el poder de preguntarse por lo que
realmente dota de valor y de significado su estancia en el
mundo. La inteligencia espiritual permite, por un lado, interro-
garnos por el sentido de la existencia y, por otra, buscar res-
puestas plausibles a la misma. No existe una tinica respuesta a
tal pregunta, ni tampoco se puede esperar una respuesta con-
cluyente desde las ciencias experimentales. Cada ser humano
estd llamado a dotar de sentido su existencia, pero el modo como
la dote depende del desarrollo de su inteligencia, de las interac-
ciones y de su bagaje educativo y cultural. La pregunta por el
sentido es la primera expresion de que el ser humano no es un
mero hecho natural. Esta abierto a unas realidades y a unos va-
lores que dan a su vida dignidad. Sea cual sea la formulacién
concreta, «¢Vale la pena vivir?», «éTiene sentido la vida?»,
«¢Qué me cabe esperar?» son preguntas que hacen explicito el
cardcter misterioso de la persona. Este caracter aflora cuando
uno se hace preguntas sobre si mismo y sobre el mundo. Cuando
se supera el nivel de las apariencias accesibles y se llega a las

~ 56 ~



raices se desata una intensa vida espiritual...» (Torralba, 2013,
p- 39).

Trascendencia y perspectiva ampliada. La capacidad de tras-
cender o de ser capaz de ir més alla de los acontecimientos o del co-
nocimiento dado como verdadero, nos permite acceder a estados mas
elevados de conciencia descubriendo un sentido de lo sagrado en las
actividades diarias. Gracias a la inteligencia espiritual podemos cap-
tar contextos mayores de la vida, totalidades significativas que nos co-
nectan con el Todo sensibilizdndonos y comprometiéndonos con va-
lores, visiones y cuestiones trascendentales.

Zohar; Marshall, 2001, p. 74).

Resolver problemas existenciales y de la vida diaria. La vision
espiritual que es trascendente, transpersonal y transdisciplinar, asi
como la realizacion de actividades y ejercicios para el desarrollo de la
conciencia espiritual como la meditacién en todas sus formas
(mindfulness, vipassana, con mantras, con mandalas, con oraciones,
con el Raya Yoga o el yoga fisico, etc.) nos permite encontrar solucio-
nes intuitivas, creativas e insospechadas que abren nuevos caminos
para resolver nuestros problemas. Al mismo tiempo aumenta cualita-
tivamente nuestra capacidad de comprometernos en llevar una vida
virtuosa expresada en el perdén, la gratitud, la humildad, la compa-
sién y la sabiduria, al mismo tiempo que nos comportamos con sabi-
duria y compasién mientras se conserva la paz interior y exterior a
pesar de las circunstancias.

«...Por definicion, espiritualidad hace referencia a nivel trans-
personal de conciencia. En ese estadio, se trasciende el yo; la se-
guridad deja de ponerse en él. Y se empieza a experimentar que,
sencillamente, todo es. No solo la seguridad; también la paz, el
gozo, la comprension, el sentido... Todo es. No es necesario afe-
rrarse a ello, ni tampoco que nuestra mente controle y sepa to-
das las cosas. Al contrario, basta tomar distancia de la mente,
para reconocernos en nuestra identidad mas amplia y consta-
tar que, en ese nivel, todo esta bien. La vivencia de la espiritua-
lidad requiere, en primer lugar, «mirar hacia adentro». Porque,
desconectados del interior, vegetamos, pero no vivimos. Tal
como lo entiendo, mirar hacia adentro es permanecer en con-
tacto con quienes realmente somos, anclarnos en el momento
presente y permitir que la vida se exprese en nosotros. La

~57 ~



espiritualidad no es un conjunto de practicas, sino una forma de
vivir, una forma de ser, que tiene sabor de plenitud, serenidad y
ecuanimidad. Y que se expresa en forma de bondad, de frater-
nidad y de compasién. Por eso, ademdas de vivir conectados con
el interior, la espiritualidad requiere educar la atencién. Si no
vivimos atentos, no dejamos de ser marionetas a merced de
nuestros pensamientos o de nuestros estados de animo. Por eso,
necesitamos del silencio...» (Martinez, 2012, pp. 36-39).

4. Autoconocimiento y autoconciencia. La vida espiritual es, en
primer lugar, autoconciencia. Las capacidades incluyen: capacidad de
reconocer, nombrar y dar respuesta a las necesidades espirituales; ca-
pacidad de trascender la mente y el yo: somos mas que la mente; ca-
pacidad de separar la conciencia de los pensamientos; capacidad de
percibir la dimensién profunda de lo real. El autoconocimiento es un
proceso que se concreta materializa y manifiesta en nuestras interac-
ciones con los demas y con la naturaleza de la que formamos parte. Se
trata de un proceso que es al mismo tiempo ecolégico, social, politico
y personal, que, aunque exige el despliegue de todas nuestras capaci-
dades e inteligencias, esta méas centrado en la «inteligencia intraper-
sonal» (Gardner, 2001) que incluye tanto la «inteligencia emocional»
(Goleman, 1999), como la «inteligencia espiritual» (Zohar y Marshal,
2001; Torralba, 2013).

5. Integracion de dimensiones humanas. En tal situacién, se pone
de relieve la intima relacion que existe entre la inteligencia espiritual

y la emocional. Por mucho que uno intente tener una vida emocional
plenay satisfactoria, ello no ser4 posible si no se enfrenta a la cuestion
del sentido (Torralba; 2013).

«...Hablar de “integracion personal” o de “persona integrada”
no significa perseguir ningtin ideal perfeccionista que, no solo
se halla fuera del alcance humano, sino que ademads conlleva la
trampa sutil de introducir a la persona en una exigencia neuro-
tica de graves consecuencias. Los humanos no estamos llama-
dos a ser perfectos —tal como habitualmente se entiende ese tér-
mino—, sino a ser completos, es decir, a desarrollar una capaci-
dad de aceptacién de toda nuestra verdad, con todos sus claros-
curos. Aceptacién es sinénimo de humildad y, en tltimo tér-
mino, de verdad. Y es solo nuestra alineacién con la verdad de
lo que vivimos —de lo que somos, de lo que es— la que otorga un
fundamento sélido que sostiene la integracién y la armonia de

~ 58 ~



la persona, ast como su creatividad, su actividad y su calidad
relacional. En cualquier caso, parece claro que todo empieza,
continua y acaba con la comprension. De ella dependen nuestro
acierto o nuestro fracaso, nuestra dicha o nuestra desgracia,
nuestra lucidez o nuestra confusion...» (Martinez, 2020, p. 14)

Conexién y pertenencia. La inteligencia espiritual nos conecta con
lo mas profundamente humano de nuestro ser y nos permite abrirnos
a nosotros mismos, a los demaés y al entorno. Es la conciencia de estar
viviendo una vida que es asistida por la red de vinculos en la que es-
tamos viviendo.

«...El cuerpo humano es una red finisima de relaciones: entre
los 6rganos, entre las células, entre las moléculas, entre los ato-
mos, entre las ondas-particulas subatémicas... Por lo que muy
bien podemos decir que el “yo” no es sino el punto de conexién
de infinitas conexiones. O, en una sola expresion, yo soy relacion
Todo, en el cosmos, es relacion. Todo es energia que se va es-
tructurando, organizando, condensando en formas infinitas —o
Vida que se despliega incesantemente en un proceso inteligente
y autodirigido—, en una estrechisima red de interrelaciones. Esa
es la palabra que mejor describe la realidad: la red-sin-costuras
de todo, oculta tras el velo que interpone la mente separadora,
en su incapacidad de percibir la unidad de lo que es. Reconocer
que todo es relacién significa afirmar —frente al modelo carte-
siano— el cardacter no-dual de lo real, y —frente al individua-
lismo hobbesiano o sartriano— el amor, como la tnica actitud
sabia, que hace justicia a lo que es...» (Martinez, 2020, pp. 51-

52)

~ 590 ~






2.- La filosofia griega

«...Una vida sin examen no merece la pena ser vivida (...) Desde
nifno me acompaia una voz divina que, cuando se manifiesta,
siempre me disuade de hacer algo de lo que estoy a punto de
hacer, pero jamas me incita a actuar (...) ¢No te avergiienzas de
preocuparte de la riqueza y de como aumentarla lo mas posible,
y también de la fama y el honor, y en cambio no te preocupas ni
interesas por la inteligencia, la verdad y por cémo va a ser tu
alma lo mejor posible?...»

Platon.
Apologia de Sécrates.

La cuestion de la conciencia representa uno de los enigmas mas persis-
tentes y atractivos de la filosofia occidental. Desde los albores del pensamiento
racional en la antigua Grecia, los fildsofos se han interrogado sobre la natura-
leza de esa experiencia intima y misteriosa que constituye nuestra vida men-
tal: ¢qué es la conciencia?, écomo surge?, écudl es su relacion con el cuerpo y
el mundo material?, ées posible explicarla mediante principios naturales o re-
quiere de una dimensién metafisica irreducible?

Los filésofos clasicos de la antigiiedad occidental establecieron los pro-
blemas fundamentales que contintian ocupando a la filosofia de 1a mente con-
temporanea. Su contribucién no es meramente histoérica, sino que ofrece ele-
mentos teéricos profundos que mantienen relevancia actual.

e El Problema Mente-Cuerpo. La tensién entre las concepciones
dualistas (Platén, Descartes) y materialistas (estoicos, epicireos) de
la conciencia, mediada por aproximaciones hilemorficas (Aristote-
les), establece el marco dentro del cual se desarrollan los debates con-
temporaneos sobre la relacién entre mente y cerebro. Las soluciones
clasicas anticipan posiciones contemporaneas como el dualismo de

14 El hilemorfismo es la teoria formulada por Aristoteles que establece que los principios esen-
ciales de todo cuerpo son la forma y la materia. Los objetos materiales siempre tienen
forma, mientras que la forma cuenta con la materia como sustrato. El hilemorfismo se basa
en que no hay forma sin materia ni materia sin forma.

~ 61~



propiedades, el materialismo eliminativo y las teorias de la emergen-
cia.

La Unidad de la Conciencia. El problema de como la conciencia
integra informacion proveniente de diferentes fuentes (el sensus com-
munis aristotélico, la sintesis plotiniana) anticipa el problema con-
temporaneo de la unién neural y las teorias sobre la conciencia unifi-
cada. Las soluciones clasicas basadas en principios formales unifica-
dores mantienen relevancia en discusiones actuales sobre la integra-
cién de la informacion neural.

Los Niveles de Conciencia. La distincion entre diferentes grados o
tipos de conciencia (la linea dividida platénica, la jerarquia aristoté-
lica de las funciones psiquicas, las hipéstasis®s plotinianas) anticipa
teorias contemporaneas sobre la modularidad de la mente y los dife-
rentes niveles de procesamiento cognitivo.

La Autoconciencia. El analisis de la autoconciencia como problema
especifico (el pensamiento que se piensa a si mismo en Aristoételes, las
exploraciones introspectivas de Marco Aurelio, la teoria plotiniana de
la reflexi6n) establecen el marco conceptual para debates contempo-
raneos sobre la conciencia de orden superior y la metacognicion.

Concienciay Libertad. La exploracion de la relacion entre concien-
cia y libertad (el asentimiento estoico, el clinamen epictireo, la jerar-
quia de las funciones psiquicas en Platon y Aristoteles) establecen co-
nexiones que siguen siendo relevantes en debates contemporaneos
sobre el libre albedrio y la responsabilidad moral.

El examen de las concepciones clésicas sobre el origen y la naturaleza de
la conciencia revela una riqueza tedrica y una sofisticacion conceptual que
contintia siendo relevante para los debates contemporaneos. Los filosofos de
la antigliedad occidental no solo plantearon las preguntas fundamentales so-
bre la conciencia, sino que desarrollaron marcos conceptuales, métodos de
andlisis y soluciones teéricas cuya influencia perdura hasta nuestros dias.

La diversidad de aproximaciones desarrolladas por los pensadores clasi-
cos muestra que el problema de la conciencia no admite soluciones simples o
unidimensionales. Las tensiones entre materialismo y dualismo, entre

La hipdstasis es un concepto filoséfico introducido por Plotino, que se refiere a la realidad
subyacente o la existencia concreta de algo. En términos generales, denota la sustancia o
entidad fundamental que sostiene todo lo demas.

~ 62 ~



explicacion natural y trascendencia metafisica, entre unidad y multiplicidad
de la conciencia, reflejan la complejidad irreducible del fenémeno consciente
mismo.

Mas all4 de su valor histérico, el estudio de estas concepciones clasicas
ofrece recursos conceptuales valiosos para enfrentar los desafios contemporéa-
neos en el estudio de la conciencia. Las intuiciones de Platon sobre los niveles
de conciencia; el analisis aristotélico de la unidad de la experiencia; la feno-
menologia estoica de la representacion; la naturalizacion epicarea de la
mente, y la sintesis neoplaténica de todos estos elementos, constituyen un pa-
trimonio teérico que puede enriquecer significativamente la investigacion ac-
tual.

La filosofia clasica occidental nos ensefa que el problema de la conciencia
no es solo un problema técnico que pueda resolverse mediante el mero acd-
mulo de datos empiricos, sino una cuestion fundamental que toca el ntcleo
mismo de nuestra comprension sobre la naturaleza de la realidad y nuestro
lugar en ella. En este sentido, el didlogo con los pensadores clasicos occiden-
tales no es solo un ejercicio académico, sino una necesidad filosofica para
quien busque comprender en profundidad el misterio de la conciencia.

La riqueza y complejidad de las concepciones clasicas sobre la conciencia
nos recuerda que este problema ha sido y sigue siendo uno de los mas desa-
fiantes y fascinantes de la filosofia. Su estudio no solo nos proporciona una
comprensién histérica de cdmo se han desarrollado nuestras ideas sobre la
mente, sino que nos ofrece recursos conceptuales vivos para enfrentar los
enigmas contemporaneos de la conciencia.

El legado de los filo6sofos clasicos occidentales radica no tanto en las res-
puestas especificas que ofrecieron, sino en la profundidad y sofisticacion con
que plantearon las preguntas fundamentales. Sus obras constituyen un recor-
datorio permanente de que el problema de la conciencia trasciende las fronte-
ras disciplinarias y requiere de una aproximacién verdaderamente interdisci-
plinaria y trnnsdisciplinaria que integre la investigacién empirica con la refle-
xi6n filosofica fundamental.

En dltima instancia, el estudio de las concepciones clasicas sobre la con-
ciencia nos ensefa que este fendmeno central de nuestra experiencia perma-
nece como uno de los grandes misterios de la existencia humana, desafiando
nuestras categorias habituales de comprensiéon y demandando un esfuerzo

~ 63 ~



intelectual sostenido que honre tanto la complejidad del problema como la
dignidad de la experiencia consciente misma.

~ 64 ~



3.- Presocraticos

Los fil6sofos presocraticos, también conocidos como filésofos de la Na-
turaleza, fueron un grupo de pensadores griegos que vivieron aproximada-
mente entre los siglos VII y V a.C. Se les denomina "presocraticos" porque
precedieron a Socrates, cuya figura marcé un antes y un después en la filosofia
occidental, centrando la atencién en la ética y la epistemologia en lugar de en
la cosmologia. Su interés principal era comprender el cosmos y el “arjé”s que
subyace a toda la realidad. Si bien no desarrollaron teorias explicitas y deta-
Iladas sobre la conciencia como lo harian filbsofos posteriores. Sus ideas sobre
la naturaleza, el alma y la percepcién sentaron las bases para reflexiones pos-

teriores sobre la mente y la conciencia.

El eminente fil6sofo e historiador de la filosofia Nicola Abbagnano nos
sefiala que los presocraticos supieron integrar una cosmologia y una antropo-
logia, lo que traducido al problema de la conciencia significa que objetividad
y subjetividad, asi como ciencia y filosofia son dimensiones indispensables e
integradas para el descubrimiento del enigma de la experiencia subjetiva. En
este sentido nos dice:

«...El hombre no puede emprender una indagacion del mundo
como objetividad, sin que se le clarifique su subjetividad, el re-
conocimiento del mundo como lo otro respecto a uno mismo esta
condicionado por el reconocimiento de si mismo como yo; y vi-
ceversa. El hombre no puede ir en busca de la unidad de los fe-
némenos externos, si no es sensible al valor de la unidad de su
vida interior y de sus relaciones con los otros hombres. El hom-
bre no puede reconocer que una sustancia constituya el ser y el
principio de las cosas externas sino en cuanto reconozca tam-
bién el ser y la sustancia de su existencia individual y colectiva.
La investigacion que se encamina al mundo objetivo estd

non non

16 Arjé deriva del verbo archein (&pyewv), que significa "comenzar”, "gobernar”, "mandar".
La palabra contiene una ambivalencia semantica fundamental. Es al mismo tiempo un
concepto temporal ya que se le considera el principio, comienzo y origen de todo lo exis-
tente. Es también un principio ontol6gico al considerarlo como fundamento y sustrato
permanente del cosmos entero. Igualmente, se concibe también como un principio poli-
tico que ordena, gobierna y cuya autoridad se ejerce en todo el Universo. Segun se trate de
unos fildsofos y otros, el arjé tiene caracteristicas diferentes. Asi, por ejemplo, Anaxime-
nes de Mileto (c. 585-528 a.C.) consideraba que el aire es el arjé de todas las cosas. O He-
raclito de Efeso (c. 535-475 a.C.), situaba en arjé en el fuego, (Fuente: Wikipedia. Disponi-
ble en: <https://es.wikipedia.org/wiki/Arch%C3%A9> Acceso: 26 jun. 2025),

~ 65 ~


https://es.wikipedia.org/wiki/Arch%C3%A9

necesariamente conexionada con la del mundo propio del hom-
bre...» (Abbagnano; 1994, p. 12)

Los fil6sofos presocraticos desarrollaron su pensamiento marcando una
transformacion fundamental que va desde el mythos al logos. El término myt-
hos'7 deriva de la raiz mu-, relacionada con el acto de cerrar la boca, lo que
paradodjicamente remite al silencio sagrado que precede a la palabra revelada.
Este término fue evolucionando desde el Periodo Arcaico de relatos entre dio-
ses y héroes a Homero, que lo consider6 como palabra, discurso y relato sin
connotacion de falsedad, hasta la Grecia clasica en la que el mito es una verdad
que se expresa mediante simbolos y alegorias. A su vez, el término logos8 de-
riva legein que significa "recoger”, "elegir", "contar"”, "decir" y finalmente "ra-
zonar". Primitivamente hacia referencia a recoleccion, calculo, proporcién,
hasta que Heraclito de Efeso (c. 535 a.C — 480 a.C) lo proclamé principio uni-
versal de orden y razon. Ya en la Grecia clasica, el logos paso a ser entendido
como razon, argumento, definicion y principio logico.

En suma, los fil6sofos presocraticos fueron fundamentales para conocer
el significado y el contenido de la conciencia humana a pesar de que no utili-
zaban el término conciencia tal y como lo conocemos en la actualidad dado
que:

e Inauguraron la reflexién racional sobre la conciencia. Toman concien-
cia de la duda, y esta se esparce por todas partes. Los presocraticos

17 Segun el eminente y prestigioso fil6sofo italiano e historiador de la filosofia Nicola Abbag-
nano (1901-1990) «...desde el punto de vista histérico, el mito (mythos) tiene tres signifi-
cados, a saber: 1) como forma atenuada de intelectualidad; 2) como forma auténoma de
pensamiento o de vida y 3) como instrumento de control social. En la Antigiiedad clasica
el mito (mythos). fue considerado como un producto inferior o deformado de la actividad
intelectual. Al mito se le atribuyd, a lo sumo, la "verosimilitud” frente a la "verdad”, propia
de los productos genuinos del entendimiento. Este fue el punto de vista de Platén y de Aris-
tételes. A este concepto del mito (mythos) como verdad imperfecta o disminuida se con-
Jjuga, a menudo, su atribucién de una validez moral o religiosa. Se supone que lo que el
mito dice no es demostrable ni claramente concebible, pero su significado moral o reli-
gioso, es decir, lo que ensefia con respecto a la conducta del hombre, con respecto a los
otros hombres o a la divinidad, resulta claro...» (Abbagnano; 1993, p. 807)

18 En el diccionario filosofico de Abbagnano el logos se define como «...1) sustancia o causa
del mundo; 2) persona divina. Como sustancia o causa del mundo fue defendida por vez
primera por Heraclito. "Los hombres son obtusos en relacion con el Logos. —dice Herd-
clito— tanto antes como después de haber oido hablar de él, y parecen inexpertos, si bien
todo sucede conforme al Logos." La doctrina del Logos como hipéstasis o persona divina
encuentra su primera formulacién en la obra de Filon de Alejandria (20, a.C — 45 d.C) .
En esta doctrina, el Logos es un ente intermediario entre Dios y el mundo, el tramite de la
creacién divina. El cristianismo identifica al Logos con Cristo. El prélogo del Evangelio
de San Juan se dice que “El Logos se hizo carne y habité entre nosotros”...» (Abbasgnano;
1993, p. 757-758)

~ 66 ~



fueron los primeros en aplicar el pensamiento racional al estudio de
la naturaleza humana y la conciencia.

e Establecieron categorias fundamentales. Conceptos como logos, nofs,
ser, alma, atomo, que siguen siendo relevantes para la filosofia de la
mente y las ciencias cognitivas contemporaneas.

e Plantearon problemas perennes. Las cuestiones sobre la relacion
mente-cuerpo, la naturaleza de la conciencia, y la relacién entre pen-
samiento y realidad siguen siendo centrales en la filosofia actual.

e Establecieron la distincion entre apariencia y pensamiento verdadero
(Parménides, Heréaclito).

e Articularon modelos proto-cientificos del conocimiento (Anaxagoras,
Empédocles, Democrito).

e Inauguraron formas de introspeccién y autoconciencia racional (He-
raclito, Pitagoras).

De entre las Escuelas Filoso6ficas presocraticas estanto:

1. Escuela de Mileto o Jénica (Siglo VI a.C.) a la que pertenecieron
fil6sofos como Tales de Mileto (c. 624-546 a.C.), Anaximandro de Mi-
leto (c. 610-546 a.C.) y Anaximenes de Mileto (c. 588-524 a.C.). Tales
propuso que "todo esta lleno de dioses" y que la materia posee alma
(psyché). El agua como principio vital sugiere una conciencia cosmica
inherente. Anaximandro, consideré el dpeiron (lo indefinido) como
principio originario que implica una conciencia primordial indetermi-
nada que se diferencia progresivamente y Anaximenes colocd el prin-
cipio originario en el aire (pneuma) como principio vital que conecta
respiracién, alma y conciencia césmica.

2. La Escuela Pitagorica desarrollada en el sur de Italia, cuyo repre-
sentante principal fue Pitagoras de Samos (c. 570-495 a.C.) y cuyas
conceptualizaciones entendian la conciencia (psyché) una entidad in-
mortal que transmigra afirmando que la purificacién del alma debia
hacerse mediante el conocimiento matematico-musical dado que en-
tendian la conciencia como la armonia numérica del cosmos. Para los

Fuente: Plataforma para el Aprendizaje. IKASI. Dpto. Educacion del Gobierno Vasco. Dis-
ponible en: <https://www.hiru.eus/es/filosofia/los-filosofos-presocraticos > Acceso: 9 jun.
2025.

~ 67 ~


https://www.hiru.eus/es/filosofia/los-filosofos-presocraticos

pitagoricos la conciencia se desarrollaba mediante la contemplacion o
Theoriaz°

Escuela de Efeso, cuyo filésofo principal fue Heraclito de Efeso
(535-475 a.C.) que establecio6 el Logos como razén universal y con-
ciencia cosmica sugiriendo que la conciencia humana se constituye
como participacion en el Logos divino.

La Escuela Eleatica, desarrollada en el sur de Italia, siendo sus
principales representantes: Xen6fanes de Colofén (c. 570-475 a.C.),
Parménides de Elea (c. 540-470 a.C.) y Zen6n de Elea (c. 490-430
a.C.) que conciben la conciencia como via del conocimiento verdadero
frente a la opinién.

La Escuela Atomista desarrollada en la region de Tracia, siendo sus
principales representantes: Demdcrito de Abdera (c. 460-370 a.C.) y
Leucipo de Abdera (s. V a.C.). Sus concepciones plantean una vision
materialista del alma y la mente. Demécrito propuso que todo esta
compuesto por atomos y vacio, incluyendo el alma (psyché), que esta
formada por atomos especialmente sutiles, redondos y méviles (simi-
lares al fuego). La conciencia para la Escuela Atomista es pues una
funcién del movimiento y la interaccion de atomos en el cuerpo y el
cerebro.

Ademas de todos estos fil6sofos que pueden encuadrarse en diferentes

Escuelas Filoso6ficas estan también Empédocles de Agrigento (c. 495-435 a.C.)
que constituye una corriente independiente dentro del pensamiento presocra-
tico, caracterizada por intentar reconciliar las posiciones aparentemente irre-
conciliables de los fil6sofos anteriores mediante la postulacion de multiples
principios fundamentales, sin olvidar a Anaxagoras de Clazomenas (c. 500-
428 a.C.) también de una concepcion pluralista y conocido por el principio
“notis” o inteligencia universal que todo lo ordena y armoniza.

En general puede decirse que la reflexion filosofica occidental sobre la

conciencia tiene sus raices en los pensadores presocraticos quienes, al buscar

20

Segiin Abbagnano en la Antigiiedad Clasica griega el término Theoria significa: «...Especu-
lacién o vida contemplativa. Este es el significado que el término tuvo en Grecia. Aristote-
les, en este sentido, la identificé con la beatitud (Et. Nic., X, 8, 1178 b 25). Asi, Theoria se
opone a prdctica y, en general, a toda actividad no desinteresada, cuyo fin no es la con-
templacion...» (Abbagnano; 1993, p. 1126)

~ 68 ~



explicaciones racionales del universo, se enfrentaron con el problema de la
mente y el conocimiento.

Estos primeros filésofos no desarrollaron teorias sistematicas sobre la
conciencia, pero establecieron intuiciones fundamentales que influirian pro-
fundamente en el desarrollo posterior del pensamiento occidental. No obs-
tante, es necesario tener en cuenta que el concepto moderno de "conciencia"
es mucho mas complejo y diferenciado de lo que se entendia en la época de los
presocraticos. Ellos no tenian una palabra o concepto equivalente a nuestra
“conciencia” como una experiencia subjetiva interna. Sin embargo, algunos fi-
losofos presocraticos abordaron temas que se relacionan indirectamente con
lo que hoy entendemos por “conciencia”, como la percepcion, el pensamiento,
el alma y la relacién entre la mente y el universo. A partir de aqui, de entre los
filbsofos presocraticos, que a nuestro juicio son precursores del estudio sobre
el origen y la naturaleza de la conciencia, destacan los que a continuacién es-
tudiamos.

~ 69 ~






3.1.- Tales de Mileto (c. 624-546 a.C.)

«...el agua es el primer principio de las cosas; el mundo esta ani-
mado y lleno de espiritus...»

Tales de Mileto (c. 624-546 a.C.)
Didgenes Laercio.
Vidas y opiniones de los fil6sofos ilustres (2007).

Tales de Mileto ocupa un lugar decisivo en la historia del pensamiento
porque inaugura una manera nueva de interrogar la realidad: sustituye las ex-
plicaciones miticas por la bisqueda de principios racionales, unitarios y natu-
rales (arché). Aunque no elabor6 una teoria explicita de la mente o de la con-
ciencia, su giro metodologico —el paso del mythos al logos— constituye una
condicion de posibilidad para cualquier investigaciéon sistematica sobre la
conciencia entendida como fend6meno natural susceptible de explicacion.

La importancia de Tales para el estudio de la conciencia reside, por tanto,
en su legado epistemolégico y ontoldgico. Al postular un principio unificador
de lo real y al concebir la naturaleza como un orden inteligible, abre el hori-
zonte conceptual en el que siglos después se plantearan preguntas centrales
sobre la relacion entre materia, vida y experiencia. Su pensamiento anticipa
problemas hoy vigentes —la unidad subyacente de lo real, el estatuto de lo
mental en la naturaleza, la continuidad entre lo fisico y lo viviente— que re-
aparecen, bajo formulaciones mas rigurosas, en debates contemporaneos so-
bre el monismo, el emergentismo o incluso el panpsiquismo.

En este sentido, la vigencia de Tales no es doctrinal, sino fundacional: no
ofrece respuestas modernas sobre la conciencia, pero establece el marco ra-
cional que permite formularlas. Estudiarlo hoy es comprender el origen de
una actitud intelectual que sigue siendo central en las teorias actuales de la
conciencia: la conviccién de que la experiencia, por compleja que sea, debe
poder pensarse dentro de un orden natural inteligible.

3.1.1.- Apuntes biograficos

Tales naci6 en Mileto, importante ciudad jonia de Asia Menor, hacia fi-
nales del siglo VII a. C. (tradicionalmente ca. 624 a. C.) y muri6 a mediados
del siglo VI a. C. (ca. 546/548 a. C.). La informacién biografica procede casi

~71 ~



exclusivamente de fuentes tar-
dias, en especial de Didgenes
Laercio®!, quien lo presenta
como uno de los Siete Sabios de
Grecia y recoge anécdotas que
subrayan tanto su reputacion in-
telectual como su prudencia
practica (Laercio; 2007).

Dibgenes transmite tam-
bién tradiciones sobre su origen
familiar —posiblemente de as-
cendencia fenicia— y sobre su
actividad politica y civica en Mi-
leto, aunque la historiografia
moderna trata estos datos con
cautela, considerandolos en
gran parte construcciones re-
trospectivas destinadas a perfi-
lar una figura ejemplar del “sa-
bio antiguo” (Laercio; 2007).

Herédoto, por su parte,
menciona a Tales como conse-
jero politico y como hombre ver-

L - s %
llustracion 1 Tales de Mileto. Reconstruccion visual

contemporanea basada en iconografia histdrica Ima-
gen generada por IA (ChatGPT, 2026).

sado en astronomia, aludiendo indirectamente a su prestigio intelectual en Jo-
nia (Herodoto; 2000), lo que refuerza la imagen de un pensador reconocido

ya en la Antigiiedad clésica.

No se conserva ninguna obra escrita de Tales. Las noticias sobre posibles
escritos —como tratados Sobre el solsticio o Sobre el equinoccio— proceden

2 Didgenes Laercio fue un escritor, compilador y doxégrafo griego de la Antigiiedad tardia,
conocido casi exclusivamente por ser el autor de una de las obras més importantes para la
historia de la filosofia antigua: Vidas y opiniones de los filésofos ilustres. No fue fil6sofo en
sentido doctrinal ni fundador de una escuela, sino un historiador y transmisor del pensa-
miento filosofico griego, cuya labor resulta hoy imprescindible para conocer a los presocra-
ticos, Socrates y muchas corrientes helenisticas. Vivié entre finales del siglo I1 y la primera
mitad del siglo III d. C., aproximadamente ca. 200—250 d. C. Datacién que se basa en refe-
rencias internas de su obra ya que no menciona autores posteriores al siglo III. Vivi6, por
tanto, unos 700—800 afios después de los filosofos presocraticos (como Tales de Mileto), lo
que explica que su conocimiento de ellos sea indirecto, basado en fuentes anteriores hoy en

gran parte perdidas.

~ 72 ~



de testimonios doxograficos tardios y no pueden verificarse con certeza (Laer-
cio; 2007). Por ello, el pensamiento de Tales se reconstruye a partir de:

e Testimonios indirectos (Aristoteles, Dibdgenes Laercio, Simplicio,
Aecio).

e Parafrasis y atribuciones recogidas por la tradiciéon peripatética y do-
xografica.

Aristoteles es especialmente relevante, pues identifica a Tales como el
primero que busc6 un arché material de todas las cosas, afirmando que “el
principio es el agua”. Esta referencia aristotélica es clave para la interpretaciéon
filosé6fica posterior y constituye una de las fuentes mas influyentes para la re-
construccion de su doctrina.

El contexto en el que surge Tales es decisivo para comprender su impor-
tancia. Mileto era, en los siglos VII-VI a. C., una de las ciudades méas prosperas
del mundo griego, con una intensa actividad comercial y maritima que la co-
nectaba con Egipto, Fenicia y Mesopotamia. Este entorno favoreci6 el inter-
cambio de conocimientos practicos —astronomia, geometria, cartografia, téc-
nicas de mediciébn— que influyeron en el desarrollo de una mentalidad racio-
nal orientada a la observacion y al calculo (Kirk; Raven;1981).

En este contexto, la reflexion sobre la naturaleza deja progresivamente
de apoyarse en genealogias miticas y comienza a formularse en términos de
principios universales, causas y regularidades. Tales representa emblematica-
mente este transito: no niega lo sagrado, pero lo reinscribe dentro de una na-
turaleza inteligible lo que indica una cosmovision en la que lo divino no inte-
rrumpe el orden natural, sino que lo impregna.

Desde el punto de vista social, la figura de Tales encarna el nuevo tipo de
sabio laico: no sacerdote ni poeta inspirado, sino observador, calculador y con-
sejero civico. Esta transformacion del rol del saber resulta fundamental para
la historia posterior de la filosofia y de la ciencia, y constituye el trasfondo cul-
tural que permitira, siglos después, la formulacion racional de problemas
como el del alma y la conciencia.

En suma, la vida y el contexto de Tales muestran que su relevancia no
depende de la conservaciéon de una obra escrita, sino de haber inaugurado un
estilo de pensamiento: btisqueda de principios naturales, confianza en la ra-
z6n y explicaciéon unitaria de la realidad. Ese estilo constituye el punto de

~ 73 ~



partida remoto de la tradicion filosofica que, mucho més tarde, haré posible
una investigacion sistematica sobre la mente y la conciencia.

3.1.2.- Aportaciones fundamentales sobre la conciencia

Es necesario sefalar previamente que Tales no escribi6 sobre “concien-
cia” en el sentido moderno; en cambio, ciertos rasgos de su pensamiento (mo-
nismo, btisqueda de principios naturales, explicacion racional del mundo, in-
terés por la explicacion causal y por modelos integradores de la realidad) pue-
den ser interpretados —con cautela— como antecedentes conceptuales que
permiten trazar puentes con preguntas contemporaneas sobre la naturaleza y
el origen de la experiencia.

1.- MONISMO COSMOLOGICO: EL ARCHE COMO PRINCIPIO UNICO (AGUA)

La tradicion atribuye a Tales la tesis de que el principio (arché) de todas
las cosas es el agua. Més alla de su literalidad, esa formulaci6én marca dos ras-
gos relevantes para el pensamiento sobre la mente/conciencia:

e Bisqueda de una sustancia o principio unificador: proyecciéon de la
idea de que fenémenos diversos pueden explicarse por la varia-
ci6on/transformacion de una tnica realidad subyacente. En términos
modernos, esto abre la posibilidad conceptual de buscar un substrato
fisico tinico (o una propiedad fundamental) cuya organizacion dé lu-
gar a propiedades emergentes (entre ellas, la experiencia).

e Naturalismo explicativo: desplazamiento de explicaciones mitologi-
cas hacia explicaciones naturalistas y causalmente articuladas. Ese
giro metodolégico es condiciéon de posibilidad para cualquier enfoque
naturalista de la conciencia (fisico, emergentista, etc.).

2.- EL LOGOS Y LA PRIMACIA DE LA EXPLICACION RACIONAL

Tales es paradigmatico en la transicion del relato mitico a la explicacién
racional de los fendémenos. Al privilegiar el logos (razén, explicacion) frente al
mito, se constituye la estrategia epistemolédgica que hoy orienta la investiga-
cion cientifica sobre la conciencia: buscar correlatos, regularidades, modelos
y teorias que conecten fen6menos observables (neuronales, comportamenta-
les) con la experiencia subjetiva. Aunque Tales no teoriza la mente, su énfasis
en la razoén como herramienta explicativa es un precedente epistemoldgico.

~ 74 ~



3.- OBSERVACION EMPIiRICA Y GEOMETRIA COMO PRACTICAS COGNITIVAS

Las atribuciones a Tales en geometria (p. €j. el uso de razonamiento de-
ductivo en problemas geométricos, relatos sobre mediciones o el famoso Teo-
rema de Tales22) subrayan una practica de abstraccion y formalizacién. La abs-
traccién y modelizacion son técnicas que permiten externalizar y sistematizar
procesos cognitivos; en términos contemporaneos, son herramientas concep-
tuales que sustentan teorias formales de la conciencia (p. ej. modelos compu-
tacionales, medidas de informacion integrada). Aunque la atribucion de teo-
remas concretos a Tales es discutible, el papel de Mileto en introducir proce-
dimientos de razonamiento demostrativo es significativo.

4.- COSMOVISION «ANIMISTA» O «PAN-ANIMISTA» EN LOS FRAGMENTOS
TESTIMONIALES

Algunas fuentes antiguas recogen afirmaciones y anécdotas que presen-
tan a Tales como atribuyendo vitalidad o animacién a elementos naturales
(por ejemplo, se le atribuyen creencias sobre la vida y la sensibilidad en ele-
mentos, o la idea de que “todo esta lleno de dioses” en el pensamiento preso-
cratico mas amplio). Estas formulaciones no equivalen a la tesis moderna del
panpsiquismo=3, pero muestran una sensibilidad a la idea de que la vida (y,
por extension, ciertos aspectos de la subjetividad) no estan confinados estric-
tamente a los humanos.

Desde la historia de las ideas, esto permite leer en los presocraticos cier-
tas intuiciones proto-psicoldgicas que més tarde se sistematizaran en corrien-
tes como el panpsiquismo o el monismo de doble aspecto=4.

22 ElTeorema de Tales es un principio fundamental de la geometria que describe una relaciéon
de proporcionalidad entre segmentos cuando intervienen rectas paralelas. Este Teorema
dice que, si una recta paralela a uno de los lados de un tridngulo corta a los otros dos lados,
divide esos lados en segmentos proporcionales lo cual implica que los tridngulos formados
son semejantes.

23 El “panpsiquismo” es una doctrina filoséfica segtin la cual la conciencia, la mente o algin
tipo de experiencia subjetiva es una propiedad fundamental y universal de la realidad, pre-
sente —al menos en forma elemental— en todos los entes del universo, no solo en los seres
vivos o en los cerebros complejos. En términos sintéticos: toda la naturaleza posee un as-
pecto mental, aunque en grados y formas muy diferentes. Se diferencia radicalmente del
“emergentismo” en cuanto al origen ontolégico de la conciencia y como explican su apari-
cion. Mientras que para el “panpsiquismo” la conciencia es fundamental y esta presente en
la realidad desde el nivel mas bésico. Para el “emergentismo” la conciencia no es funda-
mental; emerge cuando la materia alcanza cierto grado de complejidad.

24 El “monismo de doble aspecto” es una posicion metafisica segtin la cual la realidad es una
sola, pero puede ser comprendida bajo dos aspectos irreductibles: el fisico y el mental. No

~ 75 ~



5.- LIMITACIONES: AUSENCIA DE UNA TEORIA PSICOLOGICA EXPLICITA

Es importante subrayar que Tales no formula una teoria de la conciencia,
del alma o de la mente en los términos que exige el problema contemporaneo
(problema dificil, qualia, intencionalidad, etc.). Cualquier vinculo que se esta-
blezca entre su pensamiento y la conciencia moderna es interpretativo y ana-
cronico si se pretende leer en él definiciones contemporaneas. La utilidad de
Tales para el estudio de la conciencia es, sobre todo, metodolégica e histoérica:
inaugurd preguntas y estrategias (monismo, naturalismo, razonamiento hipo-
tético-demostrativo) que hacen posibles los enfoques posteriores.

3.1.3.- Posibles correlatos actuales

La biisqueda de un principio tinico (arché) en los jonicos —aunque en
Tales identificado con el agua— ofrece un precedente conceptual para postu-
ras que proclaman que la conciencia no es un epifenémeno aislado, sino una
propiedad ampliamente distribuida o incluso fundamental. El panpsiquismo
contemporaneo sostiene que propiedades mentales (o proto-mentales) son ca-
racteristicas basicas del mundo natural; desde alli se intenta resolver la brecha
entre lo fisico y lo fenomenolégico proponiendo que lo mental esta ya presente
en algtn nivel basico. Si bien Tales no enuncia panpsiquismo sistematico, la
idea de un principio unificador y la atribucién de «vida» o animacién a ele-
mentos naturales en el imaginario presocratico permiten una lectura histoérica
que conecta con la sensibilidad panpsiquista.

Por otra parte, Tales inaugura una actitud naturalista: explicar el cambio
y la organizacion sin recurso a intervenciones sobrenaturales. En la actuali-
dad, teorias como la Teoria de la Informacién Integrada (IIT) de Giulio Tononi
proponen un marco no reduccionista segin el cual la conciencia surge cuando
un sistema fisico presenta determinadas propiedades de integracién informa-
cional (Tononi; 2004). Esa estrategia comparte con el naturalismo milesio la

son dos sustancias distintas (como en el dualismo), ni una se reduce a la otra (como en los
monismos reductivos), sino dos modos de manifestacion de una misma base ontoldgica. El
fundador clasico del “monismo de doble aspecto” fue Baruch Spinoza (1632-1677) que en
su Etica sostiene que existe una sola sustancia (Dios o Naturaleza) con infinitos atributos,
de los cuales conocemos dos: el pensamiento y la extension. El pensamiento es el atributo
bajo el cual la sustancia se expresa como ideas. Incluye toda forma de mente, conciencia,
percepcion o intelecto. Cada cosa tiene una idea correspondiente, no solo los seres huma-
nos. La extension es el atributo bajo el cual la sustancia se expresa como cuerpo, es decir,
como realidad espacial, material y mensurable. Para Spinoza pensamiento y extensiéon no
interacttian causalmente entre si: son dos modos paralelos de expresar la misma realidad.
La mente y el cuerpo son, por tanto, una sola y misma cosa concebida de dos maneras dis-
tintas.

~ 76 ~



idea de buscar caracteristicas materiales/estructurales que expliquen fenéme-
nos complejos (aunque las conclusiones son muy distintas: Tales buscaba un
arché material, la IIT de Tononi busca estructuras formales de integracion in-
formativa). Las explicaciones emergentistas actuales (IIT u otras) constituyen,
en cierto sentido, una traduccién sofisticada del impulso milesio por explicar
mediante relaciones y propiedades intrinsecas.

A su vez, la idea de sustituir relatos por explicaciones articuladas y mo-
delizables encaja con teorias cognitivas contemporaneas que describen la con-
ciencia en términos de arquitectura funcional (por ejemplo, la Teoria del Es-
pacio Global de Trabajo -Global Workspace Theory, GWT-, de Bernard Baars
y desarrollos neuronales de Dehaene). Estas teorias describen como la infor-
macioén se integra y se vuelve globalmente accesible en grandes redes para
constituir contenido consciente (Baars; 1997), (Dehaene; 2025). El antece-
dente milesio es metodologico: proclamar la razén y la explicacion sistematica
como criterio heuristico. De nuevo, la relacion es de continuidad epistemol6-
gica mas que de identidad doctrinal.

Hay que decir también que en la historia de la filosofia se ha leido a los
presocraticos (incluido Tales) como precursores de sistemas monisticos que
luego inspiraron interpretaciones dual-aspecto (la realidad tiene una sola sus-
tancia con dos aspectos: fisico y mental). Algunas teorias contemporaneas
(dual-aspect monism, ciertos tipos de panprotopsiquismo) procuran mante-
ner la unidad ontolégica sin reducir la experiencia a lo puramente fisico; el
sustrato milesio (un principio que explica diversidad de fenémenos) puede
considerarse como un antecedente remoto de esa preocupacion por la unidad
ontologica frente a la pluralidad fenomenologica.

Finalmente, debemos insistir en que las correspondencias anteriores son
heuristicas e historicas; no puede afirmarse que Tales fue un “filosof6 la con-
ciencia” en términos modernos. Lo metodolégicamente correcto es reconocer
continuidad en problemas (équé explica la unidad y variedad de lo real?;
¢como relacionar lo fisico y lo mental?) y en algunas estrategias (buscar prin-
cipios unificadores, explicar causalmente, formalizar), sin proyectar en los
presocraticos conceptos desarrollados milenios después (qualia, problema di-
ficil, correlatos neuronales de la conciencia, etc).

~ 77 ~






3.2.- Anaximandro (c 610-546 a.C.)

«...De donde las cosas tienen su origen, hacia alli retornan por
necesidad; pues se pagan mutuamente castigo y reparacién por
su injusticia, conforme al orden del tiempo...»

Anaximandro.
Kirk, G. S.; Raven, J. E.; Schofield, M.
Los filésofos presocraticos...(1981)

La figura de Anaximandro de Mileto ocupa un lugar de valor estructural
y fundacional en la historia del pensamiento occidental y resulta especial-
mente significativa para el estudio de los fundamentos filoséficos de la con-
ciencia, aun cuando no elaboré una teoria psicologica explicita. Su importan-
cia radica en que inaugura un marco ontologico, cosmolégico y epistemologico
sin el cual la reflexion racional sobre la mente, la subjetividad y la experiencia
consciente dificilmente habria podido desarrollarse.

Anaximandro representa uno de los primeros intentos sistematicos de
pensar la realidad desde principios impersonales, no miticos y no antropo-
morficos. Este giro intelectual es decisivo: la conciencia solo puede convertirse
en objeto de investigacion filoséfica cuando el mundo deja de interpretarse
exclusivamente como producto de voluntades divinas y pasa a concebirse
como un orden regido por principios racionales. En este sentido, Anaximan-
dro contribuye a crear las condiciones de posibilidad para que la conciencia
sea pensada, mas tarde, como un fendmeno natural y cognoscible.

Su introduccién del apeiron como principio originario —indeterminado,
ilimitado y no identificable con ningin elemento sensible— constituye una
ruptura conceptual de enorme alcance. Con ella se afirma, por primera vez de
modo explicito, que el fundamento dltimo de la realidad no es inmediata-
mente accesible a los sentidos, sino que debe ser inferido por el pensamiento.
Esta operacion intelectual anticipa una idea clave para toda filosofia de la con-
ciencia: la existencia de niveles profundos de realidad que sustentan los fen6-
menos manifiestos, incluidos los fen6menos mentales.

Asimismo, la concepcién de Anaximandro de un orden césmico regulado,
en el que los contrarios se equilibran segtin una legalidad impersonal, intro-
duce una nocién temprana de normatividad natural. Esta idea resulta crucial

~ 79 ~



para pensar la conciencia no solo como vivencia subjetiva, sino como funcién
integrada en un sistema de regularidades, anticipando enfoques posteriores
que vinculan mente, ley natural y estructura del mundo.

Por otra parte, su visién naturalista y continuista del origen de la vida y
del ser humano sittia a la mente dentro del proceso de la naturaleza, no como
una excepcion metafisica, sino como un resultado del devenir coésmico. Esta
intuicién convierte a Anaximandro en un antecedente remoto —pero concep-
tualmente relevante— de las concepciones emergentistas y evolucionistas de
la conciencia.

En conjunto, Anaximandro no es importante para el estudio de la con-
ciencia por lo que dice directamente sobre ella, sino por lo que hace posible
pensar: una realidad estratificada; un orden racional impersonal; un principio
no empirico subyacente y una continuidad entre cosmos, vida y ser humano.

Por estas razones, Anaximandro debe considerarse una figura filoséfica
de primer orden en toda investigacion rigurosa sobre los fundamentos filos6-
ficos de la conciencia, ocupando un lugar clave en la genealogia intelectual que
conduce desde la cosmologia presocratica hasta las teorias contemporaneas
de la mente.

3.2.1.- Vida y contexto

Anaximandro de Mileto (Ava&ipavpog) nacié aproximadamente en el
610 a.C., durante el tercer afio de la 422 Olimpiada, y muri6 alrededor del 546
a.C., cuando tenia sesenta y cuatro afios segin testimonio del Hijo de Praxia-
des, fue discipulo, compaiiero y posiblemente pariente de Tales de Mileto,
siendo unos catorce anos mas joven que él, lo que lo sitda en el centro mismo
del nacimiento del pensamiento filos6fico occidentalzs.

La Mileto del siglo VI a.C. era una préspera ciudad comercial de la Jonia
griega, ubicada en la costa occidental de Asia Menor (actual Turquia), enton-
ces bajo dominio persa aqueménida. Esta posicion geografica privilegiada,
como punto de encuentro entre Oriente y Occidente, convirtié a Mileto en un
crisol cultural donde confluian las tradiciones griegas con los conocimientos
astronomicos y matematicos de Babilonia y Egipto. Este contexto cosmopolita

25 Fuente: Webdianoia. Historia de la Filosofia. Anaximandro de Mileto. 2001. Disponible
en: <Anaximandro de Mileto> Acceso: 9 ene. 2026.

~ 80 ~


https://www.webdianoia.com/presocrat/anaximandro.htm

fue fundamental para el desarrollo del pensamiento racional que caracterizo a
la escuela milesiazs.

llustracién 2 Anaximandro de Mileto. Reconstruccion

visual contemporanea basada en iconografia historica . . z
Imagen generada por IA (ChatGPT, 2026). nicas destaca la introduccion del

Anaximandro ejercié una in-
tensa actividad politica y prac-
tica en su ciudad. Encabez6 una
expedicién colonizadora a Apo-
lonia (actual Sozopol en Bulga-
ria) en las costas del Mar Negro,
demostrando sus capacidades
como lider y estratega (Sordo;
2015). Esta dimension préctica
de su vida se refleja también en
sus contribuciones técnicas: ela-
bor6 el primer mapa del mundo
conocido, probablemente desti-
nado a los navegantes milesios
que comerciaban por el Medite-
rraneo y el Mar Negro. Estrabén
testimonia que "Anaximandro
fue el primero en publicar un
mapa geografico, en tanto que
Hecateo dejo un bosquejo que se
puede creer que era suyo'2.

Entre sus innovaciones téc-

“gnomon”2® en Grecia. Aunque

26

27

28

Fuente: aion.mx Expande la mente. MORALES, Talia. Tales, Anaximandro y Anaximenes,
la Escuela de Mileto.2019. Disponible en: <La escuela de Mileto: Tales, Anaximandro y Ana-
ximenes | aion.mx> Acceso: 9 ene. 2026.

Fuente: Wikipedia. Anaximandro. Disponible en: <Anaximandro - Wikipedia, la enciclo-
pedia libre> Acceso: 9 ene. 2026.

El “gnomon” es un instrumento astrondmico y geométrico consistente en una varilla verti-
cal clavada sobre una superficie horizontal, cuya sombra proyectada por el Sol permite me-
dir y comprender el tiempo y el espacio. A Anaximandro se le atribuye la introduccion del
gnomon en Grecia, probablemente desde conocimientos astronémicos de origen babil6-
nico. Su uso tuvo un valor cientifico, cosmolégico y filosofico. Mediante el gnomon, Anaxi-
mandro pudo determinar solsticios y equinoccios por la longitud y direccion de las sombras;
establecer una medicion racional del tiempo, independiente del mito; observar la regulari-
dad del cosmos, reforzando la idea de un orden natural gobernado por leyes. El “gnomon”
encarna asi el paso decisivo de la observacion empirica a la explicacion racional del mundo.

~ 81 ~


https://aion.mx/filosofia/escuela-de-mileto/
https://aion.mx/filosofia/escuela-de-mileto/
https://es.wikipedia.org/wiki/Anaximandro
https://es.wikipedia.org/wiki/Anaximandro

Herodoto afirmaba que este instrumento fue inventado por los babilonios, fue
Anaximandro quien lo populariz6 en el mundo griego, utilizandolo para medir
los solsticios y equinoccios, asi como para determinar la distancia y tamano de
las estrellas (Sordo; 2015). Esta contribucion fue fundamental para el desa-
rrollo posterior de la astronomia griega, influyendo en cientificos como Aris-
tarco de Samos, Hiparco de Nicea y, mas tarde, Eratostenes de Cirene.

Un aspecto revolucionario de su actividad intelectual fue su método de
expresion. Segiin Temistio, Anaximandro fue “el primero de los griegos cono-
cidos en publicar una obra escrita sobre la naturaleza” y “el primer texto griego
escrito en prosa”. Esta transicion del verso épico a la prosa filos6fica marca un
hito fundamental en la historia del pensamiento occidental, liberando al dis-
curso filoso6fico de las cadenas de la métrica poética y permitiendo una expre-
sién mas precisa y argumentativa de las ideas=9.

Segun Cicer6n, Anaximandro demostr6 también capacidades predictivas
notables: “Los lacedemonios fueron avisados por el fisico Anaximandro de que
abandonaran la ciudad y las casas y pasaran la noche preparados en el campo,
porque estaba cerca un terremoto. En aquella ocasion la ciudad entera se de-
rrumb6”. Este episodio ilustra cbmo Anaximandro aplicaba su comprensiéon
racional de la naturaleza a fenémenos concretos, anticipAndose a la sismologia
modernase.

3.2.2.- Aportaciones fundamentales sobre la conciencia

De entrada, es necesario seflalar que Anaximandro no propone una teoria
psicoldgica de la conciencia en sentido moderno; su importancia para la his-
toria de las ideas sobre la conciencia es estructural: sienta condiciones onto-
l6gicas, cosmologicas y epistemologicas que hacen posible pensar la mente
como fen6meno natural y regulado.

1.- EL APEIRON COMO PRINCIPIO NO-EMPIRICO Y SU IMPLICACION EPISTE-
MOLOGICA

Anaximandro introduce el concepto del apeiron —lo «ilimitado», «inde-
terminado» o «infinito»— como el arché que engendra los contrarios y de cuya
diferenciacion surge el cosmos ordenado. Este principio no coincide con

29 Ibidem.

30 Ibidem.

~ 82 ~



elemento sensible (agua, aire, fuego), sino que es una realidad conceptual/on-
tolégica que precede a los determinantes sensibles. Desde la perspectiva de la
filosofia de la conciencia, esto es decisivo porque autoriza a pensar que la reali-
dad tiene niveles o estratos no reducibles a lo observable inmediato: esa posi-
bilidad ontolégica abre camino a concebir la mente como un fenémeno con
raices en una estructura profunda del ser, no meramente un agregado de par-
ticularidades sensoriales.

Segtn el testimonio de Simplicio, “Anaximandro de Mileto... dijo que el
principio y elemento de todas las cosas existentes era lo apeiron [indefinido o
infinito], y fue el primero que introdujo este nombre de 'principio'”st.

El apeiron representa un salto cualitativo en la abstracciéon del pensa-
miento humano. Como explica F. Martinez Marzoa, el término puede tradu-
cirse por “la ausencia de limite” si somos capaces de no olvidar que en griego
“limite” es “ser” y “ausencia de limite” es “no ser”; limite es figura, configura-
cion, por lo tanto ser algo. Esta concepcion implica que el principio originario
trasciende toda determinacién particular, situdndose mas alla de las cualida-
des sensibles3=.

2.- ORDEN IMPERSONAL, JUSTICIA COSMICA Y NORMATIVIDAD

Los testimonios atribuyen a Anaximandro una formulacién segiin la cual
las cosas «pagan y reciben pago por su injusticia conforme al orden del
tiempo» (traduccion interpretativa de testimonios). Con ello introduce una
normatividad c6smica impersonal: el cosmos no opera por designios persona-
les, sino por un principio regulador que restaura equilibrio entre contrarios.
Para el problema de la conciencia, esta idea es relevante porque sugiere que
los procesos mentales y normativos (por ejemplo, el juicio o la orientacion
préctica) pueden entenderse dentro de un marco regulado por leyes imperso-
nales, anticipando una visi6n en la que la mente participa de reglas o estruc-
turas externas, y no depende exclusivamente de la voluntad divina o del capri-
cho.

3t Ibidem.

32 Ibidem.

~ 83 ~



3.- NATURALISMO SOBRE EL ORIGEN DE LA VIDA Y CONTINUIDAD ENTRE OR-
GANISMOS

Anaximandro plantea una hipoétesis segn la cual la vida surge de la hu-
medad primordial y que los seres humanos proceden de formas de vida més
sencillas (segiin testimonios: primero hubo animales semejantes a peces, y los
hombres surgieron posteriormente). Aunque la formulacion es primitiva y mi-
tica en cierto sentido, implica un enfoque naturalista y continuista que inserta
al ser humano —y, por ende, a la mente— en un proceso natural de desarrollo.
En términos filosoéficos, esto promueve la idea de que la conciencia podria ser
un resultado emergente de procesos biologicos y no una excepciéon metafisica
aislada.

4.- COSMOLOGIA DINAMICA: PROCESOS Y DEVENIR COMO MARCO PARA LA
MENTE EMERGENTE

Anaximandro describe un mundo en constante transformacién, donde
los contrarios se generan mutuamente y se corrigen mediante procesos de
compensacion. Este modelo procesual (en contraste con modelos estéticos) es
coherente con concepciones contemporaneas de la conciencia que la ven como
fenémeno dindmico, dependiente de relaciones y procesos (en vez de sustan-
cias fijas). La concepciéon de Anaximandro favorece, pues, marcos tedricos que
explican la mente mediante la emergencia de patrones organizados en siste-
mas en movimiento.

5.~ EPISTEMOLOGIA IMPLICITA: OBSERVACION Y ABSTRACCION

Aunque no hay en Anaximandro una teoria explicita del conocimiento, su
gesto de postular un principio no observable (dpeiron) a partir de datos sen-
sibles supone un acto de abstraccién conceptual: inferir una entidad teérica
para explicar correlaciones observadas. Esto conecta con practicas epistemo-
logicas esenciales para la teoria de la conciencia actual: formular hipétesis te6-
ricas (p. ej. campos, sustratos, principios) que expliquen regularidades feno-
menales que no reducen inmediatamente a datos sin mediacién conceptual.

6.- LA EMERGENCIA DE LA CONCIENCIA CRITICA

El fragmento mas antiguo de filosofia occidental que se conserva, atri-
buido a Anaximandro, revela una profunda conciencia del orden temporal y la
justicia cosmica: “El principio (arjé) de todas las cosas es lo indeterminado
(apeiron). Ahora bien, alli mismo donde hay generacién para las cosas, alli
se produce también la destruccion, segun la necesidad; en efecto, pagan las

~ 84 ~



culpas unas a otras y la reparacién de la injusticia, segun el orden del
tiempo™ss.

Este fragmento evidencia varios niveles de conciencia filosofica:

1. Conciencia de la temporalidad: La idea de que "todo sale y todo
vuelve al 4peiron segiin un ciclo necesario” implica una comprension
del tiempo como dimensién fundamental del ser, anticipandose a re-
flexiones posteriores sobre la temporalidad de la existencia.

2. Conciencia de la justicia cosmica: La nociéon de que los opuestos
"se pagan mutuamente culpa y retribucién por su injusticia" sugiere
una vision del universo como sistema autorregulado donde ningtin
elemento puede predominar indefinidamente sobre los demas.

3. Conciencia de la unidad en la multiplicidad: Como sefala el
texto sobre el dpeiron, los opuestos se encuentran unidos en lo dpei-
ron, y se separan para formar todas las cosas, anticipando dialéctica-
mente la relacion entre unidad y diversidad.

3.2.3.- Posibles correlatos actuales

El concepto del dpeiron presenta sorprendentes paralelismos con desa-
rrollos de la fisica contemporanea. Como senala un estudio sobre filosofia y
fisica cuéntica, “los objetos de la teoria cuantica distan de ser los exhibidos por
la fisica clasica” y plantean cuestiones sobre “qué ontologia implica la teoria
cuantica”. El apeiron como principio indeterminado resuena con el principio
de incertidumbre de Heisenberg y la naturaleza probabilistica de la realidad
cuantica (Mosqueda; Aboite, 2017).

Carlo Rovelli, fisico tedrico y autor de “El primer cientifico: Anaximan-
dro y su legado”, destaca cbmo Anaximandro hizo algo muy tipico en ciencia
y que muestra qué es la ciencia: cambiar radicalmente la estructura conceptual
del mundo. Rovelli senala que, hasta Anaximandro, todas las civilizaciones
pensaban que la estructura del mundo se reducia a un Cielo sobre las cabezas
y una Tierra debajo de sus pies, pero él revoluciono esta vision (Rovelli; 2018).

Desde otra perspectiva el pensamiento de Anaximandro anticipa aspec-
tos centrales de la teoria de sistemas complejos y el emergentismo contempo-
raneo. Como explican diversos estudios sobre emergencia y conciencia, las

33 Ibidem.

~ 85 ~



propiedades emergentes son propiedades de los sistemas complejos que no
pueden ser predichas a partir del estado pre-emergentes4. El proceso por el
cual del dpeiron indeterminado emergen las determinaciones particulares
prefigura esta dindmica. Esta perspectiva emergentista encuentra un antece-
dente conceptual en la idea de Anaximandro de que del 4peiron indetermi-
nado emergen todas las formas determinadas, incluidas las formas conscien-
tes.

1.- EDUCACION Y CONCIENCIA COMPLEJA

Los principios filos6ficos de Anaximandro tienen profundas implicacio-
nes para la educacion contemporanea, especialmente en el marco del para-
digma de la complejidad. Hoy sabemos que los procesos educativos ya sean
considerados como procesos de comunicacion, de socializaciéon o de ense-
flanza, aprendizaje y orientaci6on son de una extraordinaria complejidad que
no puede ser reducida a dualismos, lo cual resuena con la visién no-dualista
del apeiron.

La educacién bajo el paradigma de la complejidad busca la reconstruc-
cion del sujeto, del conocimiento, del mundo y la vida entendiendo que los
sistemas de ideas, teorias y conocimiento son siempre dinamicos y emergentes
(Moraes; 2021). Esta perspectiva educativa se alinea con la visi6én procesual
de Anaximandro donde todo esta en constante transformacion desde y hacia
el 4peiron.

2.- FILOSOFiA DE LA MENTE Y ESTUDIOS DE CONCIENCIA

El problema mente-cuerpo contemporaneo, descrito como el problema
de como surge la conciencia del cerebro, encuentra en Anaximandro un pre-
cursor conceptual. Su distincion entre el dpeiron indeterminado y las formas
determinadas prefigura la problemética de cobmo lo mental emerge de lo fisico.

David Chalmers y su “problema dificil de la conciencia” —por qué y como
la actividad fisica genera experiencia subjetiva— puede relacionarse con la
cuestion de como del dpeiron indeterminado emergen seres con experiencia
consciente (Chalmers; 1995). La irreductibilidad de la conciencia a sus com-
ponentes fisicos encuentra eco en la irreductibilidad de las formas determina-
das al dpeiron del que proceden.

34 Fuente: Wikipedia. Emergencia (filosofia). Disponible en: <Emergencia (filosofia) - Wi-
kipedia, la enciclopedia libre> Acceso: 9 ene. 2026.

~ 86 ~


https://es.wikipedia.org/wiki/Emergencia_(filosof%C3%ADa)
https://es.wikipedia.org/wiki/Emergencia_(filosof%C3%ADa)

En conclusién, podemos decir que Anaximandro de Mileto emerge como
una figura fundamental en el desarrollo de la conciencia filos6fica y cientifica
occidental. Su concepto del dpeiron no solo representa el primer principio ver-
daderamente abstracto de la filosofia, sino que anticipa problematicas centra-
les de la ciencia y filosofia contemporaneas: la naturaleza de lo indeterminado
en fisica cuantica, la emergencia de la complejidad desde principios simples,
y el surgimiento de la conciencia desde sustratos materiales.

Para la educacion de la conciencia, Anaximandro ofrece un modelo de
pensamiento que integra abstraccidn filoséfica con observacion empirica; es-
peculaciéon cosmoldgica con aplicacién préactica y unidad conceptual con res-
peto por la diversidad fenoménica. Su legado nos recuerda que la conciencia
humana es capaz de trascender las apariencias inmediatas para captar princi-
pios fundamentales que, aunque indeterminados en si mismos, dan origen a
toda la riqueza determinada del mundo.

~ 87 ~






3.3.- Anaximenes (c. 585 a.C. — c. 525)

«...Asi como nuestra alma, siendo aire, nos mantiene unidos, asi
también el soplo y el aire envuelven todo el cosmos...»

Anaximenes.
Kirk, G. S.; Raven, J. E.; Schofield, M.
Los filésofos presocraticos...(1981)

El fil6sofo presocratico Anaximenes de Mileto (c. 585-525 a.C.) establecio
la primera teoria sistemética que vincula un principio material —el aire— con
el alma y la conciencia, inaugurando una tradicion pneumatolégica que atra-
viesa toda la filosofia occidental. Su célebre fragmento citado anteriormente
representa el primer intento documentado de explicar la conciencia humana
mediante principios naturales, anticipando debates contemporaneos sobre
panpsiquismo, emergentismo y la relacion mente-cuerpo que ocupan hoy la
filosofia de la mente y la neurociencia.

Estudiar a Anaximenes resulta indispensable para comprender los fun-
damentos historicos de nuestra concepcion de la conciencia, pues su identifi-
cacion del pneumass con la psychéss sent6 las bases conceptuales que mas
tarde desarrollarian Didgenes de Apolonia, los estoicos y la medicina hipocra-
tica, influyendo incluso en el concepto cristiano de «espiritu».

El pensamiento de Anaximenes constituye un hito fundamental en la his-
toria de las teorias sobre la conciencia porque representa el primer intento
sistemético de explicar el alma humana en términos de un principio natural
observable. Mientras que las tradiciones mitologicas anteriores atribuian la
vida y la mente a la intervencion de dioses personalizados, Anaximenes pro-
puso que el mismo elemento que sostiene el cosmos —el aire en perpetuo

» o« » «

35  En Anaximenes de Mileto, el pneuma (srvesua, “aire”, “aliento”, “soplo”) es el principio fun-
damental (arché) de toda la realidad. El pneuma es materia, fuerza y principio vital a la vez,
anticipando una comprension unitaria de cuerpo, vida y conciencia.

36 En Anaximenes, la psyché no es un alma inmaterial, sino el aire vivificante que anima al ser
humano y que, en continuidad, estructura y mantiene el orden del cosmos. Es una concep-
ci6n unitaria y naturalista de la vida y la conciencia.

~ 89 ~



movimiento— es también aquello que anima a los seres vivos y les confiere
cohesion vital.

Esta identificacion entre aire, alma y conciencia no fue arbitraria. Anaxi-
menes observo empiricamente que la respiracion distingue a los seres vivos de
los muertos: cuando un organismo deja de respirar, muere. De esta constata-
cién derivo que el aire debe ser el principio vital por excelencia. Pero fue mas
all4: estableci6 una analogia entre el microcosmos (el ser humano) y el macro-
cosmos (el universo), argumentando que el mismo aliento que sostiene nues-
tro cuerpo envuelve y da vida a todo el cosmos. Esta analogia microcosmos-
macrocosmos, la primera en filosofia natural, se convertiria en un modelo ex-
plicativo recurrente en toda la tradicion occidentals.

El concepto griego de “pneuma” —que significa simultaneamente
«aire», «aliento» y «espiritu»— revela una concepcion del mundo donde lo
fisico y lo mental no estaban radicalmente separados. Para Anaximenes, estos
términos eran intercambiables: hablar del aire cosmico era hablar del alma
del mundo. Esta unificacién conceptual representa una solucién original al
problema que siglos después se conoceria como el «problema mente-cuerpo»:
para el milesio, no existia tal problema porque mente y cuerpo compartian la
misma naturaleza aérea.

La relevancia contemporanea de Anaximenes se hace evidente cuando
consideramos que sus intuiciones anticipan posiciones filoséficas actuales
como el panpsiquismo (la doctrina de que 1a mentalidad es fundamental y ubi-
cua en el cosmos), el emergentismo (la idea de que propiedades cualitativa-
mente nuevas surgen de diferencias cuantitativas) e incluso aspectos de la eco-
logia profunda (la concepcién del planeta como sistema viviente autorregu-
lado).

3.3.1.- Vida y contexto

Anaximenes nacié aproximadamente entre 590 y 585 a.C. en Mileto, ciu-
dad griega situada en la costa occidental de Asia Menor (actual Turquia). Se-
gan el testimonio de Aecio, era hijo de Euristrato. Las fuentes antiguas, parti-
cularmente Apolodoro de Atenas citado por Didgenes Laercio, sittan su flore-
cimiento intelectual (acmé) hacia el ano 548-547 a.C. (Olimpiada 58) y su

37 Fuente: Sparknotes. Presocratic Philosophy. Anaximenes of Miletus. Disponible en:
<Presocratic Philosophy Anaximenes of Miletus Summary & Analysis | SparkNotes>
Acceso: 9 ene. 2026.

~ 90 ~


https://www.sparknotes.com/philosophy/presocratics/section3/

muerte en la Olimpiada 63, esto es, entre 528 y 525 a.C. Teofrasto indica que
era aproximadamente veintidos anos mas joven que su maestro Anaximan-
dross.

Di6genes Laercio (Laercio;
2007) nos informa que Anaxi-
menes escribi6 un tratado titu-
lado «Sobre la Naturaleza»
(ITepi @Uoewg) en dialecto jo-
nico, caracterizado por un estilo
\ri® & «sencillo y conciso»39 que con-
. & todas las - ~ trastaba con el lenguaje mas

cosas es - poético y oscuro de Anaximan-

el aire.” y Pt 8 dro. Esta obra se ha perdido,

‘@ g ©  pero fragmentos y testimonios
sobreviven en autores posterio-
res como Aristoteles, Teofrasto,
Simplicio, Hipdlito y Aecio. Pli-
nio el Viejo le atribuye también
un logro cientifico notable: fue
«el primero en analizar el
coOmputo geométrico de las som-
bras» para medir las partes del
dia, disenando un reloj de sol
llamado sciothericon+o.

llustracion 3 Anaximenes de Mileto. Reconstruccion ;
visual contemporanea basada en iconografia historica Para comprender a Anaxi-
Imagen generada por IA (ChatGPT, 2026). menes es imprescindible situar

su pensamiento en el contexto excepcional de Mileto en el siglo VI a.C. Esta
ciudad era mucho méas que una prospera colonia griega: constituia uno de los
centros comerciales e intelectuales més importantes del mundo antiguo. Su
posicion estratégica cerca de la desembocadura del rio Meandro la convertia

38 Fuente: Encyclopaedia Herder. Anaximenes. Disponible en: <Anaximenes - Encyclo-
paedia Herder> Acceso: 9 ene. 2026.

39 Ibidem.

40 Un sciothericon (del griego skid = sombra y thérikon = instrumento) es un dispositivo as-
tron6émico primitivo para medir el tiempo y los movimientos solares mediante la sombra,
esencialmente un antecedente conceptual del reloj de sol. La tradicién antigua atribuye su
introduccion en el mundo griego a Anaximandro de Mileto, quien habria instalado uno en
Esparta segtin testimonios doxogréficos (especialmente a través de Didgenes Laercio).

~91 ~


https://encyclopaedia.herdereditorial.com/wiki/Autor:Anax%C3%ADmenes
https://encyclopaedia.herdereditorial.com/wiki/Autor:Anax%C3%ADmenes

en un puerto maritimo de primer nivel, punto de encuentro de rutas comer-
ciales que conectaban el Mediterraneo oriental con el interior de Asia Menor.

Mileto habia establecido mas de noventa colonias dispersas por el Egeo y
regiones tan lejanas como Egipto, donde fundé la colonia de Niucratis. Esta
red comerecial no solo generaba riqueza material sino también un extraordina-
rio intercambio de ideas: conocimientos astrondémicos babilénicos, geometria
egipcia, tecnologias fenicias y tradiciones de miiltiples culturas confluian en
sus muelles y agoras. Este cosmopolitismo intelectual cred las condiciones
para lo que los historiadores llaman el «paso del mito al logos»: la transicion
de explicaciones mitologicas a explicaciones racionales del mundo natural.

La prosperidad milesia permiti6 el surgimiento de una clase de ciudada-
nos con tiempo y recursos para dedicarse a la especulacion intelectual. Los
milesios introdujeron una vision de la naturaleza en términos de entidades
metodologicamente observables e inteligibles, abandonando progresivamente
las explicaciones que recurrian a la voluntad arbitraria de los dioses.

La vida de Anaximenes transcurri6 durante un periodo de profundas
transformaciones politicas. Durante la primera mitad del siglo VI a.C., las ciu-
dades jonicas mantenian relaciones amistosas y prosperas con el reino de Li-
dia, la potencia hegemonica de Asia Menor. Bajo el reinado de Creso (c. 560-
546 a.C.), el mas poderoso monarca lidio, existia estabilidad comercial y las
ciudades griegas de Jonia gozaban de considerable autonomia.

Este equilibrio se quebr6 en 546 a.C. cuando Ciro II el Grande, fun-
dador del Imperio Aqueménida, derroté a Creso y conquisto Lidia. Apolodoro
de Atenas sitiia la madurez intelectual de Anaximenes precisamente «hacia la
época de la toma de Sardes»4, la capital lidia. Tras la caida de Lidia, las ciu-
dades jonias quedaron bajo dominio persa, aunque Mileto logré inicialmente
conservar cierta independencia formal, obteniendo términos favorables de
Ciro.

Anaximenes muri6 antes de presenciar la destruccion definitiva de su ciu-
dad. La Revuelta Jonia (499-494 a.C.) contra el dominio persa terminé con la
devastacion de Mileto en 494 a.C., acontecimiento que puso fin para siempre
al florecimiento intelectual de Jonia. Las ciudades jonias entraron en

4 Fuente: Filosofem. Fragmentos y testimonios de Anaximenes 585—525. Disponible en:
<Anaximenes - Fragmentos.pdf> Acceso: 9 ene. 2026.

~ 902 ~


https://www.filosofem.cat/IMG/pdf/Anaximenes_-_Fragmentos.pdf

decadencia y dejaron de ser centros neuralgicos de la economia y la cultura del
mundo griego.

3.3.2.- Aportaciones fundamentales sobre la conciencia

Hablar de Anaximenes en relacion con la conciencia puede parecer, a pri-
mera vista, una lectura moderna. Sin embargo, su pensamiento contiene in-
tuiciones sorprendentemente profundas sobre la relacién entre vida, alma,
cuerpo y cosmos. Al explicar la realidad desde un tinico principio natural —el
aire—, Anaximenes ofrece una de las primeras concepciones coherentes de la
conciencia como fenémeno natural, continuo y vinculado a los procesos vita-
les. Sus aportaciones mas relevantes en este ambito, son las que a continua-
cion sehalamos.

3.3.2.1.- El aire como principio vital y psiquico.

Anaximenes identificé el aire (4r)p) como el principio originario de todas
las cosas por razones tanto filosoficas como observacionales. En primer lugar,
el aire esta intimamente asociado con la vida: observo que lo que distingue a
un ser vivo es que respira, y que un «soplo» mantiene unido y guia al ser vi-
viente. Esta conexion vital hacia del aire un candidato natural para ser el prin-
cipio cosmico.

A su vez, el aire posee caracteristicas intermedias que lo sitian en una
posicion privilegiada entre los elementos: es més sutil que el agua, pero mas
denso que el fuego. Es invisible cuando est4 uniformemente distribuido, pero
perceptible a través del frio, el calor, la humedad y el movimiento. Esta siem-
pre en movimiento eterno, lo que explica el cambio constante del cosmos.

Por eso, a diferencia del apeiron de Anaximandro —indeterminado e im-
perceptible—, el aire es observable. Y a diferencia del agua de Tales, el aire es
mas ubicuo e infinito en extension. Esta sintesis de determinacion e infinitud
representaba una solucién elegante a los problemas de sus predecesores.

En suma, para Anaximenes, el aire no es solo un elemento fisico, sino el
principio que da vida y mantiene unidos a los seres vivos. De manera explicita,
afirma que el alma humana es aire, y que gracias a ese aire el cuerpo perma-
nece organizado y vivo. Del mismo modo, el aire envuelve y sostiene al uni-
verso entero. Una idea que tiene una consecuencia fundamental: la conciencia
no es algo distinto del mundo, sino una expresion particular del mismo prin-
cipio que estructura toda la realidad. El alma no viene “de fuera”, ni pertenece

~ 03 ~



a un plano sobrenatural; es una forma de actividad del aire cuando alcanza
cierta organizacion.

3.3.2.2.- Rarefaccion y condensacion: conciencia como proceso
gradual

La contribucién més revolucionaria de Anaximenes fue proporcionar un
mecanismo explicativo del cambio cosmico. Mientras que Tales no explicd
como el agua se transforma en otras sustancias, y Anaximandro tampoco es-
pecifico claramente los mecanismos de diferenciacion desde el dpeiron, Ana-
ximenes introdujo los procesos de rarefacciéon (pavwolg) y condensacion
(mikvwolg).

La rarefaccién produce sustancias cada vez mas sutiles y calientes: aire
— fuego. La condensacion produce sustancias cada vez mas densas y frias: aire
— viento — nubes — agua — tierra — piedras. El aire representa el punto
medio neutro de esta escala, desde el cual pueden generarse todos los demés
elementos mediante mayor o menor compresion42,

Anaximenes establecié ademas una relaciéon entre densidad y tempera-
tura: la rarefacciéon produce calor mientras que la condensacion produce frio.
Para demostrar esta teoria, propuso lo que puede considerarse el primer ex-
perimento cientifico documentado en la historia de la filosofia: el experimento
del aliento4s.

Aungque la explicacion fisica es incorrecta segin la ciencia moderna (la
diferencia de temperatura se debe a la velocidad del aire, no a la condensa-
cion), este experimento representa un intento pionero de apoyo empirico a
una teoria cosmolégica. Al proporcionar relatos cosmolégicos con una teoria
del cambio, Anaximenes los separ6 del mero ambito de la especulacion y los
convirtié, al menos en su concepcion, en teorias cientificas capaces de poner a
prueba 44.

42 Fuente: Sparknotes. Presocratic Philosophy. Anaximenes of Miletus. Disponible en:

<Presocratic Philosophy Anaximenes of Miletus Summary & Analysis | SparkNotes> Ac-

ceso: 9 ene. 2026.
43 Ibidem

44 Fuente: Internet Encyclopedia of Philosophy. Anaximenes. Disponible en: <Anaximenes
| Internet Encyclopedia of Philosophy> Acceso: 9 ene. 2026.

~ 04 ~


https://www.sparknotes.com/philosophy/presocratics/section3/
https://iep.utm.edu/anaximenes/
https://iep.utm.edu/anaximenes/

En suma, Anaximenes explica la diversidad del mundo mediante dos pro-
cesos simples: la rarefaccién y la condensacion del aire. Cuando el aire se
vuelve mas sutil, da lugar al fuego; cuando se vuelve mas denso, aparece el
viento, las nubes, el agua y, finalmente, la tierra y la piedra.

Aplicada a la conciencia, esta idea permite entenderla como algo gradual,
no como un fendémeno que aparece de golpe. La vida y la psique surgen cuando
el principio vital alcanza determinadas condiciones. No hay una separaciéon
tajante entre lo inerte y lo vivo, sino una continuidad de grados. Esta intuiciéon
anticipa la idea, hoy muy extendida, de que la conciencia emerge progresiva-
mente a partir de procesos naturales cada vez mas complejos.

3.3.2.3.- Atributos del aire y cosmologia

El aire de Anaximenes posee atributos que lo elevan por encima de un
mero elemento fisico. Segin los testimonios de Hipolito y Aecio, el aire es in-
finito (dstelpov) en extension, eterno en duracién, estd en movimiento perpe-
tuo (xiveioBau detl) y es divino (0e0g). Cicerdn transmite que «Anaximenes es-
tableci6 que el aire es dios y que es engendrado, inmenso, infinito y esta siem-
pre en movimiento»4. Esta divinizacién del aire no implica un dios personal
sino el reconocimiento de su caracter fundamental e imperecedero.

Respecto a la estructura del cosmos, Anaximenes sostenia que la tierra es
plana como un disco y flota sobre el aire debido a su anchura. Los cielos giran
como un «gorro de fieltro» (;uMov) alrededor de la cabeza. El sol y la luna son
cuerpos planos como laminas que flotan sobre corrientes de aire. Un descu-
brimiento notable atribuido a Anaximenes por Eudemo es que «fue el primero
que descubrié que la luna toma su luz del sol y de qué modo se eclipsa»45.

Anaximenes proporcion6 también explicaciones naturales para fenéme-
nos meteorologicos: los rayos y truenos se deben al viento rompiendo violen-
tamente las nubes; el arcoiris resulta de los rayos del sol cayendo sobre aire
condensado; los terremotos ocurren cuando la tierra se agrieta tras humede-
cerse por las lluvias y luego secarse. Estas explicaciones naturalistas, aunque
cientificamente superadas, representan un avance fundamental respecto a las
explicaciones mitolbgicas.

45 Ibidem.

46 Tbidem.

~ 90§ ~



3.3.2.4.- El aire, el alma y la conciencia

Dice Anaximenes que «Asi como nuestra alma, siendo aire, nos man-
tiene unidos, asi también el soplo (pneuma) y el aire envuelven todo el cos-
mos»47 . Este fragmento, que los especialistas Kirk, Raven y Schofield consi-
deran auténticamente representativo del pensamiento de Anaximenes, esta-
blece tres tesis fundamentales. Primera, que el alma humana es aire: no sim-
plemente que estd compuesta de aire o que necesita aire, sino que es ontolégi-
camente idéntica al aire. Segunda, que el alma-aire cumple una funcién cohe-
siva: mantiene unido (ovykpatei) el cuerpo, impidiendo su disgregacion. Ter-
cera, que existe un paralelismo estructural entre el microcosmos (ser humano)
y el macrocosmos (universo): el mismo principio que sostiene nuestro cuerpo
envuelve y da vida al cosmos entero (Kirk; Raven; Schofield, 1981).

La identificacion del aire con el alma no fue arbitraria, sino que derivaba
de observaciones empiricas sobre la respiraciéon. Anaximenes constat6 que los
seres vivos respiran y que cuando dejan de respirar mueren4s. La respiracion
aparecia asi como la condicidn necesaria y suficiente de la vida. Como explica
Omara Alvarez: «La identificacién por parte de Anaximenes del aire como
fuente vital de todo nos resulta atin mas transparente que la de las anteriores
arkhdai, pues contintia a todas luces la asociacion tradicional de la respira-
cién con el aliento vital o wvyn» (Alvarez; 2008)

El término griego psyché (wuyn) deriva etimolbogicamente del verbo
psychein, «soplar» o «respirar». En su sentido mas primitivo, psyché signifi-
caba precisamente «aliento de vida», el soplo que distingue a los vivos de los
muertos%. Para Anaximenes, esta etimologia no era mera coincidencia lin-
giiistica sino revelaciéon de una verdad profunda: el alma literalmente es el
aliento que anima al ser vivo.

47 Fuente: Wikipedia. Pneuma. Disponible en: <Pneuma - Wikipedia> Acceso: 9 ene. 2026.

48 Fuente: Human Factor. Anaximenes — the last of the ‘Milesian Trio’ Philosophers.
Disponible en: <Anaximenes — the last of the ‘Milesian Trio’ Philosophers — humanfactor>
Acceso: 9 ene. 2026.

49 Fuente: Human Factor. Anaximenes — the last of the ‘Milesian Trio’ Philosophers.

Disponible en: <Anaximenes — the last of the ‘Milesian Trio’ Philosophers — humanfactor>
Acceso: 9 ene. 2026.

~ 06 ~


https://en.wikipedia.org/wiki/Pneuma
https://humanfactor.blog/2020/06/15/anaximenes-the-last-of-the-milesian-trio-philosophers/
https://humanfactor.blog/2020/06/15/anaximenes-the-last-of-the-milesian-trio-philosophers/

3.3.2.5.- La unificaciéon de pneuma, aer y psyché

Anaximenes establecié una identificacién conceptual entre tres términos
que en griego posterior se diferenciarian: aer (4np, aire atmosférico), pneuma
(nvedua, aliento, soplo) y psyché (wuyr), alma). Para el milesio, estos términos
eran practicamente intercambiables.

Esta unificacion tenia consecuencias ontolégicas profundas. Si el aire, el
aliento y el alma son la misma sustancia, entonces no existe separacion radical
entre lo fisico y lo mental. El alma no es una sustancia inmaterial que habita
un cuerpo material, sino una manifestaciéon particular del mismo elemento
que constituye todo el cosmos. Esta posicion representa una solucién original
al problema mente-cuerpo: para Anaximenes, simplemente no habia tal pro-
blema porque no habia dualidad.

3.3.2.6.- El hilozoismo y el cosmos animado

El pensamiento de Anaximenes ejemplifica lo que los historiadores de la
filosofia denominan hilozoismo (del griego hylé, materia, y zoé, vida): la doc-
trina segtn la cual toda materia posee vida o principio vital. Para los milesios,
la materia no era inerte, sino que poseia capacidad autbnoma de movimiento
y transformacion.

En el caso de Anaximenes, el hilozoismo adquiere una forma particular-
mente elaborada. El aire no solo esta vivo en algtn sentido abstracto, sino que
es literalmente el principio vital que anima tanto a los organismos individua-
les como al cosmos en su totalidadse. El universo de Anaximenes es, en cierto
sentido, un ser vivo gigantesco que respira: el pneuma césmico envuelve y sos-
tiene todas las cosas del mismo modo que nuestro aliento sostiene nuestro
cuerpo.

Tales de Mileto habia afirmado que «todo esta lleno de dioses», expresion
que tradicionalmente se interpreta como una forma de hilozoismo. Anaxime-
nes radicaliz6 esta intuicidén: si todo estd animado por el aire divino, entonces
la distincion entre materia animada e inanimada es solo de grado, no de natu-
raleza. Las piedras, el agua, el fuego, los animales y los humanos son manifes-
taciones del mismo principio aéreo en diferentes grados de condensacion.

50 Fuente: Encyclopedia Britannica. Anaximenes Of Miletus. Disponible en: < Anaxime-
nes Of Miletus | Pre-Socratic Philosopher, Air Theory | Britannica> Acceso: 9 ene. 2026.

~ 97 ~


https://www.britannica.com/biography/Anaximenes-of-Miletus
https://www.britannica.com/biography/Anaximenes-of-Miletus

3.3.3.- Correlatos contemporaneos

La conexioén mas directa entre Anaximenes y la filosofia de la mente con-
temporanea se encuentra en el panpsiquismo, la doctrina segiin la cual 1a men-
talidad es un rasgo fundamental y ubicuo del universo.

El panpsiquismo contemporaneo, defendido por filosofos como Galen
Strawson, Philip Goff y David Chalmers, propone que la conciencia no emerge
misteriosamente de la materia inerte, sino que es una propiedad fundamental
presente en alguna forma en toda la realidads. Esta posicion se presenta como
alternativa tanto al dualismo (que separa radicalmente mente y materia) como
al fisicalismo reduccionista (que pretende eliminar o reducir lo mental a lo
puramente fisico).

Anaximenes anticipd esta intuicion al sostener que el mismo principio —
el aire— anima tanto al cosmos como a los seres individuales. Si el aire cosmico
es el alma del mundo y nuestras almas individuales son participaciones de ese
aire cosmico, entonces la mentalidad esta distribuida por todo el universo, no
confinada a los cerebros de los organismos complejos. El argumento micro-
cosmos-macrocosmos de Anaximenes representa, segin SparkNotes Philoso-
phy, la primera aparicion en filosofia natural de un patrén argumentativo que
se repetird a lo largo de la historias=.

3.3.3.1.- Emergentismo y el proceso de rarefaccion-condensacion

La teoria de la rarefaccion y condensacion de Anaximenes presenta ana-
logias sorprendentes con las teorias emergentistas contemporaneas. El emer-
gentismo sostiene que propiedades cualitativamente nuevas pueden surgir de
configuraciones complejas de entidades mas basicas sin ser reducibles a ellas.

Anaximenes mostré como propiedades cualitativas aparentemente dife-
rentes —fuego, agua, piedra— pueden derivarse de diferencias puramente
cuantitativas en la densidad del aire. Anaximenes realiza un avance impor-
tante: muestra que los elementos del mundo no estan separados por brechas

51 Fuente: Stanford Encyclopedia of Philosophy Archive. Panpsychism. Disponible en:
<Panpsychism (Stanford Encyclopedia of Philosophy/Summer 2022 Edition)> Acceso: 9

ene. 2026.

52 Fuente: Sparknotes. Presocratic Philosophy. Anaximenes of Miletus. Disponible en:

<Presocratic Philosophy Anaximenes of Miletus Summary & Analysis | SparkNotes> Ac-

ceso: 9 ene. 2026.

~ 908 ~


https://plato.stanford.edu/archives/sum2022/entries/panpsychism/
https://www.sparknotes.com/philosophy/presocratics/section3/

cualitativas, sino que forman una continuidad. Esta intuicién anticipa el de-
bate contemporaneo sobre cobmo propiedades mentales podrian «emerger» de
propiedades fisicas sin ser idénticas a ellas.

La distincién contemporanea entre emergencia «débil» (propiedades que
pueden simularse computacionalmente) y emergencia «fuerte» (propiedades
genuinamente irreducibles, como posiblemente la conciencia) encuentra un
precursor conceptual en el modelo de Anaximenes, donde nuevas cualidades
surgen de forma continua y predecible de cambios en una tinica variable cuan-
titativa.

3.3.3.2.- Materialismo y la identificacion aire-alma

Anaximenes puede considerarse un proto-materialista en el sentido de
que redujo toda realidad a una tinica sustancia fisica. Sin embargo, su «mate-
rialismo» difiere crucialmente del fisicalismo contemporineo porque el aire
de Anaximenes posee atributos divinos y psiquicos que la materia del fisica-
lismo moderno carece.

La identificacion aire=alma de Anaximenes es estructuralmente analoga
a las teorias de identidad mente-cerebro contemporaneas, que sostienen que
los estados mentales son idénticos a estados cerebrales. Asi como Anaximenes
afirmoé «el alma ES aire», los tebricos de la identidad afirman «el dolor ES
activacion de fibras C». La diferencia radica en que para Anaximenes el aire
ya posee propiedades psiquicas, mientras que para los fisicalistas contempo-
raneos el cerebro es materia inerte que de algin modo genera experiencia
consciente.

Esta comparacion ilumina lo que los filosofos llaman el «problema dificil
de la conciencia» (hard problem): éicomo puede la materia inerte producir ex-
periencia subjetiva? Anaximenes evit6 este problema simplemente negando
que la materia sea inerte. Si el principio fundamental del cosmos ya es psi-
quico, no hay misterio en que los seres derivados de él tengan experiencias.

3.3.3.3.- Neurociencia de la respiracion y estados de conciencia

Las investigaciones neurocientificas contemporaneas sobre la relacion
entre respiracion y estados de conciencia proporcionan un correlato empirico
inesperado para las intuiciones de Anaximenes. Un estudio publicado en
Frontiers in Human Neuroscience sefnala: «En la tradicién milenaria orien-
tal, el acto de respirar es un aspecto esencial de la mayoria de las prdacticas

~ 99 ~



meditativas y se considera un factor crucial para alcanzar el estado medita-
tivo de conciencia»ss.

Investigaciones del Massachusetts General Hospital han encontrado «co-
rrelaciones positivas significativas entre episodios de suspension respirato-
ria y experiencias subjetivas de conciencia pura —un estado descrito como
una conciencia completamente libre de pensamientos, percepciones o input
sensorial»54. La respiracion lenta activa el sistema nervioso parasimpatico a
través del nervio vago, modulando la variabilidad del ritmo cardiaco y alte-
rando patrones de ondas cerebrales.

El concepto de prana en las tradiciones yéguicas presenta paralelos no-
tables con el pneuma de Anaximenes: ambos conceptos unifican respiracion,
energia vital y principio c6smico; ambos vinculan practicas respiratorias con
estados alterados de conciencia. Aunque Anaximenes no desarroll6 técnicas
meditativas, su intuicidon de que el aire-aliento es la sustancia del alma resuena
con tradiciones contemplativas que han explorado empiricamente esta cone-
xién durante milenios.

3.3.3-4.- Ecologia profunda y conciencia planetaria

La vision de Anaximenes de un cosmos animado por un principio tinico
encuentra eco en movimientos contemporaneos como la ecologia profunda.
La ecologia profunda propone un «igualitarismo biosférico» que rechaza el
antropocentrismo y reconoce el valor intrinseco de todos los seres vivos. La
nocion de Anaximenes de que el mismo aire anima tanto al cosmos como a los
individuos implica una continuidad fundamental entre humanos y naturaleza
que los ecologistas profundos buscan recuperar.

La hipétesis Gaia postula que la Tierra es un sistema autorregulado
donde la biosfera, la atmésfera, la hidrosfera y l1a geosfera estan estrechamente

53 Fuente: ZACCARO, A., PIARULLI, A., LAURINO, M., GARBELLa, E., MENICUCCI, D.,
NERI, B., & GEMIGNANI, A. How Breath-Control Can Change Your Life: A Sys-
tematic Review on Psycho-Physiological Correlates of Slow Breathing. Fron-
tiers in Human Neuroscience, 12, Articulo 353, 2018. Disponible en:
<https://doi.org/10.3389/fnhum.2018.00353> Acceso: 9 ene. 2026.

54 Fuente: BADAWI, K., WALLACE, R. K., ORME-JOHNSON, D. W., & ROUZERE, A. (1984).
Electrophysiologic characteristics of respiratory suspension periods occur-
ring during the practice of the Transcendental Meditation program. Psychoso-
matic Medicine, 46(3), 267-276.Este articulo reporta fenémenos de suspension respirato-
ria en meditadores experimentados y su relacion con estados trascendentales de conciencia.
Disponible en: <Advanced and long-term meditation and the autonomic nervous system: A
review and synthesis> Acceso: 10 ene. 2026.

~ 100 ~


https://doi.org/10.3389/fnhum.2018.00353
https://meditation.mgh.harvard.edu/files/Sezer_25_NeuroscienceandBiobehavioralReviews.pdf
https://meditation.mgh.harvard.edu/files/Sezer_25_NeuroscienceandBiobehavioralReviews.pdf

acopladas como un sistema en evoluci6». Los paralelos con Anaximenes son
significativos: ambas teorias sittian la atmoésfera como elemento central del
sistema viviente; ambas conciben el todo (cosmos/planeta) como una unidad
funcional; ambas sugieren que los procesos que sostienen la vida individual
son los mismos que sostienen el sistema global.

Andrew Fellows, en su libro «Gaia, Psyche and Deep Ecology» (Fellows;
2019), conecta explicitamente estas tradiciones: la nocién de una «conciencia
planetaria» o «alma del mundo» tiene antecedentes directos en la identifica-
cion de Anaximenes del aire cosmico con principios psiquicos. Aunque Love-
lockss niega que Gaia actte «intencionalmente», el marco conceptual de Ana-
ximenes ofrece recursos para quienes buscan una concepcion del planeta que
no reduzca la vida a meros mecanismos fisicos.

3.3.4.- Conclusion

Anaximenes de Mileto representa un momento fundacional en la historia
del pensamiento sobre la conciencia. Su identificacién del aire con el alma,
lejos de ser una curiosidad arcaica, inaugura una tradicion filoséfica que atra-
viesa toda la cultura occidental y encuentra resonancias inesperadas en deba-
tes contemporaneos. El fragmento sobre el alma y el cosmos —«asi como
nuestra alma, siendo aire, nos mantiene unidos, ast también el soplo y el aire
envuelven todo el cosmos»— condensa en una formula memorable la primera
teoria sistematica que explica la conciencia mediante principios naturales.

La relevancia contemporanea de Anaximenes se manifiesta en multiples
frentes. Su panpsiquismo implicito anticipa posiciones filosoficas que hoy se
discuten intensamente como alternativas al fisicalismo reduccionista. Su teo-
ria de la rarefaccion y condensacion ofrece un modelo proto-emergentista de
como surgen propiedades cualitativas de diferencias cuantitativas. Su identi-
ficaci6n aire-alma prefigura las teorias de identidad mente-cerebro. Sus intui-
ciones sobre la conexion respiraciéon-conciencia encuentran apoyo en investi-
gaciones neurocientificas sobre practicas contemplativas. Su vision del

55 James Lovelock fue un cientifico, pensador ambiental y tedrico de sistemas britanico, reco-
nocido mundialmente por haber formulado la Hipétesis de Gaia, una de las propuestas mas
influyentes en la historia contemporanea de la ecologia, la ciencia del sistema Tierra y los
debates filosoficos sobre la vida y la conciencia planetaria. Su aportacién mas influyente fue
conceptual: propuso que la Tierra funciona como un sistema autorregulado, en el que la
biosfera, la atmosfera, los océanos y la geologia interactiian de forma acoplada para mante-
ner condiciones favorables para la vida. Su obra méas emblematica es “Gaia, una nueva vi-
sion de la vida sobre la tierra” editada en Madrid por Orbis en 1983-195.

~101 ~



cosmos como sistema animado resuena con la ecologia profunda y la hip6tesis
Gaia.

Estudiar a Anaximenes no es solo ejercicio de erudicion histérica sino re-
cuperacién de recursos conceptuales que pueden iluminar problemas actua-
les. En una época donde el problema de la conciencia sigue sin resolucion sa-
tisfactoria, donde la crisis ecoldgica exige repensar nuestra relacion con la na-
turaleza, y donde las tradiciones contemplativas orientales y occidentales con-
vergen en el interés por la respiracion consciente, el pensamiento del dltimo
filbsofo milesio ofrece perspectivas que merecen consideraciéon renovada. El
aire que respiramos, el aliento que nos anima, el espiritu que nos conecta con
el cosmos: estas intuiciones primordiales de Anaximenes siguen pulsando en
las preguntas mas profundas que nos hacemos sobre la naturaleza de la mente
y su lugar en el universo.

~102 ~



3.4.- Pitagoras y los pitagoricos (s. VI-V a. C.)

«...Dicen que, pasando una vezjunto a un cachorro que era mal-
tratado, se compadecio y pronuncié estas palabras: "iDetente,
no lo golpees! Pues es el alma (yvyn) de un hombre querido, la
cual reconoci al escucharla gemir...»

Pitagoras (c. 570-495 a.C.)
Dib6genes Laercio.
Vidas y opiniones de los filé6sofos ilustres (20017).

La figura de Pitagoras de Samos ocupa un lugar singular y fundacional en
la historia del pensamiento occidental, no tanto por la conservacion directa de
sus escritos —inexistentes— como por la profunda huella conceptual, espiri-
tual y metodologica que él y la tradicién pitagérica dejaron en la reflexiéon so-
bre el alma, el conocimiento y la estructura dltima de la realidad. Su impor-
tancia para el estudio de los fundamentos filoséficos de la conciencia reside en
haber articulado, de manera temprana y sistematica, una visiéon en la que vida
interior, orden césmico y disciplina racional aparecen inseparablemente vin-
culados.

En el pitagorismo se produce uno de los primeros intentos coherentes de
pensar la experiencia consciente humana dentro de un marco ontologico glo-
bal. La conciencia —aunque no conceptualizada adin en los términos moder-
nos— es entendida implicitamente como expresion del alma, una entidad no
reductible al cuerpo, dotada de continuidad, susceptible de purificaciéon y ca-
paz de elevarse mediante el conocimiento y la vida ética. Este planteamiento
inaugura una tradicién que influira decisivamente en Platén, en el neoplato-
nismo y, a través de ellos, en buena parte de la metafisica y la antropologia
filoséfica posteriores.

~ 103 ~



El valor trascendental de Pita-
goras radica también en haber
unido, por primera vez de forma
explicita, matematica, mausica,
cosmologia y vida espiritual. La te-
sis pitagorica segin la cual el nii-
mero es el principio de todas las
cosas no constituye solo una hip6-
tesis cosmologica, sino una intui-
cion radical sobre la inteligibilidad
del mundo y de la experiencia hu-
mana: la realidad —y, por exten-
sién, la experiencia consciente—
posee una estructura formal, ar-
monica y ordenable. Esta convic-
cion anticipa una idea que reapa-
rece con fuerza en la modernidad y
en la ciencia contemporanea: que
la mente y la conciencia no son
_ caoticas, sino que responden a pa-
llustracion 4 Pitagoras de Samos. Reconstruccion | trones, ritmos y relaciones estruc-

visual contemporanea basada en iconografia histo- turales.
rica Imagen generada por IA (ChatGPT, 2026).

Asimismo, el pitagorismo in-
troduce una dimensién practica decisiva para la historia de la conciencia: la
conviccidn de que la forma de vida transforma el estado interior del sujeto.
Las précticas ascéticas, musicales, éticas y comunitarias no eran meros pre-
ceptos morales, sino auténticas tecnologias de transformacion del alma,
orientadas a refinar la percepcion, el juicio y la disposicion interior. En este
sentido, Pitagoras puede ser considerado uno de los primeros pensadores en
comprender la conciencia no solo como objeto de especulacién, sino como
realidad dindmica, educable y perfectible.

Finalmente, la trascendencia de Pitagoras para el estudio de la conciencia
se manifiesta en su proyeccion historica. El pitagorismo constituye un eslabén
decisivo entre la religiosidad arcaica, la filosofia racional y la ciencia naciente,
y ofrece un modelo integrador que hoy resulta especialmente fecundo para el
didlogo interdisciplinar entre filosofia de la mente, neurociencia, teorias de la
informacion y tradiciones contemplativas. Lejos de ser una reliquia del pen-
samiento presocréatico, Pitigoras representa un punto de partida estructural

~ 104 ~



para comprender como Occidente comenzo a pensar la relaciéon entre alma,
conocimiento, orden y experiencia consciente.

En este sentido, estudiar a Pitagoras y a los pitagoricos no es solo un ejer-
cicio historiografico, sino una via privilegiada para rastrear los origenes pro-
fundos de la pregunta por la conciencia, su naturaleza, su desarrollo y su lugar
en el cosmos.

3.4.1.- Apuntes biograficos y contexto

Samos era, en tiempos de Pitagoras, una de las polis més prosperas del
mundo jonico. Su posicidn estratégica en el mar Egeo oriental la convertia en
un nodo clave de intercambios comerciales, culturales y técnicos entre Grecia,
Asia Menor, Fenicia y Egipto. Esta apertura favoreci6 un clima intelectual cos-
mopolita, caracteristico de la Jonia, donde florecieron los primeros fil6sofos
naturalistas (Tales, Anaximandro, Anaximenes).

En el plano politico, Samos estuvo marcada por la tirania de Policrates
(c. 538—522 a. C.), un gobernante que impuls6 grandes obras puiblicas y el po-
der naval, pero que también concentro el poder de forma autoritaria. Este con-
texto de prosperidad material combinada con inestabilidad politica resulta
crucial para entender tanto la formacioén inicial de Pitagoras como su posterior
decision de abandonar la isla.

Culturalmente, Samos participaba de la transicion desde la mentalidad
mitica arcaica hacia formas més racionales de explicacién del mundo, sin que
ello supusiera una ruptura tajante con la religion. La convivencia entre prac-
ticas rituales, saber técnico, matemaética aplicada y reflexion filoséfica cred el
caldo de cultivo adecuado para una figura como Pitagoras, que nunca separ6
conocimiento y vida.

Pitagoras (c. 570-495 a.C.) naci6 en la isla de Samos, aunque las fuentes
antiguas difieren sobre las fechas exactas. Hijo de Mnesarco, recibi6é una edu-
cacidn privilegiada y realizé extensos viajes por Egipto, Babilonia y posible-
mente la India, donde entr6 en contacto con diversas tradiciones sapienciales.
Hacia el 530 a.C., emigro6 a Crotona (sur de Italia) donde fundé su célebre es-
cuela filoséfico-religiosa.

La figura histérica de Pitagoras esta envuelta en leyenda, pues no dejo
escritos propios y las primeras biografias completas datan de siglos posterio-
res (Jamblico, Porfirio, Di6genes Laercio). Esta carencia de fuentes directas

~ 105~



hace dificil distinguir entre las ensefianzas del maestro y las desarrolladas por
sus discipulos. (Abbagnano; 1994)

La comunidad pitagoérica funcionaba como una hermandad iniciatica en
la que hacian vida en comtn con caracteristicas singulares y distintivas:

o Estructura jerarquica: dividida entre "acusmaticos" (oyentes) y
"matematicos" (los iniciados en las doctrinas profundas).

e Régimen de vida ascético: incluia prescripciones dietéticas (vege-
tarianismo), ejercicios espirituales y practicas de purificacion.

e Secreto iniciatico: las enseflanzas mas profundas se transmitian
oralmente bajo juramento.

e Participacién femenina: notable para su época, admitia mujeres
como miembros plenos.

3.4.2.- Aportaciones fundamentales sobre la conciencia

Los pitagéricos consideran la conciencia como parte del orden matemé-
tico del cosmos introduciendo el concepto de armonia como principio estruc-
tural del alma. A su vez, colocan la introspeccion y la vida interior en el centro
de la transformacién personal. Los pitagoricos propusieron una relacion sis-
tematica entre practicas de vida, purificaciéon psiquica y conocimiento inte-
rior: origen remoto de lo que seria la Psicologia Introspectiva del siglo XIX
representada por Wilhem Wundt (1832-1920); Edward Bradford Titchener
(1867-1927); William James (1842-1910); Oswald Kiilpe (1862-1915) y Franz
Brentano (1838-1917).

Basicamente, los conceptos pitagéricos relacionados con lo que hoy en-
tendemos por conciencia, son a nuestro juicio los siguientes:

1. La Psyché como Principio Inmortal. Los pitagobricos revolucio-
naron la concepcion griega del alma, considerandola inmortal y trans-

migrable (metempsicosis) y por tanto la conciencia individual tras-
ciende la muerte corporal. Igualmente, la concibieron de naturaleza
divina y formando parte del orden c6smico universal al mismo tiempo
que perfectible, proponiendo que, mediante la filosofia y las matema-
ticas, el alma puede purificarse y ascender.

2. La Anamnesis y el autoconocimiento. Anticipandose a Platdn,
los pitagoricos sostenian que el conocimiento es reminiscencia: la

~ 106 ~



conciencia accede a verdades eternas previamente conocidas. Para
ellos el autoexamen diario era practica obligatoria: “¢En qué he
errado? ¢Qué he hecho? ¢Qué deber he omitido?” y la introspeccion
sistematica era considerada via de perfeccionamiento moral.

3. Conciencia matematica del Cosmos. La doctrina pitagobrica esta-
blece una correlacién profunda entre Nimero y Realidad: “Todo es
ndmero”, la estructura matematica subyace a la conciencia y al cos-
mos. A su vez consideran la “Armonia Universal” como la caracteris-
tica del Cosmos a la que se puede acceder y sintonizar mediante el es-
tudio.

4. Musica de las esferas. La “Armonia de las Esferas” o “Mftsica Ce-
lestial” representa una de las doctrinas mas fascinantes y complejas
del pitagorismo, que sintetiza matematica, astronomia, musica y me-
tafisica en una visiéon unificada del cosmos como organismo viviente
y sonoro. Segin la tradiciéon. Pitdgoras descubri los principios de la
armonia musical al pasar por una herreria y observar que los martillos
de diferentes pesos producian sonidos consonantes y que las propor-
ciones matematicas simples (2:1, 3:2, 4:3) generaban intervalos armoé-
nicos, una ley matematica que podia aplicarse universalmente. El des-
cubrimiento de esta Musica Celestial los pitagoricos lo desarrollaron
proponiendo (Rusinol; 2017):

e Una ontologia musical. El Ser mismo es musical en su estruc-
tura y la realidad profunda es ritmica y proporcional, por
tanto, el nimero-armonia precede a la manifestacion fisica.

e Epistemologia de la Escucha. Conocer es “sintonizar” con las
proporciones césmicas y las matematicas son como el len-
guaje de acceso a la realidad considerando la contemplaciéon
como “audicién espiritual”.

e Ktica de la armonizacion. El alma debe “afinarse” con el cos-
mos. Asi la virtud es considerada como consonancia interior
y el vicio como disonancia o desafinacion.

La concepcién de la Musica Celestial o de las esferas llev a los pitagoéricos
a proponer practicas concretas como:

e FEjercicios de Sintonizacion: meditacién sobre intervalos mu-

sicales; contemplacién de proporciones numéricas y observa-
cion sistematica de los cielos.

~ 107 ~



e Catarsis Musical. Uso terapéutico de modos musicales espe-
cificos como cantos y recitaciones para armonizar el alma y
danzas sagradas siguiendo patrones celestiales.

e Astronomia contemplativa. Los pitagoricos realizaban calcu-
los de las oOrbitas celestes como ejercicio espiritual sincroni-
zando estas practicas con ciclos planetarios e interpretando
musicalmente los fenémenos astronémicos.

5. Practicas de transformacién de la conciencia. El régimen pita-
gorico incluia técnicas especificas como el silencio iniciatico con pe-
riodos de cinco afios para los novicios; ejercicios mnemotécnicos: re-
capitulacion vespertina de los acontecimientos del dia; contemplaciéon
matematica: como via de elevacion espiritual y catarsis musical: uso
terapéutico de la musica para armonizar el alma.

6. Dualidad psicosomatica. Los pitagoricos establecieron una distin-
cion fundamental: el cuerpo como prisiéon y como tumba del alma. En
igual sentido aceptaban la tension entre lo material y lo espiritual y
por tanto la conciencia debe liberarse de las ataduras corporales, pro-
poniendo en suma el ascetismo como liberacion: las practicas ascéti-
cas facilitan la expansion de la conciencia.

3.4.3.- Correlatos contemporaneos

El pitagorismo constituye uno de los hitos mas influyentes en la historia
occidental de la conciencia. Su aportacion se despliega en tres ejes principales:

1. Una nueva concepcion del alma.
2. Unaidea de la conciencia como armonia cognitiva.
3. Un método de vida destinado a transformar la experiencia interior.

A partir de estos ejes, la tradiciéon pitagorica se convierte en un punto de
referencia para toda la evolucién posterior de la conciencia en Occidente.

1. El pitagorismo introduce la idea de una conciencia estruc-
turada y ordenada. Los pitagoricos descubrieron que ciertos fené-

menos —la muasica, el movimiento astral, las proporciones geométri-
cas— obedecen leyes numéricas exactas. A partir de esto, concluyeron
que el alma humana posee una estructura semejante, porque participa
del mismo orden que rige el cosmos. Los pitagoricos contribuyeron a

~ 108 ~



introducir la nocién de que la conciencia es capaz de resonar con el
orden racional del universo, prefigurando asi concepciones filosoficas
posteriores donde la mente es un “microcosmos” dentro del macro-
cosmos (estoicismo, neoplatonismo, mistica medieval). Esta idea nu-
tre modelos contemporaneos donde la conciencia se entiende como
coherencia global, sincronizacién o integracion.

Desarrollo de la introspeccién y de la autoconciencia moral.
Los pitagoéricos pusieron en marcha y ejercitaron practicas dirigidas a
cultivar la interioridad como el examen diario de conciencia; la regla
del silencio (disciplina de la palabra y del pensamiento); habitos cor-
porales (dieta, sueflo, memoria) como herramientas de claridad men-
tal y purificacién emocional y ritual. Puede decirse que las aportacio-
nes de los pitagoéricos constituyen uno de los primeros sistemas for-
males de autorreflexién y entrenamiento consciente en Occidente, an-
ticipAndose a métodos posteriores de disciplina de la atencion: desde
el estoicismo y el monacato cristiano hasta practicas contemporaneas
de mindfulness y psicologia de la autorregulacion.

El alma como entidad inmortal, dinamica y perfectible. La
creencia en la transmigraciéon del alma (metempsicosis) implica que

la conciencia no es un fenémeno puramente biologico, sino que tiene
una trayectoria de crecimiento, participando en un continuo proceso
de refinacién. Su contribuciéon histérica impulsa la idea, muy influ-
yente, de que el ser humano puede transformarse, puede purificarse,
puede elevar su nivel de conciencia, no solo en esta vida, sino a lo largo
de maltiples existencias. Platon heredara esta idea, influyendo en toda
la tradici6n filoséfica y espiritual de Occidente.

La armonia como modelo de funcionamiento psiquico. Para
los pitagoricos, la salud del alma depende de la armonia entre sus par-

tes. Esta nocion influira directamente en Platon (estructura tripartita
del alma), Aristételes (psicologia del equilibrio de facultades), Medi-
cina antigua (Galenismo), Teorias medievales de las pasiones y en Psi-
cologia moderna (teorias de integracién del yo). Las proposiciones de
los pitagoricos sobre la armonia mental han contribuido histérica-
mente al nacimiento y el desarrollo de teorias psicologicas del equili-
brio afectivo; modelos neurocientificos de sincronizacion neuronal y
concepciones fenomenologicas de la unidad de la experiencia.

Relacidén entre vida interior y cosmos: nacimiento de la con-
ciencia césmica. El pitagorismo es una de las primeras visiones que
identifica la estructura del cosmos, la estructura del pensamiento y la

~ 109 ~



estructura del alma, como expresiones del mismo principio matema-
tico-armonico. Esta concepcion inspira el misticismo platonico; la tra-
dicién hermética y neoplatdnica; el pensamiento cristiano medieval
(Agustin, Dionisio Areopagita); visiones modernas de la “conciencia
cosmica” (Romanticismo, William James, Teilhard de Chardin) con lo
cual se introduce la idea de que la conciencia humana puede abrirse a
niveles de comprensién més amplios que la experiencia personal or-
dinaria.

6. El pitagorismo como origen de una psicologia filoséfica.
Aunque no emplearon términos psicologicos modernos, los pitagori-

cos analizaron emociones, deseos y habitos; establecieron normas
para manejarlos; distinguieron estados de confusién y estados de cla-
ridad y vincularon el conocimiento a la purificacién interior. Los pita-
goricos formularon pues la primera teoria ética que concibe la con-
ciencia como formable y modelable. Representan los origenes del con-
cepto de trabajo interior para consolidar la identidad consciente.

En conclusion, podemos decir que el pitagorismo representa uno de los
primeros modelos sistematicos de conciencia en Occidente. Su influencia no
es solo filos6fica 0 matematica, sino experiencial, ética y espiritual. A través
de su definicién del alma como armonia, de sus practicas de introspeccién y
de su vision del microcosmos humano, el pitagorismo se convierte en un pilar
fundamental de la evolucidn histérica de la autoconciencia, el cultivo interior
y la comprension de la mente como una realidad ordenada y perfectible.

~110 ~



3.5.- Heraclito de Efeso y su Teoria del “logos”

llustracion 8 Recreacion contemporanea de
Heréaclito de Efeso. Imagen generada por in-
teligencia artificial (ChatGPT, 2026)

Heraclito de Efeso (c. 535-475 a.C.)
desarroll6 una concepcién dindmica dela
conciencia profundamente vinculada al
“logos” universal. Uso este término en un
sentido cosmolégico, racional, universal y
a la vez profundamente interior. Aunque
el término puede significar “palabra”, “ra-
z6n”, “proporcién” o “principio”, en He-
raclito el “logos” es el principio ordena-
dor del cosmos y también la ley oculta que
rige el devenir de todas las cosas. En pa-
labras de Heréclito:

«Aungque esta razén existe siempre, los
hombres se toman incapaces de com-
prenderla, tanto antes de oirla como una
vez que la han oido. En efecto, aun
cuando todo sucede segiin esta razon,
parecen inexpertos al experimentar con
palabras y acciones tales como las que
yo describo, cuando distingo cada una

segun la naturaleza y muestro como es; pero a los demas hom-
bres les pasan inadvertidas cuantas cosas hacen despiertos, del
mismo modo que les pasan inadvertidas cuantas hacen mien-
tras duermen». (22 B 156-AA.VV; 2007, p. 223)

Para HerAclito, la conciencia auténtica no es un fenémeno meramente
subjetivo, sino que participa del principio racional o “logos” que gobierna el
universo. En uno de sus fragmentos, advierte que «malos testigos son para
los hombres los ojos y los oidos cuando se tienen almas barbaras» (22 B 107—
AA.VV.; 2007, p. 232) sugiriendo que la verdadera conciencia requiere una
sintonia con el logos que trasciende la mera percepcion sensorial. Su famosa
sentencia sobre que «El camino hacia arriba y hacia abajo es uno y el

56 La notacion B22 o 22B es la establecida en la clasificacion de los fragmentos presocraticos
de Diels-Kranz (DK) para los atribuidos a Heraclito. La A simboliza fragmentos de testimo-
nios divididos por temas (cosmologia, fisica, ética, etc.). La B son fragmentos atribuidos a
Heraclito. Y la C, se trata de fragmentos que en algunos casos son atribuidos a Heréaclito.

~111 ~



mismo» (22 B 60-AA.VV; 2007, p. 228) implica que la conciencia participa
del flujo dialéctico universal, anticipando concepciones posteriores sobre la
naturaleza dinamica de la mente. En esta linea, Heraclito sefiala el papel de la
atencion en la comprension del “logos”: «El comprender es la suprema per-
feccion, y la verdadera sabiduria hablar y obrar segiin la naturaleza, es-
tando atentos» (22 B 112-AA.VV; 2007, p. 233), una comprension que se
puede obtener por diferentes caminos: «Los limites del alma no los hallaras
andando, cualquier camino que recorras; tan profundo es su fundamento»
(22 B 45-AA.VV.; 2007, p. 220). Igualmente, para Heraclito, todo cambia,
todo fluye al mismo tiempo que todo est4 interconectado «Sobre quienes se
bafian en los mismos rios afluyen aguas distintas y otras distintas» (22 B 12-
AA.VV.; 2007, p. 224) «Cuando se escucha, no a mi, sino a la Razén, es sabio
convenir en que todas las cosas son una». (22 B 50-AA.VV; 2007, p. 227).

Asipues, las principales aportaciones de Heraclito que estan relacionadas
con el origen y la naturaleza de la conciencia son a nuestro juicio las siguien-
tes:

1. El Logos como principio organizador. Heraclito propuso el con-
cepto de “logos” como la razoén universal que gobierna el cosmos y la

conciencia humana. Este principio racional subyacente conecta todos
los fenémenos, incluidos los procesos mentales. El “logos” no es me-
ramente una abstraccion, sino la estructura inteligible que permite
tanto el conocimiento como la autoconciencia.

2. La doctrina del flujo. Su famosa méxima "todo fluye" describe la
realidad como un proceso dindmico continuo. Aplicado a la concien-
cia, esto significa que los estados mentales no son entidades fijas, sino
procesos en constante transformacion. La conciencia emerge del flujo
dindmico de experiencias, pensamientos y percepciones.

3. Launidad de los opuestos. HerAclito desarroll6 la idea de que los
opuestos son aspectos complementarios de una misma realidad. En
términos de conciencia, esto implica que estados aparentemente con-
tradictorios (vigilia/suefio, razén/emocion, consciente/inconsciente)
forman parte de una unidad més amplia. La tensién entre opuestos
genera la dindmica que constituye la experiencia consciente.

4. El alma como fuego inteligente. Concibi6 el alma (psyché) como
una forma de fuego divino, relacionada con el logos césmico. Esta
alma-fuego es tanto el principio vital como la sede de la conciencia. Su

~112 ~



naturaleza ignea la conecta con el principio universal del cambio y la
transformacion.

Hay que decir también que las ideas y el pensamiento de Heraclito ha
tenido una significativa influencia en toda la filosofia occidental. Autores
como Georg Wilhelm Friedrich Hegel (1770-1831); Karl Marx (1818-1883) y
Friedrich Engels (1820-1895); Friedrich Nietzsche (1844-1900); Martin Hei-
degger (1889-1976); Henri Bergson (1859-1941); Alfred North Whitehead
(1861-1947) e incluso el creador del paradigma de la complejidad Edgar Morin
(1921-) han retomado las ideas de Heraclito para formular sus propias apor-
taciones. Ademas, la Teoria del Logos de Heraclito constituye un significativo
precedente de la conocida Teoria del Orden Implicado de David Bohm

En cuanto a los correlatos actuales del pensamiento de Heraclito y las
actuales teorias de la conciencia, creemos que son los siguientes:

e Teorias del flujo de conciencia. Las ideas de Her4clito sobre el
flujo constante anticipan las teorias modernas que conciben la con-
ciencia como un flujo permanente. William James y Henri Bergson
desarrollaron conceptos similares, describiendo la conciencia como
un flujo temporal continuo mas que como una serie de estados discre-
tos.

e Teorias delainformacién integrada. El concepto de logos como
principio organizador resuena con las teorias contemporaneas que
ven la conciencia como la integraciéon de informacién. La Teoria de la
Informacion Integrada (IIT) de Giulio Tononi propone que la con-
ciencia surge de la capacidad de un sistema para integrar informacion
de manera unificada, similar al rol unificador del “logos” de Heraclito.

e Enfoques dinamicos y de sistemas. Las neurociencias contem-
poraneas han adoptado perspectivas dindmicas que ven la conciencia
como un proceso emergente de redes neuronales en constante cam-
bio. Esto refleja la intuicion de Heraclito de que la conciencia no es
una “cosa” sino un proceso dinamico.

e Teorias de la autoorganizacién. Los conceptos de Heraclito so-
bre la tension creativa entre opuestos encuentran eco en las teorias
modernas de autoorganizacion y sistemas complejos. La conciencia
emerge de la tension dindmica entre diferentes procesos neuronales,
similar a como la armonia surge de la tensién entre opuestos en el
pensamiento de Heraclito.

~113 ~






3.6.- Anaxagoras de Clazomene (c. 500-428
a.C.)

De Anaxagoras de Clazomene nos dice Nicola Abbagnano:

«...Es presentado por la tradicién como un hombre de ciencia
absorto en sus especulaciones y extrafio a cualquier actividad
practica. Para poderse ocupar de sus investigaciones, cedi
cuanto poseia a sus parientes. Interrogado sobre el objetivo de
su vida, respondio orgullosamente que era vivir “para contem-
plar el sol, la luna y el cielo”. Fue el primero que introdujo la
filosofia en Atenas, gobernada entonces por Pericles, cuyo
amigo y maestro fue; pero acusado de impiedad por los enemi-
gos de Pericles y obligado a regresar a Jonia, se establecié en
Lampsaco. Nos quedan algunos fragmentos del primer libro de
su obra “Sobre la naturaleza” ...» (Abbagnano; 1956, p. 90).

La importancia y el valor de Anaxagoras radica en que su cosmologia y
filosofia natural ofrecen intuiciones tempranas y relevantes para el estudio de
la conciencia, entendida como un fenémeno que implica intelecto, organiza-
cion y causalidad no material. Aunque no traté la conciencia en términos mo-
dernos, sus ideas tienen correlatos con algunas teorias contemporaneas, espe-
cialmente en los campos de la filosofia de 1a mente, la neurociencia y la teoria
de la informacioén integrada.

Anaxagoras introdujo un concepto que resultaria muy importante para
toda la filosofia posterior: el “Noiis” (intelecto y/o mente) como principio or-
denador del universo. En su obra Sobre la Naturaleza, Anaxagoras nos dice:

«...Elintelecto es infinito, auténomo y no esta mezclado con cosa
alguna, sino que esta solo en si mismo. En efecto, si no existiese
por st mismo, sino mezclado con cualquier otra cosa, estaria
mezclado con todas las cosas, si estuviera mezclado con alguna.
Pues en todo hay una porcion de todo, como ya lo he dicho antes;
y las cosas mezcladas le impedirian prevalecer sobre ninguna
cosa de un modo similar a [que lo hace] en tanto existe sélo por
si mismo. Pues es la mds sutil y pura de todas las cosas, y cuenta
con pleno conocimiento y tiene la mayor fuerza. Y cuantas po-
seen alma, las mas grandes y las mds pequenas, a todas domina
el intelecto. Y el intelecto dominé la rotacién del conjunto, de

~ 115~



modo que rotase al principio. Y
primeramente comenz6 a rotar
desde lo pequeno, y rota mdas, y
rotara mds aun. Y las cosas que
estaban mezcladas y que se sepa-
ran y se dividen, a todas las co-
noce el intelecto. Y cuantas cosas
estaban a punto de ser y cuantas
eran, que ahora no son, y cuan-
tas ahora no son y cuantas se-
ran, a todas el intelecto las or-
dené cosmicamente, y a esta ro-
tacién, en la que rotan ahora los
astros, tanto el sol como la luna,
y también el aire y el éter que se
separan esta rotaciébn misma
hizo que se separaran: y se se-
para de lo raro lo denso, y de lo
frio lo caliente, y de lo oscuro lo
brillante, y de lo hiumedo lo
seco...» (59 B57 12: AA.VV.; 2014,

llustracion 12 Imagen de Anaxagoras de Clazomene  P. 194)

(c. 500-428 a.C.) reconstruida por IA (ChatGPT,2026)
De este hermoso fragmento se desprende que la mente o nuestra inteligencia,
o aquello mediante lo cual nos es posible el conocimiento (principio epistemo-
16gico) esta asociada a todo lo que ordena y estructura la realidad (principio
cosmologico). (Bernabé; 2010). El Notis para Anaxagoras, ademas de una fun-
cion cosmologica, tiene también una funcién cognitiva en cuanto que el Noiis
conoce porque organiza y ordena las sustancias originalmente mezcladas y a
su vez organiza porque conoce.

Mientras sus predecesores explicaban los fen6menos mentales mediante
elementos materiales (aire en Anaximenes, fuego en Heraclito), Anaxagoras
estableci6 una discontinuidad ontolégica fundamental. De un lado esti el
“Noftis” que es inmaterial, simple, puro y activo y de otro esté la materia, que
es compuesta, mezclada, pasiva y sujeta a transformaciones. Esta distincion
anticip6 el dualismo mente-cuerpo o mente-materia que dominaria la filosofia
occidental hasta las neurociencias contemporaneas. Si el Noiis es diferente de

57 La notacion 59B o B59 se corresponden con los fragmentos auténticos atribuidos a Anaxa-
goras segun la clasificacion de Diels-Kranz (DK).

~116 ~



todas las demas cosas por su pureza y sutileza, écomo puede actuar sobre la
materia? Este problema, conocido posteriormente como el problema de la in-
teraccidon mente-cuerpo, sera central en toda la filosofia de la mente. La in-
fluencia de Anaxagoras fue inmediata y profunda: Platén reconoce en el Fedon
su deuda con esta concepcion, aunque critica su desarrollo insuficiente, y Aris-
toteles dedica analisis detallados al concepto de notis en su obra De Anima.

Para Anaxagoras, conocer implica participar del Noils universal. Esta
concepcion participativa del conocimiento encuentra eco en teorias contem-
poraneas que enfatizan la dimensién corporizada y situada de la cogniciéon. A
su vez, la universalidad del Noils sugiere que el conocimiento humano conecta
con principios cosmicos més amplios, idea que resuena en enfoques transdis-
ciplinares que buscan principios organizadores comunes a diferentes niveles
de realidad. E igualmente esta concepcion participativa y universal del Noiis
estd en consonancia con el concepto de complejidad como propiedad emer-
gente del cosmos: el orden surge de la interaccién entre el principio organiza-
dor (Notis) y la multiplicidad material, similar a como los sistemas complejos
generan propiedades emergentes.

El concepto de Noiis de Anaxagoras tiene significativas resonancias en
los estudios actuales de la conciencia, como es por ejemplo el concepto de ena-
ccién elaborado por Francisco Varela que plantea que la cognicién no es una
representacion pasiva o una copia de lo que existe en el exterior, sino actividad
organizadora de la mente (Varela; 2000). El Noiis no contempla el orden cds-
mico desde fuera, sino que lo constituye activamente mediante su movimiento
organizador. La circularidad entre conocer y organizar en Anaxagoras prefi-
gura la circularidad autopoiética (Maturana; Varela; 2003).

En el mismo sentido, el Noiis de Anaxagoras encuentra importantes re-
sonancias en las neurociencias contemplativass® que buscan integrar

58 Las neurociencias contemplativas son un campo neurofenomenolégico de investigacién in-
terdisciplinaria que se ocupa de conocer y verificar los correlatos neurobioldgicos, psicolo-
gicos y fisiologicos de las practicas contemplativas, meditativas y de conciencia plena. Este
4mbito de estudio integra metodologias neurocientificas rigurosas con tradiciones contem-
plativas milenarias, buscando comprender como las practicas de meditacién transforman
el cerebro y la experiencia consciente (Porta; 2019). La disciplina se caracteriza por su me-
todologia hibrida que combina: 1) Neuroimagen funcional para estudiar cambios cerebra-
les; 2) Fenomenologia contemplativa para describir estados de conciencia. 3) Mediciones
psicofisiologicas (cortisol, presion arterial, variabilidad cardiaca) y 4) Evaluaciones psico-
logicas de bienestar, atencion y regulaciéon emocional. La perspectiva de primera persona
constituye un elemento metodoldgico crucial, reconociendo la experiencia subjetiva como
fuente vélida de datos cientificos, complementaria a las mediciones objetivas. El padre in-
telectual de las neurociencias contemplativas es Francisco Varela (1946-2001) que en su
obra “El fenémenos de la vida” (Varela; 2000) establecio las bases epistemologicas para el

~117 ~



perspectivas fenomenoldgicas y neurocientificas. El Notis como principio
tanto cdsmico como psicologico sugiere niveles de analisis multiples pero con-
vergentes. A su vez, la plasticidad neural y la capacidad del cerebro para reor-
ganizarse encuentran eco en la capacidad organizadora del Noiis. Ambos su-
gieren que la conciencia no es una estructura fija sino proceso dindmico de
organizacion.

Desde una perspectiva educativa, el Notis de Anaxagoras sugiere que el
aprendizaje no es mera acumulacién de informacion sino participaciéon en
principios organizadores mas amplios. Esta vision fundamenta enfoques edu-
cativos que priorizan la comprension estructural y profunda sobre la memori-
zacion mecanica. La gradualidad del Noiis sugiere a su vez que la educacién
debe respetar los niveles de desarrollo cognitivo, idea que resuena en teorias
constructivistas contemporaneas. Pero a su vez, el Noiis resuena también en
las aportaciones de Edgar Morin en su paradigma de la complejidad y sus im-
plicaciones educativas en cuanto que reconoce que la realidad no es reductible
a elementos simples, sino que requiere principios organizadores capaces de
integrar maltiples dimensiones. Lo que traducido pedagogica y metodoléogica-
mente significa que necesariamente hay que prestar una especial atencion al
pensamiento complejo, que es aquel que construye relaciones; identifica los
errores del conocimiento; presta atencion y toma en consideracion al anélisis
contextual; es capaz de formular criticas multidimensionales en base a eviden-
cias y procura favorecer el conocimiento de la condicién humana asociado a la
comprensién y a la ética (Morin; 2011).

didlogo entre ciencias cognitivas y tradiciones contemplativas budistas. Varela fund6 el
“Mind & Life Institute” junto al Dalai Lama en 1987, creando un espacio de dialogo sin pre-
cedentes entre cientificos occidentales y contemplativos tibetanos. Su enfoque enactivista
de la cognicién proporciond el marco teérico para entender la meditacion como forma de
investigacion experiencial rigurosa.

~ 118 ~



3.7.- Parménides (c. 515-450 a.C.)

Parménides (c. 515—450 a.C.) realizbd
aportaciones fundamentales que transfor-
maron la comprension de la relacién entre
ser, pensar y conocer, estableciendo im-
portantes bases conceptuales para el estu-
dio de la conciencia. Su proposicién mas
importante aparece en el fragmento «...[o
mismo es pensar Yy ser..» (28 Bs93-
AAVV.; 2007, p. 283) Esta identidad on-
tologica establece que el acto de pensar y
aquello que es pensado comparten la
misma naturaleza fundamental y por
tanto no existe separacion radical entre
conciencia, su contenido y la realidad,
dado que el pensamiento genuino solo
puede dirigirse hacia lo que es, no hacia lo
que no es. Esta formulacion anticip6 de-
bates centrales sobre la intencionalidad
de la conciencia que desarrollarian poste-
riormente la fenomenologia y la filosofia

llustracion 13 Imagen de Parménides de
Elea (515 a. C. y el 450 a. C) reconstruida
por |A ChatGPT, 2026.

analitica. En otro de sus fragmentos nos dice:

«...Pues bien, te diré, escucha con atenciéon mi palabra, cudles
son los tinicos caminos de investigacion que se puede pensar;
uno: que es y que no es posible no ser; es el camino de la persua-
sion (acompana, en efecto, a la Verdad); el otro: que no es y que
es necesario no ser. Te mostraré que este sendero es por com-
pleto inescrutable; no conocerds, en efecto, lo que no es (pues es
inaccesible) ni lo mostrardas...» (28 B 2-AA.VV.; 2007, p. 258)

En su poema Sobre la Naturaleza, Parménides distingue entre dos vias

epistemologicas:

59 Lanotacion 28 B o B 28, corresponden a los fragmentos auténticos atribuidos a Parménides

segun la clasificacion Diels-Kranz (DK).

~ 119 ~



1. LaViadelaVerdad (Aletheia): Accesible mediante el noein (pen-
sar/intuir intelectual), revela la estructura inmutable del ser. Aqui la
conciencia opera como contemplacion directa de la realidad.

2. La Via de la Opini6én (Doxa): Basada en la percepcion sensorial,
que Unicamente genera conocimiento aparente sobre el mundo del
devenir.

Esta distinciéon establece niveles diferenciados de conciencia: una con-
ciencia epistémica superior (noética) y otra empirica-sensorial.

Los atributos que Parménides asigna al “ser” tienen implicaciones direc-
tas para la comprension de la conciencia como son la:

¢ Unidad: la conciencia verdadera aprehende la realidad como totali-
dad indivisible.

¢ Inmutabilidad: el conocimiento auténtico trasciende el flujo tem-
poral de la experiencia.

e Completitud: la conciencia epistémica no admite carencias ni deve-
nir.

¢ Presencia plena: el ser se da integramente al pensamiento sin me-
diaciones.

En definitiva y desde nuestro punto de vista, los filésofos presocraticos
anticiparon problemas centrales de las ciencias cognitivas como, por ejemplo:
el llamado problema dificil de la conciencia formulado por David Chalmers
(Chalmers; 1995), la integracion de informacién (Tononi; 2004), la relaciéon
mente-cerebro, y los niveles de organizacion de la experiencia consciente. Su
genialidad radica en haber inaugurado el pensamiento sistematico sobre la
conciencia, creando un vocabulario conceptual y estableciendo marcos inter-
pretativos que contintian siendo productivos para la comprension transdisci-
plinar de la mente y la experiencia humana.

La filosofia presocratica constituyd, en suma, el acta de nacimiento de la
reflexion occidental sobre la conciencia, estableciendo fundamentos que tras-
cienden las fronteras histéricas y disciplinares para seguir interpelando nues-
tra comprension actual de la naturaleza de la experiencia consciente.

~ 120 ~



4.- Los sofistas

La Atenas del siglo V a.C., era una ciudad vibrante después de vencer a
los persas en las Guerras Médicas. La democracia estaba en su apogeo y los
ciudadanos participaban activamente en politica. El desarrollo de la democra-
cia hizo que el dominio de la palabra hablada no solo fuera una condicion pre-
via para el éxito politico, sino también indispensable como forma de defensa
propia en caso de que uno fuera objeto de una demanda. Por ello, los sofistas
respondieron a una necesidad creciente entre los jovenes y ambiciosos. Me-
noén, un discipulo ambicioso de Gorgias, dice que el aret— y por tanto la fun-
cién — de un hombre es gobernar sobre la gente, es decir, gestionar sus asun-
tos publicos para beneficiar a sus amigos y dafiar a sus enemigos. Este es un
ideal de larga data, pero que se realiza mejor en la Atenas democrética a través
de la retorica. La retorica era asi el nticleo de la educacion sofisticada, aunque
la mayoria de los sofistas profesaban ensefiar una gama mas amplia de mate-
riasse,

Los sofistas eran basicamente profesores itinerantes que cobraban por
sus clases (algo revolucionario para la época). La palabra "sofista" original-
mente significaba "sabio", pero con el tiempo pas6 a designar a los maestros
profesionales que ensefnaban a las clases altas como destacar en la vida pa-
blica. Fueron los primeros en desarrollar lo que llamamos “paideia” (cultura
o educacibn). Para ellos, educar no era solo transmitir conocimientos, sino
formar integralmente a la persona como miembro activo de su sociedad. Eran
como los orientadores o los coaches del mundo antiguo, preparando a sus
alumnos para el éxito social y politico.

Como viajaban de ciudad en ciudad, los sofistas notaron algo fascinante:
lo que era valioso en Atenas podia no serlo en Esparta. Esta observacion los
llevo a desarrollar ideas relativistas: no hay verdades absolutas, sino que cada
comunidad tiene sus propios valores. Por eso adaptaban sus enseflanzas segin
el lugar donde estuvieran.

Su creacion estrella fue la “retérica”, el arte de convencer a otros me-
diante la palabra, independientemente de si los argumentos eran verdaderos

60 Fuente: Internet Encyclopedia of Philosophy (IEP) The Sophists (Ancient Greek). Dis-
ponible en: <Sophists | Internet Encyclopedia of Philosophy> Acceso: 26 nov. 2025.

~121 ~


https://iep.utm.edu/sophists/#H1

o no. Era como ensefiar técnicas de debate y oratoria, pero sin preocuparse
demasiado por la verdad absoluta.

Mientras los fildsofos anteriores se preguntaban sobre el cosmos y la na-
turaleza, los sofistas pusieron al ser humano en el centro de su reflexién. Con
ellos, la filosofia griega pas6 de mirar las estrellas a mirarse en el espejo: co-
menzo6 la etapa antropologica del pensamiento griego.

En resumen, los sofistas fueron educadores pragmaticos que preparaban
a sus alumnos para el éxito en la vida publica, crearon el arte de la persuasiéon
y cambiaron el rumbo de la filosofia hacia el estudio del ser humano y la so-
ciedad (Abbagnano; 1994).

De entre los sofistas més célebres y conocidos en la Historia de la Filoso-
fia destacan los que a continuacién resefiamos.

~ 122 ~



4.1.- Protagoras de Abdera (c. 485-411 a.C.)

El sofista de Abdera consti-
tuye el primer filésofo occiden-
tal en situar al sujeto cognos-
cente en el centro de la reflexiéon
epistemologica. Su célebre tesis
del homo mensura —“El hom-
bre es la medida de todas las co-
sas”— anticipd mas de dos mile-
nios las problematicas que hoy
vertebran las ciencias cognitivas
ylafilosofia de la mente: la cons-
trucciéon activa de la realidad
perceptual, la irreducibilidad de

las cosas, de las que son en
cuanto que son, de las que la perspectiva de primera per-

sona, y la naturaleza funcional
de la percepcion.

Estudiar a Protagoras no es
un ejercicio de arqueologia inte-
lectual, sino un retorno a las rai-

, ces de una tradicion que conecta

llustracion 14 Protagoras de Abdera. Imagen recons- ~ directamente con el constructi-
truida por IA (Chat GPT-2026) en base a bustos publi-  Vismo epistemolégico, el predic-
cos disponibles en la Web. tive processing de Karl Friston®

y Anil Sethé2, la fenomenologia de Husserl y el enactivismo de Varela,

61 Karl J. Friston es un neurocientifico tedrico y psiquiatra britanico, considerado una de las

figuras mas influyentes de la neurociencia contemporanea. Es profesor en el University Co-
llege London (UCL) y director cientifico de la Wellcome Centre for Human Neuroimaging.
Su trabajo integra neurociencia, estadistica bayesiana, fisica, biologia tedrica y filosofia de
la mente. Es mundialmente conocido por formular el Principio de Energia Libre (Free
Energy Principle, FEP), un marco tebrico general que pretende explicar la percepcion, la
accion, el aprendizaje y la conciencia bajo un mismo principio unificador.

62 Lateoria del predictive processing, formulada y formalizada por Karl Friston, sostiene que

el cerebro funciona como un sistema jerarquico que razona y actualiza creencias en funcién
de la evidencia disponible, combinando lo que ya se creia con la nueva informacién obser-
vada y cuyo objetivo fundamental es minimizar el error de predicciéon. En cada nivel de la
jerarquia cortical se generan predicciones sobre las causas del input sensorial; estas predic-
ciones se contrastan con la sefial entrante y las discrepancias (prediction errors) se propa-
gan hacia arriba para actualizar el modelo interno del mundo. La percepcion, la accion y el
aprendizaje se entienden como procesos unificados: la percepcién ajusta creencias para

~ 123 ~



Thompson y Rosch. Para cualquier proyecto transdisciplinario sobre educa-
cion de la conciencia, Protagoras representa el momento fundacional en que
la filosofia occidental abandono la especulacion cosmolobgica para preguntarse
c6mo el ser humano construye activamente su experiencia del mundo.

La importancia de Protagoras para los estudios contemporaneos sobre la
conciencia radica en su radical reorientacion del pensamiento filosoéfico.
Mientras los presocraticos buscaban el arché —el principio constitutivo del
cosmos— en elementos como el agua, el aire o los atomos, Protagoras ejecutd
lo que podriamos llamar el primer giro copernicano avant la lettre: tras-
lado el centro de gravedad filosofico desde el objeto hacia el sujeto.

Esta reorientacién implica reconocer que no existe acceso privilegiado a
una realidad divina o superior. Las cosas no poseen propiedades predetermi-
nadas intrinsecas; adquieren significado a través de nuestra experiencia.
Como sefiala Mauro Bonazzi en la Stanford Encyclopedia of Philosophy, Pro-
tagoras “enfatizé como la subjetividad humana determina la manera en que
entendemos, o incluso construimos, nuestro mundo, una posiciéon que sigue
siendo parte esencial de la tradicién filoséfica moderna”ss.

El relativismo epistemolobgico de Protagoras plantea cuestiones que si-
guen sin resolverse: ées la conciencia una ventana transparente hacia la reali-
dad o un constructor activo de experiencias? ¢Puede existir conocimiento ob-
jetivo independiente del sujeto cognoscente? ¢Como reconciliar la multiplici-
dad de perspectivas individuales con la necesidad de verdades compartidas?
Estas preguntas, formuladas por primera vez en la Atenas del siglo V a.C.,
constituyen hoy el niicleo de debates en neurociencia cognitiva, fenomenolo-
gia y filosofia de la mente.

4.1.1.- Apuntes biograficos

Protagoras naci6 aproximadamente en el 490-485 a.C. en Abdera, colo-
nia griega situada en la costa norte del Mar Egeo, en Tracia. Pese a la repu-
tacion satirica de “ciudad de tontos” que le atribuia la comedia 4tica, Abdera

reducir el error; la accién (inferencia activa) modifica el entorno para que se ajuste a las
predicciones; y el aprendizaje optimiza los parametros del modelo. Esta arquitectura se ins-
cribe en el principio de energia libre, segtin el cual los sistemas bioldgicos tienden a mini-
mizar una cota superior del error de sorpresa, garantizando estabilidad adaptativa.

63 Fuente: Stanford Encyclopedia of Philosophy. Protagoras. Disponible en: <Protagoras
(Stanford Encyclopedia of Philosophy)> Acceso: 10 ene. 2026.

~ 124 ~


https://plato.stanford.edu/entries/protagoras/
https://plato.stanford.edu/entries/protagoras/

produjo pensadores de primera magnitud: ademaés de Protagoras, fue cuna de
Democrito, el atomista, y posteriormente de Anaxarco y Hecateo.

La ciudad habia sido refundada hacia el 545 a.C. por refugiados de Teos
(Jonia) que huian de la dominacion persa. Durante las Guerras Médicas, Ab-
dera hospedo6 a Jerjes I en su campaifia contra Grecia. Filostrato transmite una
tradicion segun la cual la familia de Protagoras habria recibido el privilegio de
educacion con los Magos persas por haber alojado al emperador. Aunque esta
anécdota probablemente sea legendaria, ilustra el cosmopolitismo cultural de
una ciudad situada en la encrucijada entre Oriente y Occidente.

Protagoras desarroll6 su carrera durante la llamada “Edad de Oro” ate-
niense (461-429 a.C.), el periodo de hegemonia politica y florecimiento cultu-
ral bajo el liderazgo de Pericles. La democracia radical ateniense cre6 condi-
ciones ideales para el auge de la sofistica: el sistema judicial extremadamente
litigioso —sin abogados profesionales— y la democracia directa en la asamblea
generaban una demanda insaciable de formacioén retérica. Los sofistas res-
pondian a esta necesidad ofreciendo educacion en el arte de la persuasion.

Segun Plat6n en el didlogo Protagoras (316¢-317b), el sofista de Abdera
fue el primero en denominarse explicitamente “sofista” y en cobrar honorarios
por sus ensefianzas. Diégenes Laercio menciona que cobraba cien minas por
sus cursos —aproximadamente cien veces el salario diario de un trabajador
cualificado. Platon afirma que gan6 mas dinero que “Fidias y otros diez escul-
tores juntos”.

La conexi6n mas significativa de Protagoras con el poder ateniense fue su
amistad con Pericles. Plutarco narra un episodio revelador: ambos pasaron un
dia entero debatiendo un caso de responsabilidad legal en que un atleta habia
matado accidentalmente a otro con una jabalina durante una competiciéon de
pentatlon. Discutieron si debia considerarse responsable a la jabalina, al lan-
zador o a los arbitrosé4.

Esta relacion culminé en 444-443 a.C., cuando Pericles encomend6 a
Protagoras la redaccion de la constitucion de Turios, colonia panhelénica fun-
dada en el sur de Italia cerca del sitio de la destruida Sibaris. Esta constituciéon
incluyé el primer establecimiento documentado de educacién ptblica

64 Fuente: Wikipedia. Protagoras. Disponible en: <Protagoras - Wikipedia> Acceso: 10 ene.
2026.

~ 125~


https://en.wikipedia.org/wiki/Protagoras

obligatoria en la historia occidental, evidenciando la confianza absoluta de Pe-
ricles en el sofista y sus afinidades democraticas compartidas.

La tradicion recogida por Didgenes Laercio (IX.54-55) narra que Prota-
goras fue acusado de impiedad (asebeia) por el inicio de su obra Sobre los
dioses: “Respecto a los dioses no puedo saber ni si existen ni si no existen, ni
cudl es su forma; pues muchas cosas impiden saberlo: la oscuridad del
asunto y la brevedad de la vida humana”s.

Segun esta version, tras la condena —destierro o pena de muerte segin
las fuentes— Protagoras se embarc6 hacia Sicilia y murié ahogado en un nau-
fragio aunque esta circunstancia puede ser una leyenda posterior. Muri6 apro-
ximadamente en el 420-411 a.C., con una edad estimada de 70 afios segun el
Menén, aunque algunas fuentes tardias hablan de 90.

4.1.2.- Aportaciones fundamentales

Las aportaciones filosoficas de Protagoras de Abdera ocupan un lugar
trascendental en la historia del pensamiento occidental, no solo por inaugurar
una forma radical de relativismo epistemologico, sino por situar de manera
explicita la experiencia humana y la conciencia perceptiva en el centro del pro-
blema del conocimiento. Frente a la bisqueda presocratica de principios ob-
jetivos y universales, Protagoras desplaza el foco hacia el sujeto que conoce,
afirmando que toda verdad se da siempre en relaciéon con una perspectiva con-
creta. Este giro antropocéntrico introduce una comprension del saber como
fenémeno dependiente de la percepcidn, el lenguaje y el contexto vital, antici-
pando cuestiones que hoy resultan centrales en la filosofia de la conciencia, la
epistemologia contemporanea y las ciencias cognitivas.

4.1.2.1.- Subjetividad y conciencia perceptiva

La tesis mas célebre de Protagoras “el hombre es la medida de todas las
cosas” constituye uno de los primeros intentos sisteméaticos de fundamentar
el conocimiento en la experiencia consciente del sujeto. Con esta afirmacion,
Protagoras no sostiene simplemente un relativismo moral o cultural, sino una
tesis epistemolégica radical: 1o que es, es para alguien, y lo es tal como aparece
a su conciencia.

65  Ibidem.

~ 126 ~



La ambigiiedad del término "hombre" (anthropos) ha generado tres li-

neas interpretativas principales:

La interpretacion individualista, defendida por Platon sostiene que
cada individuo particular es medida de su propia experiencia: “Tal
como me parecen las cosas, tales son para mi; tal como te parecen a
ti, tales son para ti”. El famoso ejemplo del viento ilustra esta doctrina:
el mismo viento sopla, y sin embargo uno puede sentir frio y otro no;
ambas percepciones son verdaderas para cada perceptor?®s.

La interpretacion socioldgica, propuesta por Eugene Dupréel, sos-
tiene que el término alude a cada grupo social humano: cada polis ac-
tha como medida de las cosas, implicando un relativismo cultural més
que individual (Dupréel; 1948).

La interpretacion genérica, defendida por Theodor Gomperz, propone
una tnica medida comun para todos los individuos: una forma com-
partida por el género humano que distingue la perspectiva humana de
la divina o animal (Gomperz; 2000).

Esta doctrina establece principios revolucionarios para la comprension

de la conciencia:

El sujeto cognoscente es constitutivo del conocimiento. No existe ac-
ceso privilegiado a una realidad trascendente; las cosas adquieren sig-
nificado a través de la experiencia. Como senala Jaap Mansfeld, el ver-
dadero "medida" no es el hombre abstracto sino la experiencia per-
sonal de cada individuo —su historia, percepciones y expectativas
(Mansfeld; 1979).

Todas las percepciones son verdaderas para quien las experimenta.
Esto implica lo que Protagoras llamaba la imposibilidad de la con-
tradiccion): si cada individuo es medida de su propio mundo de sen-
saciones y juicios, la contradiccién solo puede ser aparentes.

La verdad se subordina a la utilidad. La "Apologia de Protagoras" en
el Teeteto de Platon distingue entre conocimiento y sabiduria: “Llamo

66

67

Fuente: The Socratic Journey of Faith and Reason. 55. Man Is the Measure of All

Things. Disponible en: <Protagoras Statement: Man Is the Measure of All Things> Acceso:
10 ene. 2026.

Fuente: Stanford Encyclopedia of Philosophy. Protagoras. Disponible en: <Protagoras
(Stanford Encyclopedia of Philosophy)> Acceso: 10 ene. 2026.

~ 127 ~


https://socratesjourney.org/man-is-the-measure-of-all-things-protagoras/
https://plato.stanford.edu/entries/protagoras/
https://plato.stanford.edu/entries/protagoras/

sabio al hombre que, transformando las cosas, hace que aparezcan
como buenas y sean buenas para alguien a quien le aparecian como
malas” (Platén; 1996). El sofista funciona como un "buen doctor" que
usa argumentos (logoi) como el médico usa drogas: para reemplazar
estados mentales perjudiciales por beneficiosos.

Desde esta perspectiva, la conciencia perceptiva no es un reflejo pasivo
de una realidad objetiva, sino el criterio constitutivo de lo real para el sujeto.
Cada individuo es “medida” en cuanto que su experiencia consciente deter-
mina el modo en que el mundo se manifiesta. La realidad, por tanto, no se
impone a la conciencia, sino que se da siempre como fenémeno para una con-
ciencia situada.

4.1.2.2.- Percepcioéon y epistemologia

Plat6on atribuye a Protagoras una “doctrina secreta” (aporrhetos logos)
que equipara conocimiento con percepcién. Esta doctrina combina tres ele-
mentos: el flujo heracliteo (todo estd en constante cambio), la relatividad del
ser (todo es solo en relacion con algo més), y la constitucion relacional (objeto
percibido y sujeto perceptor se constituyen mutuamente en el acto percep-
tivo).

El Teeteto desarrolla estas implicaciones: “No existe nada en si mismo
como una sola cosa... todo esta en proceso de llegar a ser” (Platon; 1996).
Esta ontologia procesual tiene consecuencias directas para la teoria de la con-
ciencia: la experiencia consciente no es un espejo pasivo de una realidad pre-
existente, sino un acto constitutivo que genera simultaneamente sujeto y ob-
jeto.

El método antilogistico complementa esta epistemologia: sobre cada
cuestion existen dos argumentos igualmente fuertes. El objetivo no es hacer
triunfar una tesis, sino mostrar la igual fuerza de cada serie de argumentos y
desarrollar la capacidad de argumentar cualquier posicion. Esta técnica con-
vierte al pensador en agente activo que puede adoptar multiples perspectivas,
reconociendo la legitimidad parcial de cada una.

Una de las aportaciones mas relevantes —reconstruida principalmente a
partir del Teeteto de Platon— es la identificacion que Protigoras realiza entre
percibir y conocer. Para Protagoras, todo conocimiento es percepcién, y toda
percepcion es verdadera para quien la tiene. Esto implica varias consecuencias
decisivas:

~ 128 ~



e No existe error en el nivel de la experiencia consciente: si algo aparece
de cierto modo, es asi para el sujeto.

e Laverdad no es trascendente ni absoluta, sino inmanente a la vivencia
consciente.

¢ La conciencia no necesita validacion externa: su contenido se justifica
por el hecho mismo de aparecer.

Esta postura convierte a Protagoras en uno de los primeros pensadores
en otorgar a la conciencia una autoridad epistémica primaria. Frente al inte-
lectualismo posterior (platénico y aristotélico), aqui no hay una instancia ra-
cional superior que juzgue a la experiencia: la experiencia consciente se auto-
legitima.

Desde la filosofia de 1a mente actual, esta posicién guarda afinidad con la
idea de primacia de la conciencia fenomenal, segtin la cual el dato consciente
inmediato es irreductible y no puede eliminarse sin perder el fenémeno
mismo.

En términos contemporaneos, Protiagoras anticipa una concepciéon feno-
menolodgica del conocimiento: no accedemos a las cosas “en si”, sino a como
se nos aparecen. Esta idea resulta crucial para cualquier teoria de la concien-
cia, pues desplaza el problema desde la ontologia objetiva hacia la estructura

de la experiencia subjetiva.
4.1.2.3.- Negacion de una realidad independiente de la conciencia

Prot4goras no afirma explicitamente que no exista una realidad externa,
pero si sostiene algo igualmente disruptivo: no tenemos acceso a ella fuera de
la experiencia consciente. No hay, por tanto, diferencia operativa entre “ser” y
“aparecer”.

Este punto es esencial para comprender su relevancia en el estudio de la
conciencia en cuanto que la realidad no es un trasfondo fijo que la mente copia
como tampoco un proceso relacional entre mundo y sujeto. En consecuencia,
la conciencia no representa el mundo: lo co-constituye.

Aqui Protagoras se distancia radicalmente del realismo ingenuo y se
aproxima a lo que hoy llamariamos una ontologia fenomenalista. El mundo
humano es, en rigor, el mundo tal como es vivido.

~ 129 ~



Este planteamiento reaparece en multiples tradiciones contemporaneas:
desde la fenomenologia de Husserl hasta el constructivismo cognitivo, donde
la conciencia no refleja una realidad dada, sino que participa activamente en
su configuracion.

4.1.2.4.- La conciencia como proceso dinamico y cambiante

Otro aspecto decisivo del pensamiento de Protagoras es su concepcién no
sustancialista de la experiencia. Si cada percepcion depende del sujeto y de sus
condiciones (estado corporal, contexto, edad, cultura), entonces la conciencia
es esencialmente variable.

No hay una conciencia fija, idéntica a si misma en todo momento, sino
una corriente de experiencias en permanente transformacién. Esta intuicién
—extraordinariamente moderna— anticipa la concepcién procesual de la
mente; la idea de conciencia como flujo y los modelos actuales que entienden
la conciencia como un sistema dinamico.

Protégoras, en este sentido, rompe con toda nocién esencialista del alma.
La conciencia no es una sustancia, sino una actividad, un acontecer perceptivo
y evaluativo.

4.1.2.5.- Lenguaje, consenso y conciencia intersubjetiva

Aunque Protagoras enfatiza la subjetividad, no cae en un solipsismo¢®s. Al
contrario, su ensenanza retbrica presupone que las conciencias pueden in-
fluirse, persuadirse y transformarse mutuamente. El lenguaje cumple aqui
una funcién central en cuanto que no refleja verdades absolutas, sino que con-
figura mundos compartidos de sentido.

Desde esta perspectiva, la conciencia individual se desarrolla en un espa-
cio intersubjetivo, donde el di4logo, la educacion y la persuasiéon modifican la
forma en que el mundo aparece. Esto introduce una dimension social y cultu-
ral de la conciencia, muy cercana a enfoques contemporaneos como la cogni-
cion situada, la conciencia extendida o la construccién social de la experiencia.

68 El solipsismo es la posicion filosofica segtin la cual solo la propia mente o conciencia es
indudablemente real, y la existencia del mundo externo y de otras conciencias no puede
conocerse con certeza, quedando reducida a contenidos de la experiencia subjetiva del su-
jeto.

~ 130 ~



En suma, lo que Protagoras aporta especificamente al conocimiento de la
naturaleza y el desarrollo de la conciencia puede resumirse en los siguientes

puntos:

La emergencia de la autoconciencia reflexiva. Con los sofistas,
el pensamiento adquirié conciencia de si mismo como la esencia ab-
soluta. Se empez6 a razonar y reflexionar sobre lo existente. Los sofis-
tas reflexionaron en torno al hombre mismo, marcando un cambio
fundamental: el hombre pas6 a formar parte de la totalidad de lo ob-
jetivo (Chacén; 2017).

La conciencia como criterio de realidad. El principio del “homo
mensura” establece que el hombre es el criterio de los seres, porque
todas las cosas que se manifiestan a los hombres existen, y las que no
se manifiestan a hombre alguno, no existen. Esto implica una forma
de conciencia donde la percepcién humana (aisthesis) determina la
realidad misma (Rojas; 2015).

La dimension social de la conciencia. Los sofistas trataban de
infundir en el hombre una conciencia moral, de tal forma que se aco-
modasen a las leyes y se dieran por satisfechos en su sometimiento.
Sin embargo, al tomar sentido la reflexiéon en el hombre, a éste ya no
le bastaba solamente con someterse y obedecer las leyes, sino, por me-
dio de la reflexi6n, se propuso encontrar satisfaccion dentro de si
mismo (Chacén; 2017).

La ampliacion del concepto de aisthesis. Aisthesis no distingue
creencias, juicios, sensaciones o experiencias "materiales” o "espiri-

tuales", se trata de todas las experiencias humanas. Esta concepciéon
amplia de la percepcién/conciencia trasciende la mera percepcion
sensible e incluye toda forma de experiencia humana (Rojas; 2015).

4.1.3.- Correlatos contemporaneos

La tesis del homo mensura de Protagoras no es una reliquia arqueolégica
del pensamiento griego, sino una intuicién fundacional que reverbera con sor-
prendente actualidad en las ciencias cognitivas del siglo XXI. Lo que el sofista
de Abdera articul6 hace 2.500 afios —que el sujeto cognoscente es constitutivo
de su experiencia y no mero receptor pasivo de una realidad preexistente—
encuentra hoy validacién empirica en neurociencia computacional, fenome-

nologia

experimental y filosofia de 1a mente.

~131 ~



No se trata de forzar analogias superficiales entre épocas inconmensura-
bles, sino de reconocer que ciertas intuiciones sobre la naturaleza de la expe-
riencia consciente trascienden sus contextos historicos. Cuando Anil Seth69
describe la percepcion como “alucinaciéon controlada” (Seth; 2023) o cuando
Donald Hoffman7 sostiene que nuestras percepciones son "iconos adaptati-
vos" mas que ventanas a la realidad (Hoffman; 219), estan reformulando con
herramientas neurocientificas la misma problematica que Protagoras identi-
fic: ¢como reconciliar la multiplicidad irreducible de perspectivas subjetivas
con la necesidad pragmatica de verdades compartidas?

Las convergencias que a continuacién analizamos iluminan tanto las con-
tinuidades como las rupturas entre el pensamiento antiguo y contemporaneo,
revelando que el problema de la conciencia —en su dimensién maés radical—
sigue siendo el que formul6 el primer fil6sofo que se atrevi6 a proclamar que
el ser humano, y no los dioses ni la naturaleza, es la medida de todas las cosas.

4.1.3.1.- El constructivismo epistemoloégico

Ernst von Glasersfeld”:, fundador del constructivismo radical, sostiene
principios que resuenan directamente con Protagoras: no podemos tener co-
nocimiento directo de ninguna realidad externa u objetiva; construimos nues-
tra comprension a través de nuestras experiencias; el concepto de "verdad"
debe reemplazarse por "viabilidad" dentro de un contexto experiencial (Von
Glasersfeld; 1995).

La teoria de Von Glasersfeld sefiala que la conciencia no refleja la reali-
dad: la construye. La conciencia no accede a una realidad objetiva tal como es
“en si”, sino que construye activamente modelos del mundo a partir de la

69 Anil Seth es un neurocientifico cognitivo y computacional britdnico, profesor en la Univer-
sity of Sussex y director del Sussex Centre for Consciousness Science. Su investigacion se
centra en explicar la conciencia, el yo y la percepcion desde la neurociencia, con un énfasis
notable en marcos de procesamiento predictivo (el cerebro como “maquina de predicciéon”)

70 Donald D. Hoffman es un cientifico cognitivo y psicologo estadounidense, profesor en la
University of California, Irvine, conocido por su Teoria de la Interfaz de la Percepcion (In-
terface Theory of Perception). Su tesis central sostiene que la percepcién humana no es una
ventana a la realidad objetiva, sino una interfaz adaptativa: lo que percibimos funciona
como “iconos” disefiados por la evolucion para guiar la conducta y maximizar la aptitud, no
para representar fielmente la estructura tltima del mundo.

7t Ernst von Glasersfeld (1917—2010) fue un epistemoélogo y filésofo de la ciencia germano-
estadounidense, figura central del constructivismo radical. Aunque no fue neurocientifico,
su pensamiento ha tenido un impacto decisivo en el estudio filosofico de la conciencia, la
cognicién y el conocimiento, especialmente en didlogo con la psicologia genética (Jean Pia-
get), la cibernética y las ciencias cognitivas.

~132 ~



experiencia. El conocimiento consciente no es una representacion fiel, sino
una organizacion funcional de la experiencia. En otra palabras: aber no es des-
cubrir como es el mundo, sino construir modos viables de actuar y pensar en
él.

A su vez, para Von Glasersfeld el criterio fundamental del conocimiento
consciente no es la verdad, sino la viabilidad (viability). En este sentido, una
construccidon mental es valida si funciona en la experiencia del sujeto. La con-
ciencia selecciona y estabiliza esquemas cognitivos ttiles, no necesariamente
verdaderos en sentido metafisico. Esto tiene consecuencias profundas para la
teoria de la conciencia: la experiencia consciente es siempre dependiente del
sujeto.

En el mismo sentido para Von Glasersfeld La conciencia y el “yo” no son
sustancias ni entidades fijas, sino procesos dinAmicos de autoorganizaci6on
cognitiva. El sujeto consciente se constituye a través del lenguaje, la memoria
y la interaccion. No descubre su identidad, sino que la construye narrativa-
mente.

Estos conceptos contemporaneos, resuenan de forma directa con las
ideas de Protagoras y sus concepciones acerca de la idea de que el hombre es
la medida de todas las cosas.

4.1.3.2.- El proceso predictivo como reformulacion neurocienti-

Sica

Las teorias de Karl Friston (Free Energy Principle) y Anil Seth (Being
You: A New Science of Consciousness) representan la conexi6én mas sorpren-
dente con el pensamiento protagorico. Seth describe la percepcién como una
"alucinacién controlada": Lo que experimentamos es nuestra mejor suposi-
cion sobre qué hay en el mundo. El cerebro no recibe pasivamente informa-
cién del exterior, sino que genera continuamente predicciones que ajusta se-
gun los datos sensoriales entrantes.

El paralelo es estructural: donde Protagoras afirmaba que "las cosas son
para cada uno como le parecen", Seth sostiene que la percepcién es generada
internamente, viene desde dentro hacia afuera. Ambos rechazan el modelo de
la mente como espejo de la naturaleza y la conciben como constructor activo
de experiencia.

~133 ~



4.1.3.3.- Donald Hoffman y la interfaz perceptual

La Interface Theory of Perception de Donald Hoffman (Hoffman; 2019)
propone que las percepciones veridicas son rutinariamente dominadas por
percepciones no veridicas sintonizadas con la aptitud evolutiva. La evoluciéon
no disefid nuestros sentidos para ver la verdad, sino para guiar comportamien-
tos adaptativos. El espacio-tiempo y los objetos fisicos son “iconos de una in-
terfaz2, no representaciones de la realidad.

Protagoras y Hoffman convergen en rechazar que la percepcién sea una
ventana a la verdad concibiéndola como construcciéon funcional del sujeto
orientada a fines practicos, no epistémicos.

4.1.3.4.- Enactivismo y cogniciéon como accion

El enactivismo de Francisco Varela, Evan Thompson y Eleanor Rosch
(Varela; Thompson; Rosch,1992) postula la co-emergencia de organismo y en-
torno: ambos se constituyen mutuamente. La cogniciéon no representa un
mundo preexistente sino que lo "enacttia" —lo trae a la existencia mediante la
accion. Los organismos estan sintonizados con caracteristicas de entornos que
son significativas para ellos —entornos que los organismos mismos traen a la
existencia.

Esta tesis resuena con la constitucion relacional de Protagoras: ni sujeto
ni objeto preexisten al acto perceptivo; emergen conjuntamente en la interac-
cion.

4.1.3.5.- Thomas Nagel y la subjetividad irreducible

El célebre articulo de Thomas Nagel "What Is It Like to Be a Bat?" (1974)
articula una posicién que resuena profundamente con el relativismo protago-
rico: “Un organismo tiene estados mentales conscientes si y solo si hay algo
que es como ser ese organismo —algo que es como para el organismo” (Na-
gel; 2000) . El caracter subjetivo de la experiencia estd conectado con un
punto de vista singular e intransferible.

Protagoras anticip6 esta intuiciéon: cada individuo es la medida de su pro-
pia experiencia, y no podemos acceder directamente a la experiencia de otro.
El problema contemporaneo de los qualia —las cualidades subjetivas irredu-
cibles de la experiencia consciente— plantea el mismo desafio que identific

~ 134 ~



el sofista: ¢écomo puede haber verdad objetiva sobre experiencias inherente-
mente subjetivas?

4.1.4.- Conclusion

El legado de Protagoras para un proyecto de Educaciéon Transdisciplinar
o sobre Educacion de la Conciencia trasciende el mero antecedente histérico.
Su pensamiento articula una epistemologia centrada en el sujeto que permite
comprender por qué la conciencia no puede reducirse a procesos objetivos de
tercera persona: la experiencia consciente es constitutivamente de perspec-
tiva, situada y activa.

Esta comprensién tiene implicaciones pedagogicas directas: educar la
conciencia no puede consistir en transmitir contenidos objetivos que el apren-
diz reciba pasivamente, sino en desarrollar capacidades para construir activa-
mente significados, adoptar multiples perspectivas (la técnica antilogistica), y
reconocer tanto la legitimidad como los limites de cada punto de vista.

El sofista de Abdera nos recuerda que la filosofia de la conciencia no co-
menz6 con Descartes ni con Husserl: comenz6 cuando un pensador tracio pro-
clamé que el ser humano es medida de todas las cosas, inaugurando una tra-
dicion de reflexion sobre la subjetividad que continda hasta las neurociencias
predictivas de nuestros dias. Para quien busca comprender los fundamentos
filoso6ficos de la conciencia, Protagoras no es un capitulo introductorio sino un
interlocutor contemporaneo.

~ 135~



~ 136 ~



4.2.- Gorgias de Leontinos (c. 484 - c. 375 a.C.)

«...La palabra es un poderoso soberano que, con un cuerpo pe-
quenisimo y completamente invisible, lleva a cabo obras suma-
mente divinas...»

Gorgias de Leontinos
Encomio a Helena

El pensador siciliano del siglo V a.C. propuso una teoria radical sobre la
incomunicabilidad de la experiencia subjetiva que resuena con debates con-
temporaneos sobre qualia, constructivismo y filosofia de la mente. Veinticua-
tro siglos antes de que David Chalmers formulara el "problema dificil de la
conciencia", Gorgias de Leontinos habia sehalado la escisiéon fundamental en-
tre ser, conocimiento y lenguaje. Su tratado Sobre el no ser o sobre la natura-
leza constituye el primer analisis sistematico de los limites epistemoldgicos de
la experiencia humana y la incapacidad del logos para transmitir la realidad
percibida. Estudiar a Gorgias no es un ejercicio de arqueologia intelectual: es
confrontar los fundamentos mismos del problema mente-mundo que sigue sin
resolverse.

Durante siglos, Gorgias fue relegado a la categoria de "mero sofista", un
charlatan hébil con las palabras, pero carente de profundidad filos6fica. Esta
caracterizacion, heredada de la critica platénica, ha oscurecido una contribu-
cién intelectual de primera magnitud72. Como observa Antonio Melero Be-
1lido, 1a sofistica griega desarroll6 intuiciones epistemologicas que la filosofia
occidental tard6 milenios en recuperar (Melero; 1996).

Gorgias anticip6 problemas centrales de la filosofia contemporanea: la
incomunicabilidad de los qualia, la construccion lingiiistica de la realidad, la
autonomia del discurso respecto al ser, y los limites del conocimiento objetivo.
Gorgias afirmaba que «el lenguaje es un amo poderoso». En su Encomio de
Helena, sostenia que las palabras poseen la capacidad de influir y alterar las
emociones y percepciones humanas. Con ello se adelanta a planteamientos ac-
tuales sobre el papel de la retdrica, la propaganda y la psicologia del lenguaje,

72 Fuente: World History Encyclopedia. Gorgias. Disponible en: <Gorgias - World History
Encyclopedia> Acceso: 11 ene. 2026.

~ 137 ~


https://www.worldhistory.org/Gorgias/
https://www.worldhistory.org/Gorgias/

campos que reconocen hasta qué punto la comunicaciéon puede moldear las
creencias y las conductas de las personas. Esta concepciéon del logos como
fuerza capaz de transformar estados mentales, eliminar el miedo, producir
alegria e intensificar la compasion anticipa las investigaciones neurocientifi-

pequerio y oculto de los
s, lleva a cabo las obras mds divinas
poner fin al miedo, eliminar el d;
la alegria y acrecentar la compasidn.
urso, al penetrar en el alma;

3 la modelay la obligaa c

llustracién 15 Gorgias de Leontinos. Imagen recreada por IA (ChatGPT, 2026) en base
a un busto publico disponible en la Web.
cas sobre los efectos cerebrales de la persuasion.z.

4.2.1.- Apuntes biograficos

Gorgias nacié aproximadamente entre 487 y 483 a.C. en Leontinos (ac-
tual Lentini), una colonia calcidica fundada en 729 a.C. en la costa oriental de
Sicilia, entre Siracusa y Catania. Hijo de Carméantides (Charmantides), tuvo

73 Fuente: Psico Network. Revista digital. Gorgias y el poder de la palabra: del sofismo
a la psicologia contemporanea. Disponible en: <GORGIAS Y EL PODER DE LA PA-
LABRA: DEL SOFISMO A LA PSICOLOGIA CONTEMPORANEA - Psiconetwork> Acceso:
11 ene. 2026.

~ 138 ~


https://psiconetwork.com/gorgias-y-el-poder-de-la-palabra-del-sofismo-a-la-psicologia-contemporanea/
https://psiconetwork.com/gorgias-y-el-poder-de-la-palabra-del-sofismo-a-la-psicologia-contemporanea/

un hermano llamado Herddico, médico que ocasionalmente lo acompafiaba
en sus viajes4.

Sicilia constituia en el siglo V a.C. un extraordinario crisol cultural donde
convergian colonos griegos, poblaciones siculas aut6ctonas y comerciantes fe-
nicios. La isla fue cuna de la retérica sistematizada: Corax de Siracusa y Tisias
desarrollaron alli los primeros tratados sobre el arte oratorio. Gorgias estudié
con Empédocles de Acragas (c. 490-430 a.C.), filésofo naturalista cuyas teo-
rias sobre el poder transformador del logos y sus efectos psicolégicos influye-
ron decisivamente en su pensamiento?s.

Leontinos vivia bajo constante amenaza de Siracusa, la potencia hegemo-
nica de la region. Tras la expulsion del tirano Trasibulo (c. 465 a.C.), la ciudad
recuperd temporalmente su independencia, pero los conflictos con Siracusa se
intensificaron. Esta situaci6n geopolitica determinaria el momento decisivo
en la vida de Gorgias.

En 427 a.C. —el mismo afio del nacimiento de Platbn— Gorgias lleg6 a
Atenas como jefe de una embajada leontina para solicitar protecciéon contra la
agresion siracusana. Tenia aproximadamente 60 afios y una reputaciéon ya
consolidada en el mundo griego occidental. Lo que ocurri6 en Atenas fue una
revolucion retoricars.

Gorgias consiguio la alianza de Atenas con Leontinos, aunque la ayuda
militar efectiva fue limitada. Pero su impacto personal trascendi6 la misi6on
diplomaética: se estableci6 en Grecia continental, "trasplantando la retorica de
Sicilia al Atica" y contribuyendo a la difusion del dialecto 4tico como lengua
de prosa literaria.

Como otros sofistas, Gorgias era un itinerante que practicaba en varias
ciudades y daba exhibiciones puablicas de su habilidad en los grandes centros
panhelénicos de Olimpia y Delfos, y cobraba honorarios por su instruccion y
actuaciones. Arist6fanes lo comparaba con "una rana que saltaba de charco en
charco, croando (ensefiando)" donde aterrizaba7’.

74 Fuente: Wikipedia. Gorgias. Disponible en: <Gorgias - Wikipedia> Acceso: 11 ene. 2026.
75 Ibidem.

76 Fuente: World History Encyclopedia. Gorgias. Disponible en: <Gorgias - World History En-
cyclopedia> Acceso: 11 ene. 2026.

77 Fuente: Wikipedia. Gorgias. Disponible en: <Gorgias - Wikipedia> Acceso: 11 ene. 2026.

~ 139 ~


https://en.wikipedia.org/wiki/Gorgias
https://www.worldhistory.org/Gorgias/
https://www.worldhistory.org/Gorgias/
https://en.wikipedia.org/wiki/Gorgias

Sus honorarios alcanzaban cifras extraordinarias: hasta 100 minas por
alumno segin Isdcrates, quien escribié que Gorgias “fue el que mayor fortuna
amaso, de cuantos sofistas recuerdo”78. A diferencia de Protagoras, Gorgias no
profesaba ensefar la virtud (areté): ensefiaba retérica como techné universal,
convencido de que la virtud era relativa a cada situacion.

Gorgias muri6 en Larisa, Tesalia, aproximadamente entre 380y 375 a.C.,
habiendo alcanzado una edad extraordinaria: 108 afios segin multiples testi-
monios antiguos que Matsen, Rollinson y Sousa documentan. Cuando le pre-
guntaron el secreto de su longevidad, habria respondido que “nunca hizo nada
por complacer a otro”.

Muri6 en perfecta lucidez mental, habiendo acumulado considerable ri-
queza pero sin dejar descendencia directa conocida. No hay registros de que
se casara. Su legado inmediato incluye la fundacién de la oratoria epidictica
(de exhibicibn), el desarrollo de figuras retoricas, la teoria del kairés (oportu-
nidad) y, sobre todo, una concepcion del lenguaje que la filosofia tardaria mi-
lenios en recuperar plenamente.8°

4.2.2.- Aportaciones fundamentales

Las contribuciones de Gorgias de Leontinos al estudio de la conciencia
constituyen un hito fundacional en la historia del pensamiento occidental que
ha sido sistematicamente subestimado. Mientras la tradicion filoséfica privi-
legi6 las aproximaciones ontologicas y epistemologicas de corte platénico-
aristotélico, el sofista siciliano articul6 una teoria revolucionaria sobre la na-
turaleza de la experiencia consciente, sus limites intrinsecos y los mecanismos
mediante los cuales el lenguaje configura y transforma los estados mentales.

Sus aportaciones pueden organizarse en torno a tres ejes fundamentales:
primero, el establecimiento de los limites epistemolégicos de la conciencia a
través de sus célebres tres tesis, que demuestran la imposibilidad de un acceso
directo a la realidad y la incomunicabilidad esencial de la experiencia subje-
tiva; segundo, el desarrollo de una teoria del logos como fuerza auténoma ca-
paz de actuar sobre la psique con efectos tan poderosos como los farmacos
sobre el cuerpo, anticipando las investigaciones contemporaneas sobre los

78 Fuente: World History Encyclopedia. Gorgias. Disponible en: <Gorgias - World History
Encyclopedia> Acceso: 11 ene. 2026.

79 Fuente: Wikipedia. Gorgias. Disponible en: <Gorgias - Wikipedia> Acceso: 11 ene. 2026.

80 Tbidem.

~ 140 ~


https://www.worldhistory.org/Gorgias/
https://www.worldhistory.org/Gorgias/
https://en.wikipedia.org/wiki/Gorgias

correlatos neuronales del lenguaje; y tercero, la formulacion de la psicagogia
como arte técnico de conducir las almas mediante la palabra, estableciendo
los fundamentos de lo que hoy reconocemos como los efectos perlocutivos del
discursos.

Estas intuiciones, articuladas hace veinticinco siglos, no solo anticipan
problemas centrales de la filosofia de la mente contemporanea sino que ofre-
cen perspectivas tinicas sobre la naturaleza construida de la realidad cons-
ciente y el papel constitutivo del lenguaje en la formaciéon de la experiencia
humana.

4.2.2.1.- Las tres tesis

El tratado Sobre el no ser o sobre la naturaleza de Gorgias de Leontinos
presenta, de forma deliberadamente provocadora, tres tesis encadenadas que
cuestionan de raiz la ontologia y la teoria del conocimiento de la escuela elea-
tica. En primer lugar, Gorgias sostiene que nada existe. Para ello toma los pro-
pios principios de Parménides —la oposicién entre ser y no-ser y el principio
de identidad— y los lleva hasta la contradiccion, mostrando que cualquier in-
tento de definir el ser como eterno, infinito o engendrado conduce a paradojas.
Con esta estrategia dialéctica no pretende tanto afirmar un nihilismo literal
como revelar que el concepto eleatico de “ser” es internamente incoherente
cuando se lo analiza con rigor 16gico y lingiiistico.

La segunda tesis afirma que, aunque algo existiera, no podria ser cono-
cido por el ser humano. Gorgias observa que pensamos cosas que no existen
—errores, ficciones, seres imaginarios— y que, por tanto, el pensamiento no
garantiza la existencia de su objeto. De este modo rompe la identificacién par-
menidea entre pensar y ser: lo pensado no coincide necesariamente con lo
real, y lo real puede escapar al pensamiento. El conocimiento humano queda
asi limitado y sin acceso seguro a una realidad en si.

81 En la teoria de los actos de habla (speech act theory), los efectos perlocutivos son las con-
secuencias que un enunciado produce (o pretende producir) en el destinatario por el hecho
de decirlo: cambios en creencias, emociones, decisiones o conductas (p. €j., convencer,
asustar, conmover, tranquilizar, ofender, motivar, disuadir). La nocién se formula clésica-
mente al distinguir tres planos del “hacer cosas con palabras”: acto locutivo (lo dicho y su
significado), acto ilocutivo (la accion realizada al decirlo: prometer, ordenar, afirmar, pre-
guntar, etc.) y acto perlocutivo o los efectos que se generan por decirlo. (Fuente: Wikipedia.
Como hacer cosas con palabras. Disponible en: <Cémo hacer cosas con palabras - Wikipe-
dia, la enciclopedia libre> Acceso: 11 ene. 2026)

~ 141 ~


https://es.wikipedia.org/wiki/C%C3%B3mo_hacer_cosas_con_palabras
https://es.wikipedia.org/wiki/C%C3%B3mo_hacer_cosas_con_palabras

La tercera tesis concluye que, aunque algo pudiera ser conocido, no po-
dria comunicarse. El argumento se basa en la diferencia entre los sentidos y el
lenguaje: las palabras solo transmiten sonidos, no colores, sabores o formas.
Decir “rojo” no transmite la experiencia visual del rojo, sino un sonido que
pertenece a otro orden. Por ello, cuando hablamos no comunicamos las cosas
mismas, sino palabras distintas de las cosas. El lenguaje tiene su propia logica
y no reproduce fielmente la realidad.

En conjunto, las tres tesis forman un movimiento coherente: se cuestiona
primero la existencia del ser tal como lo entendian los eleaticos, luego la posi-
bilidad de conocerlo y finalmente la de comunicarlo. Con ello, Gorgias des-
plaza la filosofia desde la biisqueda de un ser estable hacia la reflexion sobre
los limites del conocimiento y la autonomia del lenguaje, inaugurando una
manera radicalmente nueva de pensar la relacion entre realidad, mente y dis-
curso.

4.2.2.2.- El logos como soberano del alma

Para Gorgias de Leontinos, el l6gos es, ante todo, discurso articulado, es
decir, palabra organizada, pronunciada en un contexto, con estructura, ritmo
y capacidad de producir efectos en quien escucha. No se trata del término ais-
lado, sino del acto discursivo completo.

Gorgias concibe el l6gos como una fuerza activa. En su Encomio de He-
lena afirma que el discurso puede actuar sobre el alma del oyente de manera
semejante a como los fArmacos acttian sobre el cuerpo. Esto significa que el
l6gos no se define por su capacidad de decir la verdad sobre el ser, sino por su
poder de afectar, persuadir y transformar.

Ademas, para Gorgias el légos no refleja la realidad, ni la copia ni la trans-
mite fielmente. Entre las cosas y el discurso hay una separacion estructural. El
l6gos pertenece a un orden distinto del ser y de la percepcion sensible. Por eso,
cuando hablamos, no comunicamos las cosas mismas, sino discursos sobre
ellas, que tienen su propia logica interna.

En este sentido, la “palabra” entendida como signo lingiiistico es solo un
componente del l6gos. El ldgos incluye la seleccion de palabras, su orden, su
sonoridad, el ritmo, la situacién comunicativa y, sobre todo, el efecto que pro-
duce en el alma del oyente.

En sintesis, para Gorgias la palabra es un elemento del lenguaje, mientras
que el légos es el discurso en acto y su valor no es ontoldgico (no garantiza el

~ 142 ~



ser), sino retérico y performativo. Por eso, el [6gos de Gorgias no es un medio
transparente de verdad, sino una potencia autbnoma, capaz de crear creen-
cias, emociones y decisiones, independientemente de la realidad de las cosas.

4.2.2.3.- La psicagogia: conducir el alma con palabras

La “psicagogia” es una idea central en el pensamiento de Gorgias de
Leontinos. El término proviene del griego psykhagogia (yuyaywyia), que sig-
nifica literalmente “conduccion del alma”. Para Gorgias, este concepto no te-
nia un sentido espiritual o religioso, sino profundamente retérico y psicolé-
gico: el discurso tiene la capacidad de mover, afectar o moldear el alma del
oyente mediante el poder de las palabras, sin necesidad de apelar a la verdad,
sino a las emociones, sensaciones y apariencias.

Esta idea queda muy clara en su famosa obra Elogio de Helena. En ella,
Gorgias defiende a Helena de Troya argumentando que fue persuadida por el
lenguaje, y por tanto, no puede ser culpable. Alli afirma que “la palabra es una
gran dominadora que, con un cuerpo pequeilisimo e invisible, realiza obras
divinas; puede detener el temor, eliminar el dolor, producir alegria y acre-
centar la piedad” (Flores; Nogara, 2020). Lo que esta diciendo es que el len-
guaje tiene un poder similar al de una medicina o incluso a una droga, capaz
de alterar el estado emocional y mental de quien escucha. Por eso compara al
discurso con un pharmakon, una sustancia que puede curar o envenenar el
alma dependiendo de como se use.

En este sentido, Gorgias consideraba que la palabra no solo transmite in-
formacién, sino que actiia sobre la conciencia, afectando lo que sentimos,
creemos y percibimos. Esto es lo que hace que su concepcién de la retorica sea
esencialmente psicagogica: quien domina el arte de hablar domina también el
arte de influir en las almas.

Ademas, Gorgias desarroll6 una forma muy cuidadosa de expresarse me-
diante la utilizacion de figuras retdricassz. Para él, la forma del discurso era

82 Las figuras retéricas son recursos expresivos del lenguaje que se apartan del uso literal o
neutro de las palabras con el fin de intensificar, embellecer o hacer més eficaz el discurso,
ya sea en su dimension persuasiva, estética o cognitiva. Sus tipos principales son: 1) Figu-
ras de diccién (afectan a la forma sonora o sintictica): aliteracion, anafora, elipsis. 2)
Figuras de pensamiento (afectan al sentido o a la intencion): hipérbole, ironia, para-
doja. 3) Figuras de significado o tropos (alteran el sentido literal): metafora, metoni-
mia, sinécdoque y Figuras de construccion (ordenan o reorganizan el discurso): hipér-
baton, paralelismo, quiasmo.

~ 143 ~



tan importante como el contenido, porque ayudaba a generar un efecto senso-
rial y psicoldgico mas potente.

A diferencia de filosofos como Sécrates o Platon, Gorgias no creia que el
discurso debiera guiar al alma hacia la verdad. Més bien, le interesaba como
podia convencer, conmover o transformar sin necesidad de que el contenido
fuera verdadero en sentido estricto. Esto hizo que Platén lo criticara dura-
mente en el didlogo Fedro, donde senala que la retorica de los sofistas era
psicagogica, si, pero en el mal sentido: sin conocimiento del alma ni de la ver-
dad, solo basada en la persuasion superficial.

Sin embargo, desde una perspectiva moderna, la idea de Gorgias resulta
muy actual. Hoy sabemos que el lenguaje tiene efectos profundos sobre nues-
tra mente: puede modificar nuestras emociones, generar creencias, provocar
empatia o rechazo. En campos como el marketing, la publicidad, la politica o
incluso la psicoterapia, se emplean estrategias discursivas que recuerdan a la
psicagogia sofista: tocar las emociones para generar una reacciéon. Incluso en
la neurociencia cognitiva actual se reconoce que el discurso puede activar cir-
cuitos neuronales ligados a la emoci6n, la empatia y la toma de decisiones

Por tanto, aunque Gorgias hablaba desde la perspectiva de la retorica an-
tigua, su concepto de psicagogia sigue siendo relevante para entender como el
lenguaje moldea la conciencia, tanto individual como colectivamente. En vez
de ver el alma como un receptor pasivo de verdades eternas, la psicagogia gor-
giana nos invita a verla como una entidad maleable, profundamente influida
por las palabras que la rodean.

En suma, la filosofia de Gorgias contribuye al desarrollo de la conciencia
reflexiva de varias maneras, mediante la:

¢ Conciencia de los limites del conocimiento. Para Gorgias no es
la palabra la que representa a la realidad exterior, sino que es ésta la
que da un sentido a la palabra, estableciendo asi una conciencia critica
sobre las limitaciones de nuestras capacidades cognitivas.

e Autoconciencia sobre los estados mentales. Gorgias anticipa
ideas modernas sobre el impacto profundo que la comunicacién
puede tener en las creencias y comportamientos de las personas desa-
rrollando una comprension de como el lenguaje afecta los estados in-
ternos de conciencia.

~ 144 ~



e Dimensién performativa de la conciencia. Una contribucion
fundamental es el reconocimiento de que el discurso tiene la capaci-
dad de hacer la realidad, la alocucién urde la realidad al decirla, cons-
tituye el mundo al nombrarlo haciéndolo visible. Esta dimension per-
formativa implica que la conciencia no solo representa la realidad,
sino que participa activamente en su construccion.

¢ Conciencia social y politica. Los sofistas, y Gorgias en particular,
defendieron la importancia del lenguaje como herramienta para dar
forma a la realidad. Gorgias consideraba que el lenguaje tenia el poder
de generar emociones, cambiar percepciones y manipular creencias.
Esta comprensién del poder del lenguaje tuvo importantes repercu-
siones en la vida y los valores de la sociedad, contribuyendo a una
transformaci6n educativa y al desarrollo de una conciencia critica ciu-
dadana.

e Logos como pharmakon_de la conciencia. Gorgias presenta el
logos como un pharmakon (remedio/veneno) que puede tanto curar
como envenenar el alma, estableciendo una auténtica hermenéutica
critica que permite comprender como el lenguaje influye en el estado
de animo, cognicién y comportamiento de las personas.

Las aportaciones de Gorgias con relacion a la conciencia implican en de-
finitiva:

¢ Una conciencia no sustancialista. La conciencia no accede a esencias
fijas, sino que se mueve en el &mbito de lo contingente y relativo.

e Una conciencia constructiva. Mediante la captura que realiza la meta-
fisica del lenguaje, Gorgias libera una tercera dimension donde el de-
cir es un hacer inmediato, un presentar o aparecer en el proferir (Ve-
lazquez; 2023).

e Una conciencia social. Los sofistas crearon un modo de entender la
vida y, sobre todo, una forma de considerar y transmitir el conoci-
miento, estableciendo que la conciencia se desarrolla necesariamente
en un contexto social y lingiiistico (Rey; 2012).

4.2.3.- Correlatos contemporaneos

La reflexion de Gorgias de Leontinos sobre el lenguaje y el conocimiento
lo sitia, de manera inesperada, en el origen de varios de los problemas cen-
trales de la filosofia contemporanea de la conciencia. En particular, su tercera

~ 145 ~



tesis —segun la cual el conocimiento no puede comunicarse plenamente me-
diante el lenguaje— anticipa con notable claridad el actual problema de los
qualia, es decir, de las cualidades subjetivas de la experiencia. Estas cualida-
des se caracterizan hoy como inefables, privadas y estrictamente subjetivas:
solo existen para quien las vive y no pueden transmitirse de manera completa
a otro sujeto. Gorgias habia formulado ya esta intuicién al afirmar que las pa-
labras no comunican las cosas mismas, sino Gnicamente sonidos, y que me-
diante el lenguaje no transmitimos colores, sabores o tamafios, sino signos que
nunca coinciden con la experiencia vivida.

Esta separacion radical entre lenguaje y realidad permite leer a Gorgias
como un precursor del llamado “hiato explicativo” de la conciencia. Mucho
antes de que David Chalmers formulara el “problema dificil” —esto es, la pre-
gunta de como los procesos fisicos dan lugar a la experiencia subjetiva— (Chal-
mers; 1995), Gorgias ya habia senalado que lo existente fuera de nosotros per-
tenece a un aAmbito distinto del lenguaje, y que entre ambos no hay una tra-
duccion directa. En términos contemporaneos, el conocimiento objetivo no
garantiza el acceso a la vivencia subjetiva, una idea que mas tarde seria desa-
rrollada de manera influyente por Thomas Nagel, cuando sostuvo que ningin
saber neurofisiol6gico puede decirnos como es experimentar el mundo desde
la perspectiva de otro organismo (Nagel; 2000).

Esta concepcion se enlaza también con el constructivismo epistemolégico
y el construccionismo social, corrientes que reconocen que el conocimiento no
es una copia pasiva del mundo, sino el resultado de una interaccién activa en-
tre el sujeto, su experiencia y los marcos simbolicos que utiliza. Desde esta
perspectiva, el lenguaje no refleja una realidad previa y objetiva, sino que par-
ticipa en su constitucién. Los seres humanos construimos nuestra realidad a
través del discurso, y no mediante una reproduccion fiel de lo que existe.

Una afinidad similar puede observarse con la filosofia del lenguaje del
segundo Ludwig Wittgenstein, quien rechazé la idea de que las palabras ten-
gan una esencia fija o que su significado consista en sefialar objetos. Para Witt-
genstein, el significado depende del uso y de los juegos de lenguaje insertos en
formas de vida concretas. Gorgias habia sostenido ya la autonomia del l6gos
respecto al ser y la independencia del discurso frente al conocimiento del ob-
jeto sobre el que se habla, subrayando que el lenguaje crea su propio dambito
de sentido.

Esta comprension del lenguaje como accion encuentra continuidad en la
teoria de los actos de habla desarrollada por J. L. Austin (Austin; 2016) y

~ 146 ~



posteriormente por Searle (Searle; 1997, 2017). La retérica gorgiana se anti-
cipa especialmente a la nocién de efectos perlocutivos, es decir, a los efectos
que el discurso produce en quien lo escucha. Para Gorgias, el l6gos no se limita
a describir, sino que actda, persuade y transforma, muchas veces apelando a
dimensiones no racionales de la mente. Esta concepcién del lenguaje como
poder hacer ha sido retomada criticamente en el pensamiento contempora-
neo, por ejemplo en la reflexion de Judith Butler sobre el caracter productivo
del discurso.

La fenomenologia también comparte con Gorgias una preocupaciéon fun-
damental por los limites de la expresion lingiiistica. Edmund Husserl situ6 el
punto de partida del conocimiento en la experiencia vivida previa a toda for-
mulacién conceptual, una experiencia que es, en su origen, todavia muda. M4s
tarde, Maurice Merleau-Ponty subray6 que el mundo no es ante todo algo pen-
sado, sino algo vivido corporalmente, insistiendo en la especificidad de cada
modalidad perceptiva. Gorgias habia sefialado ya que lo percibido por la vista
no puede ser percibido por el oido, anticipando asi la irreductibilidad de las
distintas formas de experiencia.

Finalmente, incluso la neurociencia contemporanea confirma algunas de
las intuiciones gorgianas sobre la persuasion y el lenguaje. Los estudios sobre
los sistemas duales de procesamiento cognitivo muestran que una parte signi-
ficativa de nuestras decisiones y creencias se forma de manera rapida, emo-
cional y no estrictamente racional. Gorgias habia comprendido que la persua-
sion eficaz acttia precisamente en este nivel, produciendo efectos poderosos
sin necesidad de coaccién externa. Asimismo, la investigacion actual sobre el
cerebro y el lenguaje revela una arquitectura compleja y distribuida, lo que
refuerza la idea de que la relacién entre mente, lenguaje y realidad no es sim-
ple ni transparente.

En conjunto, la obra de Gorgias puede leerse hoy no solo como un ejerci-
cio retoérico, sino como una temprana y sorprendentemente licida reflexi6on
sobre la conciencia, la subjetividad y los limites del lenguaje, cuyos ecos resue-
nan en muchos de los debates filos6ficos y cientificos mas relevantes de nues-
tro tiempo.

~ 147 ~






4.3.- Prodico de Ceos (c. 465-395 a.C.)

«...Dos caminos se le presentaron a Heracles: uno facil y agra-
dable, pero que conducia a una vida vacia; otro arduo y dificil,
pero que llevaba a una vida verdaderamente buena...»

Prédico de Ceos.
Jenofonte.
Recuerdos de Sécrates.

El estudio de Prodico de Ceos (ca. 465-395 a.C.) resulta fundamental para
comprender las raices filoséficas del concepto de conciencia en la tradicion
occidental. Como es sabido, el lenguaje articulado constituye una de las fuer-
zas que ayudaron a los hombres a desarrollar su conciencia y su pensamiento,
y precisamente Prodico fue uno de los primeros pensadores en establecer una
conexion sistematica entre lenguaje, pensamiento y conciencia moral.

La relevancia de Prodico para los estudios contemporaneos sobre con-
ciencia radica en tres aspectos fundamentales. Primero, su técnica de la sino-
nimia, que consiste en distinguir los distintos sin6nimos de una palabra para
determinar los matices de su significado, anticip6 las modernas investigacio-
nes sobre como el lenguaje estructura la conciencia. Segundo, su famosa fa-
bula de Hércules en la encrucijada, donde relata la dificultad de elecciéon entre
dos modos posibles de vida, constituye uno de los primeros analisis filosoficos
sistematicos sobre la conciencia moral y la toma de decisiones). Y tercero, su
interpretacién naturalista de la religion y los dioses como encarnaciéon de lo
util prefigura las teorias contemporaneas sobre el origen evolutivo de la con-
ciencia.

4.3.1.- Apuntes biograficos

Prédico naci6é aproximadamente en el afio 465 a.C. en el poblado de Yulis,
en la isla egea de Ceos (una de las Cicladas, en el mar Egeo). Como senala la
investigacion histoérica, nacié en una época de grandes cambios en Grecia.

~ 149 ~



Durante el siglo V a.C., la ciu-
dad-estado de Atenas vivié un
auge en su poder politico, econo-
mico y cultural, pero también
atravesaba importantes tensio-
nes internas y guerras, especial-
mente la Guerra del Pelopo-
nesoss.

Mas joven que Protagoras y
pocos afnos menor que Socrates
(c. 470- c. 399 a. C.), Prbodico
formo6 parte de la primera gene-
racién de sofistas. Su formacién
incluy6 diversos campos del sa-
ber: Entre sus intereses estaban
la astronomia, el lenguaje, la
ética y la religion. Arist6fanes,
en Las nubes, le llama "meteoso-
fista", es decir, experto en astro-
nomias4.

Un aspecto distintivo de Prédico
fue su exitosa carrera politica.
Viaj6 a Atenas como embajador

que voluntad; quien
no distingue los nombres,-;
tampoco distingue |
rectamente las cosas. |
: 4

llustracion 16 Prédico de Ceos. Imagen reconstruida
por |A (Chat GPT-2026) en base la imagen publica de
un conocido busto

de Ceos, siendo el mas competente de sus conciudadanos para ello pese a su
sordera y su voz de bajo). Como embajador, gano el respeto y la admiracion,
lo que le permiti6 abrirse paso en la politica de la isla, destaciAndose rapida-

mente.

Prodico desarroll6 una intensa actividad como maestro en Atenas. En la
ciudad llevé a cabo sus funciones y continud ensefiando de forma privada a
cambio de dinero, al mismo tiempo pronunci6 variados discursos epidicticos).

83 Fuente: MCN Biografias. Prédico de Queos (469-370 a.C.): El Sofista que Revolu-
cioné la Filosofia y la Politica. Disponible en: <Prddico de Queos (469-370 a.C.): El
Sofista que Revolucion¢ la Filosofia y la Politica - MCN Biografias> Acceso: 11 ene. 2026.

84 Fuente. Cibernois. Filosofia en red. Prédico. Disponible en: <http://cibernofis.com/au-

tores/sofistas/teoria/prodico.html > Acceso: 11 ene. 2026.

~ 150 ~


https://mcnbiografias.com/app-bio/do/prodico-de-queos
https://mcnbiografias.com/app-bio/do/prodico-de-queos
http://cibernous.com/autores/sofistas/teoria/prodico.html
http://cibernous.com/autores/sofistas/teoria/prodico.html

Entre sus alumnos mas distinguidos se contaron los oradores Theramenes e
Isocratess®s.

La relacion con Sécrates fue particularmente significativa. Platon lo trata
con mayor respeto que a los demaés sofistas, y en varios de los dialogos plato-
nicos Sdcrates aparece como amigo de Prodico®s. De hecho, existe evidencia
de que es probable que Socrates fuera uno de los seguidores de Prodico, sin
embargo, con el paso del tiempo empezo a oponerse a sus ideas.

Aunque no se conservan obras completas de Prodico, las fuentes antiguas
mencionan varios titulos importantes: Sobre la naturaleza, Sobre la natura-
leza del hombre, Cosmogonia y Las estaciones. Se estima que se le atribuyen
hasta 23 obras, solo algunos fragmentos de su obra han sobrevivido hasta
nuestros dias, especialmente los relacionados con el Tratado de las Horas y
el Tratado de Sinonimias®’.

4.3.2.- Aportaciones fundamentales

Las aportaciones de Prodico de Ceos deben comprenderse en el marco de
la sofistica del siglo V a. C., pero superando la lectura reductiva que identifica
a los sofistas anicamente con el relativismo o la retérica persuasiva. En Pro-
dico encontramos un pensamiento especialmente atento a la relacién entre
lenguaje, conciencia y vida practica, articulado a través de tres ejes fundamen-
tales: la precision semantica como condicién del pensamiento riguroso, la
conciencia moral entendida como capacidad de elecciéon deliberada, y una ex-
plicacion naturalista del origen de las creencias religiosas.

Estas contribuciones no constituyen una teoria sistemética de la concien-
cia en sentido moderno, pero si anticipan problemas centrales de la reflexion
contemporanea: como el lenguaje estructura la experiencia consciente, como
la deliberacién ética configura el caracter y la identidad personal, y como los
sistemas simbolicos surgen de necesidades humanas fundamentales. Desde
esta perspectiva, Prodico ocupa un lugar relevante en la historia temprana de

85 Fuente: AcademiaLab. Prédico de Ceos. Disponible en: <Prédico de Ceos  Academia-
Lab> Acceso: 11 ene. 2026.

86 Tbidem.

87 Fuente: MCN Biografias. Prédico de Queos (469-370 a.C.): El Sofista que Revolu-
ciond la Filosofia y la Politica. Disponible en: <Prodico de Queos (469-370 a.C.): El
Sofista que Revolucioné la Filosofia y la Politica - MCN Biografias> Acceso: 11 ene. 2026.

~ 151 ~


https://academia-lab.com/enciclopedia/prodico-de-ceos/
https://academia-lab.com/enciclopedia/prodico-de-ceos/
https://mcnbiografias.com/app-bio/do/prodico-de-queos
https://mcnbiografias.com/app-bio/do/prodico-de-queos

las ideas sobre la conciencia como fenémeno lingiiistico, normativo y cultural-
mente mediado.

4.3.2.1.- Conciencia, sinonimia y precision Semantica

La contribucién mas revolucionaria de Prodico al estudio de la conciencia
fue su trabajo sobre el lenguaje. Como explica la investigacion especializada,
en el Tratado de Sinonimias, Prodico se adentr6 en la semantica, abordando
como los diferentes sinébnimos se utilizan de manera precisa y adecuada para
describir el mundo.

Su método tenia como objetivo establecer una relaciéon univoca entre las
palabras y sus significados, clasificando meticulosamente los matices de los
términos y su conexion con los objetos que describen. Esta aproximacion in-
fluy6 en el método filoso6fico de la mayéutica, desarrollado por Socrates.

Platén reconoci6 la importancia de este trabajo. En el Cratilo, Socrates
bromea diciendo que, si hubiera podido pagar las conferencias de cincuenta
dracmas, ahora seria un experto en "la correccion de los nombres"s8. Este en-
foque en la precision lingiiistica estableci las bases para comprender como la
sinonimia esté en la conciencia del hablante y sobre todo del que escribe.

Esta aportacién de Prédico es sumamente relevante para la conciencia
humana dado que esta no solo “recibe” datos sino que discrimina, categoriza
y jerarquiza. La capacidad de separar “lo parecido” (p. €j., temor/ansiedad,
placer/satisfaccion, querer/desear) cambia la forma en que se vive la expe-
riencia. La “ingenieria semantica” de Prodico es un antecedente filos6fico de
la tesis de que el lenguaje participa en la granularidad de la vida mental.

En el mismo sentido, Prédico anticipa una idea metodologica clave: para
investigar la mente conviene depurar el vocabulario, evitando confundir pro-
blemas de lenguaje con problemas del mundo o de la psique.

4.3.2.2.- Conciencia Moral: la eleccion de Heracles

La fabula de Hércules en la encrucijada representa la contribucién maés
profunda de Prédico a la comprensién de la conciencia moral. Jenofonte pre-
servd esta narracion en sus Memorabilia, diciéndonos que cuando Heracles
(Hércules) dejaba la nifiez y entraba a la adolescencia, se fue a un sitio

88 Fuente: AcademiaLab. Prédico de Ceos. Disponible en: <Prédico de Ceos Academia-
Lab> Acceso: 11 ene. 2026.

~ 152 ~


https://academia-lab.com/enciclopedia/prodico-de-ceos/
https://academia-lab.com/enciclopedia/prodico-de-ceos/

tranquilo y se sent6 para decidir por cual de los dos caminos se iria: por el de
la virtud (&petn) o por el del vicio (kaxia)..

Esta alegoria representa varios aspectos fundamentales de la conciencia:

1. La conciencia como deliberacion: el héroe se retira a un sitio
tranquilo para reflexionar, simbolizando el proceso introspectivo de
la conciencia. El mito dramatiza la conciencia como escenario de de-
liberacion: conflicto de motivos, anticipaciéon de consecuencias, eva-
luaciéon de bienes, y compromiso con un estilo de vida. Es un modelo
temprano de conciencia practica: no solo “saber”, sino orientar la ac-
cion.

2. La conciencia como eleccién moral: las dos figuras femeninas
que se le aparecen representan opciones morales claramente diferen-
ciadas. Como senala el analisis moderno, la primera mujer, vestida
modestamente, tenia un aire decente y modesto; se acercd a Heracles
como la naturaleza la habia hecho: intacta y con dignidad®. Aquii se
introduce un esquema que hoy llamariamos autorregulacion: la op-
cién por la virtud implica trabajo, disciplina y aplazamiento de grati-
ficaciones; la opcidén por el vicio promete placer inmediato. Esta ten-
sidn es central para teorias contemporaneas del yo, control ejecutivo
y agencia.

3. La conciencia como proyeccion temporal: la virtud promete re-
compensas futuras a través del esfuerzo, mientras el vicio ofrece gra-
tificacion inmediata. Esta dimension temporal de la conciencia moral
es fundamental en el pensamiento de Prodico.

4.3.2.3.- La Conciencia Religiosa: Interpretaciéon Naturalista

Prédico desarrolld una teoria revolucionaria sobre el origen de la con-
ciencia religiosa. Segin Sexto Empirico, Prodico ensefiaba que Los antiguos
consideraron como dioses el Sol, la Luna, los rios, las fuentes y en general to-
das aquellas cosas que son ttiles para nuestra vida, en la medida en que la
ayudan.

89 Fuente: The Epoch Times en espafiol. Una eleccion hercilea: el vicio o la virtud. Dis-
ponible en: <Una eleccién hercilea: el vicio o la virtud | Hércules | Virtud | vicio | The
Epoch Times en espafiol> Acceso: 11 ene. 2026.

~ 153 ~


https://es.theepochtimes.com/news/una-eleccion-herculea-el-vicio-o-la-virtud-624411.html
https://es.theepochtimes.com/news/una-eleccion-herculea-el-vicio-o-la-virtud-624411.html

Esta interpretacion naturalista sugiere que la conciencia religiosa surge
de:

e El reconocimiento de la utilidad practica de los fenébmenos naturales.
e La gratitud hacia las fuerzas que sustentan la vida.
e La personificacion de lo beneficioso para la supervivencia humana.

Como senala la investigacion académica, Esta teoria no solo era notable
por su naturalismo sino también por su discernimiento de una estrecha cone-
xién entre la religion y la agricultura.

Con esta aportacion se presenta una explicaciéon genealbgica: ciertas es-
tructuras de sentido (religiosas) nacen de necesidades humanas y de la atri-
bucidén simbolica de agencia/valor a lo que sostiene la vida. En términos ac-
tuales: un enfoque sobre cémo la mente humana produce significado y estabi-
liza normas/valores en forma cultural. A su vez, desplaza la pregunta desde
“éexisten los dioses?” a “équé funciones psicoldgicas y sociales cumplen esas
creencias?”, movimiento que sera central en aproximaciones modernas a con-
ciencia, cultura y religion.

4.3.2.4.- Paideia, conciencia social y metacogniciéon

En el pensamiento de Prddico de Ceos, la paideia no puede entenderse
como una mera instruccion técnica orientada a la eficacia retorica, sino como
un auténtico proceso de formaciéon de la conciencia humana en su dimensién
individual, social y reflexiva. Educar, para Prodico, significa capacitar al ser
humano para habitar conscientemente el mundo comiin de la polis, un mundo
estructurado por el lenguaje, las normas y los valores compartidos. Desde esta
perspectiva, su célebre insistencia en la correcciéon de los nombres no res-
ponde a un interés filoldgico marginal, sino a la convicciéon de que la claridad
lingiiistica es condicién indispensable de la claridad de la conciencia (Kerferd;
2022).

El lenguaje aparece asi, como mediacién constitutiva de la experiencia
consciente. En la Atenas democréatica del siglo V a. C., donde la vida politica,
juridica y moral se articula piblicamente mediante el discurso, la conciencia
individual no puede separarse de la capacidad de comprender, producir y eva-
luar significados compartidos. Prédico comprende que una conciencia que no
distingue adecuadamente los términos con los que se expresa queda expuesta
a la confusién interna y a la manipulacion externa. La tecnicidad del discurso,

~ 154 ~



entendida como dominio reflexivo de las distinciones semanticas, permite al
sujeto no solo comunicarse mejor, sino comprender mejor lo que vive, lo que
desea y lo que decide. De este modo, la conciencia se configura como una con-
ciencia socialmente situada, capaz de reconocer como los significados influyen
en la percepcion de los valores, las emociones y las decisiones colectivas (Jae-
ger; 1990).

Desde una mirada contemporanea, la practica intelectual de Prodico
puede interpretarse como una forma temprana de metacognicién, en la me-
dida en que invita a pensar no solo sobre las cosas, sino sobre los conceptos
mediante los cuales esas cosas se hacen presentes a la conciencia. Distinguir
entre placer y alegria, entre deseo y voluntad, implica aprender a discriminar
estados internos que, si permanecen indiferenciados, se confunden tanto en
la experiencia subjetiva como en la accion. Esta atencion reflexiva al propio
lenguaje introduce una distancia critica entre el sujeto y su vivencia inmediata,
condicién fundamental de la autoconciencia. La conciencia deja de ser un flujo
acritico de impresiones y se convierte en una instancia capaz de observarse,
evaluarse y orientarse a si misma.

Esta dimensi6n metacognitiva se manifiesta con especial claridad en el
célebre relato de Heracles en la encrucijada, atribuido a Prodico. En él, la elec-
cién moral no surge de un mero enfrentamiento emocional, sino de la com-
prension de dos discursos que ofrecen interpretaciones distintas de la vida
buena. Virtud y Vicio no representan tinicamente opciones préacticas, sino
marcos semanticos y axioldgicos que configuran la conciencia del agente. Ele-
gir correctamente exige comprender qué se promete realmente cuando se ha-
bla de placer, de felicidad o de bien. La conciencia ética aparece asi, como una
conciencia interpretativa, capaz de evaluar narrativas, anticipar consecuen-
cias y regular la propia conducta a partir de criterios reflexivamente asumidos.

En este sentido, la paideia de Prédico puede entenderse como una autén-
tica tecnologia de la conciencia. A través del ejercicio del lenguaje preciso, el
individuo aprende a no engafiarse a si mismo, a no confundir lo agradable con
lo bueno, ni la satisfaccion inmediata con la realizaciéon plena. La conciencia
se forma, se afina y se disciplina mediante practicas discursivas que permiten
nombrar con mayor exactitud la experiencia interna y el mundo compartido.
Prodico anticipa asi una intuicién central para la filosofia contemporanea de
la conciencia: que la vida consciente humana no es simplemente un dato na-
tural, sino una competencia cultivada culturalmente, inseparable de procesos
de educacion, autodescripcion y evaluacion normativa (Hadot; 2006).

~ 155 ~



Desde esta perspectiva, la paideia no es un anadido externo a la concien-
cia, sino el proceso mismo mediante el cual la conciencia se vuelve explicita
para si, aprende a distinguirse internamente y a gobernarse en el espacio so-
cial. En Prodico, la conciencia no se reduce a experiencia subjetiva inmediata,
sino que se define como capacidad reflexiva, lingiiisticamente mediada y éti-
camente orientada, cuya claridad depende directamente de la claridad de los
conceptos con los que el ser humano se comprende a si mismo y comprende
su lugar en el mundo (Jaeger; 1990).

4.3.3.- Correlatos contemporaneos

El énfasis de Prodico en matices y distinciones es afin a programas con-
temporaneos donde se sostiene que clarificar conceptos (p. €j., “experiencia”,
“qualia”, “atencion”, “intencionalidad”) evita falsos problemas o permite ex-
perimentos mas precisos. En conciencia, esto se refleja en debates sobre si
desacuerdos empiricos esconden desacuerdos terminologicos. El valor de Pro-
dico aqui es metodologico: la conciencia requiere taxonomias finas para lo

mental.

El “Heracles en la encrucijada” puede leerse como un esquema temprano
de tension entre recompensas inmediatas y metas de largo plazo, analogo a
modelos actuales sobre control ejecutivo, formacién de habitos y eleccion In-
ter temporal. La conciencia aparece como el lugar donde se integran narrati-
vas personales (“qué vida quiero”) y mecanismos de autorregulacion.

La tesis naturalista sobre el origen de la religién conecta con enfoques
contemporaneos que tratan las creencias religiosas como productos de meca-
nismos cognitivos (deteccion de agencia, atribucion de intencion, necesidad
de explicacién) y/o como adaptaciones culturales que organizan cooperacion,
normas y consuelo existencial. Prodico ofrece un protomodelo: “lo sagrado”
cristaliza alrededor de lo vitalmente significativo (lo til/benefactor).

A su vez, el énfasis de Prodico en la educaciéon moral a través de la refle-
xién y la eleccién consciente tiene importantes implicaciones para las teorias
contemporaneas sobre el desarrollo de la conciencia. Su método pedagogico,
basado en la clarificacién conceptual y la deliberacion ética, prefigura enfo-
ques modernos en educacion en valores; el desarrollo del juicio moral; la for-
macion de la conciencia critica y la metacognicién como herramienta educa-
tiva

~ 156 ~



En filosofia y psicologia contemporéaneas se discute hasta qué punto ca-
tegorias lingiiisticas y practicas sociales moldean la experiencia (por ejemplo,
en emociones, dolor, identidad). El proyecto de Prodico de precisar nombres
sugiere una intuiciéon compatible: modificar distinciones disponibles puede
modificar la forma en que la mente estructura el campo fenomenologico (qué
“vemos” como diferente, qué sentimos como equivalente, qué juzgamos como
valioso).

4.3.4.- Conclusion

El estudio de Prodico de Ceos revela a un pensador cuyas intuiciones so-
bre la naturaleza de la conciencia anticiparon muchos desarrollos contempo-
raneos. Su triple contribucién —la conciencia lingiiistica a través de la sinoni-
mia, la conciencia moral mediante la eleccion deliberada, y la conciencia reli-
giosa como reconocimiento de lo Gtil— establece fundamentos filosé6ficos que
siguen siendo relevantes para los debates actuales sobre la naturaleza de la
conciencia humana.

Las aportaciones de Prodico resultan fundamentales para la Educaciéon
de la Conciencia por varias razones cruciales:

1. Dimension pedagoégica: Prodico fue esencialmente un educador
que entendi6é que la conciencia se forma a través de la clarificacion
conceptual y la practica de la eleccion reflexiva. Su método educativo,
basado en la precision lingiiistica y el anélisis de dilemas morales,
ofrece herramientas concretas para el desarrollo de la conciencia.

2. Enfoque transdisciplinar: al integrar lenguaje, ética, psicologia y
religion, Prodico anticip6 la necesidad de un abordaje transdisciplinar
de la conciencia, coincidiendo plenamente con la perspectiva integra-
dora del proyecto de “Educacion Transdisciplinar” en el que estamos
embarcados y que intenta vincular educacién, psicologia, filosofia,
complejidad, espiritualidad y responsabilidad social.

3. Praxis transformadora: la eleccion de Hércules no es solo teoria,
sino un modelo practico de como la conciencia se desarrolla enfren-
tando decisiones existenciales. Esta dimension practica conecta direc-
tamente con los objetivos transformadores de la Educacién de la Con-
ciencia especialmente en el contexto latinoamericano, de la Educacion
Liberadora de Paulo Freire y de la Etica y 1a Teologia de la Liberacién.

~ 157 ~



4. Conciencia critica y social: el analisis de Prodico de cémo los va-
lores surgen del reconocimiento de lo que beneficia a la comunidad
prefigura las preocupaciones de la pedagogia critica y la teologia de la
liberacion sobre la formacion de una conciencia social comprometida.

La permanencia de estas ideas, especialmente la fabula de Hércules en la
encrucijada, demuestra que Prddico identificd aspectos fundamentales de la
experiencia consciente humana que trascienden las épocas histéricas. Su le-
gado nos recuerda que la conciencia no es solo un fen6meno neurolégico, sino
también lingiiistico, moral y social, cuya comprensiéon requiere un enfoque
verdaderamente transdisciplinar.

Prodico ofrece, tanto fundamentos filos6ficos s6lidos, como metodolo-
gias précticas: la formacién de la conciencia a través del refinamiento lingiiis-
tico, la practica de la deliberacién moral, y el reconocimiento critico de los va-
lores que sustentan la vida comunitaria. Estas dimensiones resultan esencia-
les para desarrollar una pedagogia de la conciencia que sea rigurosa en lo aca-
démico, transformadora en lo social, y liberadora en lo existencial.

~ 158 ~



5.- Socrates (469 - 399 a. C.)

«...Una vida sin examen no merece ser vivida para el ser hu-
mano...»

Platon, Apologia de Sécrates, 38a.

«...No es lo mas importante vivir, sino vivir bien...»

Plat6n, Criton, 48b.

La figura de Socrates ocupa un lugar absolutamente central en la historia
del pensamiento occidental, no solo por el impacto de sus ideas, sino por el
modo radicalmente novedoso en que entendi6 la relaciéon entre conocimiento,
vida humana y conciencia. Estudiar a Sécrates no significa simplemente apro-
ximarse a un conjunto de doctrinas filos6ficas —de hecho, no dej6 ninguna
obra escrita—, sino adentrarse en una forma de vida intelectual y ética que
hizo de la reflexion consciente sobre uno mismo el nicleo de la existencia hu-
mana. Por ello, cualquier estudio profundo sobre la conciencia encuentra en
Sécrates un punto de partida insoslayable.

La relevancia socratica para el estudio de la conciencia se manifiesta, ante
todo, en su célebre exhortacién al “condcete a ti mismo”. Esta maxima, here-
dada del santuario délfico pero reinterpretada por Socrates con una profundi-
dad inédita, convierte la conciencia en tarea y en problema. Conocerse no
equivale a acumular informacion sobre el mundo externo, sino a examinar cri-
ticamente las propias creencias, valores, deseos y motivaciones. La conciencia,
en este sentido, no es un simple estado pasivo, sino una actividad reflexiva que
interroga, evalda y, llegado el caso, transforma la propia vida. Sécrates inau-
gura asi una concepcién de la conciencia como autoexamen racional, funda-
mento de la libertad interior y de la responsabilidad moral.

Desde el punto de vista educativo y pedagogico, la importancia de Socra-
tes es enorme. Su método dialogico —la mayéutica— se basa en la conviccion
de que el verdadero aprendizaje no consiste en transmitir contenidos cerra-
dos, sino en despertar en el interlocutor la capacidad de pensar por si mismo.
El maestro no impone saberes, sino que acompana al alumno en el proceso de

~ 159 ~



hacerse consciente de su propia ignorancia y, a partir de ahi, de sus posibili-
dades de comprensién. Esta pedagogia de la pregunta fomenta una conciencia
activa, critica y autobnoma, rasgos que siguen siendo esenciales en cualquier
modelo educativo que aspire a formar personas libres y responsables, y no me-
ros repetidores de informacion.

Filoso6ficamente, Socrates introduce un giro decisivo: desplaza el centro
de la reflexion desde la explicacion de la naturaleza hacia el examen de la vida
humana. Frente a los pensadores anteriores, interesados principalmente en el
origen y la estructura del cosmos, Socrates coloca en primer plano cuestiones
como qué es la justicia, qué es el bien, qué significa vivir bien. Estas preguntas
no pueden responderse sin una conciencia capaz de reflexionar sobre si misma
y sobre sus propios criterios de verdad. De este modo, la filosofia se convierte
en un ejercicio permanente de lucidez, en una practica de vigilancia interior
que busca coherencia entre pensamiento, palabra y accion.

En el ambito ético, la aportaciéon socratica resulta igualmente decisiva.
Socrates sostiene que una vida sin examen no merece ser vivida, afirmaci6on
que vincula directamente la dignidad humana con el ejercicio de la conciencia.
El mal moral no procede, para él, de una maldad consciente y deliberada, sino
de la ignorancia: actuar mal es no saber realmente qué es el bien. Esta tesis,
mas alla de sus posibles limites, subraya la importancia de una conciencia edu-
cada, capaz de discernir y de orientar la accién conforme a razones y no a im-
pulsos ciegos. La ética socrética es, en este sentido, una ética de la claridad
interior y de la coherencia personal.

También desde una perspectiva psicologica, Socrates ofrece intuiciones
de enorme alcance. Su atencién constante al didlogo interior, a la contradic-
cion interna y a la necesidad de armonizar las distintas dimensiones del alma
anticipa preocupaciones que hoy asociamos a la psicologia moral y a la psico-
logia de la conciencia. La figura del “daimén” socratico, entendida como una
voz interior que advierte y orienta, puede leerse como una temprana reflexion
sobre la autoconciencia moral, sobre esa instancia interna que regula la con-
ducta y exige fidelidad a uno mismo.

En conjunto, estudiar la obra y el pensamiento de Sécrates supone aden-
trarse en los origenes de una concepcion de la conciencia que sigue viva: la
conciencia como examen critico, como dialogo interior, como fundamento de
la educacion, de la ética y de la vida filos6fica. Su legado no consiste en un
sistema cerrado, sino en una invitacién permanente a pensar, a cuestionary a
vivir con mayor lucidez. Por ello, S6crates no es solo una figura historica, sino

~ 160 ~



un interlocutor actual para cualquiera que se interrogue seriamente por el sen-
tido de la conciencia y por la posibilidad de una vida verdaderamente humana.

5.1.- Apuntes biograficos

Socrates naci6 en Atenas en el afio 469 a.C. en una familia de clase media:
su padre Sofronisco era cantero y su madre Fainarete era comadrona. Crecid
en el distrito de Alopece y, aunque su familia no era rica, tampoco vivian en la

pobreza extrema.

llustracion 17 Imagen de Sécrates reconstruida por
IA ChatGpt 5.2 en base a bustos conservados y co-
nocidos.

Su aspecto fisico era peculiar.
Era conocido por ser muy poco
agraciado fisicamente. Tenia los
ojos saltones que miraban hacia
los lados, una nariz chata y tendia
a tener barriga. Ademas, prestaba
poca atenciébn a su apariencia,
usando frecuentemente la misma
capa y sandalias dia y noche.

Como era costumbre para los
atenienses de su época, aprendio a
leer y escribir. Su padre se preo-
cup6 por darle una educacion cul-
tural completa que incluia poesia,
musica y deportes. También
aprendio el oficio de cantero, aun-
que nunca lo ejercié como profe-
sion principal.

En lugar de trabajar en un
oficio, Sécrates pasaba sus dias en
el Agora (el mercado de Atenas)
conversando y haciendo preguntas

a quien quisiera hablar con él. Atrajo especialmente a un grupo de jévenes
aristocratas ricos, entre ellos Platon, que disfrutaban escuchandolo interrogar

a los supuestos sabios de la ciudad.

~161 ~



Se cas6 con Jantipa y tuvo tres hijos: Lamprocles (con Jantipa), y Sofro-
nisco y Menexeno (posiblemente con una segunda esposa llamada Mirto, aun-
que hay diferentes versiones sobre esto).

Fue un soldado valiente que particip6é en varias batallas importantes
como las de Potidea (432 a.C.), donde salvé la vida del famoso general Alci-
biades; en Delio (424 a.C.) y en Anfipolis (422 a.C.)

Mantuvo una relacion conflictiva con Atenas A pesar de su servicio a la
ciudad, muchos atenienses lo veian como una amenaza para la democracia.
Esta desconfianza y sospecha hacia él fueron factores importantes que contri-
buyeron a su posterior juicio y condena .

En Atenas existia una profunda sospecha de que Socrates era una ame-
naza para la democracia en los afnos posteriores al final de la Guerra del Pelo-
poneso. Pero debido a la amnistia, Anytus y sus compaieros acusadores Me-
leto y Licon no pudieron demandar a Sécrates por motivos politicos. Optaron
en cambio por motivos religiosos. Las acusaciones se expresaban de la si-
guiente manera: “Socrates comete un dano criminal al no reconocer a los dio-
ses que la ciudad reconoce, y ademas al introducir nuevas divinidades; y
también comete darfios criminales corrompiendo a la juventud” (otros rela-
tos: Memorabilia de Jenofonte 1.I.1 y Apologia 11-12, Platén, Apologia 24b
y Eutifréon 2¢-3b). Mucha gente entendié que la acusaciéon de corromper a la
juventud significaba que Socrates ensefiaba sus puntos de vista subversivos a
otros, una afirmacion que él niega rotundamente en su discurso de defensa al
afirmar que no tiene sabiduria para ensenar (Platén, Apologia 20c) y que no
puede ser considerado responsable de las acciones de quienes le escucharon
hablar (Platén, Disculpa 33a-c).

El proceso judicial contra Socrates constituye uno de los episodios mas
significativos en la historia de la filosofia occidental.

El juicio tuvo lugar en Atenas en el afio 399 a.C., apenas cinco afios des-
pués de la derrota ateniense en la Guerra del Peloponeso. La democracia habia
sido restaurada tras el gobierno de los Treinta Tiranos, creando un ambiente
de tension politica y biisqueda de culpables por la crisis de la ciudad.

Tres ciudadanos atenienses presentaron la acusaciéon: Meleto, poeta y
principal acusador. Anito: politico influyente y curtidor y Licén, orador. La

90 Fuente: Internet Encyclopedia of Philosophy. Socrates. Disponible en: <Sdcrates | Enciclo-
pedia de Internet de Filosofia> Acceso: 26 nov. 2025.

~162 ~


https://iep.utm.edu/socrates/#H1
https://iep.utm.edu/socrates/#H1

acusacion formal (graphé) contenia dos cargos principales: impiedad (asé-
beia), no reconocer a los dioses de la ciudad e introducir nuevas divinidades y
corrupcion de la juventud, pervirtiendo a los jovenes con sus ensefianzas.

El juicio sigui6 el procedimiento legal ateniense. Tribunal de 501 ciuda-
danos elegidos por sorteo (heliea); el discurso de acusacion; la defensa de S6-
crates; primera votacion sobre culpabilidad: 281 votos a favor de la condena,
220 en contra; la propuesta de penas; segunda votacion sobre la pena: mayo-
ria a favor de la muerte y la defensa final de Socrates.

Segtn el testimonio de Platon, Socrates rechazé los cargos argumentando
que su mision era divina, negandose a suplicar clemencia y proponiendo ir6-
nicamente ser mantenido en el Pritaneo?' como benefactor sugiriendo final-
mente una multa minima (Platon; 1981) (Jenofonte; 1993).

Finalmente, Socrates fue ejecutado en Atenas en el afio 399 a. C., me-
diante ingestion de cicuta, siguiendo la condena dictada por el tribunal popu-
lar que lo acus6 de no reconocer a los dioses de la ciudad (acusacion de impie-
dad); introducir nuevas divinidades (el “daimonion” socrético) y corromper a
la juventud (por su influencia critica frente a la democracia).

5.2.- Importancia y trascendencia de Socrates

Socrates puede ser considerado como el padre de la filosofia occidental y
tanto su vida como su obra no escrita recogida especialmente por Platéon y Je-
nofonte ponen de manifiesto las claves centrales que marcaran la evolucion
del pensamiento filosoéfico.

91 El Pritaneo era el edificio oficial donde se reunian los pritanes, es decir, los miembros que
presidian el Consejo durante cada periodo del afio politico ateniense. Pero su importancia
no era solo politica: también tenia un caracter religioso y simboélico muy profundo. En el
Pritaneo ardia continuamente el Hestia koiné, el fuego sagrado de la diosa Hestia, simbolo
de la unidad de la comunidad ateniense, la continuidad del Estado y la identidad de la polis.
Cada nueva colonia fundada por Atenas encendia su primer fuego a partir del fuego del
Pritaneo, lo que muestra su valor simbdlico. El Pritaneo funcionaba como la residencia ofi-
cial de los pritanes, quienes dirigian el gobierno cotidiano. Era pues un espacio para reunio-
nes y deliberaciones importantes, asi como un centro administrativo de las polis. Los pri-
tanes permanecian alli durante su mandato, mantenidos por el Estado.

~ 163 ~



Platon es, con mucho, la fuente mas importante y extensa sobre Socrates.
Sus diadlogos presentan a S6crates como personaje central, discutiendo con in-
terlocutores sobre ética, conocimiento, alma, ciudad, justicia, etc. Muchos de
estos didlogos relatan ensefanzas atribuidas a S6crates, su método (mayéutica
/ dialéctica), su actitud moral, su juicio y condena (Platon; 1981).

Gracias a Plat6on se ha transmitido gran parte de lo que se considera la
tradicion filoséfica socratica, aunque hay un problema de interpretaciéon: no
siempre se sabe con certeza cuando Socrates habla con su propia voz histérica
o cuando el autor —Platon— introduce sus propias ideas a través de él. Eso
genera lo que en estudios modernos se llama el “problema socratico”.

Jenofonte fue otro discipulo de Sécrates cuya obra se conserva. Entre sus
escritos figura la Memorabilia —junto con su version de la Apologia de Socra-
tes—, que recogen recuerdos, conversaciones, anécdotas y ensefianzas atribui-
das a Socrates. En estas obras Sécrates aparece como un ciudadano ejemplar,
orientado hacia la virtud y la educacién moral préctica; su retrato difiere en
algunos rasgos del que ofrece Platon (Jenofonte; 1993).

Los argumentos clave que permiten considerar a Sécrates como el padre
de la filosofia occidental son a nuestro juicio los siguientes:

1. El giro antropolégico: cambio del objeto de la filosofia. Antes
de Socrates, la filosofia se centraba en la physis: el origen, estructura
y composicion del cosmos. Con Socrates ocurre el “giro antropold-
gico”: hace del ser humano, su alma y su conducta moral el niicleo de
la investigacion. Prioriza preguntas sobre como debemos vivir, qué es
la justicia, la virtud, el bien, la verdad. Se trata por tanto de un cambio
de objeto que define el nacimiento de la ética, la psicologia moral y la
antropologia filoséfica occidentales (Jaeger; 1990).

2. La fundamentacion del método racional. Sicrates establece la
indagacion racional sistemética como camino seguro hacia la verdad.
Introduce el didlogo argumentativo como método filosé6fico. Exige de-
finiciones universales de conceptos éticos y establece que el razona-
miento debe ser compartido, critico, analitico y piiblico. Este modo de
buscar el conocimiento sigue siendo la base de la filosofia, la ciencia y
el pensamiento democratico. Para Karl Popper, Socrates encarna la
esencia del pensamiento critico porque reemplaza la autoridad por el
intercambio de razones y no transmite doctrinas cerradas, sino que
cuestiona creencias, opiniones y tradiciones ensefiando que el pro-
greso intelectual surge de reconocer la propia ignorancia. Popper

~ 164 ~



ademds subraya que Socrates no ensefia desde una catedra ni desde
un templo, sino en didlogo publico, en las calles y plazas de Atenas.
Por eso lo define como un critico de las ideologias cerradas y un de-
fensor del intercambio libre de argumentos que funda una cultura de
discusion frente al dogmatismo que, para Popper, las aportaciones de
Socrates son un pilar de la democracia ya que una sociedad libre solo
puede sostenerse mediante debate abierto. (Popper; 2006).

La creacion de la ética filosoéfica. Socrates es el primero en plan-
tear que la virtud se funda en el conocimiento y que por tanto es ne-
cesario investigar la moral mediante razones y no mediante tradicion,
religiéon o costumbre, defendiendo asila unidad de virtud y sabiduria,
yla primacia del bien. De Sécrates nacen la ética platonica, aristotélica
y toda la tradicién ética occidental.

La invencion del concepto de “alma racional”. Sécrates identi-
fica el nucleo del ser humano con el alma entendida como sede de la

razon, la moralidad y la responsabilidad personal. Para Sécrates el
“alma racional” es la instancia que puede ser examinada, corregida y
orientada mediante la reflexién. Esta innovacién incluye cuatro carac-
teristicas esenciales:

a) Interioridad activada: el alma no es solo vida, sino lugar de
examen y deliberacion.

b) Racionalidad normativa: el alma puede conocer lo bueno y
debe guiar la accion.

¢) Responsabilidad moral individual: las acciones se justifican o
censuran por la calidad moral del alma.

d) Educabilidad: el alma mejora mediante el didlogo y la btis-
queda de definiciones y razones.

La novedad socréatica consistio en trasladar la primacia del notis/logos
desde el cosmos hacia la vida humana cotidiana y moral: la razén se
convierte en la medida del buen vivir, no solo en una categoria cosmo-
légica o teologica.

La mayéutica como origen de la dialéctica. El método socratico
—mayéutica— establece la estructura de la argumentacion filoséfica

posterior. En primer lugar, se hacen preguntas para desmontar creen-
cias falsas (ironia); posteriormente se buscan definiciones universales

~ 165 ~



(elenchos) para finalmente descubrir la verdad mediante diilogo
compartido. La mayéutica lleva al descubrimiento de criterios racio-
nales, promueve la autocritica, conduce a una verdad que no es im-
puesta sino gestada y permite el paso de la opinion al conocimiento.
La mayéutica no es solo un método cognitivo, sino ético. Socrates creia
que nadie hace el mal voluntariamente y que el mal procede de la ig-
norancia, por tanto, el conocimiento es formacién moral. Asi pues, la
mayéutica purifica el alma, libera de creencias dafiinas, conduce a la
vida examinada y forma la conciencia moral critica. De ahi su famosa
afirmacion de que “La virtud es conocimiento”.

6. Suinfluencia fundacional en Platéon, Aristoteles y en toda la
tradicion filoséfica. La filosofia occidental se constituy6 a través de
Platén y Aristoteles, y ambos construyen sus sistemas a partir de la
figura de Socrates. Sin Socrates, no hay teoria de las ideas platonicas.
Sin Sécrates, no hay ética ni politica aristotélicas. Toda la tradicion
posterior —estoicismo, escolastica, racionalismo moderno— se re-
monta a su revolucion intelectual.

7. Sécrates como modelo del filésofo. Socrates inaugura la figura
del filbsofo como buscador de la verdad, amante del didlogo, critico
de creencias sin fundamento, defensor de la autonomia moral y ejem-
plo encarnado de vida coherente con su pensamiento (martirio filos6-
fico). La filosofia occidental no solo hereda sus teorias, sino su identi-
dad como disciplina y como actitud ética y coherente ante la vida.

5.3.- Socrates y el desarrollo de la conciencia

Aunque obviamente no puede establecerse un paralelismo identitario
entre las aportaciones filos6ficas de Socrates y los conceptos y desarrollos que
tenemos hoy acerca de la naturaleza y las caracteristicas de la conciencia, lo
cierto a nuestro juicio es que el pensamiento, la obra y la vida de Sécrates que
nos ha llegado a través de Platéon y Jenofonte entre otros, ha sido puesto en
valor por numerosos filosofos y psicdlogos contemporaneos como fuente de
autoconocimiento, de conciencia ética y de compromiso moral.

Siguiendo pues las aportaciones, el pensamiento y la vida de Sécrates,
podemos establecer que existen al menos varias tematicas fuertemente vincu-
ladas tanto al caracter de la conciencia y su desarrollo, como incluso a la prac-
tica de una metodologia racional y educativa dirigida a expandir nuestra

~ 166 ~



conciencia y llevarla a niveles de desarrollo mas integrado y superior. Estas
tematicas son a nuestro juicio, las siguientes:

1. La Conciencia como autoconocimiento: "Conécete a ti
mismo". El “Conécete a ti mismo” era la maxima socratica que con-
ducia a la exigencia de que el verdadero bien para el hombre era el
cuidado de su alma, en detrimento incluso del cuerpo y las apariencias
externas. Aqui no se trata de una invitacién superficial a la introspec-
cion, sino todo un programa filos6fico completo de autoperfecciona-
miento y mejoramiento personal. Para Sécrates, el autoconocimiento
no consiste en conocer datos biograficos sobre uno mismo, sino en:

e Reconocer los limites del propio saber: su famosa frase “solo
sé que no sé nada” representa la conciencia de la propia igno-
rancia como punto de partida para el verdadero conocimiento

e Examinar las propias creencias: someter a critica los prejui-
cios y opiniones no examinadas.

e Descubrir la verdad interior: el conocimiento se acumula en
la conciencia por la tradicién y la experiencia de generaciones
pasadas.

Como sefiala el método socratico en su primera etapa de autoconcien-
cia, se trata de identificamos y ser capaces de reconocernos a nosotros
mismos en todo lo que somos y en lo que no somos. Un primer paso
introspectivo que es basico y fundamental para el desarrollo posterior
de la conciencia.

2. La conciencia moral: virtud y conocimiento. Una de las contri-
buciones mas originales de Socrates fue su concepcién de la concien-

cia moral. El principio socratico de que nadie yerra voluntariamente
implica que toda vez que un agente elige algo lo hace por considerarlo,
al mismo tiempo, como bueno o, al menos, preferible a otra cosa: su
eleccidon es internamente racional (Vigo; 2013). Esta posicién, cono-
cida como intelectualismo moral socratico, establece que la virtud es
conocimiento, el mal es ignorancia y quien tiene conocimiento sabe
elegir bien y dirigir rectamente su conducta. Por tanto, se debe obrar
conforme a la razdén, que va ligada a nuestra conciencia lo cual es un
principio universal. Obviamente esta vision tiene profundas

~ 167 ~



implicaciones educativas: si el mal es ignorancia, entonces la educa-
ci6én moral es posible y necesaria. La conciencia moral no es innata
sino educable.

3. La conciencia critica: ironia y deconstruccién. Con la ironia,
Sécrates se opone a la opinién infundada y a la arrogancia de la con-
ciencia dogmatica que cree poseer la verdad. La ironia socratica no es
sarcasmo ni burla, sino un método filos6fico que permite:

e Desmontar certezas ilusorias: muestra las inconsistencias del
pensamiento no examinado.

e Cultiva la humildad intelectual: el punto de partida es reco-
nocer la propia ignorancia, un acto que abre la puerta a la ver-
dadera indagaci6n.

e Genera perplejidad fértil (aporia): el desconcierto como es-
tado mental previo al genuino aprendizaje.

No nos cabe ninguna duda de que esta dimension critica de la con-
ciencia socratica es especialmente relevante en nuestra época de
posverdad y pensamiento dogmatico.

4. La conciencia dialdgica: el dialogo como método. Socrates
apreciaba la importancia del didlogo y de la funciéon del lenguaje como
vehiculos del conocimiento objetivo. En consecuencia, la conciencia
no se desarrolla en aislamiento sino en el encuentro dialdgico con
otros. Como hemos sefialado, el método dialéctico socratico opera en
dos momentos:

o Ironia: consistente en hacer preguntas que, bajo la aparien-
cia de tener en alta estima el saber exhibido por el interlocu-
tor, mostraban, en realidad, la inconsistencia de este.

e Mayéutica: es el arte de ayudar a dar a luz la verdad. Con-
siste en conducir la conversacion de modo que pueda aflorar
la verdad del interior de cada uno, donde estaba latente y
como efecto del didlogo y del intercambio de pensamientos,
ideas, opiniones e interpretaciones.

5. La conciencia reflexiva: la vida examinada. “La vida sin exa-
men no merece ser vivida” (Apologia 382: Platon; 1981) es quiza la
declaracion mas célebre de Socrates. Socrates reconoce que “la

~ 168 ~



verdad esta siempre por venir”. Se distancia asi del discurso exclu-
yente del sofista, que defiende sus opiniones como verdades tnicas e
indiscutibles. Esta conciencia reflexiva implica:

e Vigilancia constante: un examen continuo de las propias ac-
ciones y creencias.

e Bisqueda perpetua: la filosofia como forma de vida, no como
doctrina.

e Coherencia vital: unidad entre pensamiento y accién

Socrates desarroll6 lo que podemos considerar la primera pedagogia sis-
tematica de la conciencia en Occidente. El método mayéutico es un proceso
dialéctico disefiado para ayudar a una persona a "parir" sus propias ideas y
descubrir el conocimiento que yace latente en su interior. La idea basica del
método socratico de ensefianza consiste en que el maestro no inculca al
alumno el conocimiento, pues rechaza que su mente sea un receptaculo o ca-
jon vacio en el que se puedan introducir las distintas verdades.

5.4.- Correlatos contemporaneos

El estudio de los correlatos entre el pensamiento de Socrates y las teorias
contemporaneas de la conciencia exige, desde el inicio, una advertencia meto-
dolégica clara. No se trata —ni puede tratarse— de atribuir al filésofo ate-
niense doctrinas psicolbgicas, neurocientificas o cognitivas en sentido mo-
derno, ni de presentar sus ideas como anticipaciones técnicas de teorias for-
muladas més de dos milenios después. Tal procedimiento incurriria en un
anacronismo conceptual que empobreceria tanto la comprension histoérica de
Socrates como la precision de las teorias actuales de la conciencia.

Hablar de “correlatos” significa aqui algo méis modesto y, a la vez, mas
fecundo: identificar analogias estructurales, afinidades problemaéticas y con-
vergencias funcionales entre el proyecto socratico y ciertos enfoques contem-
poraneos. Estas convergencias no se dan en el plano de las respuestas, sino en
el de las preguntas fundamentales, los métodos de indagacion y las funciones
atribuidas a la conciencia humana. Socrates no ofrece modelos explicativos de
la mente, pero inaugura un modo de pensar en el que la conciencia deja de ser
un trasfondo pasivo de la experiencia y se convierte en una tarea critica, una
practica reflexiva que compromete al sujeto entero.

~ 169 ~



La cautela hermenéutica es, por tanto, indispensable. Socrates opera en
un horizonte ético, educativo y dialégico; las teorias contemporaneas de la
conciencia lo hacen en marcos experimentales, computacionales o neurobio-
l6gicos. Sin embargo, ambos comparten una preocupacién comin: como se
constituye un sujeto capaz de examinar sus propias creencias, reconocer sus
limites cognitivos, corregir errores y orientar su conducta de manera respon-
sable. Es en este nivel funcional y normativo donde el didlogo resulta legitimo
y productivo.

Justificar el estudio de estos correlatos implica reconocer, ademaés, que la
conciencia no es un fenémeno exclusivamente empirico ni exclusivamente fi-
losofico. Las ciencias cognitivas actuales muestran con creciente claridad que
la conciencia humana integra dimensiones de acceso, autorrepresentacion,
control, metacognicion y regulaciéon practica, dimensiones que Socrates tema-
tiz6 —aunque en otro lenguaje y con otros fines— mediante el examen de si, el
dialogo critico y el cuidado del alma. Explorar estas conexiones permite enri-
quecer las teorias contemporéaneas con una profundidad antropologica y ética
que a veces se pierde en enfoques excesivamente reduccionistas.

Por otra parte, el interés de este estudio no es solo teérico, sino también
educativo, psicologico y cultural. En un contexto contemporaneo marcado por
la sobreinformacion, los sesgos cognitivos y la fragilidad del pensamiento cri-
tico, el modelo socratico de conciencia como practica de interrogacion racio-
nal ofrece un contrapunto valioso. Confrontarlo con las teorias actuales per-
mite comprender mejor tanto los limites de los modelos cientificos como la
persistente necesidad de una formacion reflexiva del sujeto.

En suma, el analisis de los correlatos entre Socrates y las teorias contem-
poraneas de la conciencia se justifica no porque Socrates “ya supiera” lo que
hoy sabemos, sino porque plante6 con claridad ejemplar el problema de qué
significa ser consciente de uno mismo como agente racional y moral. Estudiar
estos vinculos, con rigor y cautela, no diluye las diferencias histéricas, sino que
ilumina una continuidad profunda: la conciencia humana, ayer como hoy, no
se comprende plenamente sin el ejercicio critico de pensarse a si misma.

5.4.1.- Socrates y el giro reflexivo de la conciencia

La aportacion decisiva de Socrates a la historia de la conciencia no con-
siste en una teoria psicoldgica explicita, sino en un cambio de eje: del conoci-
miento del mundo al conocimiento del propio sujeto que conoce. Frente a la
cosmologia presocratica, Socrates sita en el centro la pregunta por como vive,

~170 ~



juzgay se comprende a si mismo el ser humano. Esta inflexién inaugura lo que
hoy llamariamos una concepcion reflexiva de la conciencia: no basta con per-
cibir o pensar; es decisivo saber que se percibe y que se piensa, y hacerse res-
ponsable de ello.

Como sefiala Garcia Morente: «...Con Socrates, la filosofia se vuelve sobre
si misma; el pensamiento se piensa a si mismo, inaugurando asi la dimensiéon
reflexiva que constituye la esencia misma de la conciencia filosoéfica...» (Garcia
M.; 2000, p. 67).

Desde esta perspectiva, el famoso mandato délfico —reinterpretado por
Soécrates— no apunta a una introspeccion psicologica intimista, sino a un pro-
ceso critico y ptblico de autoexamen racional, realizado mediante el di4logo.
La conciencia aparece asi, como una practica, no como un mero estado mental.

5.4.2.- El "Conocete a ti mismo" y su resonancia en la
autoconciencia moderna

La méaxima délfica “Condcete a ti mismo” (yv®61 ceavtov), adoptada y
potenciada por Sécrates, constituye uno de los pilares fundamentales de toda
reflexion sobre la conciencia. Como explica la investigacion sobre el tema, “en
el Protagoras, Platén cuenta que fueron los Siete Sabios quienes ofrecieron a
Apolo llevar a Delfos la frase como una ofrenda, pues la consideraban ‘el
principio de la filosofia” (Nava; 2023). Sin embargo, fue Socrates quien trans-
formo este aforismo en un programa filoséfico completo, dotandolo de una

marcada orientacion ética y existencial.

En la psicologia contemporanea, este imperativo socratico encuentra
multiples ecos. La psicologia humanista, particularmente, ha hecho del auto-
conocimiento su centro de gravedad. Carl Rogers, como menciona el anélisis
de las terapias modernas, desarroll6 un enfoque donde el terapeuta actia
como un facilitador que ofrece preguntas y reflexiones, permitiendo que el pa-
ciente explore sus propias emociones y pensamientos sin imponer interpreta-
ciones o soluciones (Rogers; 1989), recordando profundamente el método so-
cratico.

Daniel Goleman, al incluir “el autoconocimiento como una de las cinco
competencias esenciales de la inteligencia emocional” (Goleman; 1996), ac-
tualiza la intuicién socratica de que el conocimiento de si mismo es la base de
toda sabiduria practica. Esta conexion se vuelve atin mas evidente cuando con-
sideramos que, seguin la tradicién filosofica, “conocerse a si mismo es el

~171 ~



fundamento de toda vida ética: la raiz desde la cual florece la justicia, la tem-
planza y la sabiduria”=.

5.4.3.- La mayéutica socratica y la metacogniciéon ac-
tual

La mayéutica, ese arte de "dar a luz" el conocimiento que ya reside en el
interior del individuo, representa quizas la contribucién metodologica mas
significativa de Socrates al estudio de la conciencia. Como explica la literatura
especializada, la idea basica del método socratico de ensefianza consiste en
que el maestro no inculca al alumno el conocimiento, pues rechaza que su
mente sea un receptaculo o cajon vacio en el que se puedan introducir las dis-
tintas verdades.

Esta concepcion encuentra su correlato moderno en el concepto de me-
tacognicion, que, segin la enciclopedia especializada, “significa literalmente
'por encima de la cognicion'y se utiliza para indicar cognicién sobre la cog-
nicion o, de manera mds informal, pensar sobre el pensamiento”93. La cone-
xi6én es profunda: tanto la mayéutica socratica como la metacognicién mo-
derna se basan en la capacidad reflexiva de la mente para examinarse a si
misma.

En el campo de la psicoterapia, esta herencia socratica es particularmente
visible. La Terapia Cognitivo-Conductual de Aaron T. Beck ha adoptado expli-
citamente el método socratico, donde se ensefia al paciente a analizar sus pen-
samientos depresivos o ansidgenos, definiéndolos més objetivamente, deter-
minando hasta qué punto existen pruebas objetivas a favor o en contra de ellos
(Beck et. al.; 1998).. Este proceso refleja fielmente la estructura de la mayéu-
tica clasica, adaptada a las necesidades terapéuticas contemporaneas.

La investigacion en psicologia cognitiva ha revelado que la metacognicion
empieza a aparecer ya en etapas tempranas del desarrollo, durante la nifiez.
Entre los tres y los cinco afios, los nifios empiezan a mostrar respuestas con-
cretas que corresponden a la activacién de su capacidad para realizar 1a meta-
cognicion (Regader; 2016). Este descubrimiento sugiere que la capacidad de

92 Fuente. GONZALEZ, Constanza. Sécrates: «condcete a ti mismo». La Casa de la Etica,
2025. Disponible en: <Sdcrates: "Conocete a ti mismo" - La casa de la ética> Acceso: 12 ene.
2026.

93 Fuente: Wikipedia. Metacognicion. Disponible en: <Metacognicion - Wikipedia, la enciclo-
pedia libre> Acceso: 12 ene. 2026.

~172 ~


https://lacasadelaetica.com/socrates-conocete-a-ti-mismo/
https://es.wikipedia.org/wiki/Metacognici%C3%B3n
https://es.wikipedia.org/wiki/Metacognici%C3%B3n

autoexamen que Socrates cultivaba es, de hecho, una caracteristica fundamen-
tal del desarrollo cognitivo humano

5.4.4.- La docta ignorancia y la epistemologia de la con-
ciencia

El principio socratico de la docta ignorancia —“solo sé que no sé nada”—
ha encontrado resonancias profundas en las teorias contemporaneas sobre los
limites del conocimiento consciente. Como sefiala un anélisis reciente, esta
declaracion de aparente sencillez encierra, una de las méas profundas reflexio-
nes sobre la naturaleza del conocimiento humano y los limites de nuestra ca-
pacidad cognoscitivas.

En el contexto de las neurociencias modernas, esta humildad epistémica
adquiere nueva relevancia. La investigaciéon sobre la conciencia ha revelado
que para que una teoria sobre la conciencia sea verdaderamente cientifica,
debe ir mas alla de la especulacién y ofrecer explicaciones concretas sobre los
procesos que la generan, reconociendo implicitamente las limitaciones de
nuestro conocimiento actual sobre este fenémeno.

La influencia de la docta ignorancia socratica se extiende también a la
filosofia de la mente contemporanea. Como observa el analisis filoséfico del
tema, “la tesis socratica sobre la conexion estructural entre error y autoen-
garo constituye, sin duda, uno de los aportes mas decisivos al pensamiento
filosofico occidental” (Vigo; 2013). Esta perspectiva ha informado debates
contemporaneos sobre la naturaleza de la conciencia errénea y los mecanis-
mos del autoengano.

5.4.5.- Socrates en la psicologia cognitiva contempora-
nea

La psicologia cognitiva moderna ha encontrado en Sécrates un precursor
inesperado. Un analisis hist6rico detallado revela que la psicologia cognitiva
hunde sus raices historicas en la filosofia clasica de la Grecia helénica, muy
particularmente en la obra de los fil6sofos Socrates, Platon y Aristoteles.

94 Fuente: Revista Literaria El Candelabro. PEREIRA, Roberto. La Docta Ignorancia de
Sécrates: Pilar del Pensamiento Filosofico Occidental. Disponible en: < La Docta
Ignorancia De Sdcrates: Pilar Del Pensamiento Filosdfico Occidental - REVISTA LITERA-
RIA EL CANDELABRO> Acceso: 12 ene. 2026.

~173 ~


https://revistaliterariaelcandelabro.blog/2025/05/la-docta-ignorancia-socratica-fundamento-del-pensamiento-occidental/
https://revistaliterariaelcandelabro.blog/2025/05/la-docta-ignorancia-socratica-fundamento-del-pensamiento-occidental/
https://revistaliterariaelcandelabro.blog/2025/05/la-docta-ignorancia-socratica-fundamento-del-pensamiento-occidental/

Socrates, con su énfasis en el autoconocimiento y su método dialéctico, esta-
blecié principios que resuenan en las teorias cognitivas actuales (Arias; 2021).

El concepto socratico de que el conocimiento verdadero surge del interior
a través del cuestionamiento sistemético prefigura aspectos centrales del
constructivismo cognitivo. Como sefala la investigacion especializada, el co-
nocimiento no se obtiene de forma pasiva, ni del universo, ni tampoco me-
diante una fuerza divina. El conocimiento es procesado y construido activa-
mente, eco directo de la epistemologia socratica.

La teoria de la reminiscencia socratica, aunque reformulada, encuentra
paralelos en las teorias modernas sobre la memoria implicita y el conoci-
miento ticito. El principio de que Soécrates defendia la idea de que el ser hu-
mano debia cuestionarse constantemente sobre sus propias creencias, emo-
ciones y comportamientos para poder alcanzar la sabiduria anticipa conceptos
fundamentales de la psicologia cognitiva sobre la importancia de la reflexién
metacognitiva.

5.4.6.- Neurociencia y conciencia: el legado socratico

Las neurociencias contemporaneas, en su bisqueda por comprender los
mecanismos bioldgicos de la conciencia, han encontrado en el pensamiento
socratico tanto inspiracién como desafio. La investigacién neurocientifica ac-
tual reconoce que la conciencia es ante todo un proceso encarnado en el
cuerpo que emerge de la actividad de las células nerviosas, pero mientras que
el cuerpo y el cerebro son entidades publicas, externas y objetivas, la concien-
cia es una entidad privada, interna y subjetiva (Castro; Toro, 2002).

La teoria del Espacio Neuronal Global (Dehaene; 2025), una de las prin-
cipales aproximaciones neurocientificas a la conciencia, propone que la con-
ciencia surge cuando la informacioén, que inicialmente puede ser procesada de
forma inconsciente y local, se vuelve globalmente disponible para multiples
sistemas cerebrales. Este modelo recuerda la concepcion socratica del conoci-
miento que emerge a la conciencia a través del didlogo y la reflexion.

5.4.7.- Mindfulness y autoconocimiento

El auge contemporaneo del mindfulness representa, en muchos sentidos,
un retorno a los principios socraticos de autoexamen y conciencia reflexiva.
Como senala la literatura sobre el tema, practicar mindfulness puede ayudarte
a ser consciente de tus pensamientos, sentimientos y acciones en el momento

~174 ~



presente, objetivo que resuena profundamente con el imperativo socratico del
autoconocimiento.

La practica del mindfulness, al igual que el método socratico, nos capacita
a gestionar los propios sentimientos, emociones y pensamientos para obtener
conciencia plena de nosotros mismos. Esta convergencia no es casual: ambas
tradiciones comparten la conviccion de que la observacion atenta de la propia
mente es el camino hacia la sabiduria y el bienestar.

La integracion del mindfulness en contextos terapéuticos y educativos re-
fleja la actualizacién de principios socraticos fundamentales. Como hemos se-
fialado en el volumen anterior (Batalloso; 2025), el autoconocimiento es la
clave para tener una buena autoestima, desarrollar la inteligencia emocional,
tener buenas relaciones interpersonales y poder cumplir nuestros objetivos,
eco directo de la ensehanza socratica sobre la importancia del autoexamen
para la vida virtuosa.

5.5.- Vigencia educativa de de Socrates

Educativamente el método socrético es de una vigencia y una potencia
extraordinaria en cuanto que sus objetivos incluyen superar prejuicios y sabe-
res aparentes, fomentar el pensamiento autbnomo, alcanzar la verdad concep-
tual, y promover la humildad intelectual. Algo por cierto que tiene profundos
paralelismos con los conceptos que conocemos hoy de:

e Pensamiento critico: capacidad de anélisis y cuestionamiento.

e Metacognicion: conciencia de los propios procesos de pensamiento.
e Autonomia intelectual: capacidad de pensar por uno mismo.

e Conciencia ética: comprension reflexiva de valores morales.

La finalidad del método socratico reside en conseguir que los alumnos
lleguen a una conciencia profunda de si mismos y del mundo que le rodea. El
enfoque socratico en educacién vislumbra el papel de la libertad individual del
alumno. Se trata de una visién que resuena profundamente con los enfoques
pedagogicos contemporaneos:

e Constructivismo: el conocimiento como construcciéon activa del
aprendiz.

~ 175~



e Aprendizaje significativo: conexion con estructuras previas de cono-
cimiento.

e Educacion liberadora (Freire): Paulo Freire considera que la verda-
dera educacion es didlogo, contemplando al hombre como sujeto pen-
sante que puede ensefar también al educador.

e Pensamiento critico: desarrollo de habilidades de anélisis y evalua-
cion.

En cuanto a los correlatos con las teorias modernas de la conciencia, hay
que senalar los siguientes:

1. Neurociencia y autoconciencia. La distincion socratica entre di-
ferentes niveles de conciencia encuentra eco en la neurociencia con-
temporanea especialmente en el concepto de conciencia fenomenol6-
gica vs. conciencia de acceso. Socrates distingue entre tener experien-
cias y ser consciente reflexivamente de ellas, mientras que la neuro-
ciencia moderna diferencia entre procesamiento inconsciente y con-
ciencia de acceso (Dehaene; 2025). A su vez el "condcete a ti mismo"
puede interpretarse como el desarrollo de capacidades metacognitivas
ahora identificadas con la corteza prefrontal y asi el monitoreo meta-
cognitivo puede interpretarse como la practica socratica del auto-exa-
men.

2. Psicologia del desarrollo moral. El intelectualismo moral socra-
tico anticipa aspectos de las teorias del desarrollo moral como las de
Kohlberg y Carol Gillegan. Los estadios de razonamiento moral de
Kohlberg reflejan un desarrollo progresivo similar al que Socrates in-
tentaba promover y que consiste en pasar de la moral heterénoma a
la moral auténoma, lo que requiere el tipo de reflexién critica que S6-
crates cultivaba para finalmente llegar al estadio post-convencional
de principios éticos universales coincidente con la busqueda socratica
de definiciones universales (Kohlberg; 2008). A su vez y aunque So6-
crates enfatizaba la razén, su preocupacion por “el cuidado del alma”
resuena con la ética del cuidado de Carol Gilligan (Gilligan; 1985).

3. Psicologia cognitiva y sesgos. La ironia socratica como método
para desmontar creencias erréneas anticipa la investigacion moderna
sobre sesgos cognitivos. Siguiendo la teoria de Daniel Kahneman so-
bre el pensamiento rapido/lento, la ironia socratica interrumpe el
"pensamiento rapido" (Sistema automatico) para llegar mediante la
mayéutica al pensamiento lento (Kahneman; 2013). Pero, ademas, la

~176 ~



tesis socratica sobre la conexion estructural entre error y autoengafio
constituye uno de los aportes mas decisivos al pensamiento filos6fico
occidental ya que el método socratico fomenta la capacidad de tomar
distancia de las propias creencias.

Fenomenologia y conciencia intencional. La filosofia fenome-
nolégica del siglo XX retoma temas socraticos como son, por ejemplo,
Husserl y la epoché o suspensién del juicio fenomenologica que es
analoga a la duda socratica. Ambos buscan acceder a las estructuras
esenciales de la experiencia. A su vez Heidegger y su concepto de cui-
dado como estructura fundamental del “ser-ahi” tiene raices socrati-
cas: “Conocerse a si mismo” en Socrates anticipa “la comprension del
ser” en Heidegger.

Teorias socioculturales de la conciencia. El método socratico y
su contenido dial6gico resuena en la teoria de Vygotsky y la conciencia
mediada: el "didlogo interior" como internalizaciéon del dialogo ex-
terno. De este modo la zona de desarrollo proximo de Vigotsky y la
mayéutica de Socrates pueden ser consideradas como andamiaje (Vi-
gotsky; 2020). A su vez el método socratico tiene importantes reso-
nancias con las aportaciones del sociélogo y psicblogo social George
Herbert Mead (1863-1931) y su concepto Self social. Mead plantea
que la conciencia reflexiva emerge del didlogo social y que el "yo" y el
"mi" surgen como resultado de la interacciéon simbolica (Mead; 1982),
lo cual, obviamente es paralelo a la idea socratica de que la verdad
emerge del dialogo.

~ 177 ~






6.- Platon (c. 427 - 347 a. C.)

«No es justo quien solo lo parece exteriormente, sino quien lo es
en lo mas intimo de su alma.»

Platon.
Reptublica, IV, 443c¢—d.s»

«La vida no examinada no merece ser vivida.»

Platon,
Apologia de Socrates, 38a.

«La educacién no consiste en dar vista al alma, sino en dirigirla
correctamente.»

Platén,
Republica, VII, 518c.

Hace mas de dos mil afios, en los jardines de la Academia ateniense, un

hombre extraordinario comenz6 a trazar el primer mapa completo de la con-
ciencia humana. Ese hombre fue Plat6n, y su legado no es simplemente una
reliquia del pasado, sino una conversacion viva que todavia hoy nos interpela
sobre las cuestiones més profundas de nuestra existencia: ¢Quiénes somos?
¢Como aprendemos? ¢Qué significa despertar a la verdadera conciencia?

Plat6én no fue solo un filésofo mas entre tantos. Fue el arquitecto de una

visi6n revolucionaria que entendi6 algo fundamental: que educar no es llenar

95

Las letras y nimeros proceden de la edicion de referencia de las obras de Platén preparada
por Henri Estienne (latinizado como Stephanus) en 1578. Este sistema, conocido como nu-
meracion de Stephanus, se emplea universalmente en estudios académicos, indepen-
dientemente del idioma o de la editorial. En esta cita 443 es el nimero de pagina de la edi-
cion de Stephanus. Las letras c-d indican secciones internas dentro de esa pagina. Por tanto,
esta cita comienza en la seccion “c” de la pagina 443 y continua hasta la seccion “d”.

~ 179 ~



un recipiente vacio, sino encender una llama interior. Su genialidad radica en
haber comprendido que la conciencia humana posee diferentes niveles y di-
mensiones que pueden ser cultivadas, armonizadas y elevadas a través de un
proceso educativo integral.

En sus dialogos, especialmente en La Reptiblica, Platon nos revela una
cartografia fascinante del alma humana. Nos habla de tres fuerzas que habitan
en nosotros: el logos, esa capacidad reflexiva que nos permite pensar y com-
prender; el thymos, ese fuego emocional que nos impulsa y nos da coraje; y la
epithymia, esos apetitos e instintos que nos conectan con la vida mas elemen-
tal. Esta division tripartita no es una mera clasificaciéon académica: es un es-
pejo donde podemos reconocernos, donde cada uno puede identificar esas vo-
ces internas que a veces entran en conflicto y otras veces danzan en armonia.

Pero quizés lo mas revolucionario del pensamiento platonico sea su teo-
ria de la reminiscencia, esa intuiciéon profunda de que aprender es en realidad
recordar. Platon sugiere que nuestra conciencia porta una sabiduria ancestral
que la educacién verdadera debe ayudar a despertar. No se trata de meter in-
formacion en la cabeza, sino de facilitar ese maravilloso proceso de reconoci-
miento donde el alma dice: iAh, si! iEsto ya lo sabia!

Esta visi6n transforma radicalmente nuestra comprensiéon de la educa-
cion. La paideia platonica —ese hermoso concepto griego que significa la for-
macion integral del ser humano— no busca producir meros técnicos o especia-
listas, sino seres humanos completos, conscientes, capaces de contemplar la
belleza, practicar la justicia y buscar la verdad. Como bien sehala Werner Jae-
ger, no es transmision de conocimientos, sino la actualizacién de todas nues-
tras potencialidades hacia el bien (Jaeger; 1990).

Y aqui encontramos otro regalo extraordinario de Platon: su método dia-
léctico. A través del didlogo, de las preguntas que despiertan mas preguntas,
Platon nos ensefia que la verdadera educacién es un arte mayéutico —como el
de las parteras— que ayuda a dar a luz el conocimiento que ya habita en noso-
tros. Este método, que hoy reconocemos en las pedagogias més innovadoras,
desde Freire hasta las corrientes de educacion liberadora, nos recuerda que el
verdadero maestro no es quien impone respuestas, sino quien despierta pre-
guntas.

La relevancia de Platon para nuestra época es asombrosa. Cuando habla
del "cuidado del alma" (epimeleia heautou), esta anticipando lo que hoy lla-
mamos desarrollo personal, mindfulness o crecimiento espiritual. Cuando

~ 180 ~



describe la justicia como la armonia interior entre nuestras diferentes dimen-
siones, esta prefigurando lo que la psicologia moderna llama integracién de la
personalidad. Cuando nos invita a contemplar las Ideas eternas, esta sefa-
lando hacia esa dimension transpersonal de la conciencia que las tradiciones
espirituales de todos los tiempos han reconocido.

Maria Zambrano, con su penetrante intuicién, capt6 algo esencial: en Pla-
ton, la conciencia humana se revela como el lugar misterioso donde se encuen-
tran el tiempo y la eternidad (Zambrano; 1996). Esta no es una afirmacion
abstracta, sino una invitacién vivencial. Cada vez que experimentamos un mo-
mento de comprension profunda, de belleza conmovedora o de amor verda-
dero, estamos tocando esa dimension eterna que Platon cartografié con tanto
cuidado.

El pensamiento platénico también ilumina los desafios de nuestro
tiempo. Su comprension de los conflictos internos del alma —esa lucha entre
lo que sabemos que debemos hacer y lo que nuestros impulsos nos empujan a
hacer— sigue siendo dolorosamente actual. Pero més importante ain, nos
ofrece un camino: la educacién de la conciencia como via hacia la armonia
interior y, por extension, hacia una sociedad més justa.

Lo fascinante es cobmo Platon entreteje todas estas dimensiones —educa-
tiva, psicologica, ética, estética, politica— en una vision integral. No separa el
desarrollo intelectual del emocional, ni el crecimiento personal del compro-
miso social. En su Academia, se estudiaba matematicas y astronomia, pero
también se cultivaba la amistad y se reflexionaba sobre la justicia. Era, en el
sentido mas profundo, una educacién transdisciplinar.

Para quienes nos embarcamos en el proyecto de comprender y educar la
conciencia en el siglo XXI, Plat6n no es una estatua en el museo de la filosofia,
sino un compaiiero de viaje indispensable. Sus intuiciones sobre la estructura
de la conciencia, sus métodos pedagogicos, su ética del cuidado de siy su vi-
sion integral del desarrollo humano constituyen un tesoro que apenas hemos
comenzado a explorar.

Este viaje por el pensamiento platénico que ahora iniciamos no es un
gjercicio de erudicion arqueolédgica. Es una aventura de autoconocimiento,
una exploracion de los territorios mas profundos de nuestra propia concien-
cia. Porque, al final, esa es la invitaciéon perenne de Platén: conocernos a no-
sotros mismos, despertar a nuestra verdadera naturaleza, y en ese despertar,
contribuir a la educaciéon de la conciencia colectiva de la humanidad.

~ 181 ~



Asi pues, en las paginas que siguen, exploraremos céomo las ideas plato-
nicas pueden iluminar nuestro camino hacia una educacioén verdaderamente
transformadora, una educacién que no solo informe, sino que forme; que no
solo instruya, sino que despierte; que no solo transmita conocimientos, sino
que eduque conciencias.

6.1.- Apuntes biograficos

Platén nacibé en Atenas hacia el aflo 428 a. C. en el seno de una familia
aristocratica, vinculada por linea materna a Solén y por linea paterna al legen-
dario rey Codro. Su origen social le permitié una formaciéon cuidada, aunque
se conocen pocos detalles concretos de su educacion inicial. Desde joven es-
tuvo en contacto con corrientes filoséficas importantes, especialmente a través
de Cratilo, discipulo de Heraclito, lo que lo familiariz6 tempranamente con la
idea del cambio constante de la realidad sensible.

En su juventud cultivé la poesia y la tragedia, aunque la tradicién afirma
que abandon¢ estas actividades —e incluso destruy6 sus escritos— al entrar en
contacto con Sécrates, cuya influencia fue decisiva. A los veinte afnos se con-
virti6 en su discipulo y permaneci6 junto a él hasta su condena y muerte en el
afio 399 a. C., acontecimiento que marc6 un punto de inflexiéon definitivo en
su vida y en su pensamiento.

Durante esta primera etapa, Platbn mostrd un claro interés por la poli-
tica. Aspiraba a participar activamente en la vida ptblica ateniense y vio ini-
cialmente una oportunidad en el gobierno oligarquico de los Treinta Tiranos,
entre los que se contaban familiares y conocidos. Sin embargo, la violencia y
arbitrariedad de ese régimen, junto con episodios especialmente graves —
como el intento de implicar a Sécrates en actos injustos—, lo llevaron a una
profunda decepcion. La posterior restauracion de la democracia tampoco di-
sip6 sus dudas: el proceso y la ejecucion de Socrates le revelaron, de manera
definitiva, la corrupcién moral de la politica de su tiempo (Abbagnano; 1994).

A partir de entonces, Platén llegod a la conviccion de que la reforma au-
téntica de la vida politica solo podia lograrse mediante la filosofia. Compren-
di6 que ni los gobernantes sin sabiduria ni los filbsofos alejados del poder po-
dian garantizar la justicia, y formul6 asi la idea que inspiraria toda su obra:
solo cuando los fildsofos gobiernen o los gobernantes se conviertan en verda-
deros fildsofos sera posible una comunidad humana justa.

~ 182 ~



Tras la muerte de Socrates,
Platon abandond Atenas. Paso6 pri-
mero por Megara y, segun la tradi-
cion, viajé después a Egipto y Ci-
rene. Aunque estos viajes no estan
documentados con certeza, su es-
tancia en el sur de Italia si esti
bien atestiguada. Alli entr6 en con-
tacto con comunidades pitagoricas
y entabld6 una estrecha amistad
con Arquitas de Tarento, lo que re-
forzo su interés por las matemati-
cas y la organizacion racional de la
vida. En Siracusa conoci6 a Dibn,
figura clave en sus posteriores in-
tentos de reforma politica (Abbag-
nano; 1994).

Durante este primer viaje si-
ciliano se produjo uno de los epi-
sodios més dramaticos de su vida:
Iustraciéon 18 Platon. Imagen recons- Platon fue vendido como esclavo
truida por IA (ChatGPT-2026) basada en Egina, probablemente a causa
en un busto piblico de tensiones politicas entre Atenas
y esa ciudad. Fue rescatado gracias a Anniceris de Cirene. La tradicion vincula
este hecho con la fundacién de la Academia, aunque no se puede afirmar con
certeza. Lo que si es claro es que, al regresar a Atenas, Platon dio forma insti-
tucional a su ideal educativo creando una comunidad dedicada al estudio, ins-
pirada en parte en el modelo pitagorico (Abbagnano; 1994).

La llegada al poder de Dionisio el Joven en Siracusa reavivo las esperan-
zas de Platon. Llamado por Dién, decidi6 intervenir activamente para intentar
llevar a la practica su ideal politico. Sin embargo, el proyecto fracasé6: Dion fue
desterrado y Platén, incapaz de influir filos6ficamente en el tirano, regres6
desilusionado a Atenas. Afios después, acept6 realizar un tercer viaje a Sira-
cusa con la esperanza de ayudar a su amigo y lograr una reforma, pero el re-
sultado fue atin peor. Dionisio desconfiaba de Platéon y llegb a retenerlo casi
como prisionero. Solo la intervencion de Arquitas permiti6 su liberacion y re-
greso definitivo a Atenas.

~ 183 ~



Tras estos fracasos, Platén renuncié de manera definitiva a la accién po-
litica directa y se dedico exclusivamente a la ensefianza y la reflexion filosofica.
No obstante, algunas de sus ideas si encontraron aplicaciéon indirecta. Disci-
pulos suyos participaron con éxito en la reforma politica de la ciudad de Atar-
neo bajo el gobierno de Hermias, dando lugar a una pequefia comunidad filo-
sofica inspirada en el pensamiento platénico.

Platén muri6 en Atenas en el aflo 347 a. C., a los 81 afios. Un testimonio
antiguo describe sus tltimas horas con serenidad y dignidad, rodeado de con-
versacion y musica. Su muerte puso fin a una vida marcada por la tensién
constante entre filosofia y politica, pero dejé una obra destinada a influir de
manera decisiva en toda la historia posterior del pensamiento occidental (Ab-
bagnano; 1994).

6.2.- El platonismo

El término “Platonismo” designa el conjunto de doctrinas filoséficas ori-
ginadas en el pensamiento de Platon (427—-347 a. C.) y desarrolladas, reinter-
pretadas y sistematizadas a lo largo de mas de dos milenios. No se trata tni-
camente de una escuela histérica cerrada, sino de una tradicion intelectual
viva que articula una concepcion metafisica, epistemolégica, antropologica,
ética y politica de gran coherencia y alcance.

En su nicleo doctrinal, el platonismo afirma la distincién entre el mundo
sensible y el mundo inteligible, sosteniendo que la realidad dltima est4 cons-
tituida por las Ideas o Formas, entidades universales, eternas e inmutables
que fundamentan el ser y el conocimiento de las cosas sensibles. El conoci-
miento verdadero (epistéme) no se obtiene por los sentidos, sino por la activi-
dad racional del alma, que, mediante la dialéctica, asciende desde la opini6n
(déxa) hasta la inteleccién de lo inteligible. A esta concepcién se vincula una
antropologia dualista, segtin la cual el alma posee afinidad con el orden inte-
ligible y esta llamada a gobernar el cuerpo y la vida practica conforme al bien
y ala verdad.

La importancia filoséfica del platonismo radica en haber establecido pro-
blemas, conceptos y métodos que se convirtieron en ejes estructurales de la
filosofia occidental: la cuestion del fundamento Gltimo de la realidad, la posi-
bilidad del conocimiento objetivo, la relaciéon entre razon y experiencia, la na-
turaleza del bien, la justicia y el alma, asi como el vinculo entre verdad, edu-
cacion y politica. El platonismo introduce ademas una comprensiéon

~ 184 ~



normativa del conocimiento: conocer no es solo describir lo que hay, sino
orientar la vida individual y colectiva hacia el bien.

Su legado histérico es extraordinariamente amplio. En la Antigiiedad, dio
lugar al platonismo medio y al neoplatonismo, influyendo decisivamente en la
filosofia tardoantigua. En la Edad Media, fue una de las principales matrices
conceptuales del pensamiento cristiano, judio e islamico, proporcionando ca-
tegorias clave para la teologia, la metafisica y la teoria del conocimiento. En la
Modernidad, reaparece —a veces de modo critico— en debates sobre las ideas
innatas, la racionalidad, la matematica, la moral y la estructura de la realidad.
Incluso cuando es cuestionado, el platonismo suele funcionar como interlocu-
tor imprescindible.

La influencia del platonismo atraviesa practicamente toda la historia de
la filosofia: desde Aristételes hasta los Padres de la Iglesia, desde los raciona-
listas modernos hasta corrientes idealistas y fenomenologicas, asi como en la
filosofia del lenguaje, de la mente y de la ciencia. Conceptos como universal,
esencia, verdad objetiva, realismo matemaético o jerarquia de niveles de reali-
dad se formulan, explicita o implicitamente, en didlogo con él.

Finalmente, la vigencia contemporanea del platonismo se manifiesta en
debates actuales sobre el realismo y el antirrealismo, la naturaleza de las enti-
dades abstractas, el estatuto de los valores morales, la conciencia y la raciona-
lidad. En un contexto intelectual marcado por el relativismo y el empirismo
radical, el platonismo sigue ofreciendo un marco teérico robusto para pensar
la objetividad, la normatividad y el sentido del conocimiento humano.

El platonismo puede definirse, en suma, como una tradicién filosofica
fundamental que concibe la realidad, el conocimiento y la vida humana a la
luz de principios inteligibles universales, y cuya fecundidad histérica y tedrica
lo convierte en una referencia ineludible para cualquier estudio profundo de
la filosofia y de la conciencia.

Las caracteristicas mas relevantes del platonismo son las siguientes (Ab-
bagnano; 1994):

1. Lafilosofia como investigacién y forma de vida. El platonismo
se funda en una concepcién de la filosofia que trasciende la idea de un
saber puramente tebrico. Para Platon, la filosofia es una actividad vi-
tal, una investigacién permanente que compromete a la totalidad del
sujeto. No se trata de poseer doctrinas acabadas, sino de someter la
propia vida y el propio pensamiento a un examen continuo. Filosofar

~ 185 ~



implica adoptar una actitud critica frente a uno mismo y frente al
mundo, orientada por la bisqueda de la verdad y del bien. Esta con-
cepcidn explica la resistencia platonica a presentar la filosofia como
un sistema cerrado. La verdad filoséfica no se ofrece de una vez por
todas, sino que se alcanza progresivamente, mediante un proceso de
clarificaciéon que exige tiempo, esfuerzo y didlogo. La filosofia es, en
este sentido, una practica educativa y formativa que transforma al in-
dividuo desde dentro.

El didlogo como forma propia del pensamiento filoséfico.
Un rasgo distintivo del platonismo es su fidelidad a la forma dialogica.

El di4logo no constituye un simple recurso literario, sino la expresion
mas adecuada del modo en que se produce el pensamiento. Platon
sostiene que pensar es dialogar interiormente: el alma se interroga, se
responde y se corrige a si misma. El didlogo reproduce asi la estruc-
tura misma de la investigaci6n filoséfica, caracterizada por el avance
gradual, la confrontacién de puntos de vista y la revisién constante de
las propias posiciones. Desde esta perspectiva, el platonismo se mues-
tra critico con la escritura entendida como medio autosuficiente de
transmision del saber. El texto escrito puede conservar y sugerir, pero
no puede sustituir la experiencia viva del preguntar y responder. El
conocimiento auténtico no se transmite como informacioén, sino que
debe despertarse en el interlocutor mediante la participacién en la in-
vestigacion.

Ensefianza viva y comunidad filoséfica. El platonismo concede
una importancia central a la ensefianza viva, inseparable de la convi-

vencia intelectual. El saber filos6fico no se reduce a formulas ni defi-
niciones abstractas; surge solo tras una prolongada familiaridad con
los problemas fundamentales y en el marco de una comunidad de in-
vestigacion. De ahi la relevancia que Platén otorga a la formacién
compartida y al didlogo continuo entre maestro y discipulos. Esta con-
cepcion educativa se opone tanto al dogmatismo como al relativismo.
El conocimiento no es arbitrario ni subjetivo, pero tampoco puede im-
ponerse desde fuera. Se trata de un proceso interior que solo puede
desarrollarse plenamente en un contexto de comunicacién racional y
cooperacion intelectual.

Fidelidad filoséfica a Sécrates. Otro rasgo esencial del plato-
nismo es su fidelidad profunda a la figura de Socrates. Esta fidelidad
no consiste en la repeticion literal de sus ensenanzas, sino en la inter-
pretacién del sentido vital de su actividad filosofica. Platén ve en So-
crates la encarnacion de la filosofia como investigaciéon moral y como

~ 186 ~



compromiso existencial con la verdad. Las doctrinas platénicas deben
entenderse, en este sentido, como un intento de fundamentar teoérica-
mente la actitud socratica. Platon amplia el horizonte de su maestro
para descubrir los principios tltimos que explican la fuerza ética y
educativa de su ejemplo. La filosofia se presenta asi, como una misiéon
de vida orientada por el examen critico y la coherencia entre pensa-
miento y accion.

La unidad de la virtud y su identificacién con el saber. El pla-
tonismo afirma con claridad la unidad de la virtud. No existen virtu-
des independientes o fragmentarias; toda virtud auténtica es expre-
si6én de una orientacion global del alma. Esta unidad se basa en la con-
viccidn de que la virtud es inseparable del conocimiento: obrar bien
implica saber qué es verdaderamente bueno para el ser humano.
Desde esta perspectiva, el error moral no se explica como una elecciéon
consciente del mal, sino como ignorancia. La educaci6n filoséfica ad-
quiere asi un papel decisivo, ya que solo mediante el conocimiento
puede el individuo ordenar su vida de manera justa y coherente. La
ética platdnica es, por tanto, profundamente intelectual, pero sin re-
ducirse a un mero racionalismo abstracto.

La unidad de los valores y la centralidad del bien. Vinculada a
la unidad de la virtud se encuentra la unidad de los valores. El plato-
nismo rechaza la dispersién de los fines humanos en criterios hetero-
géneos. Lo bello, lo justo, lo atil y lo conveniente no son realidades
separadas, sino manifestaciones de un mismo principio supremo: el
bien. El bien no es un valor entre otros, sino el fundamento que con-
fiere sentido y validez a todos los demas. Es el criterio dltimo de la
accion moral, del conocimiento y de las relaciones humanas. Toda
orientacion auténtica de la vida humana se define, en dltima instan-
cia, por su relacién con el bien.

Amor, amistad y relacion con el bien. Desde esta concepcion
unitaria, el platonismo interpreta el amor y la amistad como formas

de relacion mediadas por el bien. El ser humano ama aquello que con-
sidera bueno o aquello que lo conduce hacia un bien superior. Las re-
laciones humanas no se fundan simplemente en la semejanza o en la
utilidad inmediata, sino en una referencia comin a un principio va-
lioso que las trasciende. La amistad auténtica se sostiene asi en la
orientaciéon compartida hacia el bien, que acttia como vinculo dltimo
entre las personas. Este enfoque confiere a las relaciones humanas
una dimension ética y filos6fica profunda.

~ 187 ~



10.

Critica platdénica a la sofistica. Un elemento constitutivo del pla-
tonismo es su critica sistemética a la sofistica. Platén rechaza toda
concepcion del saber como habilidad persuasiva, técnica neutral o
destreza verbal desligada de la verdad. Frente a la eristica y al relati-
vismo sofistico, defiende que el conocimiento solo es auténtico
cuando esta orientado al bien del alma. La filosofia no es un instru-
mento para el éxito externo, sino un medio de formacién interior. El
saber que no transforma al sujeto carece de valor humano. Esta critica
refuerza la dimension ética del conocimiento platénico y su oposicion
a la instrumentalizacion del discurso.

Lenguaje, verdad y posibilidad del error. El platonismo reco-
noce la importancia del lenguaje como medio de acceso al conoci-
miento, pero subraya también sus limites. Las palabras pueden apro-
ximar a la realidad, pero no la garantizan. El lenguaje debe ser juzgado
a partir de lo que las cosas son realmente. De ahi la afirmacién platé-
nica de que el error y la falsedad son posibles, y de que el pensamiento
critico es indispensable. Esta concepcion evita tanto el convenciona-
lismo radical como el naturalismo ingenuo del lenguaje. El lenguaje
es una creacion humana orientada al conocimiento de la realidad,
pero siempre susceptible de correccion y perfeccionamiento.

Orden del alma, justicia y felicidad. Finalmente, el platonismo
concibe la vida buena como una vida ordenada y armoniosa. El mal
mayor no consiste en sufrir injusticia, sino en cometerla, porque la
injusticia desordena el alma. El bien, por el contrario, se identifica con
la medida, la regularidad y la coherencia interior. La justicia no es solo
una norma externa, sino una estructura interna del alma. El alma
justa es aquella en la que las distintas dimensiones humanas estan
equilibradas y orientadas racionalmente hacia el bien. Esta ordena-
cion constituye al mismo tiempo la virtud y la felicidad, cerrando asi
la unidad fundamental entre ética, conocimiento y vida.

Las contribuciones de Platon (c. 427-347 a.C.) al estudio de la conciencia

constituyen uno de los pilares mas influyentes en la historia del pensamiento
occidental. Aunque Platén no utilizé el concepto de "conciencia" en el sentido
moderno (como experiencia subjetiva o estado mental reflexivo), sus ideas so-
bre el alma, el conocimiento, la introspeccién y la realidad dual contienen ele-
mentos fundamentales que siguen siendo relevantes en la filosofia contempo-
ranea. Platon desarroll6 la primera teoria sistematica y comprehensiva sobre
la naturaleza de la conciencia en la filosofia occidental. Su contribucioén es fun-
damental no solo por su sofisticacion teorica, sino porque establecid el marco

~ 188 ~



conceptual dentro del cual se desarrollarian los debates posteriores sobre la
mente.

6.3.- La naturaleza del conocimiento cons-
ciente

La reflexion platonica sobre el conocimiento no es una teoria epistemo-
l6gica aislada, sino una concepcion integral de la conciencia cognoscente, en-
tendida como la capacidad del alma para orientarse hacia la verdad, recono-
cerla y transformarse por ella. En Platon, conocer no es meramente registrar
informacion, sino hacerse consciente de lo inteligible, elevarse desde la opi-
niéon sensible hasta la intelecciéon racional. Esta comprension del conoci-
miento consciente articula ontologia, psicologia, ética y educacién, y mantiene
sorprendentes resonancias con debates contemporaneos sobre la conciencia.

6.3.1.- Conocer como acto consciente del alma

Para Plat6n, el sujeto del conocimiento es el alma racional, cuya actividad
propia es el notis (intelecto). El conocimiento consciente (epistéme) se distin-
gue radicalmente de la déxa (opinién) porque implica claridad, necesidad y
justificacién racional. La conciencia no se reduce a una vivencia subjetiva in-
mediata, sino que posee una estructura normativa: conocer es captar lo que es
tal como es.

En diadlogos como Repiiblica y Fedén, Platon sostiene que el conoci-
miento consciente es posible porque el alma participa de un orden inteligible
estable: las Ideas o Formas. La conciencia cognoscente se define, asi, por su
intencionalidad hacia lo universal, no por la mera acumulacién de percepcio-
nes.

6.3.2.- Grados de conciencia y la linea dividida

La célebre analogia de la linea dividida (Reptiblica VI) ofrece una autén-
tica teoria de los niveles de conciencia. Platon distingue cuatro modos: imagi-
nacion (etkasia), creencia (pistis), pensamiento discursivo (didnoia) e intelec-
cion (nédesis). Cada nivel implica un grado distinto de lucidez consciente y de
adecuacion a la realidad.

Esta jerarquia anticipa debates actuales sobre niveles de conciencia,
como los que diferencian entre conciencia perceptiva, reflexiva y

~ 189 ~



metacognitiva. En términos contemporaneos, Platén podria leerse como un
precursor de la idea de que la conciencia no es binaria (presente/ausente),
sino gradual y estructurada.

6.3.3.- Anamnesis: conciencia y memoria profunda

La teoria de la anamnesis, expuesta en el Menon, afirma que conocer es,
en cierto modo, recordar. Este “recuerdo” no es psicologico en sentido empi-
rico, sino ontoldgico: la conciencia reconoce verdades que trascienden la ex-
periencia sensible. Desde una perspectiva contemporanea, esta tesis puede
ponerse en didlogo con teorias que subrayan la existencia de estructuras cog-
nitivas previas, como el innatismo racionalista o, en clave moderna, ciertos
enfoques de la ciencia cognitiva que reconocen arquitecturas mentales predis-
puestas. Aunque la metafisica platénica no sea hoy compartida, la intuicién de
que la conciencia cognitiva no parte de cero sigue siendo influyente.

La doctrina de la andmnesis, expuesta en el Men6n, la dimensién espiri-
tual. Conocer es “recordar” verdades que el alma ya posee en un nivel pro-
fundo. Esta imagen sugiere que la conciencia humana tiene estratos profun-
dos, mas all4 de la experiencia ordinaria. En términos contemporaneos, po-
dria decirse que Platon intuye una conciencia profunda o no superficial, donde
el desarrollo espiritual consiste en acceder a niveles mas altos de claridad, sen-
tido y unidad interior.

6.3.4.- Autoconciencia y giro del alma

El conocimiento consciente exige una conversion del alma (periagogé),
simbolizada en el mito de la caverna. Conocer implica tomar conciencia de la
propia ignorancia y reorientar la atencién hacia lo inteligible. La autoconcien-
cia —saber que se sabe o que no se sabe— es condicién del conocimiento au-
téntico. Este énfasis conecta con teorias contemporaneas de la metaconciencia
y la conciencia reflexiva, que destacan la importancia de la autorregulacion
cognitiva y del reconocimiento explicito de los propios estados mentales para
el aprendizaje y la racionalidad.

6.3.5.- Conocimiento consciente como elevacion espiri-
tual

Para Platon, conocer auténticamente no es un acto neutro ni puramente
técnico. El conocimiento consciente (epistémé) implica una elevacion del alma
desde el nivel sensible hacia el inteligible. Este movimiento ascendente tiene

~ 190 ~



un caracter claramente espiritual: supone liberarse de la dispersion, del en-
gano de las apariencias y de la dependencia exclusiva de los sentidos.

En el Fedon, el conocimiento verdadero aparece ligado a la purificacion
del alma (kdatharsis). Conocer es separar progresivamente al alma de lo pura-
mente corporal, no en sentido de desprecio del cuerpo, sino como superaciéon
de la conciencia dominada por lo inmediato y lo pasional. Esta purificacion es
ya un proceso de desarrollo espiritual.

6.3.6.- Conexiones con teorias contemporaneas de la
conciencia

Aunque Platén opera en un marco metafisico distinto, su pensamiento
dialoga fértilmente con enfoques actuales:

e Con las teorias de la conciencia como acceso (por ejemplo, en la filo-
sofia analitica contemporanea), Platon comparte la idea de que ser
consciente es acceder racionalmente a contenidos verdaderos, no solo
experimentarlos.

e Frente a las teorias puramente fenomenoldgicas, Platon subraya que
la conciencia cognitiva tiene una dimensién normativa y veritativa,
cercana a concepciones actuales que vinculan conciencia y justifica-
cién epistémica.

e Su distincién entre apariencia y realidad anticipa debates sobre la di-
ferencia entre conciencia fenomenal y conciencia cognitiva, hoy cen-
trales en la filosofia de la mente.

En este sentido, Platén no ofrece una teoria empirica de la conciencia,
pero si una arquitectura conceptual que sigue siendo operativa para pensar
sus dimensiones epistémicas.

6.3.7.- Importancia epistemolo6gica

Desde el punto de vista epistemoldgico, Platon establece tres tesis de
largo alcance:

1. El conocimiento consciente exige verdad, no mera creencia.
2. Requiere justificacion racional.

3. Transforma al sujeto que conoce.

~ 191 ~



Estas ideas han sido decisivas para la tradicion epistemoldgica occidental
y reaparecen, reformuladas, en teorias contemporaneas del conocimiento
como creencia verdadera justificada, asi como en enfoques que incorporan la
responsabilidad epistémica del sujeto consciente.

2.4.3.7.- Relevancia para la educacion

En educacion, la concepcion platénica del conocimiento consciente tiene
una vigencia notable. Educar no es transmitir datos, sino despertar la concien-
cia, guiar al alumno desde la opinion acritica hacia la comprension reflexiva.
El modelo dialégico platénico anticipa pedagogias contemporéaneas centradas
en el aprendizaje significativo, la metacognicién y el pensamiento critico.

6.4.- Los niveles de conciencia: la alegoria de
la caverna

La alegoria de la caverna, presentada en el libro VII de la Repiiblica, (Pla-
toén; 2000) no es solo una metafora epistemoldgica, sino una sofisticada teoria
sobre los niveles y grados de conciencia. Platon distingue cuatro estados de
conciencia:

¢ La eikasia (imaginacidon) representa el nivel més basico de concien-
cia, donde el sujeto toma las sombras e imagenes por la realidad
misma. Este estado corresponde a una conciencia pasiva, ingenua, do-
minada por las apariencias sensibles e incapaz de distinguir entre
realidad y representaciéon. En teorias contemporaneas este nivel de-
conciencia se corresponde con estados de conciencia perceptiva no re-
flexiva, estudiados en neurociencia sensorial. Es afin a la distincion
entre “tener experiencias” y “ser consciente de que se tienen” expe-
riencias. Se trata de un estado en el que la conciencia est4 capturada
por apariencias, sin acceso critico a su origen ni a su validez.

e La pistis (creencia) constituye un nivel superior donde la conciencia
se dirige hacia los objetos sensibles mismos, pero sin comprension de
sus principios. Aunque representa un progreso respecto a la mera
imaginacion, permanece atada al mundo del devenir y carece de la es-
tabilidad propia del conocimiento auténtico. En las teorias contempo-
raneas de la conciencia este nivel o grado de desarrollo corresponde a
los modelos de conciencia como acceso: la informacién perceptiva

~192 ~



esta disponible para el razonamiento y la accion. Y en Psicologia Cog-
nitiva con el sentido comtn y el conocimiento cotidiano. No obstante,
este nivel de desarrollo de la conciencia sigue siendo acritico, depen-
diente del contexto y vulnerable al error.

e La dianoia (pensamiento discursivo) marca el ingreso en el ambito
de lo inteligible. Aqui la conciencia opera con conceptos y razona-
mientos, particularmente en las matematicas, pero permanece depen-
diente de hipotesis no demostradas y de representaciones sensibles.
Al salir de la caverna, el alma comienza a pensar mediante hipétesis y
relaciones abstractas. Este nivel es claramente afin a la conciencia re-
flexiva y metacognitiva contemporanea. Tiene correlatos con Teorias
de la metaconciencia, que destacan la capacidad de evaluar y regular
los propios procesos mentales, asi como con la Psicologia del pensa-
miento critico y del razonamiento cientifico. Aqui la conciencia ya no
solo experimenta, sino que se examina a si misma y justifica sus con-
tenidos.

¢ Finalmente, la noesis (intuicion intelectual) representa el estado mas
elevado de la conciencia, donde el alma contempla directamente las
Formas sin mediacién alguna. Este es el conocimiento filoséfico en
sentido estricto, que Platon describe como una vision inmediata de la
Verdad. La ndesis culmina en la vision del sol (Idea del Bien). Este
nivel puede compararse, con cautela, con teorias contemporaneas que
postulan una conciencia altamente integrada y coherente como por
ejemplo los modelos de conciencia unificada, donde multiples proce-
sos se integran en una comprension global o también en filosofia de la
mente, la idea de conciencia como sintesis significativa, no como
suma de datos. Aunque Plat6n formula esto en términos metafisicos,
la intuicién central —que la conciencia plena implica unidad, claridad
y sentido— sigue siendo influyente.

En suma, esta teoria de los niveles de conciencia establece un marco je-
rarquico que influird profundamente en toda la tradicion filoséfica posterior.
La distincion entre diferentes grados de conciencia sera retomada por Arist6-
teles, desarrollada por los neoplatbnicos, y resonara incluso en la fenomeno-
logia y las teorias del desarrollo de la conciencia contemporéneas.

~ 193 ~



6.5.- La estructura tripartita del alma

En la Republica 1V y el Fedro, Platon propone una estructura tripartita
de la psique que constituye una de sus contribuciones més influyentes al estu-
dio de la conciencia. (Platon; 1988, 2000) Esta divisién no es meramente des-
criptiva, sino que responde a la necesidad de explicar los conflictos internos
de la conciencia y la posibilidad de la educacién moral.

e El notis (razon) constituye la parte mas elevada del alma, la tnica
verdaderamente inmortal. Es la sede del conocimiento de las Formas
y de la deliberacion racional. Su funcién es contemplar la Verdad y
dirigir la conducta segin principios racionales.

¢ El thymos (4nimo o voluntad) es la parte intermedia, sede de las
emociones nobles como el valor, la indignacion justa y la ambicion
honorable. Su funcién natural es ser aliada de la razon en el gobierno
del alma, pero puede rebelarse y aliarse con los apetitos.

e La epithymia (apetito) constituye la parte mas baja, sede de los im-
pulsos corporales y los deseos materiales. Por su naturaleza esta
orientada hacia lo multiple y cambiante, y tiende naturalmente al des-
orden.

Esta estructura tripartita anticipa de manera notable debates contempo-
raneos sobre la modularidad de la mente y los conflictos entre diferentes sis-
temas motivacionales. La descripcion platénica de los conflictos internos de la
conciencia resuena con teorias modernas sobre el conflicto entre sistemas cog-
nitivos automaticos y controlados, y su anélisis de la educacién moral como
armonizacion de las partes del alma mantiene relevancia en la psicologia con-
temporanea.

La sorprendente actualidad del modelo platonico de la estructura tripar-
tita del alma se aprecia claramente al compararlo con enfoques contempora-
neos:

1. Modularidad de la mente. La triparticion platénica puede leerse
como un antecedente filosofico de las teorias de la modularidad fun-
cional. La idea de que distintos sistemas mentales cumplen funciones
diferentes —cognitivas, emocionales y motivacionales— es central en
la psicologia cognitiva actual.

~ 194 ~



2. Sistemas automaticos y controlados. El contraste entre epi-
thymia y notils resuena con la distincién contemporanea entre proce-
sos automaticos y procesos controlados de la conciencia. La razon pla-
tonica cumple una funcién similar a los sistemas ejecutivos moder-
nos: inhibicién, regulacién y planificacion.

3. Conflicto interno y autorregulacién. La descripciéon platonica
del conflicto interior anticipa modelos actuales de la conciencia como
espacio de negociacion entre sistemas en competencia. La conciencia
no elimina el conflicto, sino que lo gestiona.

4. Educaciony desarrollo de la conciencia. Platén concibe la edu-
cacion como formacioén del alma en su totalidad. Esta vision coincide
con enfoques contemporaneos que entienden el desarrollo humano
como integracién cognitiva, emocional y ética, no como mera adqui-
sicion de habilidades técnicas.

6.6.- Cosmologia y conciencia: el Timeo

En el Timeo, Plat6n nos presenta una vision extraordinaria donde la con-
ciencia no es algo que surge accidentalmente en los seres humanos, sino el
principio mismo que da vida y orden al universo entero. Esta obra nos habla
del “alma del mundo” o anima mundi, una conciencia césmica de la cual par-
ticipan todas las conciencias individuales.

Lo fascinante de esta propuesta es que Platon no se queda en abstraccio-
nes filosoficas. Describe como el cosmos tiene alma y razon, convirtiéndolo en
un ser viviente consciente. Nuestra propia conciencia seria entonces un frag-
mento o participacién de esa conciencia universal, lo que establece una conti-
nuidad profunda entre lo que somos y la naturaleza misma del universo.

6.6.1.- La estructura matematica de la conciencia

Platon va més alla y propone que el alma tiene una estructura matemé-
tico-musical basada en proporciones armoénicas. Esto puede parecer extraino
a primera vista, pero tiene implicaciones profundas: sugiere que la conciencia
opera segun principios de armonia y proporcion, que el desarrollo consciente
implica armonizar opuestos, y que educar la conciencia requiere atender a es-
tas “proporciones del alma”.

~195 ~



En términos préacticos, esto significa que cuando hablamos de desarrollo
personal y espiritual, no estamos hablando de algo vago o meramente subje-
tivo, sino de un proceso que tiene estructura y puede ser cultivado mediante
practicas especificas como la mtsica, las matematicas, la contemplacién y el
movimiento corporal armonioso.

6.6.2.- Los movimientos de la conciencia

Una de las imagenes méas poderosas del Timeo es la descripcion de dos
movimientos circulares del alma: el circulo de lo Mismo, relacionado con
nuestra capacidad de comprender lo universal y eterno, y el circulo de lo Otro,
vinculado a nuestra percepcién de lo particular y cambiante. La salud psiquica
dependeria de la armonia entre ambos movimientos.

Platon explica que cuando nacemos y el alma se encarna, estos movi-
mientos se perturban debido al impacto de las sensaciones corporales. Es
como si la conciencia, al entrar en el cuerpo, experimentara una especie de
mareo o desorientacion inicial. La educacién y las practicas espirituales serian
entonces formas de restaurar gradualmente el movimiento arménico natural
de estos circulos del alma.

6.6.3.- El cuerpo como base de la conciencia

Contrario a lo que muchos piensan sobre Platén como dualista extremo,
en el Timeo reconoce plenamente la importancia del cuerpo. Describe como
diferentes aspectos del alma tienen sedes corporales especificas: 1a razén en la
cabeza, las emociones nobles en el pecho, y los apetitos en el vientre. Esta no
es una anatomia primitiva sino un mapa fenomenoldgico de como experimen-
tamos la conciencia en nuestro cuerpo.

Esta visi6on implica que no puede haber verdadero desarrollo espiritual
sin atender al cuerpo, que la salud es un equilibrio dindmico entre estos dife-
rentes centros, y que las practicas corporales como la gimnasia ritmica son
esenciales para la educacién de la conciencia.

6.6.4.- Resonancias con la ciencia contemporanea

Lo sorprendente es cuanto anticipa el Timeo a teorias contemporaneas
sobre la conciencia. La idea del anima mundi resuena con propuestas actuales
del panpsiquismo, que sugiere que la conciencia podria ser una propiedad fun-
damental del universo, tan basica como la masa o la energia. Cientificos como

~ 196 ~



Ervin Laszlo hablan de un campo de informacién c6smica que conecta todas
las mentes (Laszlo; 2004), mientras que la estructura matematica del alma
platénica encuentra eco en teorias que vinculan la conciencia con procesos
cuénticos.

La insistencia de Platén en la base corporal de la conciencia anticipa el
paradigma actual de la cognicién corporizada, que reconoce que la mente no
esta separada del cuerpo, sino que emerge de la interaccion dinidmica entre
cerebro, cuerpo y ambiente. Las neurociencias contemplativas han mostrado
como la meditacion modifica patrones cerebrales de formas que recuerdan la
"restauracion de los circulos del alma" que describe Platon.

6.6.5.- Implicaciones para el desarrollo personal y espi-
ritual

El Timeo nos ofrece una vision integral del desarrollo humano que une lo
personal, lo educativo y lo espiritual. Sugiere que el crecimiento personal re-
quiere reconocer nuestra naturaleza compleja (racional, emocional y
deseante) e integrar estos aspectos mediante practicas que cultiven la armo-
nia. La musica, las matemaéticas, la contemplacién de la naturaleza y el movi-
miento corporal consciente no son actividades separadas sino diferentes for-
mas de restaurar las proporciones naturales del alma.

El desarrollo espiritual, desde esta perspectiva, implica reconocer nues-
tra participacién en la conciencia cosmica, cultivar una visiéon que perciba las
correspondencias entre lo grande y lo pequeiio, y transformarnos mediante la
contemplacion e imitacion del orden cosmico. No es escapar del mundo sino
encontrar nuestro lugar armoénico dentro de él.

6.6.6.- La educacion como restauracion

Quizas la idea mas relevante del Timeo para la educacién contemporanea
es que educar no es llenar un recipiente vacio sino restaurar los movimientos
naturales del alma. Esto transforma completamente nuestra comprensiéon de
qué significa educar la conciencia. No se trata de imponer desde fuera sino de
facilitar que emerja la armonia inherente, perturbada pero no destruida por
las vicisitudes de la encarnacion.

Esta vision tiene profundas implicaciones para proyectos sobre la educaci
dela conciencia. Sugiere que la conciencia es educable porque tiene estructura
y proporciones que pueden ser cultivadas, que la educacién auténtica es un

~ 197 ~



proceso cosmico porque participamos del alma del mundo, y que el desarrollo
es fundamentalmente un proceso de restauracion de nuestra armonia original
mediante practicas especificas.

6.6.7.- El Timeo como texto vivo

El Timeo no es solo un documento histérico sino un texto vivo que sigue
ofreciendo ideas valiosas. Nos recuerda que somos seres complejos con di-
mensiones racionales, emocionales y corporales que necesitan ser integradas
armoniosamente. Nos dice que participamos de algo més grande que nosotros
mismos, que la conciencia individual esta conectada con la conciencia cos-
mica. Y nos ofrece un camino practico de desarrollo a través de la educaciéon
integral que incluye el cuerpo, las emociones, la mente y el espiritu.

En un mundo que tiende a fragmentar estos aspectos, el Timeo nos invita
a una visién unificada donde cosmologia, psicologia, educacion y espirituali-
dad forman un todo coherente. Esta sintesis sigue siendo profundamente re-
levante para cualquier proyecto que busque comprender y educar la concien-
cia humana en su plenitud.

~ 198 ~



7.- Aristoteles (384- 322 a. C.)

«Por naturaleza, todos los hombres desean saber. Sefial de ello
es el placer que nos causan las sensaciones, pues incluso al mar-
gen de su utilidad, son amadas por si mismas, y mds que todas
las demas, las visuales. (...) De la sensacién nace la memoria, y
de la memoria repetida en lo mismo surge la experiencia.»

Aristoteles,
Metafisica, 1, 1, 980a21—27; 981a5—7%.

Adentrarse en el pensamiento aristotélico constituye un viaje intelectual
indispensable para quien busca comprender las raices profundas del estudio
de la conciencia humana. Aristoteles, discipulo de Platén y maestro de Alejan-
dro Magno, no solo representa una figura central en la historia del pensa-
miento occidental, sino que sus contribuciones contintian iluminando debates
contemporaneos sobre la naturaleza de la mente, el conocimiento y la forma-
ci6én humana.

La trascendencia de Aristoételes para la filosofia es innegable. Su sistema
de pensamiento estableci6 categorias fundamentales que atin empleamos para
comprender la realidad: sustancia y accidente, potencia y acto, materia y
forma. Estas distinciones no son meras abstracciones filoséficas, sino herra-
mientas conceptuales que permiten analizar cémo la conciencia humana se
despliega y actualiza sus potencialidades. Cuando Aristdteles habla del alma
como "forma del cuerpo” y distingue entre sus facultades vegetativa, sensitiva
e intelectiva, esta sentando las bases para una comprension integral de la

96 Las notaciones numéricas de las citas corresponden al sistema de numeracién de Bekker, el
método universalmente aceptado para localizar con precisién cualquier pasaje de la obra
aristotélica, con independencia de la edicién, el idioma o la traduccion utilizada. La nume-
racion de Bekker fue establecida por el fil6logo aleman August Immanuel Bekker en el siglo
XIX, al editar la primera recopilacion critica completa de las obras de Aristoteles (Aristote-
lis Opera, Berlin, 1831—1870). Desde entonces, este sistema funciona como un “mapa co-
mun” que permite a todos los estudiosos del mundo referirse exactamente al mismo lugar
del texto aristotélico, aunque utilicen ediciones distintas. En este caso, por ejemplo, la no-
tacion 980a21—27 significa: pdgina 980, columna “a”, lineas 21 a 27 de la ediciéon de Be-
Kkker.

~ 199 ~



conciencia que anticipa muchos desarrollos posteriores en psicologia y neuro-
ciencia.

En el ambito de la ética, Aristdteles nos legd una vision profundamente
educativa del desarrollo moral. Su concepto de virtud como hébito adquirido
mediante la practica revela una comprension sofisticada de cémo la concien-
cia moral se forma y transforma. La nocién de phrénesis o sabiduria practica
anticipa lo que hoy llamamos inteligencia emocional y conciencia reflexiva,
mostrando como el juicio ético requiere no solo conocimiento teérico sino una
forma particular de conciencia situada y contextual.

Para la psicologia, Aristoteles representa un precursor fundamental. Su
tratado "De Anima" constituye el primer estudio sistematico de las funciones
mentales, explorando la percepcién, la memoria, la imaginacion y el pensa-
miento de manera integrada. Su analisis de como el nofis (intelecto) abstrae
las formas inteligibles de la experiencia sensible prefigura debates actuales so-
bre el procesamiento de informacién y la emergencia de la conciencia refle-
xiva. Mas aiin, su distincion entre notis poietikés (intelecto agente) y notis pat-
hetikos (intelecto paciente) anticipa discusiones contemporaneas sobre los as-
pectos activos y receptivos de la conciencia.

En educacion, Arist6teles comprendié que la formacién humana es esen-
cialmente un proceso de actualizacién de potencialidades. Su énfasis en que
"somos lo que repetidamente hacemos" revela una intuicién profunda sobre
como la conciencia se configura mediante la practica deliberada. Esta vision
resuena poderosamente con teorias contemporéaneas del aprendizaje que en-
fatizan la plasticidad neural y la formacién de habitos cognitivos. La paideia
aristotélica no busca simplemente transmitir conocimientos, sino cultivar dis-
posiciones estables que permitan el florecimiento humano integral.

La necesidad de estudiar a Aristoteles para comprender los fundamentos
filoso6ficos de la conciencia se hace evidente cuando reconocemos cuantos con-
ceptos clave de nuestro vocabulario actual tienen raices aristotélicas. Cuando
hablamos de intencionalidad, autoconciencia, deliberacién o realizacién per-
sonal, estamos empleando nociones que Aristoteles articul sistematicamente
por primera vez. Su anélisis del movimiento desde la potencia al acto propor-
ciona un marco conceptual para entender como la conciencia no es algo esta-
tico sino un proceso dindmico de actualizacion continua.

La vigencia de Aristoteles en el estudio contemporaneo de la conciencia
es sorprendente. Su concepcién del ser humano como animal social y politico

~ 200 ~



anticipa enfoques actuales que comprenden la conciencia como fenémeno in-
herentemente relacional e intersubjetivo. Su teoria de la percepcién como ac-
tualizacion conjunta del percipiente y lo percibido prefigura las teorias enac-
tivas de la cogniciéon que ven la conciencia como emergente de la interacciéon
dinamica entre organismo y entorno. El concepto aristotélico de hexis (dispo-
sicién habitual) encuentra eco en las neurociencias cuando hablan de patrones
neuronales estables que subyacen a nuestras capacidades conscientes.

Particularmente relevante para nuestro tiempo es la vision aristotélica de
la eudaimonia como florecimiento humano integral. En una época donde pro-
liferan visiones fragmentadas de la conciencia, Aristoteles nos recuerda que el
desarrollo de la conciencia no puede separarse de la busqueda del bien comtn
y la realizacion ética. Su insistencia en que el ser humano solo se realiza ple-
namente en comunidad resuena con aproximaciones contemporaneas que re-
conocen las dimensiones sociales, politicas y ecologicas de la conciencia.

En Aristoteles encontramos no solo el origen histérico de muchos con-
ceptos centrales para el estudio de la conciencia, sino también una vision in-
tegral y sistemética que puede ayudarnos a superar las fragmentaciones disci-
plinarias que a menudo oscurecen nuestra comprension de este fendmeno
fundamental. Su legado nos invita a pensar la conciencia no como un objeto
aislado de estudio, sino como la actualizacién progresiva de nuestras poten-
cialidades méas profundas en el contexto de una vida plena de sentido.

7.1.- Apuntes biograficos

Aristoteles nacié en Estagira en el ano 384-383 a. C. y, siendo todavia
muy joven —apenas diecisiete afilos—, ingres6 en la Academia de Platon en
Atenas. Permaneci6 alli cerca de veinte afios, hasta la muerte de su maestro.
Esta larga convivencia intelectual, excepcional si se tiene en cuenta la enorme
capacidad critica e independencia de pensamiento de Aristoteles, hace dificil
sostener las anécdotas antiguas que lo presentan como ingrato o desleal con
Platon. Aunque la tradicion recoge frases ironicas atribuidas al maestro, la in-
vestigacion moderna ha mostrado con claridad que Aristételes atravesé un au-
téntico “periodo platonico” y que su actitud hacia Platon fue siempre de res-
peto profundo, aun cuando desarroll6 una critica filoséfica firme y autbnoma
(Abbagnano; 1994).

El propio Aristoteles reconoce lo doloroso que le resultaba disentir de las
doctrinas platonicas, especialmente de la Teoria de las Ideas. En la Etica a

~ 201~



Nicémaco afirma que la amistad
ylaverdad son igualmente valio-
sas, pero que el fil6sofo tiene el
deber de anteponer la verdad in-
cluso a los vinculos personales.
Esta declaracién resume con
precisiéon su posicion: fidelidad
humana al maestro, indepen-
dencia intelectual absoluta en la
basqueda de la verdad.

Tras la muerte de Platén,
Aristobteles abandon6 definitiva-
mente la Academia. El nuevo
rumbo de la escuela, bajo la di-
reccién de Espeusipo, no coinci-
dia con su orientacion filosofica.
Acompanado de Jendcrates, se
traslado a Assos, en la Troade,
donde se integré en una comuni-
dad filos6fico-politica dirigida
por Hermias. Alli inici6 proba-
blemente su primera actividad
docente independiente. En este
entorno se consolid6é también su circulo de discipulos, entre los que destacd
Neleo, cuya familia custodiaria mas tarde importantes manuscritos aristotéli-
cos (Abbagnano; 1994).

lustracion 19 Aristoteles. Imagen reconstruida por 1A
(ChatGPT-2026) en base a bustos publicos conocidos

Después pas6 a Mitilene y, tras el asesinato de Hermias a manos de los
persas, Arist6teles compuso una elegia en honor de su amigo, exaltando su
virtud y nobleza moral. Durante este periodo se produjo un distanciamiento
decisivo respecto del platonismo: Aristoteles comenzé a criticar de manera
sistemaética las Ideas-nimero y a elaborar una concepcion filosofica propia,
como se advierte en su hoy perdido Didlogo sobre la filosofia.

En el afio 342 a. C., fue llamado a la corte macedonica por Filipo II de
Macedonia para educar a su hijo Alejandro Magno. Esta eleccion estuvo faci-
litada tanto por antiguos vinculos familiares como por relaciones politicas. La
formacién impartida por Aristoteles influyd decisivamente en la concepcién
de la mision histérica de Alejandro, especialmente en la idea de la superiori-
dad cultural griega y su vocacion de liderazgo. Sin embargo, la relacion entre

~ 202 ~



maestro y discipulo se deterior6 cuando Alejandro adopt6 modelos orientales
de soberania y promovi6 la fusiéon politica y cultural entre griegos y pueblos
orientales, un proyecto que Aristoteles no compartia plenamente (Abbagnano;
1994).

Tras la subida de Alejandro al trono, Aristoteles regresé a Atenas en 335-
334 a. C., después de trece anos de ausencia. Volvié convertido en una figura
de enorme prestigio intelectual y fundé entonces su propia escuela: el Liceo.
Esta instituciéon combinaba una vida comunitaria con una organizacién rigu-
rosa de la ensenanza. Por las mafianas se impartian las lecciones més técnicas
y filos6ficamente exigentes; por las tardes, ensefianzas méas accesibles de re-
torica y dialéctica dirigidas a un publico amplio. Junto a Arist6teles ensefiaban
discipulos destacados como Teofrasto y Eudemo.

La muerte de Alejandro en 323 a. C. desencadené en Atenas un fuerte
movimiento antimacedoénico que puso en peligro la seguridad de Aristoteles.
Para evitar que la ciudad repitiese —segtin sus propias palabras— un nuevo
crimen contra la filosofia abandon6 Atenas y se refugi6 en Calcis, en la isla de
Eubea, donde poseia bienes familiares. Alli muri6 al afio siguiente, a los se-
senta y tres afios, aquejado de una enfermedad estomacal. Su testamento, con-
servado, ofrece valiosos datos personales sobre su familia y muestra su deseo
de ser enterrado junto a su esposa Pitia (Abbagnano; 1994).

Las obras que han llegado hasta nosotros corresponden principalmente
a los escritos destinados a la ensefianza interna del Liceo, conocidos como
acroamaticos o esotéricos. No se trata de textos secretos, sino de apuntes y
tratados escolares de estilo conciso y técnico. Junto a ellos, Aristételes escribio
obras de caracter divulgativo, en forma dialogada y con recursos literarios he-
redados de Platdn, los llamados escritos exotéricos. De estos tltimos sé6lo se
conservan fragmentos, cuyo valor para comprender la evolucion personal e
intelectual de Aristoteles ha sido reconocido plenamente sélo en época mo-
derna.

Los tratados escolares fueron publicados siglos después, en tiempos de
Sila, gracias a la labor de Androénico de Rodas. Hasta entonces, Aristoteles era
conocido casi exclusivamente por sus didlogos. La publicacién de los escritos
acroamaticos cambi6 radicalmente la imagen del fil6sofo, imponiendo la vi-
sién de un pensador sistematico, coherente y acabado.

Sin embargo, el estudio conjunto de los didlogos y los tratados escolares
revela una imagen mas rica y humana: Aristoteles no elabor6 su filosofia de

~ 203 ~



una vez y para siempre, sino que atraveso crisis, revisiones y cambios profun-
dos. Su pensamiento evolucion6 desde una adhesion inicial al platonismo ha-
cia una filosofia propia, cada vez mas orientada a la investigacion cientifica
concreta. Asi, el analisis de su obra permite seguir no so6lo la formaciéon de un
sistema filos6fico, sino también el desarrollo intelectual y vital de Aristoteles
como hombre y como pensador.

Las obras méas importantes de Aristoteles reconocidas académicamente
por la Historia de la Filosofia son las siguientes:

1. Metafisica. Es una investigacion sobre el ser en cuanto sery los pri-
meros principios y causas. Introduce conceptos fundamentales como
sustancia (ousia), acto y potencia, causa primera y el Motor Inmoévil.
Constituye el ntcleo de la ontologia aristotélica.

2. Etica a Nicémaco. Tratado fundamental de ética. Analiza el fin al-
timo de la vida humana (eudaimonia), la virtud ética e intelectual, la
deliberacion, la responsabilidad moral y la amistad. Es la obra ética
maés influyente de Aristételes.

3. Politica. Analisis de la vida comunitaria, el origen del Estado y las
formas de gobierno. Considera la politica como continuaciéon de la
ética y estudia la educacion civica y la justicia.

4. Fisica. Fundamento de la filosofia de la naturaleza. Examina el mo-
vimiento, el cambio, el tiempo, el espacio y la causalidad natural. Es
esencial para comprender su cosmologia y su metafisica.

5. De Anima. Tratado sobre el alma (psyché) como principio de vida.
Analiza las funciones vegetativa, sensitiva e intelectiva, y establece
una concepcién no dualista de la relacion alma—cuerpo. Es clave para
el estudio de la conciencia en Aristoteles.

6. Organon. Conjunto de tratados légicos que fundan la légica formal
occidental. Incluye Categorias, Sobre la interpretacién, Analiticos
primeros, Analiticos segundos, Topicos y Refutaciones sofisticas. In-
troduce el silogismo y la teoria de la demostracion cientifica.

7. Retérica. Estudio sistematico del discurso persuasivo. Analiza los ti-
pos de discurso, los medios de persuasion (ethos, pathos, logos) y la
relacion entre retdrica, psicologia y ética.

~ 204 ~



8. Poética. Tratado fundamental de estética y teoria literaria. Analiza la
tragedia, la mimesis, la estructura del relato y el concepto de catarsis.
Ha marcado la teoria del arte occidental.

9. Historia de los animales. Obra empirica dedicada a la descripcion
y clasificacion de los seres vivos. Muestra el método observacional de
Aristoteles y constituye uno de los primeros tratados cientificos de
biologia.

10. Etica a Eudemo. Tratado ético paralelo a la Etica a Nicémaco, con
reflexiones sobre la virtud, la felicidad y la vida buena. De gran interés
comparativo para el estudio de la ética aristotélica.

7.2.- De Anima: psicologia filosofica y concien-
cia

El tratado Acerca del alma (De Anima) de Aristoteles ocupa un lugar fun-
dacional en la historia de la psicologia filosofica y en la reflexion sistematica
sobre la conciencia. Lejos de abordar el alma como una entidad mitica, reli-
giosa 0 meramente especulativa, Aristoteles la sittia en el corazén de una in-
vestigacion racional sobre los seres vivos, entendiendo el alma como el prin-
cipio explicativo de la vida, de la percepcion, del pensamiento y de la accion.
En este sentido, De Anima no es simplemente un tratado “psicolégico” en el
sentido moderno, sino una obra de alcance ontol4gico, biologico y gnoseold-
gico.

La psicologia aristotélica se funda en una concepcién unitaria del ser
vivo: el alma no es una sustancia separada del cuerpo, sino la forma o acto
primero de un cuerpo natural organizado, aquello por lo cual un organismo es
viviente y capaz de desplegar sus funciones propias. Desde este marco, las ac-
tividades que hoy asociamos a la conciencia —sentir, percibir, imaginar, pen-
sar, desear y deliberar— son comprendidas como actualizaciones de potencias
inscritas en la estructura misma del viviente, y no como procesos aislados o
independientes de su corporeidad.

Este planteamiento permite a Aristoteles superar tanto el dualismo radi-
cal entre mente y cuerpo como cualquier reduccién mecanicista de lo psiquico
alo puramente fisico. La conciencia aparece asi, como un fenémeno dinamico,
gradual y funcional, intimamente ligado a la vida orgénica y articulado en

~ 205~



distintos niveles —sensitivo, imaginativo e intelectual— que se integran en la
unidad del sujeto viviente.

7.2.1.- De Anima: obra fundacional de la psicologia filo-
sofica

El tratado Acerca del alma no es un texto marginal dentro del corpus
aristotélico, sino la obra fundacional de una psicologia entendida como ciencia
filoso6fica de los vivientes. Aristételes no se pregunta si el alma existe, sino qué
es el alma y a qué género de realidad pertenece, situando desde el inicio la
investigacion en un plano ontologico y no meramente empirico:

«Resulta necesario establecer en primer lugar a qué género per-
tenece y qué es el alma (...) y, en segundo lugar, si se encuentra
entre los seres en potencia o si constituye una cierta entelequia»
(De Anima I, 1, 402a23-27; ed. RBA-Gredos, 2014, p. 39)

Este planteamiento convierte a De Anima en el primer tratado sisteméa-
tico sobre las funciones psiquicas: nutricién, sensacion, imaginacion, intelec-
cion y movimiento, entendidas como principios explicativos de la vida cons-
ciente y no consciente.

Desde esta perspectiva, la psicologia aristotélica no es una psicologia
“mentalista” ni introspectiva, sino una psicologia ontolégica y funcional, inse-
parable de la biologia y de la fisica de los seres naturales.

~.2.2.- El alma como forma sustancial

El ntcleo metafisico de De Anima es la concepcién hilemorfica del alma.
El alma no es una sustancia separada al modo plat6nico, ni una realidad acci-
dental, sino la forma especifica (eidos) de un cuerpo natural organizado: «...El
alma es la entidad definitoria, esto es, la esencia de un cuerpo de tal tipo...»
(De Anima 11, 1, 412bg-10; RBA-Gredos, 2014, p. 82). Y, formulado de manera
aun més decisiva: «...El alma es necesariamente entidad en cuanto forma es-
pecifica de un cuerpo natural que en potencia tiene vida; ahora bien, la enti-
dad es entelequia, luego el alma es entelequia de tal cuerpo...» (De Anima 11,
1, 412a20-23; RBA-Gredos, 2014, p. 81)

Aqui se establece el rechazo explicito del dualismo cuerpo-alma: el alma
no es un “habitante” del cuerpo, sino el principio que lo hace ser un cuerpo
viviente y funcional. Esta tesis constituye un antecedente directo de las

~ 206 ~



actuales teorias de la mente encarnada (embodied cognition), que sostienen
que la conciencia no puede comprenderse al margen del organismo vivo.

7.2.3.- Alma, vida y conciencia: acto primero y actos se-
gundos

Un punto central —y conceptualmente muy fértil— del tratado es la dis-
tincion entre alma como acto primero y actividades vitales como actos segun-
dos. Aristoteles define el alma como: «,,,La entelequia primera de un cuerpo
que en potencia tiene vida,,,» (De Anima 11, 1, 412a27-28; RBA-Gredos, 2014,
p- 82)

Esto implica que el alma es el principio estructural permanente, mientras
que ver, pensar, desear, moverse son actualizaciones concretas.

La conciencia, en términos aristotélicos, no es una entidad separada, sino
un modo de actualizacién de las potencias del alma, especialmente de las fa-
cultades sensitiva e intelectiva. Esta concepcion se aproxima notablemente a
modelos contemporineos que entienden la conciencia como proceso dina-
mico, no como “cosa” (por ejemplo, teorias funcionales y dinamicas de la con-
ciencia).

7.2.4.- Sensacion, percepcion y conciencia pre-reflexiva

Aristoteles ofrece en De Anima una teoria extraordinariamente rica de la
sensacion. La percepcion no es pasiva, sino una recepcion formal sin materia:
«...El sentido es aquello que es capaz de recibir la forma sensible sin la mate-
ria, como la cera recibe la impronta del anillo sin el hierro ni el oro...» (De
Anima 11, 12, 424a17-19; RBA-Gredos, 2014, p. 118)

Este pasaje es crucial para una teoria de la conciencia perceptiva en
cuanto que la percepcion implica intencionalidad (estar dirigido a algo) sin
identificaci6on material con el objeto.

Aqui se anticipan con notable precisiéon la fenomenologia de la percep-
cién (Husserl, Merleau-Ponty), y y las teorias contemporaneas de la represen-
tacién no simbdlica.

Ademas, Aristoteles introduce el sentido comun (koiné aisthesis) como
instancia unificadora de las sensaciones, lo que puede considerarse un precur-
sor de la integraciéon multisensorial, hoy ampliamente estudiada en neuro-
ciencia cognitiva.

~ 207 ~



7.2.5.- Imaginacion (phantasia) y continuidad de la con-
ciencia

La phantasia ocupa un lugar intermedio entre sensacion e intelecto. Aris-
toteles la define como: «...Un movimiento producido por la sensacién en
acto...» (De Anima 111, 3, 429a1-2; RBA-Gredos, 2014, p. 147).

Gracias a la imaginacion la conciencia no queda limitada al presente per-
ceptivo, se hace posible la memoria, la anticipacién y la deliberacion.

Esta funcién explica la continuidad del campo consciente, incluso en au-
sencia de estimulos externos, y conecta con modelos actuales que subrayan el
papel de la simulacion mental y la prediccion en la conciencia.

7.2.6.- Intelecto (noiis) y conciencia racional

El punto més debatido del Tratado es la doctrina del intelecto. Aristoteles
afirma: «...El intelecto es capaz de llegar a ser todas las cosas...» (De Anima
III, 4, 429a18; RBA-Gredos, 2014, p. 150). Y ahade que el intelecto no tiene
o6rgano corporal y es impasible y separable en cierto sentido.

Sin entrar en una lectura sustancialista, este planteamiento puede interpre-
tarse como la afirmacién de un nivel de conciencia abstracta y universal, dis-
tinto de la conciencia sensible. En términos contemporaneos, se aproxima a la
distinci6n entre conciencia fenomenal (sensorial) y conciencia de orden supe-
rior (conceptual, reflexiva).

7.2.7.- De Anima y las teorias contemporaneas de la con-
ciencia

La vigencia de De Anima se manifiesta en varios correlatos actuales:
¢ Embodied cognition: la mente como inseparable del cuerpo vivo.

¢ Enactivismo: la conciencia como actividad, no como representacion
pasiva.

¢ Teorias dinamicas: la conciencia como proceso de actualizacion.

¢ Neurofenomenologia: afinidad con la intencionalidad perceptiva
aristotélica.

~ 208 ~



e Critica al reduccionismo: rechazo de la identificaciéon de lo psi-
quico con lo meramente fisico.

Aristoteles ofrece un modelo no dualista y no reduccionista, que sigue
siendo conceptualmente mas robusto que muchas alternativas contempora-
neas.

En conclusién podemos decir que De Anima constituye el acto fundacio-
nal de la psicologia filosofica porque:

e define el alma como principio explicativo de la vida,

e integra cuerpo, percepcion, imaginacion e intelecto en una unidad or-
ganica,

e ofrece una concepcion de la conciencia como actualizacién estructu-
rada de potencias vitales.

Lejos de ser un texto superado, De Anima continda siendo un marco teo-
rico de primer orden para pensar la conciencia humana en dialogo critico con
la filosofia y la ciencia contemporaneas.

7.3.- La Jerarquia de las funciones psiquicas

La teoria aristotélica de la jerarquia de las funciones psiquicas representa
uno de los primeros intentos sistematicos en la historia del pensamiento occi-
dental por comprender la arquitectura de la mente humana desde una pers-
pectiva integrada y evolutiva. Este marco conceptual, desarrollado principal-
mente en el tratado De Anima, establece una vision estratificada de las capa-
cidades psiquicas que anticipa notablemente muchas de las comprensiones
contemporaneas sobre los niveles de conciencia y procesamiento cognitivo.

Como hemos sefialado anteriormente, Aristoteles concibe el alma no
como una entidad separada del cuerpo, sino como su principio vital y organi-
zador, estableciendo una jerarquia ascendente de funciones que se construyen
unas sobre otras sin que las superiores eliminen a las inferiores. Como afirma
en De Anima: «...El alma es la entelequia primera de un cuerpo natural que
tiene vida en potencia...» (De Anima 11, 1, 412a27-28). Esta definici6n revolu-
cionaria establece que cada nivel de organizacién psiquica presupone e integra
los anteriores.

~ 209 ~



La estructura jerarquica se despliega en tres niveles fundamentales que
Aristoteles denomina "partes” o "facultades" del alma, aunque insiste en su
unidad esencial: «...No estd claro si el alma es divisible o indivisible [...] En
cualquier caso, es evidente que difiere conceptualmente...» (De Anima 11, 2,
413b13-16).

7.3.1.- El alma vegetativa o nutritiva

El nivel mas basico corresponde al alma vegetativa, presente en todos los
seres vivos. Aristoteles la describe asi: «...La facultad nutritiva pertenece a
todos los vivientes y es la primera y mas comun facultad del alma, en virtud
de la cual todos tienen vida...» (De Anima 11, 4, 415a23-25). Esta facultad
comprende las funciones de nutricion, crecimiento y reproduccion, estable-
ciendo el fundamento biol6gico sobre el cual se edifican las demas capacida-
des.

Lo notable de esta conceptualizaciéon es que Aristoteles no la considera
meramente mecanica, sino teleolégicamente orientada: «...La mds natural de
las obras de los vivientes [...] es hacer otro viviente semejante a st mismo [...]
para participar de lo eterno y divino en la medida de lo posible...» (De Anima
I1, 4, 415a26-b2). Esta perspectiva anticipa las modernas teorias de las auto-
poiesis desarrolladas por Maturana y Varela, donde la autoproduccién y auto-
mantenimiento constituyen la caracteristica definitoria de lo vivo (Maturana;
Varela, 2003).

~.3.2.- El alma sensitiva

El segundo nivel introduce la capacidad de percepcion, propia de los ani-
males. Aristoteles establece una distincion crucial: «...La sensacion consiste
en ser movido y padecer [...] pero parece ser cierta alteracién...» (De Anima
11, 5, 416b33-34). Sin embargo, no es una alteraciéon cualquiera, sino una ac-
tualizacion de potencialidades: «...El sentido es lo que tiene la capacidad de
recibir las formas sensibles sin la materia, como la cera recibe la impronta
del anillo sin el hierro o el oro...» (De Anima 11, 12, 424a17-20).

Esta facultad sensitiva se diversifica en los cinco sentidos externos y lo
que Aristoteles denomina “sentido comun”, una capacidad integradora que
unifica las percepciones dispersas: «...Hay también un sentido comiin por el
cual percibimos que vemos y oimos...» (De Anima 111, 2, 425b12). Este con-
cepto prefigura notablemente las teorias contemporaneas sobre la integraciéon

~ 210~



sensorial y la conciencia perceptual unificada, como las desarrolladas por An-
tonio Damasio en su teoria del marcador somatico (Damasio; 2004; 2018).

Ademés, Aristoteles introduce aqui la imaginacion como funcién media-
dora: «...La imaginacién es aquello en virtud de lo cual decimos que se nos
presenta una imagen...» (De Anima 111, 3, 428a1-2). Esta facultad, situada
entre la sensacion y el pensamiento, permite la retencién y manipulacién de
imagenes mentales, anticipando las modernas teorias sobre la representaciéon
mental y la memoria de trabajo.

~.3.3.- El alma intelectiva o racional

El nivel superior de la jerarquia corresponde al alma intelectiva, exclusiva
del ser humano. A esta “alma” intelectiva o racional, Aristoteles la nombra
como notis, la facultad mas alta del alma humana, responsable del conoci-
miento intelectivo de los principios universales y de las esencias. No se reduce
a pensar discursivamente ni a razonar paso a paso; es, ante todo, aprehensiéon
inmediata de lo inteligible.

Aristoteles introduce aqui su famosa distincién entre el intelecto pasivo y
el intelecto activo: «...Y existe un intelecto que es tal por llegar a ser todas las
cosas, y otro por producirlas todas, como una especie de estado similar a la
luz...» (De Anima 111, 5, 430a14-15).

Esta distincion ha generado siglos de debate interpretativo. El intelecto
pasivo es descrito como pura potencialidad: «...El intelecto en potencia es en
cierto modo los inteligibles, pero en entelequia no es nada antes de inteli-
gir...» (De Anima I11, 4, 429a22-24). Por su parte, el intelecto activo es carac-
terizado en términos casi misticos: «...Este intelecto es separable, impasible
y sin mezcla, siendo acto por esencia [...] y sélo esto es inmortal y eterno...»
(De Anima 111, 5, 430a17-23).

El notis pertenece al alma intelectiva o racional esta tltima y se diferencia
del légos (razom discursiva) en que este capta los principios universales y ne-
cesarios, mientras el l6gos, razona, infiere, deduce a partir de esos principios.

La complejidad de esta teoria se enriquece cuando Aristoteles distingue
diferentes operaciones del intelecto. En la Etica Nicomdquea, diferencia entre
la parte cientifica del alma racional, orientada a lo necesario y eterno, y la parte
calculadora, dirigida a lo contingente: «...Una es aquella con la que percibi-
mos las cosas cuyos principios no pueden ser de otra manera, y otra aquella

~211~



con la que percibimos las contingentes...» (Etica Nicomaquea VI, 1, 1139a6-
8).

7.3.4.- La integracion jerarquica y la actualizacion de
potencias

Un aspecto crucial de esta teoria es que los niveles superiores no anulan
los inferiores, sino que los presuponen e integran. Como sefiala Aristoteles:
«...S1 existe la facultad sensitiva, existe también la apetitiva. En efecto, el ape-
tito comprende el deseo, el impulso y la voluntad...» (De Anima 11, 3, 414b1-
3). Esta integracién implica una continuidad evolutiva y funcional que anti-
cipa las modernas teorias de la emergencia y la complejidad.

La teoria aristotélica establece también que cada nivel representa la ac-
tualizacion de potencialidades especificas: «...El alma es aquello por lo que
primariamente vivimos, percibimos y pensamos, de modo que serd forma y
no materia o sujeto...» (De Anima I1, 2, 414a12-14). Esta concepcién dindmica
del desarrollo psiquico prefigura notablemente las teorias contemporaneas
del desarrollo cognitivo.

7.3.5.- Paralelismos con teorias contemporaneas

La arquitectura jerarquica aristotélica encuentra resonancias notables en
multiples teorias contemporéaneas de la conciencia. La teoria de los tres cere-
bros de Paul MacLean (reptiliano, limbico y neocoértex) reproduce, en térmi-
nos neuroanatémicos, la estratificacion aristotélica (MacLean; 1990). El nivel
vegetativo corresponderia al cerebro reptiliano (funciones basicas de supervi-
vencia), el sensitivo al sistema limbico (emociones y memoria), y el intelectivo
al neocortex (funciones cognitivas superiores).

Ken Wilber, en su modelo integral de la conciencia, retoma explicita-
mente esta visién jerarquica, distinguiendo entre los niveles prepersonal, co-
rrespondiente a las funciones vegetativas y sensitivas basicas; personal, fun-
ciones racionales y transpersonal que podria relacionarse con el noiis poieti-
kos aristotélico (Wilber; 2001). La idea de que cada nivel trasciende e incluye
al anterior es fundamentalmente aristotélica.

Antonio Damasio, en su teoria de los niveles de conciencia, distingue en-
tre el proto-self, (regulacion homeostatica basica; el core consciousness, con-
ciencia nuclear del aqui y ahora y la extended consciousness, conciencia ex-
tendida con memoria autobiografica y proyeccion temporal (Damasio; 2018).

~ 212 ~



Esta estratificacion guarda paralelismos evidentes con la jerarquia aristoté-
lica, particularmente en la idea de que los niveles superiores se construyen
sobre los inferiores sin eliminarlos.

La distincion aristotélica entre intelecto pasivo y activo encuentra eco en
las teorias contemporaneas sobre los dos sistemas de procesamiento cogni-
tivo. El Sistema 1 (automatico, intuitivo, rapido) y el Sistema 2 (deliberativo,
analitico, lento) de Kahneman reflejan, en cierto modo, la dualidad que Aris-
toteles percibio en el funcionamiento intelectual humano (Kahneman; 2013).

7.3.6.- Implicaciones para una educacion de la concien-
cia

La teoria aristotélica sugiere que el desarrollo de la conciencia no es un
proceso de sustitucion, sino de integracion jerarquica. Cada nivel debe ser
adecuadamente cultivado como fundamento para el siguiente. La educacién,
desde esta perspectiva, no puede descuidar las bases bioldgicas y emocionales
en favor de un desarrollo puramente intelectual.

Ademas, la nocién del intelecto activo como principio actualizador su-
giere que la educacioén no es mera transmision de contenidos, sino activacién
de potencialidades latentes. Como afirma Aristoteles: «...Lo que esta en po-
tencia llega a estar en acto por la accién de algo que ya esta en acto...» (Me-
tafisica IX, 8, 1049b24-25). Esta concepcion anticipa las pedagogias construc-
tivistas y transformadoras que buscan despertar las capacidades inherentes
del educando.

La integracion de las funciones psiquicas en Aristoteles ofrece, asi, un
marco comprehensivo para entender el desarrollo de la conciencia como un
proceso holistico que abarca desde las funciones vitales més basicas hasta las
operaciones intelectuales mas elevadas, proporcionando fundamentos filosé-
ficos s6lidos para una educacion verdaderamente integral de la conciencia hu-
mana.

7.4.- La Metafisica XII: la autoconciencia di-
vina

La Metafisica XII de Aristételes constituye uno de los textos mas enigma-
ticos y profundos de la filosofia occidental, donde el Estagirita desarrolla su
concepciéon mas elaborada sobre la naturaleza divina y la autoconciencia

~ 213~



absoluta. En este libro culminante, Aristoteles presenta la célebre formula de
la noesis noeseos —el pensamiento que se piensa a si mismo—, estableciendo
un paradigma que ha resonado a través de los siglos y que encuentra ecos pro-
fundos en las teorias contemporaneas sobre la conciencia y el desarrollo espi-
ritual.

Como senala Erwin Sonderegger?” en su innovadora interpretacion, es
fundamental liberar el texto aristotélico de presuposiciones metafisicas y teo-
logicas posteriores para acceder a su mensaje mas profundo: que el ser (ousia)
es fundamentalmente noesis —conciencia o percepcion consciente (Sondereg-
ger; 1996).

La Metafisica XII no debe entenderse como un tratado teoldgico en el
sentido medieval del término, sino como una investigacién especulativa sobre
la naturaleza fundamental del ser (Sonderegger; 1996). Sonderegger argu-
menta convincentemente que cuando Aristdteles afirma peri ousias he theoria
(nuestra investigacion es sobre el ser), estd planteando una pregunta radical
sobre la estructura misma de la realidad, cuya respuesta especulativa es que
“el ser es noesis, el Ser es Conciencia”.

Esta interpretacion revolucionaria nos invita a comprender que, para
Aristoteles, la realidad empirica y el conocimiento que tenemos de ella son la
realizacion de una estructura noética fundamental. En este sentido, la famosa
expresion noesis noeseos no se refiere exclusivamente a un dios trascendente,
sino que describe la estructura fundamental de toda conciencia cuando al-
canza su plena actualizacion.

7.4.1.- EI Notis Divino como Paradigma de la Conciencia
Perfecta

En el capitulo 7 de la Metafisica XII, Aristoteles describe la actividad del
Primer Motor como pura actualidad (energeia) de pensamiento. Como explica
Stanley Sfekas en su andlisis del concepto aristotélico de Dios, Aristoteles

97 Erwin Sonderegger es un fildsofo contemporaneo suizo, relativamente poco conocido fuera
de ambitos académicos especializados, cuya labor se sitGia principalmente en la filosofia de
la conciencia, la fenomenologia y el diadlogo interdisciplinar entre filosofia, neurociencia y
psicologia. Sonderegger se ha interesado de manera sistemética por el problema de la ex-
periencia consciente, aborddndolo desde una perspectiva critica frente a las reducciones
estrictamente fisicalistas. Su trabajo se inscribe en la tradicién fenomenolégica europea
(Husserl, Merleau-Ponty), aunque incorpora con rigor los desarrollos contemporaneos de
las ciencias cognitivas.

~ 214 ~



concibi6 a Dios como fuera del mundo, como la causa final de todo movi-
miento en la Naturaleza, como el Primer Motor y el Inmévil del universo. Para
Aristoteles Dios fue el objetivo supremo de todo desarrollo dinamico en el cos-
mos, desde la materia hasta la forma y desde la potencialidad hasta la actuali-
dad. Se encontraba fuera de la Gran Cadena del Ser, pero era la fuente de todo
movimiento y desarrollo. Aristételes no atribuia misericordia, amor, simpatia
ni providencia a Dios, sino més bien la eterna autocontemplacion. Sin em-
bargo, Tomés de Aquino y los tedlogos medievales lograron una sintesis entre
el Dios de Aristoteles y el cristianismo. Para Aristoteles, la metafisica culmina
finalmente en la teologia (Sfekas; 2008).

Para Aristoteles la actividad divina representa la perfecta identidad entre
el sujeto que piensa y el objeto pensado, una unidad absoluta que trasciende
la division caracteristica del pensamiento humano ordinario.

John J. Cleary, en su estudio sobre el noiis como fundamento de la meta-
fisica aristotélica, destaca que para Aristoteles, el modo divino de cognicion,
que implica la completa identidad entre el conocedor y lo conocido, representa
el ideal al que aspira la actividad noética humana (Cleary; 1993). Esta pers-
pectiva sugiere que la autoconciencia divina no es simplemente un atributo
exclusivo de la divinidad, sino el paradigma mismo de lo que significa la plena
realizacién de la conciencia.

7.4.2.- La Accesibilidad Humana de la Noesis Divina

Una de las contribuciones mas significativas de los estudios recientes so-
bre la Metafisica XII es el reconocimiento de que Aristoteles no limita la expe-
riencia de la noesis noeseos exclusivamente al Ambito divino (Laurens; 2024).
Como argumentan diversos especialistas contemporaneos, existe una pro-
funda congruencia entre nuestro "mejor estado" y el del Primer Motor.
Cuando el noils humano se actualiza plenamente en la contemplacion de las
formas inteligibles, participa de la misma actividad autoconsciente que carac-
teriza a la divinidad.

Victor Caston, en su exhaustivo anélisis sobre la conciencia en Aristote-
les, sefiala que el tratamiento aristotélico de la percepcion de que percibimos
tiene puntos de contacto significativos con los debates contemporaneos sobre
la naturaleza de la conciencia%8. La capacidad reflexiva del noils humano —su

98 Fuente: CASTON, Victor. Aristotle on Consciousness. Disponible en: <castonframe.fm> Ac-
ceso: 13 ene. 2026.

~ 215~


https://ancphil.lsa.umich.edu/-/downloads/faculty/caston/aristotle-consciousness.pdf

habilidad para ser consciente de su propia actividad — refleja, aunque de ma-
nera limitada y temporal, la perfecta autotransparencia del pensamiento di-
vino.

7.4.3.- Conexiones con la Psicologia Transpersonal

La concepcion aristotélica de la autoconciencia divina resuena profunda-
mente con desarrollos contemporaneos en psicologia transpersonal y estudios
de la conciencia. La psicologia transpersonal, como campo dedicado al estudio
de los aspectos espirituales y trascendentales de la experiencia humana, en-
cuentra en la noesis noeseos aristotélica un antecedente fundamental para
comprender los estados de conciencia expandida y la autorrealizacion espiri-
tual.

Abraham Maslow, pionero de la psicologia transpersonal, extendi6 su je-
rarquia de necesidades para incluir la autotrascendencia como el nivel més
alto del desarrollo humano (Maslow; 2016). Esta autotrascendencia guarda
similitudes notables con la experiencia noética descrita por Aristételes, donde
la conciencia trasciende la dualidad sujeto-objeto para alcanzar una unidad
integradora.

Stanislav Grof y otros investigadores transpersonales han documentado
estados de conciencia en los que los individuos experimentan una disoluci6on
de los limites del ego y una identificacion con dimensiones mas amplias de la
realidad (Grof; 2008). Estos estados, caracterizados por una sensaciéon de uni-
dad y conocimiento directo, recuerdan la descripcién aristotélica del notis
cuando se actualiza plenamente en la contemplaci6n.

7.4.4.- Implicaciones para la educacion de la conciencia

La comprension aristotélica de la actualizacion progresiva del notis ofrece
un marco valioso para conceptualizar el desarrollo espiritual. Los modelos
contemporaneos de desarrollo transpersonal reconocen que el crecimiento es-
piritual implica una expansion gradual de la conciencia mas alla de las limita-
ciones del ego personal.

El desarrollo humano puede entenderse como un proceso de expansiéon
de los limites del Yo para incluir dimensiones cada vez mas amplias de la reali-
dad. Esta perspectiva encuentra en Aristételes un precursor fundamental: el
notis humano, aunque limitado por su conexién con el cuerpo, posee la capa-
cidad inherente de participar en la actividad divina del pensamiento puro.

~ 216 ~



La vision aristotélica de la autoconciencia divina tiene profundas impli-
caciones para la educacion y el cultivo de la conciencia. Si, como sugiere Aris-
toteles, la actividad mas elevada y natural del noiis es la autocontemplacion,
entonces las practicas educativas deberian facilitar el desarrollo de esta capa-
cidad reflexiva.

Los enfoques transpersonales en educacion enfatizan la importancia de
integrar practicas contemplativas que permitan a los estudiantes acceder a es-
tados expandidos de conciencia. La meditacion, la contemplacion filosofica y
otras practicas reflexivas pueden entenderse como métodos para actualizar el
potencial noético inherente en cada ser humano.

7.4.5.- Transparencia, placer de la contemplacion y feli-
cidad

Uno de los aspectos més fascinantes de la noesis noeseos aristotélica es
su descripcion de la perfecta transparencia del pensamiento divino ante si
mismo. Como sefiala Caston en su anélisis, esta autotransparencia ofrece
una alternativa tanto a las teorias de orden superior como a las teorias intrin-
secas de la conciencia contemporaneas.

La experiencia de la transparencia de la conciencia —momentos en los
que la conciencia se vuelve lacidamente consciente de su propia actividad sin
mediaciéon conceptual— es reconocida en diversas tradiciones contemplativas
como un signo de desarrollo espiritual avanzado. Aristételes proporciona un
marco filoséfico para comprender estos estados como participaciones tempo-
rales en la actividad permanente del nous divino.

Aristoteles vincula estrechamente la actividad noética con el placer mas
elevado y la felicidad suprema (eudaimonia). Como sefiala en la Etica Nico-
mdquea, la vida contemplativa representa la forma mas alta de florecimiento
humano precisamente porque en ella el noiis actualiza su naturaleza més pro-
funda.

Esta conexi6n entre contemplacion y felicidad encuentra eco en la inves-
tigacion contemporanea sobre bienestar y estados de flujo. Los estudios sobre
experiencias cumbre y estados de conciencia 6ptimos documentan que los

99 Ibidem.

~ 217 ~



momentos de mayor realizacion humana involucran frecuentemente una di-
solucion de la separacion sujeto-objeto similar a la descrita por Aristoteles.

7.4.6.- Conclusion

La exploracion aristotélica de la autoconciencia divina en la Metafisica
XII trasciende su contexto historico para ofrecer comprensiones perennes so-
bre la naturaleza de la conciencia y su potencial desarrollo. La noesis noeseos,
lejos de ser una abstraccion metafisica arcaica, describe una dimension fun-
damental de la experiencia humana: la capacidad de la conciencia para cono-
cerse a si misma y, en ese autoconocimiento, participar de una dimensién tras-
cendente de la realidad.

Para la Educacion de la Conciencia, la visién aristotélica ofrece tanto un
fundamento filosé6fico como una orientaciéon practica. Sugiere que el cultivo
de la capacidad reflexiva y contemplativa no es simplemente un ejercicio inte-
lectual, sino el camino hacia la realizacién mas plena del potencial humano.
En un mundo que frecuentemente enfatiza la exterioridad y la fragmentacion,
el llamado aristotélico a la unidad de la conciencia consigo misma resuena con
renovada urgencia.

La convergencia entre la antigua sabiduria aristotélica y los desarrollos
contemporaneos en psicologia transpersonal, neurociencia contemplativa y
estudios de la conciencia sugiere que estamos redescubriendo, con nuevos len-
guajes y métodos, verdades fundamentales sobre la naturaleza humana que
Aristételes intuy6 hace mas de dos milenios. En este sentido, la Metafisica XII
no es solo un texto del pasado, sino un mapa para el futuro desarrollo de la
conciencia humana.

~ 218 ~



8.- Helenismo

El helenismo es un periodo histérico y cultural que se extiende desde la
muerte de Alejandro Magno en el afo 323 a.C. hasta la consolidacion del do-
minio romano, alrededor del 30 a.C. con la caida de Egipto. Este periodo
marca una profunda transformaciéon de la cultura griega tradicional, expan-
diéndola maés all4 de las fronteras de Grecia hacia todo el Oriente mediterra-
neo y Asia, dando lugar a una fusién entre la cultura griega y las orientales.

La filosofia helenistica emerge como respuesta a una profunda crisis po-
litica, social y existencial. La desintegracién del mundo de la poli griega cla-
sica, tras las conquistas alejandrinas y la fragmentacién de su imperio, generd
una sensacién de desamparo individual sin precedentes. Los ciudadanos per-
dieron el sentido de pertenencia a comunidades pequefias y cohesionadas, en-
contrandose inmersos en vastos imperios cosmopolitas donde se sentian in-
significantes. Mas especificamente, la filosofia helenistica surge como conse-
cuencia de:

¢ Desintegracion del Imperio de Alejandro Magno: tras la
muerte de Alejandro, su vasto imperio se fragment6 en reinos mas pe-
quenos, sumidos en guerras y luchas de poder. Esto gener6 inestabi-
lidad politica y social.

¢ Cosmopolitismo: la expansion del imperio alejandrino fomento6 el
intercambio cultural y el contacto entre diferentes pueblos y tradicio-
nes, lo que relativiz6 las certezas y valores tradicionales de las polis
griegas.

e Pérdida de autonomia de las polis: las ciudades-estado griegas
perdieron su independencia politica y econémica, quedando someti-
das a los nuevos reinos helenisticos. Esto llevo a una pérdida de inte-
rés por la filosofia politica y a un enfoque en la vida privada.

o Inseguridad existencial: la inestabilidad politica, la incertidum-
bre econémica y la mezcla de culturas generaron una profunda sensa-
ci6n de inseguridad y angustia existencial en los individuos. La filoso-
fia helenistica busco ofrecer respuestas y consuelo a estas inquietudes.

Todas estas transformaciones geopoliticas coincidieron con el agota-
miento de los grandes sistemas filoséficos clasicos de Platon y Aristoteles, que

~ 219 ~



habian abordado fundamentalmente cuestiones metafisicas y epistemologi-
cas. Los individuos necesitaban ahora una filosofia que les proporcionara he-
rramientas practicas para vivir, orientacion ética concreta y, sobre todo, tran-
quilidad interior (ataraxia) frente a la incertidumbre del mundo.

Las Escuelas filosoficas mas destacadas del periodo helenistico son:

e Estoicismo. Fundado por Zenén de Citio (334 a. C. - 262 a. C.) y cu-
yas figuras clave fueron Epicteto (ca. 55—135 d.C.), Lucio Anneo Sé-
neca (c. 4 a.C. — 65 d.C.) y el emperador romano Marco Aurelio (121
d.C. — 180 d.C.). Basicamente el estoicismo propone una vida virtuosa
basada en la razon y la aceptacion del destino. Los estoicos creian que
la felicidad reside en la tranquilidad del alma (ataraxia), que se al-
canza controlando las emociones y viviendo de acuerdo con la natura-
leza.

¢ Epicureismo. Fundado por Epicuro de Samos (341-270 a.C.), siendo
Lucrecio (99-55 a.C.) una de sus figuras clave. El epicureismo busca
la felicidad a través del placer (hedoné), entendido este como la au-
sencia de dolor y la tranquilidad del alma (ataraxia). Los epictreos
valoraban la amistad, la vida sencilla y el conocimiento como medios
para alcanzar el placer. La escuela epictrea desarroll6 la teoria mate-
rialista més consistente de la antigiiedad sobre la naturaleza de la con-
ciencia. Su contribucién es fundamental para entender el desarrollo
de concepciones naturalistas de la mente y su influencia en el pensa-
miento moderno.

¢ Escepticismo. Fundado por Pirrén de Elis (c. 360 a.C. —c. 270 a.C.)
que proponia la suspension del juicio (epoché) como via para alcanzar
la ataraxia (imperturbabilidad del alma). Una de sus figuras clave fue
Sexto Empirico (c. 160 - c. 210 d.C.), fil6sofo y médico griego, cono-
cido como el principal representante y sistematizador del escepti-
cismo pirrénico. Gracias a sus obras, el pensamiento escéptico clasico
—especialmente el de Pirr6n de Elis— se conservo y se transmitio a la
filosofia moderna. El escepticismo duda de la posibilidad de alcanzar
la verdad absoluta argumentando que las opiniones son relativas y
subjetivas, y que no hay razén para preferir una sobre otra.

e Cinismo. Su fundador fue Antistenes de Atenas (c. 445-365 a.C.), el
primero en formular doctrinas sistemaéticas basadas en la vida y ense-
fianzas de Socrates, especialmente la idea de que la virtud basta para
alcanzar la felicidad, y que todo lo demas (placer, riqueza, poder) es
superfluo o incluso perjudicial. Ensefiaba en el gimnasio de

~ 220~



Cinosarges, de donde se deriva el término "cinico" (del griego
kynikés, ‘perruno’). Sostuvo que el sabio debe vivir de forma natural,
austera y autosuficiente (autdrkeia), sin depender de los convencio-
nalismos sociales. Dos de las figuras claves de la Escuela cinica fueron
Dib6genes de Sinope y Crates de Tebas. Di6genes de Sinope (c. 412 —c.
323 a.C.) fue el cinico més famoso, el discipulo mas radical y provoca-
dor del cinismo. Llevd las ideas de Antistenes a su extremo mas visible
y desafiante, viviendo en la pobreza absoluta, despreciando normas
sociales y predicando con el ejemplo una vida acorde con la natura-
leza. Crates de Tebas (c. 365 a.C. — c. 285 a.C.) fue un discipulo de
Dibgenes de Sinope y maestro de Zenén de Citio. Es considerado uno
de los mas importantes representantes del cinismo, especialmente por
su forma de vida coherente con la doctrina y por haber contribuido a
su difusién en Atenas.

Las Escuelas filosoficas helenisticas mantenian y compartian la preocu-
pacion por la ética individual y la biisqueda de la felicidad (eudaimonia). To-
das proponian un camino para alcanzar la tranquilidad del alma (ataraxia),
aunque diferian en los medios para lograrlo. También coincidian en su re-
chazo a la filosofia politica y su enfoque en la vida privada. No obstante, man-
tuvieron importantes desacuerdos. Sus principales diferencias radicaban en
su concepcidn de la felicidad y los medios para alcanzarla. Los estoicos valo-
raban la virtud y la aceptacién del destino, mientras que los epictireos busca-
ban el placer y la ausencia de dolor. Los escépticos dudaban de la posibilidad
de alcanzar la verdad y proponian la suspensién del juicio, mientras que los
cinicos rechazaban las convenciones sociales y buscaban una vida sencilla y
natural.

~ 221~






8.1.- Epicureismo

«...La muerte, el mas terrible de los males, no es nada para no-
sotros, pues cuando nosotros existimos, la muerte no esta pre-
sente, y cuando la muerte esta presente, nosotros ya no existi-
mos. Por tanto, la muerte no es nada ni para los vivos ni para
los muertos, pues para aquéllos no existe, y éstos ya no exis-
ten...»

Epicuro
Carta a Meneceo (Garcia G.; 2013)

«...Es dulce, cuando en el gran mar los vientos revuelven las
aguas, contemplar desde tierra el penoso trabajo de otro; no
porque deleite y placer sea el mal ajeno, sino porque es dulce ver
de qué males careces tit mismo...»

Lucrecio
De la naturaleza de las cosas (Lucrecio Caro, 1961)

Como ya hemos sefialado el epicureismo constituye toda una transforma-
cion filoséfica que representa el paso del mythos al logos poniendo el énfasis
en la practica de una vida tranquila y ausente de conflictos mentales. En ge-
neral todas las concepciones del epicureismo contienen en germen diversas
elaboraciones modernas sobre el origen, caracter y desarrollo de la conciencia,
que a nuestro juicio son entre otras:

1. La primacia de la experiencia subjetiva (sensacién). Epicuro
parte de la base de que el conocimiento reside en las sensaciones, sen-
saciones que son siempre verdaderas, aunque nuestras interpretacio-
nes pueden ser erréneas. Para el epicureismo la ausencia de dolor y
turbaci6n se consideran el bien supremo. Estas concepciones pueden
rastrearse en la actualidad en:

¢ Fenomenologia. El estudio de la experiencia subjetiva en
primera persona. Los fenomenologos buscan describir la es-
tructura de la conciencia sin reducirla a meros mecanismos

~ 223 ~



2.

cerebrales. Aunque no necesariamente materialistas, com-
parten con los epicureos la centralidad de la experiencia.

e Neurofenomenologia. Combina la neurociencia con la
fenomenologia para estudiar las correlaciones neuronales
de la experiencia consciente. Busca puentes entre la objeti-
vidad de la neurociencia y la subjetividad de la conciencia.

e Dolor y placer en la neurociencia. La investigacion so-
bre el dolor y el placer identifica las areas cerebrales involu-
cradas en estas experiencias subjetivas fundamentales. Esto
se relaciona con la busqueda epictrea de la ataraxia y la apo-
nia, entendidas no como mera ausencia de estimulos, sino
como un estado de bienestar subjetivo ptimo.

El Materialismo Corpéreo y el “alma” como entidad fisica.
El epicureismo sostiene que todas las cosas que existen son los 4&tomos
y el vacio, y que el alma, igual que el cuerpo, es material y esta com-
puesta de &tomos. La muerte implica la disolucion de estos atomos, y,
por lo tanto, el fin de la conciencia. No hay vida después de la muerte.
Esta vision materialista anticipa los enfoques neurocientificos actua-
les que buscan explicar la conciencia como producto de procesos ce-
rebrales materiales:

e Materialismo eliminativo. Algunos filosofos de la mente
niegan la existencia de estados mentales como creencias y
deseos, argumentando que son construcciones tedricas sin
correspondencia con la realidad neuronal. Si bien no todos
los materialistas eliminativos son epictreos, comparten la
visi6n de que la conciencia es un producto puramente fisico
del cerebro.

e Neurociencia de la conciencia. La bisqueda de los co-
rrelatos neuronales de la conciencia (NCC) implica identifi-
car las areas y procesos cerebrales que son necesarios y su-
ficientes para la experiencia consciente. Esta busqueda
asume una base material de la conciencia.

e Inteligencia artificial y conciencia. Los intentos de
crear maquinas conscientes, aunque auUn incipientes,

~ 224 ~



exploran la posibilidad de que la conciencia emerja de siste-
mas puramente fisicos (hardware y software).

3. Reduccionismo y emergentismo. Para el epicureismo la concien-

cia se explica completamente mediante la interacciéon de los atomos,
lo cual obviamente es una forma de reduccionismo. Esta concepcion
también tiene correlatos actuales relativos al estudio de la conciencia:

Emergentismo. Postula que la conciencia emerge de la
complejidad del sistema nervioso, pero no se reduce simple-
mente a la suma de sus partes. Es decir, la conciencia tiene
propiedades nuevas que no se encuentran en los &tomos in-
dividuales. Esta visién es compatible con un materialismo
no reduccionista.

Teoria de la Informacién Integrada (TII). Una influ-
yente teoria de la conciencia que propone que la cantidad de
informacion integrada en un sistema determina su nivel de
conciencia. La TII puede ser compatible con una visién ma-
terialista y emergentista.

4. La Filosofia como "Medicina del Alma". Para Epicuro, la filoso-
fia es una actividad que, a la manera de las medicinas para el cuerpo,
cura las almas. Esta concepcibén terapéutica encuentra eco en:

Terapias cognitivo-conductuales: El epicureismo
puede aliviar las preocupaciones contemporaneas, defen-
diendo enfoques que se parecen a las terapias cognitivo-con-
ductuales de Aaron Beck y Albert Ellis.

Neurociencia aplicada: Las neurociencias actuales abor-
dan la neuroética y las condiciones de posibilidad de la hu-
manizacién como horizonte para una moral subjetiva

5. El Problema Cuerpo-Alma y el Problema Dificil de la Con-
ciencia. Epicuro no era dualista, es decir, no postulaba la oposicion

cuerpo-alma; el alma, igual que el cuerpo, es material. Esta perspec-
tiva monista se relaciona en la actualidad con:

~ 225~



e El problema dificil de la conciencia, es decir, el problema de
por qué y como se experimenta la conciencia dando lugar a
la experiencia subjetiva (Chalmers; 1995)

e Teorias de la identidad mente-cerebro: El materialismo
equivale a la tesis de la identidad mente-cerebro.

6. La Ataraxia y la Neurociencia del Bienestar. Los epictreos
buscaban la ataraxia (tranquilidad y libertad del miedo) y la aponia
(ausencia de dolor corporal). La neurociencia actual estudia:

e Estados de bienestar y serenidad mental.
e Correlatos neuronales de la felicidad y tranquilidad.

e Los correlatos neuronales de la conciencia (NCC) que son
necesarios para producir estados conscientes.

~ 226 ~



8.1.1.- Epicuro y el Atomismo Psicolégico

Epicuro (341-270 a.C.) fue el
creador de una teoria de la con-
ciencia basada en el atomismo de
Dembcrito, pero con modificacio-
nes significativas. De acuerdo con
Carlos Garcia Gual en su obra
“Epicuro” (Garcia; 2013) es en la
Carta a Meneceo donde Epicuro
establece todos los principios y ca-
racteristicas de su Teoria Fisica
que puede considerarse como todo
i B8 S un antecedente de una psicologia

placer es el principioy el 1| materialista.
fin de la vida feliz. &

orque lo hemos reconocido como el « ”
primero y connatural, y a partir /“' En su “Carta a Herodoto” y
- €l iniciamos toda eléccién y recha: o ., « .
y 2 él retoramos, jusgando todo « también en su “Carta Meneceo

(Vara; 2012) Epicuro nos propor-
ciona toda una Teoria sobre la na-
turaleza de la realidad, en la cual
establece que:

llustracién 20 Epicuro de Samos. Imagen reconstruida
por IA (ChatGPT-2026) en base a busto publico.

1. Todo lo que existe se reduce a atomos y vacio

«Por un lado, lo primero es que nada nace de lo que no existe,
puesto que, st ast fuera, cualquier cosa habria nacido de cual-
quier cosa, sin necesitar para nada semilla alguna...» (Vara;
2012, p. 51. Carta a Herodoto: §39)

«...hay que dar por garantizado también que existe el universo.
En efecto, que existen, por un lado, los cuerpos lo atestiguan en
todos los aspectos la propia sensacion, criterio por referencia al
cual es forzoso deducir, mediante el razonamiento, lo incierto.
Por otro lado, si no existiera lo que denominamos vacio, espacio
y realidades intangibles, los cuerpos no tendrian lugar alguno
donde estar ni tampoco por donde moverse...» (Vara; 2012, p.
51. Carta a Herodoto: §39 y §40)

~ 227 ~



2. Atomos eternos y Universo infinito

«...Y hay que dar por garantizado también que unos cuerpos
son compuestos, y otros aquéllos a partir de los que se forman
los compuestos. Estos ultimos cuerpos son los Gtomos, que deben
ser indivisibles e inmutables...» (Vara; 2012, p. 52. Carta a He-
rodoto: §41)

«...el universo es infinito, puesto que lo finito tiene extremo y, a
su vez, el extremo se percibe que esta contrapuesto a algiin otro
extremo. La consecuencia de ello es que el universo, al no tener
extremo, no tiene fin, y, al no tener fin, serd infinito y no fi-
nito...» (Vara; 2012, p. 52. Carta a Herodoto: §41)

3. Larealidad se rige por la Naturaleza, no por los dioses

«... Elmundo se explica por causas naturales y por la necesidad
que rige el movimiento de los Gtomos...» (Vara; 2012, p. 70.
Carta a Herodoto: §80)

«...Pues no son prenociones sino falsas suposiciones las declara-
ciones del comun de las gentes sobre los dioses, concepcion de
los dioses de la que se derivan los mas grandes danos para los
que tienen de ellos una mala interpretacién, y los mas grandes
bienes para los que la tienen buena. Pues familiarizados en todo
momento con sus propias virtudes aceptan a los que son iguales
a ellos, considerando cosa extrana todo lo que no es ast...»
(Vara; 2012, p. 70. Carta a Meneceo: §88)

4. Los dioses existen, pero no intervienen en el mundo

«...Ante todo, considera que dios es un ser inmortal y feliz, como
ast fue grabada en el alma de todo el mundo la idea de dios, y
no le apliques ninguin concepto extrafio a su inmortalidad ni
ninguno impropio de su felicidad. Los dioses, en efecto, existen,
pues su identificacion es clara, pero no son como el comiin de las
gentes se los imagina, puesto que no los mantienen a salvo de
objeciones al considerarlos como los consideran...» (Vara; 2012,
p- 88. Carta a Meneceo: §123)

En cuanto a la naturaleza del alma, de la mente o de la conciencia Epicuro
nos dice:

~ 228 ~



1.

2.

El alma es material, esta compuesta de atomos muy sutiles

«...El alma es un cuerpo formado a base de particulas finisimas
extendidas por el cuerpo entero, y sumamente parecido a un so-
plo de aire que lleva en si cierta mezcla de calor y, en un sentido,
parecido a uno de estos dos elementos y, en otro, al otro. Es el
alma la parte que, en razon de sus particulas finisimas, ha ex-
perimentado enorme diferenciacién incluso de esos mismos ele-
mentos a los que se parece, y, por razén de esta su especial fi-
nura, comparte también mds los mismos sentimientos con el
resto del cuerpo agregado a ella...» (Vara; 2012, p. 62-63. Carta
a Herodoto: §63)

El alma es mortal, depende del cuerpo

«...Acostiumbrate a pensar que la muerte no tiene nada que ver
con nosotros, porque todo bien y todo mal radica en la sensa-
cion, y la muerte es la privaciéon de sensaciéon. De aht que la idea
correcta de que la muerte no tiene nada que ver con nosotros
hace gozosa la mortalidad de la vida, no porque anada un
tiempo infinito sino porque quita las ansias de inmortalidad (...)
Asi pues, el mal que mas pone los pelos de punta, la muerte, no
va nada con nosotros, justamente porque cuando existimos no-
sotros la muerte no esta presente, y cuando la muerte esta pre-
sente entonces nosotros no existimos. Por tanto, la muerte no
tiene nada que ver ni con los vivos ni con los muertos, justa-
mente porque con aquellos no tiene nada que ver y éstos ya no
existen...» (Vara; 2012, p. 88. Carta a Meneceo: §124 y §125)

En este sentido Epicuro nos proporciona:

Una teoria de la percepcion sensible y de la actividad intelectiva. Epi-
curo sostiene que todo conocimiento y toda actividad intelectual se
originan en la experiencia sensible, la que explica y describe a través
de una base materialista: la interaccién entre los &tomos de los objetos
externos y los del alma.

Una doctrina atémica, en la que Epicuro formula una cosmologia ma-
terialista, en la que todo lo que existe estad hecho de 4tomos y vacio, y
en la que no hay intervencion divina ni finalidad trascendente. Para
su formulacién Epicuro se apoya en lo que considera las propiedades

~ 229 ~



y caracteristicas de los atomos, sus partes minimas y los movimientos
atémicos.

e Una Teoria del alma, describiendo su condicion corpérea y mortal. El
alma, por tanto, es para Epicuro una realidad fisica, sujeta a las leyes
naturales. Esta compuesta por particulas suaves y moviles que permi-
ten la percepcion, el pensamiento y el movimiento, particulas que se
disuelven o desaparecen con la muerte.

En suma, para Epicuro el alma o la conciencia esta compuesta de &tomos
especialmente sutiles que se dispersan con la muerte del cuerpo. Esta teoria
tiene implicaciones éticas fundamentales: si el alma es mortal, entonces no
hay nada que temer después de la muerte, lo que fundamenta su famosa ma-
xima “la muerte no es nada para nosotros”.

Otro aspecto de sumo interés de las aportaciones de Epicuro sobre el es-
tudio del alma es la introducciéon del concepto de "clinamen" o desviacion es-
pontanea de los atomos. Esta desviacion, aunque minima, es suficiente para
romper la cadena causal determinista y fundamentar la libertad humana. La
conciencia, aunque material, no estad completamente determinada por causas
antecedentes.

~ 230~



8.1.2.- Lucrecio y la Poética de la Mente

Lucrecio (c. 99 — ¢. 55 a.C.) desarrolla poéticamente la teoria epictrea en
su obra De Rerum Natura, ofreciendo la exposicién méas completa y sistema-
tica del materialismo antiguo sobre la conciencia. De esta tinica obra de Lu-
crecio el profesor Angel J. Cappelletti (1927-1995) en su obra “Lucrecio: filo-
sofia como liberacién” (Cappelletti; 1987) citando al reconocido historiador
de la filosofia Benjamin Farrington (1891-1974) nos dice:

«...Lucrecio asimil6 la doctrina de Epicuro y su base atomista la
vertié en forma poética segiin el molde filoséfico de Empédocles.
Su poema no contiene nada original, excepto la noble y ferviente
elocuencia del escritor y su eminente capacidad para la siste-
matizacién y exposicion ordenada del material. Es indudable-
mente una obra maestra de la literatura, el mayor poema filo-
séfico de la historia, pero desde cierto angulo es también una
obra maestra del pensamiento cientifico, si consideramos que la
ciencia no es solamente una técnica sino una filosofia, una men-
talidad, una manera de ver las cosas, una fe en la razon. El sa-
grado placer en el espectaculo de la naturaleza y en el conoci-
miento de sus leyes, la necesidad de un conocimiento de esas le-
yes para poder vivir rectamente, el deber de someter la mente a
la evidencia de los hechos observados, estas ideas no han sido
expresadas nunca...» (Cappelletti; 1987, p. 22)

A esta cita de Farrington, Cappelletti sefiala que la obra de Lucrecio no
puede considerarse exclusivamente como una obra literaria o un tratado cien-
tifico-filos6fico. La obra de Lucrecio es sobre todo una obra de caracter ético
y también de psicologia de la liberaci6n:

«...La “ética” de Lucrecio significa, aqui, biisqueda de la felici-
dad y del placer; en segundo lugar, que placer y felicidad quie-
ren decir, ante todo y, sobre todo, ausencia del dolor fisico y psi-
quico. Desde este punto de vista, la ética de Lucrecio y de su
maestro Epicuro se presenta en esencia como una doctrina des-
tinada a liberar al hombre del sufrimiento y del dolor, ni mas ni
menos que la doctrina de Buda. Desde este punto de vista, Lu-
crecio, Epicuro y Buda ensefian fundamentalmente una filosofia
de la liberacion (...) La peculiaridad del “De rcrum natura” con-
siste, pues, en lo siguiente: es un poema filoséfico cuyo fin es la
liberacion del alma individual y cuyo propésito es ensefiar a

~ 231~



conquistar la felicidad, expulsando de las mentes humanas la
supersticion, el miedo y la angustia, pero que considera como
tinica via posible para lograrlo explicar la naturaleza de las co-
sas y sus causas fisicas, esto es, brindar una visién cientifica del
mundo, de la vida y del hombre. Se trata de una filosofia de la
liberacién que se realiza por medio de una fisica y de una cos-
mologia, y que sélo puede expresar la grandeza de su propésito
libertario, y lo gigantesco de su lucha contra el dolor y el miedo,
en un gran poema que asume la forma métrica de la epopeya
(... ) Se trata, para él, ante todo, de una guerra contra la supers-
ticién y el miedo, de una militante campaiia por la conquista de
la serenidad y de la beatitud...» (Cappelletti; 1987, p. 23-25)

Lucrecio distingue entre ani-
mus (mente) y anima (alma),
ambos materiales, pero de com-
posicion atomica diferente. El
animus, localizado en el pecho,
es la sede del pensamiento y la
voluntad, o lo que es lo mismo,
es una parte del cuerpo del indi-
viduo, igual que cualquier otra
como podrian ser los ojos, los
pies o la nariz. En cambio, el
anima, esta distribuida por todo
el cuerpo, siendo la responsable
de la sensacién y el movimiento.

Para Lucrecio, toda concien-
cia comienza en la sensacion
(sensus). Los objetos emiten
constantemente peliculas de
atomos (simulacra o eidéla) que
impactan nuestros sentidos. La

ésdela"n
= ?ﬁ,'ﬁr‘t

llustracion 21 Lucrecio. Imagen recosntruida por I1A percepcion sensorial es directa y
(ChatGpt 5.2) en base a busto conocido. pasiva, dado que los sentidos no

interpretan, solo reciben y la conciencia se construye a partir de estas impre-
siones, que luego se combinan mediante la mente. Asi pues, la idea de que el
alma es material y mortal implica que la conciencia no es una entidad trascen-
dente, sino una propiedad emergente de la organizacion de la materia. Cuando
el cuerpo muere y los &tomos se dispersan, la conciencia también se

~ 232~



desvanece, lo que significa para Lucrecio que la conciencia es un fen6meno
natural sujeto a las leyes fisicas.

Lucrecio explica el pensamiento como un proceso fisico que ocurre en el
cerebro. Argumenta que la mente es capaz de combinar y recombinar image-
nes mentales para formar nuevos pensamientos e ideas. No obstante, reconoce
que la mente a veces puede ser engafiada por ilusiones o errores de juicio, pero
sostiene que la razon puede ayudarnos a corregir estos errores y a alcanzar un
conocimiento més preciso de la realidad. En este sentido, Lucrecio explora las
relaciones entre las emociones y el pensamiento, argumentando que las emo-
ciones pueden influir en nuestros juicios y decisiones dando lugar a errores.
Desde este enfoque puede decirse que Lucrecio ofrece una visién temprana de
la cognicién como un proceso material y computacional. Su reconocimiento
de la posibilidad de errores y la necesidad de la razon para corregirlos sugiere
que la conciencia no es infalible, sino un proceso susceptible a sesgos y limita-
ciones. Su anélisis de la relacion entre emociones y pensamiento es relevante
para entender como la afectividad influye en la experiencia consciente.

Lucrecio retoma el concepto epicureo del clinamen (movimiento espon-
taneo de los &tomos) para explicar por qué no estamos totalmente determina-
dos por causas externas. Gracias al clinamen el alma puede iniciar movimien-
tos propios, lo que permite el libre albedrio. Como sefiala Carlos Garcia Gual,
tanto en Lucrecio, como en Epicuro «...Hay algo mas que un rudo mecani-
cismo, un ambito para la libertad de decision, algo que depende de nosotros;
esta en nuestro interior la eleccién de la conducta...» (Garcia; 2013, p. 94)

En su obra "De Rerum Natura", Lucrecio dedica una seccion a la expli-
cacion de los suenos. Argumenta que los suenos son causados por la actividad
aleatoria de los atomos en la mente durante el sueno y que los suefios pueden
ser confusos y extrafios porque la mente no esta sujeta al control de la razén
durante el suefio. Sin embargo, Lucrecio sugiere que los suefios también pue-
den revelar nuestros deseos y temores ocultos. Asi pues, el anélisis de los sue-
fios de Lucrecio apoya la idea de que la conciencia no es una entidad unitaria
y constante, sino un proceso dinamico y cambiante. Los suefios demuestran
que la mente puede generar experiencias subjetivas complejas sin la necesidad
de estimulos externos o control racional. Esto sugiere que la conciencia tiene
una capacidad inherente para la actividad autogenerada, lo que anticipa expli-
caciones naturalistas contemporaneas de los estados alterados de conciencia.

En suma, Lucrecio, contribuye al estudio de la conciencia en cuanto que:

~ 233~



e Proporciona un marco materialista para entender la mente y el alma.

e Ofrece una explicacion fisica de la sensacion, la percepcion y el pen-
samiento.

e Reconoce la importancia de la interpretacion en la construccion de la
realidad subjetiva.

e Explora la relacién entre las emociones, el pensamiento y la concien-
cia.

e Analiza los suefios como una ventana a la naturaleza dindmica y au-
togenerativa de la mente.

Aunque limitado por el conocimiento cientifico de su época, Lucrecio
ofrece una perspectiva valiosa y sorprendentemente moderna sobre la natura-
leza de la conciencia, situdndola firmemente en el &mbito del mundo natural.
Su trabajo sigue siendo relevante para los fildsofos y cientificos que buscan
comprender la base fisica de la experiencia subjetiva.

~ 234 ~



8.2.- Estoicismo

«...Vivir de acuerdo con la naturaleza es vivir segiin la virtud,
pues la naturaleza nos conduce a ella...»

Zenoén de Citio (334-262 a.C)
Didgenes Laercio.
Vidas de los filosofos ilustres, VII, 87

«...Toda vida, Lucilio, es una servidumbre. Por eso es preciso
acostumbrarse a la propia condicion, quejarse de ella lo menos
posible y aprovechar las ventajas que tenga...»

Lucio Anneo Séneca (4 a.C.-65d.C.)
Cartas a Lucilio, Carta 61, 3.

«...No son las cosas mismas las que nos perturban, sino las opi-
niones que tenemos sobre las cosas...»

Epicteto (50-135 d.C.)
Enquiridién

«...Tienes poder sobre tu mente, no sobre los acontecimientos
externos. Date cuenta de esto y encontrards tu fuerza...»

Marco Aurelio (121-180 d.C.)
Meditaciones, XII, 22.

La escuela estoica o el estoicismo es una de las mas importantes tradicio-
nes filosoficas del periodo y la cultura helenistica. Desarrollé una concepciéon
materialista y naturalista de la conciencia que, paraddjicamente, mantenia un
profundo sentido de la dignidad racional del ser humano. Su contribucién es
fundamental para entender el desarrollo de teorias materialistas de la mente
y su compatibilidad con la ética y la racionalidad.

~ 235~



En realidad, el estoicismo es una filosofia y una forma de vida caracteri-
zada por la bisqueda de la sabiduria, el dominio emocional, la virtud y la vida
de acuerdo con la naturaleza. Los estoicos creian que, aunque no podemos
controlar los eventos externos, si podemos controlar nuestras respuestas a
ellos a través de la razon y la autodisciplina.

La virtud, para los estoicos, es el bien mas alto y se logra viviendo en con-
formidad con la razon y la naturaleza. Esto implica entender el orden natural
del mundo y reconocer nuestro papel dentro de él. Los estoicos sostienen que
al aceptar el curso natural de las cosas y enfocarse en nuestro propio compor-
tamiento y actitudes, podemos alcanzar la tranquilidad y la felicidad, indepen-
dientemente de las circunstancias externas.

El estoicismo se ocupa del estudio y desarrollo de tres grandes areas filo-
soficas: logica, fisica y ética. La logica trata sobre como pensamos; la fisica,
sobre como funciona el mundo y la ética, sobre como deberiamos vivir. Estas
areas estan interconectadas, ayudando al individuo a desarrollar una com-
prensién profunda de la vida y a vivirla de manera plena y significativa. oo

Uno de sus conceptos fundamentales tomado de Heréaclito, es el Logos,
el principio racional, divino, ordenador y activo que estructura y rige el uni-
verso entero. Los filosofos estoicos creian que todo estaba interconectado y
que todo ocurria de acuerdo con el Logos, por lo que debian aceptar y adap-
tarse a lo que sucedia, ya que era parte de un plan mas grande e inmutable.

Este concepto les servia en su vida cotidiana para enfrentar los desafios y
adversidades de la vida con serenidad y aceptacion. Les ayudaba a entender
que las circunstancias externas estaban fuera de su control, por lo que lo ver-
daderamente importante era controlar sus respuestas y actitudes frente a
ellas. Ademas, el Logos les recordaba que todo lo que sucedia, incluso lo que
consideraban malo o injusto, formaba parte de un orden mas amplio y que
debian aceptarlo como parte de su destino. Esto les permitia mantener la
calma y la paz interior, incluso en medio de situaciones dificiles, ya que con-
fiaban en que todo ocurria como debia ser.1

El estoicismo como escuela filoso6fica, atravesd una evolucién de aproxi-
madamente cinco siglos, desde su fundaciéon hasta su declive. Los

100 Fuente: Estoicopedia, la biblioteca estoica. éQué es el estoicismo? Disponible en: <Es-
toicopedia, la biblioteca estoica.> Acceso: 24 jun. 2025.

101 Fuente: Estoicopedia, la biblioteca estoica. Concepto estoico: Logos. <Logos - Estoicopedia,
la biblioteca estoica.> Acceso: 24 jun. 2025.

~ 236 ~


https://estoicopedia.com/
https://estoicopedia.com/
https://estoicopedia.com/conceptos/logos
https://estoicopedia.com/conceptos/logos

historiadores de la filosofia tradicionalmente dividen este desarrollo en tres
grandes periodos, aunque algunos proponen divisiones més detalladas.

1. Estoicismo Antiguo (300 a.C.-129 a.C.) o periodo fundacional de
sistematizacion doctrinal en el que se desarrolla un sistema filoséfico
completo constituido por la Logica, la Fisica y la Etica. A este periodo
pertenecen fildsofos como Zenédn de Citio (334 a.C.- 262 a. C.), Clean-
tes de Asos (330 a.C. — 230 a.C.) y Crisipo de Solos (c. 279 a.C-206
a.C.)

2. Estoicismo Medio o de Transicién (129 a.C.-50 a.C.) en el que se
suavizan algunas de las doctrinas mas rigidas y se incorporan elemen-
tos platonicos y aristotélicos poniendo el acento en los deberes socia-
les y politicos. A este periodo pertenecen filésofos como Panecio de
Rodas (185 a.C.-109 a.C.) y Posidonio de Apamea (135 a.C.-51 a.C.).

3. Estoicismo Imperial o Romano (50 a.C.-180 d.C.) con centro de-
finitivo en Roma, ocupandose de cuestiones éticas y de practicas para
la vida y en el que destacan pensadores como Lucio Anneo Séneca (4
a.C.-65d.C.); Musonio Rufo (30-101 d.C.) conocido como el “Sécrates
Romano”; Epicteto (55-135 d.C.), creador de la distincién central de
aquello que depende de nosotros y lo que no y Marco Aurelio (121-180
d.C.).

8.2.1.- Zenodn de Citio y la Teoria de las Representacio-
nes

A Zeno6n de Citio (334 a. C. - 262 a. C.) se le considera el fundador de la
escuela filoséfica de los estoicos y fue el primero en formular la conocida “Teo-
ria de la Representaciones”, posteriormente adoptada y desarrollada por Cri-
sipo, Epicteto y Marco Aurelio.

Puede decirse que la “Teoria de las Representaciones” constituye el na-
cleo epistemol6gico fundamental de la filosofia helenistica, funcionando como
criterio de verdad, fundamento causal del conocimiento y principio rector de
la accion virtuosa. Los estoicos desarrollaron una sintesis tinica entre mate-
rialismo fisico y racionalidad normativa, donde las representaciones catalép-
ticas (phantasia kataleptike) operan como garantia infalible de conocimiento
cuando cumplen tres condiciones: surgir de lo que es, estar impresas

~ 237 ~



exactamente segun la realidad, y poseer caracteristicas que las hacen incon-
fundibles de las falsas:o=.

El proceso epistemoldgico estoico despliega todo un aparataje conceptual
extraordinariamente preciso. El hegemonikoén's, localizado fisicamente en
el corazon segtin los estoicos antiguos, funciona como centro de comando psi-
cologico con cuatro poderes fundamentales: phantasia (formacién de repre-
sentaciones), synkatdthesis (asentimiento), hormé (impulso) y logos (razén
evaluativa).

8.2.1.1.- La phantasia kataleptike

La phantasia kataleptike (representaciéon comprensiva) es una im-
presion o representacion mental que porta en si misma la garantia de su ver-
dad. Para ello deben cumplir simultidneamente condiciones causales externas
(origen apropiado) y caracteristicas fenoménicas internas (claridad distin-
tiva). Se diferencian de las representaciones falsas, engafiosas o confusas que
no alcanzan el estindar epistémico requerido.

Los estoicos distinguieron ademas entre representaciones sensibles (aist-
hétike) e intelectuales (noétike), racionales (logike) e irracionales (alogot).
Una categoria técnica especial son las phantasia paratupétike ("mal impre-
sas"), que siendo defectuosas siguen siendo genuinas representaciones, y las
phantasia hormetikei que generan impulso al presentar objetos como desea-
blesto4.

Las phantasia kataleptike se diferencia de las representaciones sensoria-
les comunes (la que no ofrecen garantias de verdad), en que son representa-
ciones que se corresponden directamente con la realidad siendo producidas
por un estimulo externo de forma clara, firme y convincente. Este concepto es
una respuesta a la posicion de los “escépticos”os sobre la existencia de estados

102 Fuente: Stanford Encyclopedia of Philosophy. Stoicism, 2023. Disponible en: <Stoicism
(Stanford Encyclopedia of Philosophy)> Acceso: 23 jun. 2025.

103 En la filosofia estoica, el hegemonikon es el centro de la vida psiquica, lo que coordina,

recibe y evalta las representaciones mentales. Su funcion es unificar y dirigir las funciones
del alma: percepcidn, juicio, deseo, razon e impulso. Se considera una parte del alma racio-
nal que esté en constante relacion con el logos universal que tiene la capacidad de discernir
entre lo verdadero y lo falso y actuar conforme a la virtud.

104 Fuente: Stanford Encyclopedia of Philosophy. Stoicism, 2023. Disponible en: <Stoicism
(Stanford Encyclopedia of Philosophy)> Acceso: 23 jun. 2025.

105 Los escépticos fueron una corriente filosofica de la Antigua Grecia que se caracterizd por
cuestionar la posibilidad del conocimiento verdadero o seguro. El escepticismo en

~ 238 ~


https://plato.stanford.edu/entries/stoicism/
https://plato.stanford.edu/entries/stoicism/
https://plato.stanford.edu/entries/stoicism/
https://plato.stanford.edu/entries/stoicism/

de conciencia que se autentifican por su propia claridad y distincién. El estoi-
cismo considera que las phantasia kataleptike tienen las siguientes caracte-
risticas:

e No son un producto de la imaginacion o un suefo, sino que se deri-
van directamente de un objeto existente en el mundo externo.

¢ Son verdaderas, representan fielmente el objeto del que provienen
y, por tanto, no son ilusiones, ensonaciones o distorsiones.

e Se “graban” en la mente de tal forma, que se puede discernir su ver-
dad intrinseca. Esta impresién no es vaga ni confusa, sino precisa y
distintiva.

e Las representaciones no pueden derivarse de algo falso, de lo con-
trario, no podrian ser consideradas una fuente fiable de conoci-
miento.

e La phantasia kataleptike tienen la capacidad de generar una res-
puesta de asentimiento inevitable en la mente del individuo. Es tan
clara y convincente que es imposible negarla.

8.2.1.2.- La synkatathesis

Otro concepto estoico de suma importancia es la synkatathesis, que se
traduce generalmente como “asentimiento” es uno de los méas importantes de
la psicologia, epistemologia y ética estoica. Representa el ntcleo de la libertad
y la responsabilidad moral del ser humano en el marco de una filosofia que
valora el autodominio racional como camino hacia la virtud y la sabiduria.

En la filosofia estoica, la synkatathesis es el acto mediante el cual el alma
racional da o niega su consentimiento a una representaciéon (phantasia). Es
una funcion voluntaria, reflexiva y critica de la mente o alma, que permite al
sujeto ejercer su libertad interna, discerniendo entre lo verdadero y lo falso, lo

filosofia es una teoria del conocimiento que afirma la inexistencia de la verdad, o que, si
existe, el ser humano es incapaz de conocerla. El término se usé para nombrar a los miem-
bros de la escuela filoséfica que "no afirman nada", es decir, que se quedan en reflexién sin
pronunciarse, ni aceptando ni negando Su influencia fue decisiva en el desarrollo de la filo-
sofia helenistica, especialmente como respuesta critica a los dogmatismos de escuelas como
el estoicismo, el epicureismo y el aristotelismo. El fundador del escepticismo Pirro de Elis
(c. 360—270 a.C) que viajo a la India con Alejandro Magno y se inspir6 en filosofias orien-
tales que abogaban por el desapego de las opiniones. (Fuente: Wikipedia. Disponible en:
<Escepticismo - Wikipedia, la enciclopedia libre> Acceso: 23 jun. 2025).

~ 239 ~


https://es.wikipedia.org/wiki/Escepticismo

bueno y lo indiferente, lo justo y lo injusto. En términos actuales, podriamos
decir que es el juicio evaluativo y consciente sobre una percepciéon, impulso o
idea que se presenta ante la mente.

Una de las grandes aportaciones del estoicismo es situar en la synkata-
thesis el lugar exacto donde reside la libertad del ser humano. Aunque no po-
demos evitar recibir impresiones sensoriales, internas o externas, si podemos
decidir si las aceptamos como verdaderas, ttiles o virtuosas. Esta ensefianza
implica que el sabio no se deja arrastrar por la primera impresion, sino que la
examina, la suspende si es necesario, o la acepta si esta en conformidad con la
razon y la naturaleza.

Los estoicos distinguieron varios niveles o posibilidades respecto al asen-
timiento o la synkatathesis:

e Asentimiento a lo verdadero: cuando la representacion es clara, evi-
dente y concorde con la razén (por ejemplo, una phantasia katalep-
tike).

e Asentimiento precipitado o irreflexivo: fuente de error y pasion,
cuando se acepta lo falso o lo confuso.

e Negacion: rechazo consciente de una representacion no confiable.

e Suspension del juicio: cuando no hay claridad suficiente para asentir
ni para negar. Esta opcién fue valorada por los escépticos, pero tam-
bién reconocida por los estoicos como prudente cuando no hay evi-
dencia suficiente.

Para el estoicismo la synkatdthesis es el fundamento de la ética, en
cuanto considera que la virtud se alcanza a través de la practica continua de
asentir a las representaciones correctas y rechazar las incorrectas. Implica cul-
tivar la sabiduria (para discernir la verdad), 1a justicia (para actuar de acuerdo
con la razon), la valentia (para resistir las pasiones) y la templanza (para mo-
derar los deseos). A su vez, para los estoicos, el vicio surge del asentimiento a
las impresiones falsas y de dejarse llevar por las pasiones. Esto conduce a la
confusion, al sufrimiento y a la infelicidad. Sus caracteristicas, por tanto, son
las siguientes:

e El asentimiento es un acto voluntario y racional. Aunque las impre-

siones nos llegan de forma pasiva, tenemos la capacidad de examinar-
las, evaluarlas y decidir si las aceptamos o no.

~ 240 ~



e El asentimiento implica un juicio sobre la validez de la impresion. De-
cidimos si la impresion se corresponde con la realidad y si es apro-
piada para nuestra conducta.

e Dado que el asentimiento (aceptar o rechazar) es un acto voluntario,
somos responsables de nuestras creencias y acciones. No podemos
culpar al mundo externo por nuestras decisiones; la responsabilidad
recae en nuestra capacidad de razonar y asentir correctamente.

e El asentimiento a una representaciéon conduce a la accion.

e Lasemociones como ira, miedo, deseo, etc. surgen de un asentimiento
erroneo. Por ejemplo, la ira surge del asentimiento a la impresién de
que "he sido dafiado injustamente". Controlar el asentimiento es clave
para controlar las emociones y alcanzar la ataraxia (tranquilidad men-
tal).

En suma, la synkatdathesis estoica es mucho mas que una funcion cogni-
tiva. Es el ntcleo activo de la conciencia ética, el lugar donde el ser humano
ejerce su libertad racional ante el flujo constante de representaciones e impul-
sos. Su cultivo exige atencion, reflexion y practica filosofica. Comprenderla es
comprender el ideal estoico del sabio: libre, auténomo y duefio de si mismo.

8.2.1.3.- La hormé

Otro concepto de suma importancia para el estoicismo es el término
griego “hormé” que se traduce cominmente como “impulso”, “tendencia ha-
ciala acci6n” y constituye el elemento o factor que conecta y vincula la percep-
cion con la accién. En la actualidad y a nuestro juicio, podria asimilarse al
constructo psicologico de “actitud” que integra elementos cognitivos, afectivos

y tendenciales.

En el sistema estoico, la hormé es el impulso psicoldgico que surge tras el
asentimiento (synkatdthesis) a una impresién o representaciéon (phantasia).
No es un simple reflejo o reaccién automatica, sino un movimiento del alma
que ya implica racionalidad. Los estoicos distinguian entre hormé racional,
que es exclusiva de los seres humanos adultos, mediada por el logos, de la
hormé irracional, mas directa, impulsiva e instintiva, presente en animales y
nifios. La hormé racional humana siempre esta tenida de juicio. Cuando per-
cibimos algo como bueno o malo, deseable o evitable, se genera un impulso

~ 241~



hacia o contra ese objeto. Este
impulso no es ciego, esta funda-
mentado en una evaluaciéon cog-
nitiva previa.

El concepto de hormé permi-
ti6 a los estoicos elaborar toda
una Teoria de las pasiones que
inici6 Zendén al considerar que
las pasiones eran perturbaciones
de la mente contrarias a la natu-
raleza, a lo cual Crisipo ahadi6
que las pasiones son en realidad
juicios, no meras perturbacio-
nes, considerando que estas son
impulsos excesivos. En conse-
cuencia, una pasién es una
hormé que ha sobrepasado los li-
mites de la razén; se basa en jui-
cios falsos sobre el bien y el mal
y genera perturbacion en la
mente o alma.

llustracion 22 Imagen de Zenon de Citio reconstruida
por IA (ChatGPT-2026) en base a busto
conocido.

Los estoicos hablaban de im-
pulsos "apropiados"
(kathékonta) que estan alineados con nuestra naturaleza racional y social. Es-
tos impulsos nos llevan a preservar nuestra vida (pero sin apego excesivo); a
cuidar de nuestros hijos y familia; a participar en la vida comunitaria y a bus-
car el conocimiento y la verdad. La clave para comprender el concepto de
hormé esté en que debe estar subordinada a la virtud y a la racionalidad.

El concepto de hormé es crucial para entender la libertad estoica. Aunque
no podemos controlar las impresiones que recibimos y las representaciones
que hacemos, si podemos controlar nuestro asentimiento a esas impresiones;
la direccién e intensidad de nuestros impulsos, asi como la conversién de esos
impulsos en accién. Epicteto enfatizaba que la hormé esta en nuestro poder,
siendo uno de los elementos fundamentales de nuestra libertad moral.

Por todo esto, el sabio estoico no es que carezca de impulsos, sino que
mas bien, sus hormé estan perfectamente alineadas con la naturaleza y la

~ 242 ~



razon. Sus impulsos surgen de juicios correctos sobre la realidad actuando con
determinacion y aceptando cualquier resultado.

Entender la hormé estoica tiene importantes consecuencias practicas
para nuestra conducta:

1. Podemos rastrear nuestros impulsos hasta los juicios que los originan
(Autoexamen)

2. Cambiando nuestros juicios, cambiamos nuestros impulsos y pode-
mos modificar nuestra conducta.

3. Las emociones perturbadoras son impulsos mal dirigidos que pode-
mos reconducir (Control emocional)

4. Podemos cultivar impulsos alineados con la virtud y el bien comtn.

En suma, la teoria de la hormé muestra la singularidad de la filosofia es-
toica, que no niega los impulsos humanos, sino que busca comprenderlos y
dirigirlos racionalmente. Es un concepto que anticipa muchas ideas modernas
sobre la relaciéon entre cognicion, emocién y comportamiento, manteniendo
siempre el énfasis estoico en nuestra capacidad de eleccion y responsabilidad
moral.

8.2.1.4.- La praxis

Por dltimo, uno de los conceptos mas trascendentales para el estoicismo
es la praxis o accidon que en el estoicismo, representa la culminacion del pro-
ceso epistemolodgico de la Teoria de las Representaciones, constituyendo el
momento donde el conocimiento se materializa en conducta virtuosa.

La praxis estoica es el acto final, visible, concreto y externo que surge de
un proceso interior racional y ético. Tiene por tanto un valor moral solo si:

e Hasido precedida por un asentimiento correcto (synkatdathesis),
e Proviene de una representacion verdadera (phantasia kataleptike),

e Y se alinea con la naturaleza racional y social del ser humano (la na-
turaleza universal, kathékon y katorthoma).

La accién virtuosa no depende pues iinicamente del resultado externo,
sino del correcto uso de la razén en todo el proceso. La accién conforme a la

~ 243 ~



virtud es “accién sabia”, incluso si las circunstancias la hacen parecer fallida
o ineficaz.

~ 244 ~



8.2.2.- Crisipo y la Teoria del Hegemonikon

Crisipo de Solos (279-206
a.C.), fue el gran sistematizador
del estoicismo, realiz6 contribu-
ciones fundamentales a lo que
hoy llamariamos filosofia de la
mente y teoria de la conciencia.
Aungque el término "conciencia"
es moderno, Crisipo desarrollo
teorias sofisticadas sobre la au-
toconciencia, la mente racional y
los procesos cognitivos que anti-
cipan muchos debates contem-
poraneos.

Crisipo de Solos desarrollf la
teoria estoica mas sistematica
del hegemonikon (principio rec-
tor) como sede de la conciencia
racional. Aunque su obra Sobre
el Alma se ha perdido, podemos
reconstruir su teoria a través de
testimonios posteriores, parti-
cularmente de Sexto Empirico y
Galeno.

'El.heglemohil_:@n es
; ?afte.domindmé >
(e SO

de nuestrq

llustracion 23 Imagen de Crisipo de Solos recons-
truida por 1A (Chat Gpt 5.2.) en base a un busto co-
nocido.

Segin Crisipo, el hegemonikon es “pneuma” (aliento divino) especial-
mente concentrado y refinado que reside en el corazén. El “pneuma” es:

e Lasustancia activa del cosmos: un compuesto material de fuego y aire.

e El principio de cohesién universal: lo que mantiene unida toda la

realidad.

e Elvehiculo del Logos divino: la racionalidad que atraviesa el universo

entero.

e Labase de toda vida y conciencia: desde las piedras hasta los dioses.

Crisipo unifico la fisica presocratica (Heraclito, Anaximenes); la biologia
aristotélica; La medicina hipocratica en toda una teoria coherente. Adopt6 un

~ 245 ~



Materialismo Dindmico superador del atomismo estatico sefialando que todo
es cuerpo, pero cuerpo activo. El concepto de pneuma en Crisipo constituye
asi uno de los intentos maés sofisticados de la antigiiedad para explicar la uni-
dad y diversidad del cosmos, la naturaleza de la vida y la conciencia, y la rela-
cion entre lo fisico y lo mental, todo dentro de un marco materialista pero no
mecanicista, que anticipa muchos debates contemporaneos sobre emergencia,
complejidad y conciencia.

Las ideas de Crisipo plantean de forma aguda el problema de cémo la
materia puede ser racional. La solucion estoica anticipa debates contempora-
neos sobre la emergencia: el pneuma psiquico no es cualitativamente diferente
del pneuma fisico, pero su organizacién especifica le confiere propiedades ra-
cionales. La racionalidad emerge de la complejidad organizacional, no de la
introduccion de un principio inmaterial.

~ 246 ~



8.2.3.- Epicteto y la conciencia racional y moral

Epicteto (ca. 55—135 d.C.), es uno de los grandes fil6sofos estoicos de la
Antigiiedad tardia. Si bien no utiliza el término “conciencia” en el sentido mo-
derno neurocientifico o psicoldgico, su pensamiento contiene una concepciéon
profunda de la conciencia moral y racional como ntcleo del ser humano.

En su filosofia, lo que hoy llamamos “conciencia” se relaciona con la ca-
pacidad de juicio racional y el dominio interior sobre las impresiones (phan-
tasiat), asi como una autoconciencia ética que guia hacia la libertad y la virtud.
Basicamente los conceptos de Epicteto que hacen referencia a la conciencia
son a nuestro juicio, los siguientes:

8.2.3.1.- Dicotomia del control

La base de la filosofia de Epicteto est4 en la distincién entre lo que pode-
mos controlar (nuestros pensamientos, juicios, intenciones, acciones) y lo que
no (eventos externos, la opi-
nion de los demés, el destino,
la enfermedad). Cultivar la
virtud implica enfocarnos en
lo que esta bajo nuestro con-
trol y aceptar con ecuanimi-
dad lo que no. Esta distincion
no es meramente practica,
sino también ontoldgica y
epistemolégica, constituyendo
una de las primeras formula-
ciones sistematicas sobre la
naturaleza reflexiva de la con-
ciencia. El fil6sofo sostiene
que solo nuestras representa-
ciones (phantasiai), juicios
(sunkatathesis) y voliciones
estin verdaderamente bajo
nuestro control. En este sen-
tido, Epicteto nos dice:

«...De lo existente, unas cosas
dependen de nosotros; otras
no dependen de nosotros. De

llustracion 24 Imagen de Epicteto reconstruida por IA
(ChatGPT-2026 .) en base a un busto conocido.

~ 247 ~



nosotros dependen el juicio, el impulso, el deseo, el rechazo y, en
una palabra, cuanto es asunto nuestro. Y no dependen de noso-
tros el cuerpo, la hacienda, la reputacién, los cargos y, en una
palabra, cuanto no es asunto nuestro. Y lo que depende de noso-
tros es por naturaleza libre, no sometido a estorbos ni impedi-
mentos; mientras que lo que no depende de nosotros es débil,
esclavo, sometido a impedimentos, ajeno...» (Ortiz; 2014, p. 21)

Esta dicotomia implica un reconocimiento de la capacidad de la concien-
cia para dirigir la atencién y la voluntad. La autoconciencia se convierte en-
tonces en la clave para discernir entre las reacciones automaticas (a menudo
impulsadas por deseos o miedos incontrolables) y las respuestas reflexivas,
basadas en la raz6n y la virtud.

Esta idea tiene importantes resonancias con la Terapia Cognitivo Con-
ductual de Aaron Beck y la Terapia Racional Emotiva de Albert Ellis, cuya fi-
nalidad reside en identificar aquellos patrones de pensamiento disfuncionales
con objeto de generar bienestar emocional. A su vez, la dicotomia del control
de Epicteto se relaciona con los procesos de atencion y su desarrollo mediante
procedimientos como el Mindfulness cuyo objeto reside en el desarrollo de la
conciencia prestando atenciéon al momento presente sin juzgarlo, permitién-
donos asi responder de manera méas consciente a las situaciones en lugar de
reaccionar impulsivamente.

8.2.3.2.- Juicio racional

Epicteto concede una significativa y relevante importancia al pensa-
miento racional, que es el que permite, no solo distinguir lo verdadero de lo
falso o lo correcto de lo incorrecto, sino sobre todo la diferencia existente entre
hechos y opiniones. Epicteto cree que lo que perturba y genera sufrimiento en
los seres humanos no son los hechos en si mismos, sino las interpretaciones,
juicios y opiniones que hacemos de ellos. En palabras de Epicteto:

«... Lo unico insoportable para el ser racional es lo irracional,
pero lo razonable se puede soportar: los golpes no son insopor-
tables por naturaleza. ¢De qué manera? Mira como: los lacede-
monios son azotados porque han aprendido que es razonable.
¢No es insoportable ahorcarse? Pero cuando alguien siente que
es razonable, va y se ahorca. Sencillamente, si nos fijamos, ha-
llaremos que nada abruma tanto al ser racional como lo irra-
cional y, a la vez, nada lo atrae tanto como lo razonable. Mas

~ 248 ~



cada uno experimenta de modo distinto lo razonable y lo irra-
cional, igual que lo bueno y lo malo y que lo conveniente y lo
inconveniente. Esa es la razén principal de que necesitemos la
educacion, que aprendamos a adaptar de modo acorde con la
naturaleza el concepto de razonable e irracional a los casos par-
ticulares...» (Ortiz; 2014, p. 31)

Desde esta perspectiva que distingue lo racional de lo irracional, la fun-
cion de la conciencia consiste precisamente en esto, es decir, si somos cons-
cientes de nuestros propios juicios y prejuicios, podemos desafiarlos y reem-
plazarlos por perspectivas mas racionales y beneficiosas. Esto requiere obvia-
mente de autoconciencia o de una observacion consciente de nuestros pensa-
mientos, emociones, intenciones y deseos.

El correlato actual de esta posicion de Epicteto estd también en el fondo
de las elaboraciones de la terapia cognitiva de Beck y Ellis, asi como también
en la Terapia de Aceptacion y Compromiso que ayudan a los pacientes a iden-
tificar y desafiar pensamientos negativos automaéticos y a aceptarlos como me-
ros eventos mentales, en lugar de verdades objetivas. A su vez, la neurociencia
también esta explorando como la practica de la meditacion puede influir en la
actividad cerebral relacionada con la evaluacion y la regulacion emocional.

8.2.3.3.- El bien supremo de la virtud

Para Epicteto, la virtud (sabiduria, justicia, coraje, templanza) es el iinico
bien verdadero. Buscar la virtud implica vivir de acuerdo con la razén y la na-
turaleza, independientemente de las circunstancias externas. No obstante, la
virtud para Epicteto no es teoria o conocimiento de lo correcto, es sobre todo
praxis, es decir, coherencia entre lo que sentimos, pensamos, decimos y hace-
mos. Para Epicteto, la conciencia no es un estado dado, sino algo que se desa-
rrolla mediante tres movimientos fundamentales: el examen de las represen-
taciones, el control de los deseos y el cumplimiento de los deberes. En sus pro-
pias palabras:

«... Y'si la virtud promete precisamente la felicidad y la impasi-
bilidad y la serenidad, con toda certeza que el progreso hacia
ella es un progreso hacia cada una de estas cosas. Pues el pro-
greso es siempre un acercamiento a aquello a lo que la perfec-
cién nos conduce de un modo definitivo (...) De lo existente, unas
cosas son buenas, otras malas y otras indiferentes. Buenas son
las virtudes y lo que participa de ellas; malas, las maldades y lo

~ 249 ~



que participa de la maldad; indiferente, lo que esta entre am-
bas: la riqueza, la salud...» (Ortiz; 1993, p. 67, 226).

Para Epicteto, en suma, el aprendizaje de la virtud o en nuestro caso el
desarrollo de la conciencia se realiza mediante:

1. Elreconocimiento intelectual de que existe una diferencia entre nues-
tras representaciones y la realidad externa. Este es un paso cognitivo
fundamental que requiere educacién y reflexion.

2. Laimplementacién practica del examen de las representaciones cons-
tituye el ndcleo del desarrollo de la conciencia. Epicteto propone ejer-
cicios especificos para cultivar esta capacidad, incluyendo la reflexion
nocturna sobre las acciones del dia.

3. El nivel mas avanzado implica la integracién de esta practica en la to-
talidad de la existencia, donde la conciencia reflexiva se convierte en
una disposiciéon permanente del alma.

8.2.3.4.- Relevancia transdisciplinar

Desde una perspectiva transdisciplinar, las aportaciones de Epicteto tras-
cienden las fronteras entre filosofia, psicologia y neurociencias. Su compren-
sién de la conciencia como proceso dinamico y desarrollable conecta con in-
vestigaciones contemporaneas sobre neuroplasticidad y desarrollo cognitivo a
lo largo de la vida.

A su vez, la dimensioén ética de su propuesta también resuena con enfo-
ques contemporaneos que ven el desarrollo de la conciencia no solo como un
proceso cognitivo, sino como una transformacion integral de la persona que
incluye dimensiones afectivas, sociales y espirituales.

En suma, la filosofia de Epicteto, a pesar de tener més de dos mil afios,
sigue siendo sorprendentemente relevante en el mundo contemporaneo. Su
enfoque en la autoconciencia, el control de las emociones, la virtud y la acep-
tacion de lo inevitable ofrece herramientas practicas para afrontar los desafios
de la vida y vivir una vida mas significativa y satisfactoria. Su relevancia trans-
disciplinar reside en su capacidad para informar y enriquecer diversas areas
del conocimiento y la practica, desde la psicologia y la neurociencia hasta la
ética, el liderazgo, el deporte y la educacion. La clave reside en su aplicabilidad
universal a la experiencia humana, independientemente del contexto cultural
o histoérico.

~ 250 ~



8.2.4.- Séneca

Lucio Anneo Séneca (4 a.C — 65 d.C) no solo fue el maximo exponente del
estoicismo romano, sino el arquitecto de conceptos que fundamentan la psi-
coterapia moderna (Guzméan; 2025). Su obra constituye la principal fuente
conservada de filosofia estoica y anticipé en dos milenios ideas centrales de la
terapia cognitivo-conductual, el mindfulness y la psicologia de la conciencia.
Nacido en Cérdoba hacia el 4 a.C., este filosofo-estadista combiné la reflexién
sobre la naturaleza con una ética practica centrada en el autoexamen diario,
influyendo profundamente en el cristianismo medieval, el Renacimiento hu-
manista y el pensamiento contemporaneo sobre la conciencia moral y psico-
logica. Su método del examen conscientiae (examen de conciencia nocturno)
prefigura técnicas modernas de autorregulacién emocional, mientras que su
obra cientifica Naturales Quaestiones representa el primer tratado romano
sistematico de filosofia natural, rechazando explicaciones sobrenaturales en
favor de causas racionales?©s,

Lucio Anneo Séneca nacié en Corduba (Cérdoba, Hispania) entre el 4
a.C.y el 1d.C., hijo de Marco Anneo Séneca el Viejo, reconocido retorico, y de
Helvia, noble de la region. Trasladado a Roma de nifio, estudi6 retorica y filo-
sofia con maestros estoicos como Atalo, el neopitagérico Socion y Papirio Fa-
biano, formacién que marcaria profundamente su pensamiento ecléctico. Su
juventud incluy6 un viaje formativo a Egipto (16 d.C.), donde estudi6é admi-
nistracion, geografia y ciencias naturales junto a su tio, el prefecto romano
Cayo Galerio©7.

La vida de Séneca estuvo atravesada por las convulsiones del poder im-
perial. Bajo Caligula destac6 como principal orador del Senado, pero el empe-
rador celoso orden6 su muerte (revocada solo porque Séneca parecia mori-
bundo por tuberculosis). En el 41 d.C., bajo Claudio, fue exiliado a Corcega
durante ocho afios acusado de adulterio con Julia Livila, sobrina del empera-
dor. Durante este exilio escribioé dos de sus obras mas emotivas: la Consola-
cién a Helvia (dirigida a su madre) y la Consolacién a Polibio, intentando ob-
tener el perdén imperial:os.

106 Fuente: Wikipedia. Séneca. Disponible en: <Séneca - Wikipedia, la enciclopedia libre> Ac-
ceso: 12 oct. 2025.

107 Ibidem.

108 Thidem.

~ 251~


https://es.wikipedia.org/wiki/S%C3%A9neca

Su retorno triunfal lleg6 en el 49 d.C. cuando Agripina la Menor lo nom-
bré preceptor del joven Ner6én. Cuando su pupilo ascendi6 al trono en el 54
d.C. con apenas 17 afios, Séneca se convirtié en gobernador de facto del Impe-
rio junto al prefecto del pretorio Sexto Afranio Burro9. Este periodo (54-62
d.C.), conocido como el "Quinquenio de Ner6én", fue considerado por el empe-
rador Trajano como uno de los mejores gobiernos imperiales: implementaron
reformas legales y financieras, redujeron impuestos, persiguieron la corrup-
ci6én y promovieron una politica exterior exitosa.

Sin embargo, la relacion maestro-discipulo se deterior6 irremediable-
mente. El asesinato de Agripina en el 59 d.C. marc6 el punto de inflexion; Sé-
neca escribi6 la controvertida carta al Senado justificando el matricidio, deci-
sidn que empaiaria su reputacién. Tras la muerte de Burro en el 62 d.C., Sé-
neca se retird de la vida publica,
dedicindose a la escritura de
sus obras mas importantes: las
Epistolas morales a Lucilio y las
Naturales Quaestiones. En el 65
d.C., implicado (probablemente
falsamente) en la Conjura de Pi-
son, Ner6én ordend su suicidio.
Séneca enfrentd la muerte con
serenidad estoica: se cort6 las
venas, tomo cicuta y finalmente
muri6 asfixiado por vapores en
un bafio caliente, encarnando
hasta el final sus principios filo-
soficos.

Su contexto historico fue el
Alto Imperio romano bajo la di-
nastia Julio-Claudia, periodo de
la Pax Romana que combinaba
relativa prosperidad con luchas
de poder, conjuras y asesinatos.
El estoicismo era la filosofia
predominante entre la clase di-
rigente romana, y el sincretismo cultural fusionaba elementos griegos,

llustracion 25 Imagen de Séneca reconstruida por 1A
(Chat GPT-2026.) en base a un busto conocido.

109 Ibidem.

~ 252 ~



romanos y orientales. Contemporaneo del surgimiento del cristianismo (su
hermano Galién juzgd a Pablo de Tarso), Séneca vivié en una época donde
filosofia y poder politico se entrelazaban de manera dramatica°.

La produccion literaria de Séneca es extraordinariamente diversa y casi
completamente conservada, un privilegio Gnico entre los filésofos estoicos.
Sus once didlogos filosoficos incluyen tres consolaciones (a Marcia, a Helvia
y a Polibio) y tratados morales fundamentales: De la ira (tres libros dedicados
a su hermano Novato sobre el control de esta pasion destructiva), De la pro-
videncia (sobre el orden divino del cosmos), De la brevedad de la vida (su
obra més popular, escrita en el 55 d.C.), De la serenidad del alma, De la vida
bienaventurada (dedicado a Galidn, exponiendo su concepcién de la felici-
dad), De la clemencia (dirigido a Nerdn, exponiendo su programa politico) y
De los beneficios.

Las 124 Epistolas morales a Lucilio (62-64 d.C.) constituyen su testa-
mento filos6fico y obra méas influyente. Escritas en sus tltimos afios, estas car-
tas dirigidas a su amigo Lucilio el Joven desarrollan temas éticos con estilo
accesible y profundidad conceptual, inspirando directamente los Ensayos de
Montaigne y estableciendo un género literario-filosofico que perdura hasta
hoy. Aqui encontramos su filosofia practica en su maxima expresién: reflexio-
nes sobre la muerte, el tiempo, las pasiones, la virtud y el autoconocimiento.

La concepcibn estoica del cosmos en Séneca se caracteriza por tres ras-
gos: monismo (todo es una sustancia iinica, pneuma-Dios), materialismo (solo
lo corpéreo existe realmente, incluso el alma es "soplo extremadamente sutil
y calido") y dinamismo (la tensién o tonos como propiedad esencial de la ma-
teria). El universo es un organismo vivo penetrado por el pneuma (espiritu
vital) que proporciona forma y movimiento, siendo origen de los elementos,
la vida y la racionalidad humana. Para Séneca la Naturaleza, la Razon, el Des-
tino son nombres diversos de Dios. Esta razén divina inmanente constituye la
Providencia que gobierna todo segiin un plan necesario y bueno, estableciendo
un determinismo compatible con la libertad: el sabio conoce los designios del
logos y acttia en conformidad con ellos, lo que constituye su verdadera liber-
tad.

El concepto de conscientia en Séneca representa una de sus contribucio-
nes mas originales y perdurables a la filosofia de la mente. Del latin con-

10 Tbidem.

ut  Tbidem.

~ 253 ~



scientia (conocimiento compartido, conocimiento con uno mismo), Séneca
utiliza este término en multiples dimensiones interrelacionadas: como con-
ciencia moral (capacidad de juzgar el bien y el mal), como autoconocimiento
psicoldgico (reflexién sobre la propia vida interior) y como testigo interno de
nuestras acciones. En una epistola fragmentaria pregunta retéricamente ¢De
qué nos sirve no tener un testigo si tenemos conciencia?: Esta distincién entre
testimonio externo e interno establece la primacia de la autoevaluacién moral
sobre la opinién publica.

~ 254 ~



8.2.5.- Marco Aurelio y la introspeccion filosofica

Las Meditaciones de Marco
Aurelio (121-180 d.C.) repre-
sentan un desarrollo tinico en
la filosofia antigua: una explo-
racion sistematica de la estruc-
tura de la conciencia desde la
perspectiva de la primera per-
sona. Aunque no constituyen
una teoria técnica, ofrecen una
comprensiéon profunda y feno-
menoldgica. Uno de sus con-
ceptos centrales es el de Inteli-
gencia que entiende como un
Arte de vivir que nos permite
distinguir y separar aquello
que depende de nosotros en lo
: que nos sucede y en lo que po-
deI b,en y S ko demos intervenir, de lo que no

ﬁtente capaz de bro = depende de nosotros y no po-
Bk demos controlar.

La famosa exhortaci6n
«Cava en tu interior. Dentro se
halla la fuente del bien, y es
una fuente capaz de brotar
continuamente, si no dejas de excavar» (Marco Aurelio; 2002, p. 121. Libro
VII. Sentencia 59) establece la introspeccién como método filoséfico funda-
mental. Marco Aurelio desarrolla técnicas de autoobservacion que anticipan
métodos de la psicologia contemporanea y de la meditacién contemplativa.

Ilustracion 26 Imagen de Marco Aurelio reconstruida por
IA (Chat GPT-2026) en base a un busto conocido.

Sobre el sentido de la vida humana y el bien coman, Marco Aurelio nos
dice:

«...Quien no tiene un solo e idéntico objetivo en la vida, es impo-
sible que persista durante toda ella tinico e idéntico. No basta lo
dicho, si no anades eso: JCudl debe ser ese objetivo? Porque, del
mismo modo que no es igual la opinién relativa a todas las cosas
que parecen, en cierto modo, buenas al vulgo, sino tinicamente
acerca de algunas, como, por ejemplo, las referentes a la

~ 255~



comunidad, asi también hay que proponerse como objetivo el
bien comun y ciudadano. Porque quien encauza todos sus im-
pulsos particulares a ese objetivo, correspondera con acciones
semejantes, y segin eso, siempre serd el mismo...» (Marco Au-
relio; 2002, p. 176. Libro 11. Sentencia 21)

Marco Aurelio destaca también su analisis de la temporalidad de la con-
ciencia: «El tiempo es un rio y una corriente impetuosa de acontecimientos.
Apenas se deja ver cada cosa, es arrastrada; se presenta otra, y ésta también
va a ser arrastrada.» (Marco Aurelio; 2002, p. 80. Libro IV. Sentencia 43)
sentencia que anticipa desarrollos de la fenomenologia sobre la estructura
temporal de la experiencia consciente. Su exploracion de la relacion entre pen-
samiento, emocién nos acerca a una idea de conciencia que percibe objetiva-
mente la realidad y es capaz de analizar ventajas e inconvenientes de toda de-
cisiébn encaminada a enfrentar los acontecimientos con serenidad, asi «...El
duefio interior, cuando esta de acuerdo con la naturaleza, adopta, respecto
a los acontecimientos, una actitud tal que siempre, y con facilidad, puede
adaptarse a las posibilidades que se le dan...» (Marco Aurelio; 2002, p. 175.
Libro 11. Sentencia 21) y en consecuencia no son los acontecimientos y las co-
sas las que nos perturban o desequilibran, sino nuestra mente que es la que
elabora juicios e interpretaciones. En este sentido, Marco Aurelio destaca la
trascendentalidad de la Inteligencia vital o conciencia que es la que nos pro-
porciona el arte de vivir:

«... Tres son las cosas que integran tu composiciéon: cuerpo, ha-
lito vital, inteligencia. De ésas, dos te pertenecen, en la medida
en que debes ocuparte de ellas. Y sélo la tercera es propiamente
tuya. Caso de que tit apartes de ti mismo, esto es, de tu pensa-
miento, cuanto otros hacen o dicen, o cuanto tit mismo hiciste o
dijiste y cuanto como futuro te turba y cuanto, sin posibilidad
de eleccion, esta vinculado al cuerpo que te rodea o a tu halito
connatural, y todo cuanto el torbellino que fluye desde el exte-
rior voltea, de manera que tu fuerza intelectiva, liberada del
destino, pura, sin ataduras pueda vivir practicando por si
misma la justicia, aceptando los acontecimientos y profesando
la verdad; si tu, repito, separas de este guia interior todo lo que
depende de la pasién, lo futuro y lo pasado, y te haces a ti
mismo, como Empédocles «una esfera redonda, ufana de su es-
table redondez»[183], y te ocupas en vivir exclusivamente lo que
vives, a saber, el presente, podras al menos vivir el resto de tu
vida hasta la muerte, sin turbacion, benévolo y propicio con tu

~ 256 ~



divinidad interior...» (Marco Aurelio; 2002, p. 179. Libro XII.
Sentencia 3)

En las Meditaciones, Marco Aurelio emplea el término hegemonikoén
para designar la facultad directiva del alma, que constituye el ntcleo de la in-
teligencia humana o la parte dirigente del alma humana, el principio rector
que gobierna todas las demas funciones psiquicas. Este concepto, heredado
del estoicismo ortodoxo, adquiere en el emperador-filésofo una profundidad
psicoldgica excepcional. Este hegemonikén, para Marco Aurelio se caracteriza
por su capacidad autorreflexiva: la mente consciente se observa a si misma
operando, por tanto, la conciencia se desarrolla mediante la practica del auto-
conocimiento:

«Adgquiere un método para contemplar como todas las cosas se
transforman, unas en otras, y sin cesar aplicate y ejercitate en
este punto particular, porque nada es tan apto para infundir
magnanimidad. Se ha despojado de su cuerpo y después de con-
cluir que cuanto antes deberd abandonar todas estas cosas y
alejarse de los hombres, se entrega enteramente a la justicia en
las actividades que dependen de él, y a la naturaleza del con-
junto universal en los demas sucesos.» (Marco Aurelio; 2002, p.
157. Libro X. Sentencia 11)

Esta dimensién metacognitiva y de autoconocimiento implica para
Marco Aurelio:

¢ Autoobservacion: vigilancia constante de los propios procesos
mentales.

¢ Autodireccién: control consciente de pensamientos y juicios.

¢ Autoconocimiento: comprension de las propias limitaciones y
posibilidades

Para Marco Aurelio «La facultad de discernir es lo tinico que puede per-
turbarse a si misma» (Libro XI, Sentencia 11). Marco Aurelio concibe la inte-
ligencia como capacidad discriminativa que distingue:

e Representaciones verdaderas de las falsas.

¢ Lo que depende de nosotros de lo que no depende.

~ 257 ~



Juicios racionales de pasiones irracionales.

Presente real de construcciones mentales.

El concepto de Inteligencia que nos ofrece Marco Aurelio en sus Medita-
ciones trabaja fundamentalmente en la inmediatez consciente, lo cual exige:

Atencion plena: concentracién en el momento presente.

Suspension del juicio: epoché ante representaciones no verifica-
das.

Aceptacion activa: amor fati como expresion de inteligencia supe-
rior.

Siguiendo la tradicion estoica, Marco Aurelio concibe la inteligencia in-
dividual como un fragmento del Logos universal:

«... Recuerda cuanto tiempo hace que difieres eso y cuantas ve-
ces has recibido avisos previos de los dioses sin aprovecharlos.
Preciso es que a partir de este momento te des cuenta de qué
mundo eres parte y de qué gobernante del mundo procedes
como emanacion, y comprenderds que tu vida esta circunscrita
a un periodo de tiempo limitado. Caso de que no aproveches esta
oportunidad para serenarte, pasard, y tit también pasaras, y ya
no habra otra. (Marco Aurelio; 2002, p. 55. Libro II, Sentencia

4).

Esta participacion en el Logos universal implica para Marco Aurelio:

Racionalidad compartida: la inteligencia humana participa de la
razbn cosmica.

Conexion ontologica: continuidad entre microcosmos y macro-
COSMoS.

Responsabilidad ética: la inteligencia comporta deberes hacia el
conjunto.

Marco Aurelio participa de 1a Teoria de las Representaciones de los estoi-
cos afladiendo, ademés de las Representaciones, el Asentimiento y el Impulso
un nuevo estrato a la Inteligencia, o la conciencia como guia interior, la

~ 258 ~



denominada Probabiresis o la eleccion moral que guia y motiva nuestro com-
portamiento.

Igualmente, ilustrativa es la consideracién de la conciencia como un Tea-
tro Interior en el que cada individuo puede observar sus procesos mentales:
«...Como un actor en escena, observa lo que sucede en tu mente» (Libro VII
Sentencia 57). Bajo esta perspectiva de la conciencia Marco Aurelio desarrolla
toda una fenomenologia de la introspeccién que se relaciona con concepciones
orientales de la conciencia y sus practicas meditativas, ademas de ser precur-
sora de diversos desarrollos contemporaneos:

e Desidentificacion yoica: distincién entre el observador y lo observado.

e Fluidez temporal: reconocimiento del caracter transitorio de los esta-
dos mentales.

e Objetivacion de la subjetividad: tratamiento "cientifico" de los feno-
menos psiquicos.

De una u otra manera de las Meditaciones de Marco Aurelio podria de-
cirse que constituyen ejercicios espirituales (askesis) que emplean la escritura
como instrumento de autoformacién consciente, que sirve para

e Examinar la conciencia: revision sistematica de pensamientos y
acciones.

e Memorizar los principios: inscripcién de maximas en la memoria.

e Dialogar interiormente: conversaciéon consigo mismo como mé-
todo terapéutico.

Marco Aurelio se detiene también en reflexionar sobre la Inteligencia o
conciencia como practica de la virtud: «La inteligencia que no se traduce en
accioén justa es inutil» (Libro IX Sentencia 1) y en esta medida, en la medida
de las acciones justas, Marco Aurelio concibe la Inteligencia como sabiduria
practica orientada hacia la:

e Justicia: reconocimiento de los derechos del otro.
e TFortaleza: resistencia ante las adversidades.

e Templanza: moderacién en placeres y dolores.

~ 259 ~



e Magnanimidad: grandeza de alma en la accién.

Otro aspecto de sumo interés para el desarrollo de la Inteligencia o de la
conciencia es la distincion de aquello no depende de nosotros de lo que si de-
pende de nuestra voluntad y acciones: «Distingue siempre entre lo que de-
pende de ti y lo que no depende de ti» (Libro II Sentencia 11). Esta maxima
fundamental revela la estructura basica de la conciencia inteligente:

e Ambito de la libertad: juicios, deseos, aversiones, decisiones.

e Ambito de la necesidad: cuerpo, muerte, opiniones ajenas, cir-
cunstancias externas.

e Sabiduria practica: actuacion apropiada en cada ambito.

Para Marco Aurelio, el desarrollo de la Inteligencia o de la conciencia po-
see una dimensién y una aplicacidon terapéutica: «La filosofia es medicina
para el alma» (Libro V Sentencia 9) y en consecuencia Marco Aurelio utiliza
la Filosofia y su Inteligencia como un instrumento curativo para:

e Controlar y equilibrar las perturbaciones emocionales (pathe):
transformar las pasiones y los impulsos irrefrenables en emocio-
nes equilibradas.

o Tlusiones cognitivas: correccion de juicios erréneos sobre la reali-
dad, lo que recuerda la Terapia cognitiva de Aaron Beck y la Ra-
cional Emotiva de Alberte Ellis.

e Sufrimiento existencial: aceptacion inteligente de la condicion
humana.

Otro aspecto sumamente importante en las Meditaciones de Marco Au-
relio es que contienen protocolos especificos para el cultivo de la inteligencia
consciente, como son:

1. Anadlisis de representaciones: "¢Qué es esto en si mismo,
seglin su propia constitucion?" (VI, 13)

2. Perspectiva c6smica: "Contempla desde arriba" (VII, 48)

3. Meditacion sobre la impermanencia: "Todo fluye" (IV,
43)

~ 260 ~



4. Ejercicios de gratitud: "Al levantarte por la manana..." (II,

1)

No tenemos dudas de que las intuiciones de Marco Aurelio en sus Medi-
taciones sobre la conciencia anticiparon desarrollos en:

e Psicologia cognitiva: metacognicién y autorregulacion.
e Mindfulness: atencién plena y observacion no-juiciosa.

e Terapia cognitivo-conductual: reestructuraciéon de pensamientos au-
tomaéticos.

e Neuroplasticidad: capacidad de automodificacién consciente del ce-
rebro.

Al mismo tiempo las Meditaciones de Marco Aurelio tienen una impor-
tante relevancia de caracter transdisciplinar que mantiene su vigencia en dié-
logos contemporaneos sobre:

e Filosofia de la mente y neurociencias.

o [Etica aplicada y psicologia moral.

e Estudios contemplativos y ciencias cognitivas.

e Filosofia practica y terapias de tercera generacion.

En sintesis, para Marco Aurelio la Inteligencia auténtica es “conciencia
ética en acto”: capacidad de discernir, elegir y actuar segtin la razén universal,
manteniendo simultineamente la autoobservacion reflexiva y la responsabili-
dad moral hacia el cosmos del que formamos parte. Esta concepcion integra
dimensiones cognitivas (discernimiento), existenciales (autenticidad), éticas
(virtud) y espirituales (participaciéon césmica) en una sintesis que sigue ofre-
ciendo recursos conceptuales para la comprension transdisciplinar de la con-
ciencia como fendmeno simultaneamente individual y universal.

~ 261~






9.- Neoplatonicos: Plotino

Aunque el neoplatonismo se desa-
rrolla en el periodo tardio de la filoso-
fia antigua, su sintesis de las tradicio-
nes anteriores y su influencia en el
pensamiento posterior hacen necesa-
ria su consideracion en cualquier ana-
lisis comprehensivo de las concepcio-
nes clasicas sobre la conciencia.

Plotino (204-270 d.C.) desarrolla en
las Enéadas la teoria mas sofisticada
de la antigiiedad sobre la estructura je-
rarquica de la realidad y la conciencia.
Su teoria de las hip6stasis establece ni-
veles ontolégicos que corresponden a
niveles de conciencia. Plotino concibe
la conciencia dentro de un sistema
triddico jerarquico: Uno-Intelecto-
Alma, donde cada hipodstasis repre-
senta tanto un nivel ontolégico como

un modo particular de experiencia |lustracion 27 Imagen de Plotino reconstruida por
consciente (Yarza; 2007) IA (Chat GPT 5.2.) en base a un busto conocido

1. El Uno trasciende incluso el ser y el pensamiento, constituyendo el
principio absolutamente simple del cual emana toda la realidad. Aun-
que esta mas alla de la conciencia, es la fuente de toda conciencia po-
sible.

2. El Notis (Intelecto) es la primera emanacién del Uno y constituye la
forma perfecta de conciencia: pensamiento que incluye en su unidad
toda la multiplicidad de las Formas platonicas. Aqui sujeto y objeto
son idénticos, realizando perfectamente la autoconciencia. Esta con-
ciencia noética se define por su caracter contemplativo y atemporal.
Plotino la describe como "unidad o identidad en la diferencia; es a la
vez unidad-multiplicidad: «El Ser mismo es en si mismo miiltiple»
[En.V, 3,13]. En cuanto pensamiento de si mismo, es actualidad pura,

~ 263 ~



inmutable contemporaneidad de todo lo que es en él y en él es pen-
sado. Vida eterna que no implica movimiento; es conciencia intempo-
ral de todo lo pensable. (Yarza; 2007)

3. El Alma es la tercera hipostasis, que media entre el mundo inteligible
y el mundo sensible. El alma humana participa de esta hipostasis, lo
que explica tanto su capacidad de conocimiento intelectual como su
unién con el cuerpo. La estructura del alma plotiniana presenta mul-
tiples niveles (Yarza; 2007):

¢ Alma superior: Permanece eternamente unida al Intelecto, par-
ticipando de la contemplacion noética

¢ Alma media: Funcion mediadora que "requiere la sucesion para
contemplar, por lo que origina el tiempo y el espacio”

¢ Alma inferior/Naturaleza: Genera y anima el mundo sensi-
ble.

Plotino distingue entre diferentes niveles de autoconciencia: la concien-
cia pre-reflexiva que acompana a todos los actos mentales, la autoconciencia
reflexiva que toma la mente como objeto, y la autoconciencia intelectual que
trasciende la dualidad sujeto-objeto. Esta distincion ser4 influyente en toda la
tradicion posterior.

Plotino desarrolla un vocabulario técnico especifico para diferentes mo-
dos de conciencia (Hutchison; 2018):

e Antilépsis (aprehension): Conciencia mediada que capta objetos
mediante representaciones.

e Parakolouthésis (autoconciencia): Conciencia reflexiva de se-
gundo orden.

e Sunaisthésis (awareness): Reconocimiento unificado de estados
corporales y psiquicos.

e Sunesis (comprension): Modo mas elevado asociado con la com-
prension intelectual directa.

~ 264 ~



Plotino ademas considera que, por la practica de la virtud, el hombre, li-
berado de sus pasiones, puede emprender el ascenso hacia el reencuentro con
el Uno. En este proceso ascendente hay cuatro grados de perfeccion:::2

1.

La préctica del bien y de la virtud, por la cual el hombre se libera de
las pasiones.

La contemplacion de lo bello, que permite el paulatino proceso de pa-
sar de la belleza sensorial a la belleza incorpérea. El amor por la be-
lleza es una manifestacion de lo inteligible en lo sensible, o manifes-
tacion de lo inteligible en la mera corporeidad. Este proceso de con-
templacion de lo bello lo entiende Plotino en sentido dialéctico platd-
nico, y permite conducirnos al tercer nivel:

El conocimiento de lo verdadero, que es la funcién de la filosofia, a la
que concibe no como un saber sino como una forma de vida que debe
permitir contemplar las ideas en si.

Estos grados culminan en un cuarto y privilegiado grado de perfec-
cion: el gozo del éxtasis, que implica la anulacion de la propia perso-
nalidad y la fusién con el Uno-Dios.

112

Fuente: Enciclopedia Herder. Disponible en: <https://encyclopaedia.herderedito-
rial.com/wiki/Autor:Plotino> Acceso: 15 jun. 2025.

~ 265 ~


https://encyclopaedia.herdereditorial.com/wiki/Autor:Plotino
https://encyclopaedia.herdereditorial.com/wiki/Autor:Plotino




10.- Pedagogia de la Conciencia y Filoso-
fia griega

«...Toda educacion auténtica se realiza mediante la experiencia
reflexiva; y la reflexion es, esencialmente, toma de conciencia
del significado de la experiencia...»

John Dewey (1859-1952)
Democracia y educacion (2004)

«...Todo conocimiento es inseparable de la experiencia vivida
del sujeto que conoce. Conocer es un acto que implica conciencia,
cuerpo y mundo...»

Varela; Thompson; Rosch (1992)
De cuerpo presente

«...La educacién debe contribuir a que cada uno tome concien-
cia de su condicién humana, de su identidad compleja y de su
responsabilidad ética en el mundo...»

Edgar Morin
Los siete saberes necesarios
para la educacion del futuro (1999)

Vivimos en un momento histérico parado6jico. Nunca la humanidad habia
acumulado tanto conocimiento ni desarrollado tecnologias tan poderosas, y,
sin embargo, como sefiala Edgar Morin en La cabeza bien puesta, «...conoce-
mos cada vez mds sobre cada vez menos, mientras perdemos la capacidad
de comprender el sentido del conjunto...» (Morin; 2002, p. 23). Esta fragmen-
tacion del saber se refleja dramaticamente en nuestros sistemas educativos,
donde la acumulacién de informacion ha desplazado el desarrollo integral de
la persona.

La crisis educativa global, documentada exhaustivamente por Ken Ro-
binson en Escuelas creativas (Robinson; 2015), no es principalmente una

~ 267 ~



crisis de recursos o metodologias, sino fundamentalmente una crisis de con-
ciencia: hemos olvidado para qué educamos. Como argumenta Marina Garcés
en Nueva ilustracion radical, «...la educacién contempordnea produce suje-
tos competentes, pero no necesariamente conscientes, habiles, pero no nece-
sariamente sabios, informados pero no necesariamente criticos...» (Garcés;
2017, p. 89).

Los indicadores de esta crisis son multiples y convergentes. El informe de
la UNESCO Replantear la educaciéon: ¢Hacia un bien comun mundial?
(UNESCO, 2015) documenta el aumento global de problemas de salud mental
entre estudiantes, la pérdida de motivacién intrinseca para el aprendizaje y la
dificultad creciente para encontrar sentido vital a través de la educacién. En
el contexto espafiol, el estudio de Alvaro Marchesi Qué serd de nosotros, los
malos alumnos revelan que mas del 40% de los estudiantes experimenta la
escuela como un espacio de alienacién méas que de desarrollo personal (Mar-
chesi; 2004).

La irrupcion de la inteligencia artificial y la digitalizacion acelerada han
afiadido nuevas dimensiones a esta crisis. Como analiza Luciano Floridi en La
cuarta revolucién, estamos viviendo una transformacién ontolbgica donde
«...la pregunta no es qué pueden hacer las maquinas, sino qué significa ser
humano cuando las maquinas pueden hacer casi todo...» (Floridi; 2014, p.
145). Este contexto hace ain mas urgente una pedagogia que cultive precisa-
mente aquello que nos hace irreductiblemente humanos: la conciencia.

José Antonio Marina, en Objetivo: Generar talento, argumenta convin-
centemente que «...en la era de la inteligencia artificial, la educacién debe
centrarse en desarrollar la inteligencia ejecutiva y la conciencia reflexiva,
precisamente aquellas dimensiones que no son computables...» (Marina;
2016, p. 78). La investigacién neurocientifica de Stanislas Dehaene, presen-
tada en El cerebro lector, confirma que la conciencia humana posee cualida-
des tnicas de integracion, creatividad y significacion que ningan algoritmo
puede replicar (Dehaene; 2022).

No cabe duda de que la educacién de nuestro tiempo atraviesa una pro-
funda crisis. Junto a los avances cientificos y tecnolégicos, emergen también
sintomas claros de desgaste en los sistemas educativos: dificultades crecientes
de atencion; aumento del estrés y la ansiedad en el alumnado y el profesorado;
empobrecimiento del clima relacional en las aulas y en los centros y una pro-
gresiva desconexion entre los aprendizajes escolares y la experiencia vital de
los estudiantes. Y todo ello constatando que estamos inmersos en una

~ 268 ~



profunda crisis civilizatoria que es al mismo tiempo ecolégica, existencial, po-
litica, social y econémica: la emergencia de continuos conflictos bélicos; la
aparicion de genocidios como el de Gaza o el auge del autoritarismo, el dog-
matismo y el fascismo impulsado por Trump y sus seguidores en el resto del
mundo y la profunda y cada vez mayor desigualdad social, ponen de mani-
fiesto la urgencia de redimensionar la Educacion que ofrecen nuestras insti-
tuciones en clave de desarrollo de la conciencia y de responsabilidad social
(Batalloso; 2006).

En este contexto, resulta cada vez mas evidente que ensenar contenidos
no es suficiente si no se atienden las condiciones internas que hacen posible
aprender, convivir y desarrollarse como personas y si no existe un compro-
miso explicito de las instituciones y de todos sus agentes por mejorar las con-
diciones existenciales de vida y garantizar el cumplimiento de los Derechos
Humanos Universales.

De estas constataciones surge la imperiosa necesidad de una Pedagogia
de la Conciencia, entendida como un enfoque educativo que sitiia en el centro
del proceso formativo el desarrollo de la atencidn, la autorregulacién emocio-
nal, la reflexion critica, el autoconocimiento, la cooperacion, la solidaridad y
la responsabilidad social. Educar la conciencia significa ayudar al alumnado a
estar presente, a comprender lo que piensa y siente, a relacionarse de manera
maés lacida con los demaés y a integrar el conocimiento en una visibn mas am-
plia y significativa de la realidad. No se trata de anadir contenidos accesorios,
sino de crear las condiciones pedagogicas que permitan un aprendizaje mas
profundo, humano y duradero.

Desde el punto de vista cientifico, esta orientacién cuenta con un respaldo
sblido. La investigacion educativa y psicologica de las tltimas décadas ha mos-
trado que las capacidades atencionales, la regulacién emocional y la concien-
cia metacognitiva influyen directamente en el rendimiento académico, la mo-
tivacion y el bienestar personal y psicologico del alumnado. Diversos estudios
y revisiones sistematicas indican que cuando los estudiantes aprenden a reco-
nocer y gestionar su mundo interno —pensamientos, emociones, impulsos—
mejoran su capacidad de concentracion, su resiliencia ante las dificultades y
su disposicion al aprendizaje. En consecuencia, educar la conciencia no solo
favorece el bienestar personal, sino que potencia de manera indirecta pero
clara los aprendizajes curriculares tradicionales.

Esta perspectiva enlaza de forma natural con el desarrollo de las compe-
tencias clave actualmente reconocidas en los marcos educativos

~ 269 ~



internacionales: aprender a aprender, competencia personal y social, ciuda-
dania responsable, pensamiento critico y compromiso ético. Organismos in-
ternacionales como la UNESCO y la OCDE han subrayado la importancia de
una educacién que forme personas conscientes, capaces de comprender la
complejidad del mundo y de actuar de manera responsable y sostenible. En
este sentido, la Pedagogia de la Conciencia no introduce una ruptura con el
curriculo vigente, sino que lo profundiza y le otorga coherencia interna.

Desde una mirada pedagobgica, educar la conciencia responde a una idea
fundamental: no hay aprendizaje significativo sin atencién, ni pensamiento
critico sin reflexi6n, ni convivencia sin conciencia emocional y ética. La es-
cuela no puede limitarse a transmitir informacién; debe ayudar a los estudian-
tes a comprenderse a si mismos, a los otros y al mundo que habitan. La con-
ciencia acttia asi, como un eje integrador que conecta conocimiento, experien-
cia y valores, favoreciendo una educacién verdaderamente integral.

La incorporacién de la Pedagogia de la Conciencia puede realizarse de
manera progresiva y realista, adaptandose a las caracteristicas de cada centro.
Por un lado, puede desarrollarse como estrategia transversal, integrando prac-
ticas sencillas y breves en la vida cotidiana del aula: momentos de atencion al
inicio de la clase, pausas reflexivas, espacios de tutoria emocional, dinamicas
de cierre que ayuden a tomar conciencia de lo aprendido y de cémo se ha
aprendido. Estas practicas no restan tiempo al curriculo, sino que mejoran la
calidad del tiempo educativo.

Por otro lado, la conciencia puede abordarse también en espacios curri-
culares especificos, a través de materias, proyectos o médulos dedicados a la
educaciéon emocional, la ética aplicada, el bienestar personal o la reflexion so-
bre la experiencia. De este modo, se garantiza una formacion sistemética, eva-
luable y coherente, complementaria al enfoque transversal. En ambos casos,
la clave reside en comprender que la conciencia no es una técnica puntual,
sino una actitud educativa que impregna la ensefianza y el aprendizaje.

Un elemento esencial para la viabilidad de este enfoque es la formacion
del profesorado y la coherencia institucional. Educar la conciencia implica
también una cultura escolar basada en la atencioén, el respeto, la escucha y la
reflexion compartida. Cuando el profesorado dispone de herramientas y espa-
cios para cultivar su propia conciencia profesional, el impacto en el aula se
multiplica y se consolida de manera sostenible.

~ 270~



Conviene subrayar, asimismo, que la Pedagogia de la Conciencia debe
desarrollarse desde una perspectiva laica, inclusiva y cientificamente funda-
mentada, respetuosa con la diversidad cultural y personal del alumnado. Su
finalidad es educativa, no terapéutica ni confesional. Se trata de formar per-
sonas mas conscientes, no de imponer creencias, y de hacerlo con transparen-
cia, rigor y sentido pedagobgico.

Incorporar pues, una Pedagogia de la Conciencia en el sistema educativo
responde a una necesidad profunda de nuestro tiempo. Educar sin atender a
la conciencia supone dejar incompleta la formacion de la persona. Por el con-
trario, una educacion que cultiva la atencion, la reflexion y la responsabilidad
contribuye decisivamente al bienestar, a la calidad de los aprendizajes y a la
construccién de una ciudadania mas lacida y comprometida. Por todo ello, la
Pedagogia de la Conciencia se presenta como un eje imprescindible para una
educacion mas humana, eficaz y con sentido. Y este punto, aparecen todas las
aportaciones realizadas por la filosofia griega que siguen siendo de extraordi-
naria validez y vigencia para nuestro tiempo.

No obstante, la traduccion de los fundamentos filosoficos griegos en préc-
ticas educativas concretas requiere un trabajo hermenéutico cuidadoso que
respete tanto la profundidad de las intuiciones originales como las necesida-
des del contexto educativo contemporaneo. Como sefiala acertadamente Ma-
ria Zambrano en Filosofia y educacién: Manuscritos : «...la filosofia griega
no es un museo de ideas muertas, sino un manantial vivo que puede irrigar
la practica educativa cuando se comprende su esencia transformadora...»
(Zambrano; 2007, p. 45).

La primera clave para esta traduccion pedagobgica radica en comprender
que los griegos no separaban el conocimiento teédrico de la transformacion
personal. Pierre Hadot, en su obra fundamental Ejercicios espirituales y filo-
sofia antigua (Hadot; 2006), demuestra convincentemente que la filosofia an-
tigua era ante todo un modo de vida, una préactica transformadora que impli-
caba ejercicios concretos de desarrollo de la conciencia. Esta comprension,
como desarrolla ampliamente Martha Nussbaum en El cultivo de la humani-
dad (Nussbaum; 2005), tiene implicaciones revolucionarias para la educacién
actual: sugiere que todo aprendizaje auténtico debe involucrar la totalidad de
la persona y apuntar a su transformacion integral.

~ 271~



10.1.- Pedagogia del asombro

«...Los hombres comenzaron a filosofar movidos por el asombro
(Bavuadewv); al principio se asombraban de las cosas mas sim-
ples y después, avanzando poco a poco, se plantearon proble-
mas mayores...».

Aristoteles (384-322 a.c)
Metafisica, 1, 2,

«...El asombro es la antesala del conocimiento; es la emocién
que nos impulsa a abrir los ojos y el corazon hacia lo descono-
cido, y desde ahi iniciar el aprendizaje auténtico (...) Educar no
es transmitir respuestas, sino preservar vivo el asombro que
hace posibles las preguntas fundamentales sobre el mundo, so-
bre los otros y sobre uno mismo...»

Catherine L'Ecuyer
Educar en el asombro (2012)

El asombro que los presocraticos identificaron como origen de la filosofia
puede y debe ser recuperado como principio pedagégico fundamental. Joan-
Carles Méelich, en Filosofia de la finitud (Mélich; 2012), propone una “peda-
gogia del asombro” que recupera esta intuicion griega: «...El asombro no es
solo el comienzo histérico de la filosofia, sino el estado permanente que debe
cultivar toda educacién que aspire a mantener viva la capacidad de interro-
gacion...» (Melich; 2012, p. 78).

En términos préacticos, esto se traduce en estrategias como las que docu-
menta Angel Gabilondo en Darse a la lectura (Gabilondo; 2012):

1. Practicas de contemplacion activa: Inspiradas en la theoria
griega, donde los estudiantes aprenden a observar fenémenos natura-
les, obras de arte o textos con atencion sostenida, desarrollando lo que
Simone Weil llamaba “atencion desinteresada” (Weil; 2005). El tra-
bajo de Maria Acaso en Pedagogias invisibles (ofrece ejemplos con-
cretos de como implementar estas practicas en contextos educativos
diversos (Acaso; 2012).

~ 272~



2. Dialogos filoséficos en comunidad: Siguiendo el modelo de

Matthew Lipman (Lipman; 2002) se crean espacios donde el asombro
compartido genera indagacion colectiva. El programa desarrollado
por el Centro Latinoamericano de Filosofia para Nifios
(http://www.celafin.org) ofrece materiales y formacion especifica en
esta linea.

3. Cuadernos de asombro: Inspirados en los hypomnemata*s hele-

nisticos estudiados por Foucault en Tecnologias del yo (Foucault,
1991), donde los estudiantes registran sus experiencias de perplejidad
y descubrimiento. Victoria Camps, en EI gobierno de las emociones,
fundamenta teéricamente esta practica conectandola con el desarrollo
de la inteligencia emocional (Camps; 2011).

4. Pedagogias del error: inspiradas en la dialéctica de Heraclito,

donde el error se comprende como momento necesario del aprendi-
zaje.

5. Diarios de aprendizaje dialéctico: donde los estudiantes regis-

tran las tensiones y contradicciones de su proceso formativo.

6. Geometria sagrada y mandalas: el trabajo con formas geométri-

cas y mandalas puede ser una via de desarrollo de la conciencia espa-
cial, simbolica y de acceso a estados de calma, serenidad y flujo.

113

Los hypomnémata (vmopvrpata) helenisticos fueron cuadernos personales de notas y
ejercicios utilizados en la Antigiiedad grecorromana —especialmente por fil6sofos estoicos,
epicireos y cinicos— como instrumentos de formacién ética y cuidado de si. El término
griego hypomnéma significa literalmente “recordatorio” o “ayuda para la memoria”. No de-
signa un género literario destinado a la publicacion, sino soportes privados de escritura en
los que el sujeto recogia fragmentos de lectura, maximas, sentencias, ejemplos, reflexiones
propias y ejercicios morales, con el fin de asimilar interiormente una doctrina y modelar la
conducta. Los hypomnémata se integran en una concepcion de la filosofia como téchne tou
biou (arte de vivir). Filosofos estoicos como Epicteto o Marco Aurelio promovieron explici-
tamente estas practicas. Las Meditaciones de Marco Aurelio son, de hecho, un ejemplo tar-
dio y célebre de este tipo de escritura para si. El filosofo Michel Foucault recuper? el con-
cepto en sus ultimos cursos y obras, interpretando los hypomnemata como tecnologias del
yo: practicas mediante las cuales el sujeto se constituye activamente a través de ejercicios
de atencién, memoria y escritura reflexiva.

~ 273~


http://www.celafin.org/




10.2.- En la Escuela de Mileto

«...De donde las cosas tienen su origen, hacia alli también tienen
su destruccion segiin la necesidad; pues se dan mutuamente jus-
ticia y reparacién por su injusticia segun el orden del tiempo...»

Anaximandro (c 610-546 a.C)
Fragmento B1 (DK 12 B1).

«Asi como nuestra alma, siendo aire, nos mantiene unidos y nos gobierna, asi
también el aliento y el aire envuelven y sostienen al cosmos entero.»

Anaximenes (c. 585-c. 546 a.C.)
Fragmento B2 (DK 13 B2).

La Escuela de Mileto nos ofrece un tesoro pedagbgico extraordinario para
despertar la conciencia en nuestros estudiantes. Estos primeros filosofos grie-
gos protagonizaron algo revolucionario: el paso del mito al logos, de aceptar
las historias tradicionales a preguntarse por qué las cosas son como son. Este
cambio fundamental puede inspirar toda una pedagogia orientada a desarro-
llar mentes criticas y conscientes.

Traducida al aula contemporanea, esta herencia milesia se concreta en
una pedagogia que cultiva la conciencia a través de la observacién atenta, la
formulacion de preguntas radicales y la elaboracion provisional de hipoétesis.
El estudiante no es un receptor pasivo de verdades, sino un investigador en
formacion que aprende a pasar de la experiencia al concepto y del concepto de
nuevo a la experiencia. En este proceso, la conciencia se vuelve reflexiva: toma
distancia de sus propias explicaciones, las contrasta y las revisa. Como sefiala
Edgar Morin, pensar bien es siempre “pensar el pensamiento”, es decir, inte-
grar la metacognicion en el acto mismo de conocer (Morin; 1994).

Desde el punto de vista metodologico, la pedagogia de la conciencia ins-
pirada en Mileto se despliega como un aprendizaje problematizador y racio-
nal. Los fendmenos se presentan como preguntas abiertas, no como datos ce-
rrados; el error se valora como momento formativo; y la evaluacion se orienta
menos a la respuesta correcta que a la calidad del proceso de pensamiento. En
esta linea, la educacion recupera su sentido originario: no producir meros

~ 275~



expertos, sino formar conciencias capaces de comprender el mundo, expli-
carlo con razones y habitarlo con lucidez.

Imaginemos por un momento a Tales de Mileto observando el agua:
como fluye, se evapora, se congela, nutre la vida. Su genialidad fue ver en ella
no solo un elemento maés, sino el principio de todo lo que existe. Esta bisqueda
del arjé —el principio originario de las cosas— nos brinda una estrategia pe-
dagbgica poderosa: ensenar a los estudiantes a buscar la unidad detras de la
diversidad.

En el aula, podemos aplicar lo que llamariamos la “Indagaciéon fenome-
nolégica progresiva”. Los alumnos observan fenémenos diversos —desde el
ciclo del agua hasta los patrones sociales en su comunidad— y aprenden a
identificar principios comunes. No se trata de memorizar que “Tales dijo que
todo es agua”, sino de desarrollar esa misma capacidad de abstraccion que él
tuvo.

Una técnica concreta es el “Circulo hermenéutico milesio”, que funciona
en tres momentos. Primero, los estudiantes observan directamente su en-
torno, como Tales observaba los fenémenos naturales. Segundo, formulan hi-
potesis sobre qué principios unifican lo que ven. Tercero, vuelven a la expe-
riencia para validar o reformular sus ideas. Es un proceso vivo que desarrolla
una conciencia capaz de ir mas all4 de las apariencias sin perder contacto con
la realidad.

Anaximandro dio un paso atin més audaz al proponer el dpeiron —lo in-
finito o indeterminado— como principio de todo. Esta idea aparentemente
abstracta tiene implicaciones pedagdgicas profundas. Nos ensefia a cultivar en
los estudiantes la capacidad de sostener la incertidumbre creativa, de recono-
cer que hay aspectos de la realidad que trascienden nuestras categorias habi-
tuales.

El “Aprendizaje aporético” inspirado en Anaximandro invita a los estu-
diantes a explorar los limites de su conocimiento sin angustia, sino con curio-
sidad. Una actividad fascinante es crear mapas cosmologicos personales,
donde cada alumno representa graficamente su comprensiéon del mundo: qué
areas conoce bien, cuales permanecen nebulosas, donde estan las fronteras de
lo impensado. Como el famoso mapa que Anaximandro dibuj6é del mundo co-
nocido, estos mapas personales visualizan el territorio de la conciencia en ex-
pansion.

~ 276 ~



Anaximenes eligi6 el aire como principio universal y explic6 toda la di-
versidad del mundo a través de procesos de rarefaccién y condensacion. Esta
vision procesual de la realidad se traduce maravillosamente en estrategias pe-
dagbgicas que ayudan a los estudiantes a comprender que todo esta en trans-
formacion constante.

La “Respiracion consciente filosofica” conecta la experiencia corporal
con la reflexiéon conceptual. Mientras practican diferentes ritmos respirato-
rios, los estudiantes contemplan cémo los procesos de expansiéon y contrac-
cion se manifiestan en el pensamiento, las emociones, las relaciones sociales.
No es meditacion vacia, sino contemplacién activa que desarrolla la conciencia
de los procesos.

El “Laboratorio de transformaciones conceptuales” lleva esta idea més
lejos. Los estudiantes toman ideas abstractas y las "condensan" en ejemplos
concretos, o parten de experiencias particulares y las "rarefactan" hacia prin-
cipios generales. Por ejemplo, pueden partir del concepto abstracto de justicia
y condensarlo en situaciones concretas de su escuela, o partir de un conflicto
especifico en el recreo y expandirlo hacia reflexiones sobre la convivencia hu-
mana.

La “Comunidad de indagacion milesia” transforma el aula en un espacio
de investigacion colectiva. Cada estudiante se convierte en un fil6sofo natural,
formulando preguntas fundamentales sobre la realidad. No hay respuestas co-
rrectas predeterminadas; lo valioso es el proceso de cuestionamiento y la cali-
dad del di4logo que se genera.

El “Diario fenomenolégico” es una herramienta simple pero poderosa.
Los estudiantes registran observaciones diarias sobre fen6menos naturales y
sociales, buscando patrones y principios. Un alumno puede notar cémo se for-
man las gotas de rocio y conectarlo con procesos de cambio de estado, otro
puede observar patrones en las interacciones del patio de recreo y reflexionar
sobre dinamicas sociales. Lo importante es desarrollar esa mirada atenta y re-
flexiva que caracteriz6 a los milesios.

En esta pedagogia, la evaluacion no puede limitarse a exdmenes tradicio-
nales. Los portafolios de indagacién permiten a los estudiantes documentar
su proceso de bisqueda, mostrando no solo lo que han aprendido sino cémo
ha evolucionado su pensamiento. Los didlogos socraticos invertidos evaltan
su capacidad de formular preguntas profundas mas que de dar respuestas me-
morizadas.

~ 277 ~



La “Cartografia conceptual” evolutiva ofrece una forma visual de seguir
el desarrollo de la conciencia. Los estudiantes crean mapas conceptuales al
inicio del curso y los van modificando periédicamente, mostrando como se
complejiza y enriquece su comprension. Es fascinante ver cdmo conceptos que
comenzaron aislados van estableciendo conexiones cada vez mas ricas y signi-
ficativas.

La pedagogia milesia cultiva simultdneamente tres dimensiones de la
conciencia. La conciencia empirica se desarrolla mediante la observaciéon
atenta del mundo, recuperando esa capacidad de asombro que tenian los pri-
meros fildsofos. La conciencia reflexiva emerge al buscar principios unificado-
res detras de la diversidad fenoménica. La conciencia critica se fortalece al
cuestionar las apariencias y buscar explicaciones mas profundas.

Un ejercicio integrador es el “Tribunal de la razén milesia”, donde los
estudiantes someten creencias comunes al escrutinio racional. No se trata de
destruir por destruir, sino de examinar criticamente para construir sobre ba-
ses mas solidas. Por ejemplo, pueden analizar frases hechas o prejuicios co-
munes, examinando su origen y validez.

Esta pedagogia inspirada en Mileto ofrece un antidoto contra el pensa-
miento fragmentario de nuestra época. Recupera esa unidad entre conoci-
miento y transformacién personal que marco6 el nacimiento de la filosofia. Los
estudiantes no solo aprenden sobre los milesios; desarrollan ellos mismos esa
mirada filos6fica originaria, esa capacidad de maravillarse y preguntarse que
esté en la base de toda conciencia despierta.

Al final, lo que buscamos es que cada estudiante desarrolle su propia ca-
pacidad de ver el mundo con ojos filoso6ficos, de buscar principios unificadores
sin perder contacto con la experiencia concreta, de sostener la incertidumbre
creativa sin caer en el relativismo. Es una pedagogia que forma no solo mentes
brillantes, sino conciencias despiertas y comprometidas con la bisqueda de la
verdad y el bien comtn.

~ 278 ~



10.3.- Los Pitagoricos

«...No permitas que el suefio cierre tus ojos sin haber examinado
tres veces cada una de tus acciones del dia: cen qué he faltado?,
équé he hecho?, {qué he dejado sin hacer?...»

Pitagoras de Samos (s. VI-V a.C.)
Versos Aureos

«...El silencio es el primer aprendizaje del sabio...»

Pitagoras de Samos (s. VI-V a.C.).
Jamblico de Calcis (c. 245-325d. C.) en
Vida pitagérica

La escuela pitagorica representa uno de los modelos pedagdgicos més fas-
cinantes de la antigiiedad, donde la educacion de la conciencia constituia el
eje central de todo el proceso formativo. Los pitagbricos desarrollaron un sis-
tema educativo integral que trascendia la mera transmision de conocimientos,
orientandose hacia la transformaciéon profunda del ser humano mediante la
armonizacioén de todas sus dimensiones: intelectual, emocional, corporal y es-
piritual.

Para los pitagéricos, la conciencia no era simplemente una facultad cog-
nitiva, sino el principio rector que permitia al ser humano percibir la armonia
cOsmica y participar activamente en ella. Esta perspectiva se fundamentaba
en su comprensién del cosmos como un orden matemético-musical donde
cada elemento encontraba su lugar mediante relaciones numéricas precisas.
La educacién consistia entonces en despertar en el alumno la capacidad de
percibir estas relaciones arménicas, comenzando por el reconocimiento de las
propias desarmonias internas.

El proceso educativo pitagorico se estructuraba como una iniciacién pro-
gresiva que conducia al discipulo desde la percepcién sensorial ordinaria hacia
estados superiores de conciencia capaces de captar las realidades matematicas
y espirituales subyacentes. Esta ascension pedagbgica se realizaba mediante
un cuidadoso sistema de purificaciones (katharsis) que abarcaba todos los as-
pectos de la vida del estudiante: su alimentacion, sus habitos de suefio, su

~ 279 ~



actividad fisica, sus relaciones sociales y, especialmente, su practica contem-
plativa.

La pedagogia pitagorica implementaba estrategias educativas altamente
sofisticadas que pueden adaptarse creativamente al contexto contemporéaneo.
La primera y mas fundamental era el establecimiento de un ambiente de
aprendizaje comunitario donde la vida cotidiana misma se convertia en el
principal vehiculo educativo. Los estudiantes no solo asistian a lecciones, sino
que participaban en una forma de vida integral donde cada actividad tenia una
intenci6n pedagogica especifica.

El silencio ocupaba un lugar privilegiado en esta pedagogia. Los novicios
debian observar largos periodos de silencio (hasta cinco afios segin algunas
fuentes) durante los cuales desarrollaban la capacidad de escucha profunda,
tanto externa como interna. Este silencio no era meramente la ausencia de
palabras, sino un estado activo de receptividad consciente que permitia al es-
tudiante liberarse gradualmente de sus prejuicios y condicionamientos para
abrirse a nuevas comprensiones.

La musica y las matemaéticas funcionaban como lenguajes privilegiados
para la educaci6én de la conciencia. A través del estudio de las proporciones
musicales y las relaciones numéricas, los estudiantes aprendian a percibir los
patrones ordenadores que subyacen tanto en el cosmos como en el alma hu-
mana. Esta aproximacion no era abstracta o meramente intelectual; por el
contrario, involucraba experiencias directas donde el estudiante podia verifi-
car en su propia conciencia las verdades matematico-musicales estudiadas.

Los pitagoéricos desarrollaron técnicas concretas que pueden traducirse
en practicas educativas contemporaneas. La anamnesis matutina y el examen
vespertino constituian practicas diarias fundamentales. Cada mafiana, antes
de levantarse, el estudiante debia rememorar ordenadamente los aconteci-
mientos del dia anterior, ejercitando asi su memoria consciente y su capacidad
de autobservacion. Por la noche, realizaba un examen detallado de las accio-
nes del dia, evaluando en qué medida habian estado en armonia con los prin-
cipios estudiados.

La contemplacion de los nimeros y las formas geométricas no se limitaba
aun ejercicio intelectual, sino que involucraba una forma de meditacion activa
donde el estudiante internalizaba las cualidades esenciales de cada nimero o
figura. El nimero uno representaba la unidad primordial de la conciencia; el
dos, la primera diferenciacion y el principio de la dualidad; el tres, la sintesis

~ 280 ~



y la armonia; el cuatro, la manifestacién completa en el mundo material. Cada
nimero era asi un portal hacia estados especificos de conciencia que el estu-
diante aprendia a reconocer y cultivar.

La practica de la dietética consciente constituia otra técnica fundamental.
Los pitagoricos comprendian que el estado de conciencia esta intimamente
relacionado con la alimentacion, por lo que desarrollaron un sistema dietético
orientado no solo a la salud fisica sino principalmente a facilitar estados de
claridad mental y apertura espiritual. Esta aproximacion incluia periodos de
ayuno controlado, la abstencion de ciertos alimentos considerados perturba-
dores de la conciencia, y rituales conscientes de preparacion y consumo de
alimentos.

El método pedagdgico pitagorico se caracterizaba por su naturaleza ho-
listica e integradora. El estudiante no progresaba mediante la acumulacion
fragmentaria de conocimientos, sino a través de sintesis sucesivas donde cada
nuevo aprendizaje se integraba en una comprension cada vez mas amplia y
profunda de la realidad. Este proceso se facilitaba mediante el uso sistematico
de analogias y correspondencias, donde el estudiante aprendia a reconocer los
mismos patrones operando en diferentes niveles de la realidad.

La teoria de las esferas celestes ejemplifica magistralmente este enfoque
integrador. Los estudiantes aprendian a percibir las correspondencias entre
los movimientos planetarios, las proporciones musicales y los estados del
alma humana. Esta comprensién no era meramente tedrica; se cultivaba me-
diante practicas contemplativas donde el estudiante sintonizaba su propia
conciencia con los ritmos c6smicos, desarrollando asi una percepcion directa
de la unidad fundamental que subyace a la aparente multiplicidad del mundo.

La traduccion de estos principios pitagoricos al contexto educativo actual
requiere creatividad y sensibilidad pedagogica. El establecimiento de ritmos y
rutinas conscientes en el aula puede recrear algo del ambiente formativo pita-
gobrico. Comenzar cada jornada con un momento de silencio y centracién, im-
plementar pausas contemplativas entre actividades, y cerrar el dia con una re-
flexiéon compartida son practicas que educan la conciencia de manera sutil
pero profunda.

El trabajo con proporciones y patrones puede introducirse de manera vi-
vencial a través de actividades artisticas, musicales y corporales. Los estudian-
tes pueden explorar las proporciones aureas en la naturaleza y el arte, experi-
mentar con intervalos musicales y sus efectos en la conciencia, o practicar

~ 281 ~



movimientos corporales basados en geometrias sagradas. Estas actividades
desarrollan una percepcién mas refinada de las relaciones armonicas presen-
tes en toda la realidad.

La creacion de comunidades de aprendizaje donde los estudiantes mayo-
res acompafan a los menores reproduce el modelo pitagorico de transmisiéon
iniciatica del conocimiento. Este acompafiamiento no se limita alo académico,
sino que abarca el desarrollo integral del estudiante, creando vinculos de res-
ponsabilidad mutua y cuidado que facilitan el crecimiento consciente de todos
los participantes.

En la pedagogia pitagorica, la evaluacion no consistia en exdmenes exter-
nos sino en el desarrollo progresivo de la capacidad de autoevaluacion cons-
ciente. Los estudiantes aprendian a reconocer sus propios avances y limitacio-
nes mediante la practica sistematica de la autobservacion. Este enfoque puede
implementarse mediante porfolios reflexivos, diarios de aprendizaje y sesio-
nes regulares de autoevaluacion guiada donde los estudiantes desarrollan cri-
terios internos cada vez mas refinados para valorar su propio progreso.

La dimensi6n ética ocupaba un lugar central en este proceso evaluativo.
Los pitagoricos entendian que el desarrollo de la conciencia era inseparable
del cultivo de la virtud, por lo que la evaluaci6én incluia necesariamente la con-
sideracion de aspectos como la honestidad, la generosidad, la templanza y la
justicia. Estos aspectos no se evaluaban de manera moralista o punitiva, sino
como indicadores del grado de armonizacion alcanzado por el estudiante.

En suma, la pedagogia pitagorica de la conciencia ofrece un modelo edu-
cativo de extraordinaria riqueza y actualidad. Su énfasis en la formacion inte-
gral del ser humano, su comprensién de la educacién como un proceso de des-
pertar consciente, y su sofisticado sistema de practicas y métodos constituyen
un legado invaluable para quienes buscan renovar la educacién contemporéa-
nea desde sus fundamentos mas profundos.

La implementacion de estos principios requiere educadores comprome-
tidos con su propio desarrollo consciente, capaces de encarnar los valores y
practicas que buscan transmitir. Solo asi puede recrearse algo del espiritu
transformador de la antigua escuela pitagorica, adaptandolo creativamente a
las necesidades y posibilidades del presente. La educacién de la conciencia, tal
como la concibieron los pitagéricos, no es simplemente una metodologia pe-
dagogica mas, sino una via de transformacion individual y colectiva que man-
tiene toda su vigencia en nuestro tiempo.

~ 282 ~



~ 283 ~






10.4.- En los sofistas

«...EL hombre es la medida de todas las cosas: de las que son en
cuanto son y de las que no son en cuanto no son...»

Protéagoras (c. 485-c. 411 a.C.)
Fragmento B1 (DK 80 B1).

«...La palabra es un poderoso soberano que, con un cuerpo pe-
queno e invisible, realiza las obras mdas divinas...»

Gorgias de Leontinos (c. 484-c. 375 a.C.)
Elogio de Helena

La sofistica representa el primer gran proyecto educativo centrado expli-
citamente en la formacién consciente del sujeto social. Frente a la educaciéon
tradicional basada en la transmisién acritica de mitos y normas heredadas, los
sofistas introdujeron una pedagogia orientada al despertar reflexivo, al domi-
nio del lenguaje, al analisis de los valores y a la participacion en la vida puiblica.
Su propuesta no buscaba producir eruditos, sino ciudadanos capaces de pen-
sar, argumentar, decidir y actuar con autonomia intelectual. En este sentido,
la pedagogia sofistica constituye un antecedente directo de los actuales enfo-
ques de educacion critica, metacognitiva y comunicativa (Jaeger; 1990).

Desde la perspectiva de la pedagogia de 1a conciencia, los sofistas pueden
ser leidos como los primeros educadores que comprendieron que el aprendi-
zaje auténtico no consiste solo en acumular informacioén, sino en transformar
la manera en que el sujeto se percibe a si mismo, interpreta el mundo y regula
su pensamiento.

El punto de partida de la pedagogia sofistica es una concepcién antropo-
l6gica radicalmente novedosa para su tiempo: el ser humano no es un receptor
pasivo del orden césmico, sino un agente interpretativo activo.

Protagoras formula este principio en su célebre tesis: «El hombre es la
medida de todas las cosas». Educativamente, esta idea inaugura una pedago-
gia de la conciencia situada: el conocimiento siempre implica un punto de
vista, una experiencia y un marco cultural. Por tanto, educar no significa

~ 285~



imponer verdades absolutas, sino ensefiar a examinar criticamente los propios
criterios de verdad.

Esta concepcidn se traduce en un objetivo pedagogico central: desarrollar
en el alumno la conciencia epistemolégica, es decir, la capacidad de reconocer
coOmo se construyen sus creencias, opiniones y juicios. En términos contem-
poraneos, equivale a formar competencias metacognitivas y pensamiento re-
flexivo (Pozo; 1998).

Gorgias profundiza en el papel del lenguaje como instrumento de confi-
guracion de la conciencia. En el Elogio de Helena afirma que el logos actiia
sobre el alma con una fuerza transformadora comparable a la de un farmaco
sobre el cuerpo. Esta afirmacién introduce una intuicién pedagogica de
enorme actualidad: el modo en que hablamos moldea el modo en que pensa-
mos y sentimos.

Desde esta perspectiva, la pedagogia sofistica convierte el aprendizaje lin-
giiistico en aprendizaje de conciencia. El alumno no solo adquiere vocabulario
o habilidades retéricas, sino que aprende a reconocer marcos narrativos im-
plicitos; a detectar manipulaciones discursivas; a analizar emociones induci-
das por el lenguaje y a reformular experiencias mediante nuevas categorias
simbolicas.

Proédico de Ceos introdujo una dimension fundamental para la pedagogia
de la conciencia: la educacién del significado. Su método consistia en distin-
guir cuidadosamente términos préximos para evitar confusiones conceptua-
les.

No hay que olvidar que los sofistas aportaron todo un conjunto de méto-
dos y técnicas pedagobgicas como fueron:

1. La antilogia como método dialéctico. El método de los dissoi lo-
goi o discursos dobles constituye una de las innovaciones pedagogicas
maés significativas de los sofistas. Esta técnica no buscaba el relati-
vismo moral sino desarrollar la capacidad de comprender miltiples
perspectivas sobre un mismo problema. Los ejercicios antilogisticos,
incluian la defensa alternada de tesis contrarias sobre temas como lo
justo e injusto, lo verdadero y falso, lo conveniente e inconveniente.
Esta técnica resulta especialmente valiosa para superar el pensa-
miento dogmatico y desarrollar lo que Edgar Morin denomina “pen-
samiento complejo” capaz de integrar perspectivas aparentemente
contradictorias Morin; 1994; 1999).

~ 286 ~



2.

La orthoepeia. La orthoepeia o correccion del lenguaje, desarro-
llada especialmente por Protagoras, constituia un método integral de
educacién lingiiistica que abarcaba desde la correccién gramatical
hasta el andlisis critico del discurso. Este método incluia ejercicios es-
pecificos de analisis morfoldgico y sintéctico, estudio de la etimologia,
y practica de la composicion en diferentes géneros discursivos. La re-
levancia contemporanea de la orthoepeia se manifiesta en su capaci-
dad para desarrollar lo que Norman Fairclough denomina una “con-
ciencia lingiiistica critica” (Fairclough; 1995). Los ejercicios protago-
ricos de anélisis de la ambigiiedad, la polisemia y los usos metaforicos
del lenguaje preparan a los estudiantes para resistir la manipulacion
discursiva y desarrollar competencias comunicativas sofisticadas.

El método epidictico ylas demostraciones. Gorgias perfeccion6
el género epidictico o demostrativo como herramienta pedagogica.
Las demostraciones gorgianas no eran meros ejercicios de virtuo-
sismo verbal sino modelos pedagdgicos que ensefiaban simultanea-
mente técnica retérica y analisis critico. La aplicacién contemporanea
del método epidictico puede realizarse mediante ejercicios de "de-
fensa paradoéjica” donde los estudiantes deben argumentar a favor de
posiciones aparentemente indefendibles, desarrollando asi creativi-
dad argumentativa y conciencia de los mecanismos persuasivos. Esta
técnica, como sugiere Philippe Breton en, resulta especialmente va-
liosa en la era de la posverdad para desarrollar inmunidad critica
frente a la manipulacién mediatica (Breton; 2014).

La mnemotecnia y las artes de la memoria. Hipias de Elide
desarroll6 sofisticadas técnicas mnemotécnicas que constituian, se-
glin Frances Yates no solo herramientas para retener informacion
sino métodos para organizar y estructurar el conocimiento. El sistema
de lugares (loci) e imagenes (imagines) permitia a los estudiantes
construir "palacios de memoria" donde almacenar y recuperar cono-
cimientos complejos (Yates; 2005). La pedagogia mnemotécnica de
Hipias incluia ejercicios de visualizacién, asociacién y narracién que
desarrollaban simultineamente memoria, imaginacion y capacidad
organizativa. Estas técnicas encuentran validacién en la neurociencia
cognitiva contemporanea, como demuestra Eric Kandel y pueden in-
tegrarse en estrategias actuales de aprendizaje significativo (Kandel,
2007).

La critica poética como analisis cultural. Los sofistas desarro-
Ilaron la critica de los poetas como método pedagogico para el anélisis

cultural y la formacioén del juicio estético y ético. Protagoras utilizaba

~ 287 ~



los textos homéricos y hesiddicos no como autoridades incuestiona-
bles sino como material para el analisis critico de valores, creencias y
estructuras sociales. Esta metodologia, incluia técnicas especificas de
interpretacion alegorica, analisis contextual y critica ideoldgica que
anticipan métodos modernos de analisis literario y cultural. La prac-
tica sofista de reescribir y parodiar textos canonicos desarrollaba en
los estudiantes capacidad critica y creatividad interpretativa.

Desde el punto de vista pedagbgico, estas aportaciones son cruciales dado
que la conciencia conceptual determina la calidad del pensamiento. Cuando el
estudiante no distingue entre conceptos como justicia, legalidad, libertad, de-
seo o necesidad, su reflexion se vuelve superficial. Educar la conciencia im-
plica entrenar la claridad conceptual, que es condicion de la autonomia inte-
lectual.

Como hemos senalado anteriormente, una de las técnicas mas caracteris-
ticas de los sofistas es el ejercicio de los dissoi logoi o razonamientos dobles:
la practica sisteméatica de defender argumentos opuestos sobre un mismo
tema. Desde la pedagogia de la conciencia, esta practica desarrolla flexibilidad
cognitiva; tolerancia intelectual; capacidad de suspension del juicio dogmatico
y conciencia de los propios sesgos ideologicos.

En el aula contemporanea, este método se traduce en debates dial6gicos,
analisis de dilemas éticos, simulaciones parlamentarias y resolucion de con-
troversias morales complejas. Su valor formativo radica en que el estudiante
aprende a separar identidad personal y opinion, condicién basica de una con-
ciencia madura.

No hay que olvidar que la sofistica surge en el contexto de la democracia
ateniense y responde a una necesidad concreta: formar ciudadanos capaces de
intervenir en la asamblea, los tribunales y la vida ptiblica. Protagoras sostiene
explicitamente que la virtud politica se aprende mediante la practica social y
el ejercicio deliberativo.

Desde una pedagogia de la conciencia, esto implica comprender la edu-
cacion como formacion ética y politica, no solo intelectual. El alumno, por
tanto, debe aprender a:

e Argumentar publicamente con responsabilidad.

e Escuchar posiciones contrarias.

~ 288 ~



¢ Tomar decisiones colectivas informadas.
e Reconocer el impacto social de sus palabras.

Esta dimensién enlaza con la pedagogia democratica contemporanea de
Dewey y su obra magna “Democracia y educaciéon” (Dewey; 2004) y con los
modelos actuales de educacién para la ciudadania critica (Bolivar; 2007)
(Nussbaum; 2010).

Por otro lado, hay que tener en cuenta también que la pedagogia sofistica
no separa razoén, emocién y cuerpo. La retérica incluia entrenamiento vocal,
gestual, postural y expresivo. Gorgias comprendi6 que la persuasion actiia so-
bre la sensibilidad, no solo sobre la 16gica. Esto anticipa enfoques actuales de
educacion emocional y comunicacién consciente. Desde esta perspectiva, la
conciencia se entiende como una experiencia integrada que incluye: autoper-
cepcion corporal; regulacion emocional; presencia comunicativa y empatia
discursiva. Autores contemporaneos como Damasio han confirmado cientifi-
camente esta intuicién al mostrar la interdependencia entre emocién y cogni-
ci6on (Damasio; 2004).

Finalmente, en cuanto a estrategias didacticas aplicables a la pedagogia
de la conciencia inspiradas en el modelo sofistico, pueden relacionarse las si-
guientes practicas pedagogicas:

1. Debates estructurados con roles argumentativos opuestos, para entre-
nar el descentramiento cognitivo.

2. Analisis critico de discursos politicos, mediaticos y publicitarios, desa-
rrollando conciencia comunicativa.

3. Talleres de precision conceptual, donde el alumnado redefine térmi-
nos clave de ética y ciudadania.

4. Simulaciones deliberativas, inspiradas en la asamblea ateniense.

5. Ejercicios de reformulacién narrativa, que entrenan la conciencia in-
terpretativa.

En conclusion, puede decirse que la pedagogia sofistica ofrece un modelo
educativo extraordinariamente actual. Ensefla que la conciencia se cultiva me-
diante el didlogo, el lenguaje, la deliberacion publica, la autocritica y la plura-
lidad interpretativa. Frente a modelos educativos centrados exclusivamente
en contenidos, la tradicion sofistica propone una educaciéon orientada a la

~ 289 ~



formacion integral del sujeto reflexivo, capaz de habitar la complejidad del
mundo contemporaneo con lucidez, responsabilidad y autonomia intelectual.

~ 290 ~



10.5.- En Socrates

«...Solo sé que no sé nada...»

Socrates (469-399 a.C)
Platon, Apologia de Socrates, 21d—e.

«...Yo no ensefio nada a nadie; solo les hago pensar...»

Socrates (469-399 a.C)
Plat6n en Menon, 80d—86¢

La pedagogia de la conciencia fundamentada en las aportaciones socrati-
cas constituye uno de los pilares méas s6lidos para el desarrollo del autocono-
cimiento y la formaci6én integral del ser humano. El nticleo del método peda-
gbgico socratico es un proceso dialéctico disefiado para ayudar a una persona
a "parir" sus propias ideas y descubrir el conocimiento que yace latente en su
interior, estableciendo asi una relacion profunda entre el proceso educativo y
el despertar de la conciencia individual. Esta concepcidon pedagobgica, magis-
tralmente articulada por Socrates hace més de dos milenios, mantiene una vi-
gencia extraordinaria en el contexto educativo contemporaneo, especialmente
cuando abordamos la formacion de la conciencia critica y reflexiva en los es-
tudiantes4.

El método mayéutico, cuyo término proviene del griego maieutiké y se
traduce como "el arte de partear"s, representa una metafora profunda que
Sécrates empled para describir su aproximacion pedagogica. La mayéutica in-
vita a recuperar la pregunta y la capacidad de preguntarse, y demuestra que el
conocimiento para ser significativo debe ser una conquista y un descubri-
miento del propio estudiante mediado por el didlogo consigo mismo, con los
otros y con lo otro (Vargas; Quintero, 2023). Esta perspectiva trasciende la

14 Fuente: LOBO, Andrés. Socrates y la Educacion: el poder del método mayéutico y
el dialogo en el aula. Actos en la Escuela. Disponible en: <Sdcrates y la educacion: El
Poder del Método Mayéutico y el Didlogo en el Aula> Acceso: 15 ene. 2026.

15 Fuente: Wikipedia. Mayéutica. Disponible en: <Mayéutica - Wikipedia, la enciclopedia
libre> Acceso: 15 ene. 2026.

~ 291 ~


https://actosenlaescuela.com/socrates-y-la-educacion/
https://actosenlaescuela.com/socrates-y-la-educacion/
https://es.wikipedia.org/wiki/May%C3%A9utica
https://es.wikipedia.org/wiki/May%C3%A9utica

mera transmisién de informacién para convertirse en un proceso de construc-
cion activa del conocimiento desde la interioridad del estudiante.

La estructura del método socratico para la educacion de la conciencia se
despliega en tres momentos fundamentales que configuran una estrategia pe-
dagogica integral.

En primer lugar, encontramos la ironia socratica que se constituye como
la primera fase de depuracién del pensamiento de prejuiciost6, donde el maes-
tro adopta una posicidon de aparente ignorancia para desestabilizar las certezas
superficiales del estudiante. Esta fase inicial resulta crucial porque, como es-
tablece el principio socratico, nadie hace el mal a sabiendas, siendo la igno-
rancia la raiz de las acciones incorrectas, lo que otorga a la educacién una di-
mensiéon fundamentalmente ética orientada hacia el desarrollo de la concien-
cia moral.

El segundo momento corresponde a la refutaciéon o elenchos, donde se
produce un cuestionamiento sistematico de las ideas preconcebidas. A través
del didlogo y la reflexion, invita a pensar por uno mismo y explorar nuevas
formas de pensamiento (Vazquez; 2022), estableciendo asi las bases para una
educacion verdaderamente transformadora. Martha C. Nussbaum, en su ana-
lisis sobre el método socratico en los programas educativos actuales, enfatiza
que para promover la formacién de buenos ciudadanos se debe considerar la
capacidad de analizar criticamente las tradiciones propias, pues como men-
ciona Socrates, la democracia necesita ciudadanos que puedan pensar por si
mismos en lugar de someterse al poder (Zetina-Esquivel; Pin6én-Rodriguez,
2016).

El tercer momento, la mayéutica propiamente dicha, representa la culmi-
nacion del proceso donde el discipulo es invitado a continuar el didlogo para
descubrir de manera profunda la coherencia de la verdad. Esta fase se funda-
menta en la conviccion de que el conocimiento se encuentra latente en la con-
ciencia humana y que es necesario hacerlo nacer, parirlo. La educacién cen-
trada en la discusion socratica aspira por medio del didlogo y el cuestiona-
miento al desarrollo activo de la subjetividad y a la autonomia del propio es-
tudiante, y por eso mismo, es la inica manera de preparar para la accién libre
y el discernimiento de conciencia (Gonzalez; 2021).

16 Thidem.

~ 292 ~



Las estrategias pedagobgicas derivadas del método socratico para la edu-
cacion de la conciencia se articulan en torno a principios metodolégicos espe-
cificos que han sido sistematizados por diversos investigadores contempora-
neos. El Dr. Richard Paul, director de la Fundacion del Pensamiento Critico,
ha identificado siete categorias de preguntas socraticas que constituyen herra-
mientas fundamentales para el desarrollo de la conciencia critica. a de la ma-
yéutica. Las preguntas de Socrates eran abiertas, no buscaba un "si" o un "no",
tampoco preguntaba condicionando la respuesta, estableciendo asi un modelo
de interrogacion que promueve la reflexion profunda y el autoexamen. Estas

preguntas son (Richard; Elder, 2004):

1) Preguntas de aclaracion, tipo «cuéntame mas»:

e ¢Qué quieres decir con ...?

e ¢Podrias explicar ... de otra forma?

e (Cudl crees que es el aspecto més importante de ...?

e (Por qué dices que ...?

e (¢Como se relaciona esto con lo que hablabamos sobre ...?
e ¢Podrias poner un gjemplo de ...?

e ¢Qué sabemos sobre ...?

2) Preguntas para razonar y argumentar:

e (Por qué ocurre ...?

e (¢Como sabes que ...?

e (¢Podrias ensefiarme ...?

e ¢Podrias poner un ejemplo de ...?
e ¢Por qué crees que ... es verdad?

e ¢Qué otra informacién necesitariamos para saber si ... es cierto?

~ 293 ~



e (¢Quételleva a pensar que ...?
e (Hay alguna razbn para dudar de ...?
e ¢Como podriamos saber si ... es cierto?

3) Preguntas sobre asunciones:

e (Como llegaste a asumir que ...?

e ¢Qué mas cosas podemos asumir sobre ...?
e (¢Estas asumiendo que ...?

e (Por qué alguien asumiria que ...?

e (Es correcto si digo que asumes que ...?

4) Preguntas sobre causas y consecuencias:

e (¢Qué pasaria si...?

e ¢Cudles serian las consecuencias de ... si asumimos que ...?
e (¢Coémo influiria ... en ...?

e (¢Quéimplica que...?

e ¢Qué mas pasaria si fuera verdad que ...?

5) Preguntas sobre el origen de las ideas:

e (Estuyalaidea sobre ... 01la has oido en algin sitio?

e ¢De donde viene esa idea ...?

e ¢Siempre has pensado igual sobre ...?

e ¢Crees que tu opinion sobre ... esta influenciada por algo o alguien?
e (Qué te hace pensar asi sobre ...?

6) Preguntas sobre perspectivas y puntos de vista:

~ 294 ~



¢De qué otra forma podriamos ver ...?

¢Qué otro punto de vista podriamos tomar sobre ...?
¢Seria razonable ver esto como...?

¢Como responderia (otro grupo) a la afirmacion sobre...?
¢Qué objeciones a ... haria (otro grupo)?

¢Qué diria sobre ... alguien que pensara (otra forma de pensar)?

7) Preguntas sobre las propias preguntas:

La implementacidén de estas estrategias en el contexto educativo contem-
poraneo requiere una comprension profunda de los principios que sustentan
el método socratico. El maestro no es un transmisor de verdades absolutas,
sino un facilitador que guia al estudiante en su proceso de autodescubri-
miento. Esta concepcion del rol docente implica una transformacion radical
en las dindmicas del aula, donde el profesor pierde su autoridad para conver-
tirse en orientador o guia, dejando a los alumnos ser el centro del proceso de
ensefianza aprendizaje. Esta metodologia contempla algunos aspectos educa-
tivos que todavia perviven hoy en dia y que son de extraordinaria actualidad,
incluyendo la promocién del aprendizaje colaborativo y el desarrollo de la au-

¢Por qué crees que preguntaba ...?

¢Cual era el objetivo de preguntar ...?

¢Qué significa ...?

¢Por qué es importante esta pregunta?

¢Es una pregunta facil o dificil de responder? é¢Por qué?
¢Qué podemos asumir basandonos en esta pregunta?

¢A que otro tema importante nos lleva esta pregunta?

tonomia intelectual.

~ 295 ~



Las técnicas especificas para la educacion de la conciencia basadas en el
método socratico incluyen el didlogo sisteméatico como herramienta principal
de construcciéon del conocimiento. El didlogo, la duda y la refutacién deben
formar parte del proceso de aprendizaje, elementos que contrastan radical-
mente con los modelos pedagdgicos tradicionales basados en la transmisiéon
unidireccional de informacion.

Hay que decir también que la aplicacién del método socratico en la edu-
cacion de la conciencia encuentra resonancias significativas en las corrientes
pedagobgicas contemporaneas. Paulo Freire, en sus obras nos ofrece todo un
paradigma de Educacién Liberadora basandose en estrategias interrogativas,
participativas y de didlogo (Freire; 1975; 1976; 1984). Este es el caso de los
conocidos “Circulos de Cultura” consistentes en la creaciéon de un espacio co-
lectivo de dialogo critico donde las personas aprenden a leer la palabra le-
yendo el mundo, es decir, aprenden a interpretar su realidad historica, social
y cultural para transformarla conscientemente mediante la praxis (reflexién y
accion). En el mismo sentido Freire, promovié también los “Circulos de Lec-
tura” que al igual que los “Circulos de Cultura” son un dispositivo pedagogico
dial6gico —derivado de sus célebres circulos de cultura— concebidos para leer
criticamente textos y realidad, promoviendo concientizaciéon (conscienti-
zagdo), autonomia intelectual y transformacion social. No son clubes de lec-
tura ni técnicas instrumentales: constituyen una practica educativa y politica
basada en el didlogo problematizador (Gadotti; 1989) (Freire; Shor; 2011).

Por otra parte, el desarrollo del autoconocimiento a través de la pedago-
gia socratica constituye un elemento central en la formaciéon de la conciencia.
El autoconocimiento ("condcete a ti mismo", inscripcién en el templo de Apolo
en Delfos que Socrates hizo suya) es el camino hacia la excelencia moral. Esta
méxima socratica establece las bases para una educacién que trasciende lo
meramente cognitivo para adentrarse en el desarrollo integral del ser humano.
La introspecci6én socratica implica hacerse preguntas a uno mismo sobre una
situacion especifica que se esté viviendo. Este proceso es esencialmente un
didlogo socratico hacia dentro, basado en el conocimiento de si mismo como
condicién fundamental.

A su vez, la dimension ética de la pedagogia socratica para la educacion
de la conciencia se fundamenta en el principio del intelectualismo moral. S6-
crates sostenia que nadie hace el mal a sabiendas. Si una persona actia de
manera injusta o incorrecta, es por ignorancia, porque no conoce verdadera-
mente qué es el bien. Esta concepcion otorga a la educaciéon una responsabili-
dad fundamental en la formacion de ciudadanos éticos y conscientes.

~ 296 ~



No cabe pues ninguna duda de que las implicaciones de la pedagogia so-
cratica para la educacidén contemporanea de la conciencia son profundas y
multidimensionales. Su puesta en practica consiste en un dialogo entre profe-
sor y alumnos, en el que el primero asume el papel de guia haciendo preguntas
que cuestionen los puntos de vista de los estudiantes y ayudandoles a reflexio-
nar. Esta metodologia promueve el desarrollo de competencias fundamentales
para el siglo XXI, incluyendo el pensamiento critico, la capacidad de autoexa-
men y la reflexion ética.

Al mismo tiempo, la influencia del método socratico en la psicologia con-
temporanea y las practicas terapéuticas evidencia su relevancia para el desa-
rrollo de la conciencia. En la terapia cognitiva, y particularmente en la Terapia
Cognitivo-Conductual (TCC) de Aaron Beck (Beck; 1998), se utiliza una téc-
nica similar a la mayéutica llamada "didlogo socratico". En esta técnica, el te-
rapeuta hace preguntas abiertas y reflexivas que llevan al paciente a examinar
sus pensamientos automaticos y creencias disfuncionales. Esta aplicacién del
método socratico en contextos terapéuticos demuestra su versatilidad y efica-
cia para promover procesos de autoconocimiento y transformacién perso-
nalv.

No cabe duda tampoco, que el método socratico aplicado a la educacién
de la conciencia requiere de una preparacion especifica del educador. Como
establece Nussbaum en su analisis, el docente cobra importancia en el proceso
de ensefianza que recurre al método socratico (Nussbaum; 2005). En su papel
de guia o facilitador, el maestro esta obligado a conocer la materia que im-
parte. Esta exigencia de competencia profesional se combina con la necesidad
de desarrollar habilidades especificas para la conduccién del didlogo pedagé-
gico. Quien ejerce la mayéutica debe tener un dominio practico de la realidad
que se discute, tanto para preguntar como para argumentar.

En sintesis, podemos decir que el método socratico, lejos de ser una reli-
quia pedagobgica, ofrece un modelo de enorme actualidad para desarrollar el
pensamiento critico y la autoconciencia. La actualizacién de este método ha
sido explorada sistematicamente por Oscar Brenifier en EI didlogo en clase,
donde propone protocolos concretos para su implementacion (Brenifier;
2005).

17 Fuente: PsicoNetwork, 2024. La mayéutica socratica: su impacto en la psicologia y
el desarrollo del autoconocimiento. Disponible en: < LA MAYEUTICA SOCRATICA:
SU IMPACTO EN LA PSICOLOGIA Y EL DESARROLLO DEL AUTOCONOCIMIENTO -
Psiconetwork> Acceso: 15 ene. 2026

~ 297 ~


https://psiconetwork.com/la-mayeutica-socratica-su-impacto-en-la-psicologia-y-el-desarrollo-del-autoconocimiento/
https://psiconetwork.com/la-mayeutica-socratica-su-impacto-en-la-psicologia-y-el-desarrollo-del-autoconocimiento/
https://psiconetwork.com/la-mayeutica-socratica-su-impacto-en-la-psicologia-y-el-desarrollo-del-autoconocimiento/

Las investigaciones de José Antonio Marina en El aprendizaje de la crea-
tividad muestran como la interrogacion socratica puede estructurarse en se-
cuencias didacticas especificas (Marina; 2013):

1. Fase de perplejidad: Mediante preguntas aparentemente simples,
se desestabilizan las certezas iniciales. Antoni Zabala y Laia Arnau en
Métodos para la ensefianza de las competencias ofrecen ejemplos de-
tallados de como generar esta perplejidad productiva en diferentes
areas del conocimiento (Arnau; Zabala; 2014).

2. Fase de exploracién dialégica: A través del didlogo estructurado
pero abierto, se exploran las implicaciones de las respuestas iniciales.
El trabajo del Proyecto Noria (http: //www.octaedro.com/noria) coor-
dinado por Irene de Puig proporciona materiales especificos para esta
fase.

3. Fase de sintesis provisional: Los participantes construyen nuevas
comprensiones, siempre abiertas a posterior revisiéon. Miguel Angel
Santos Guerra en La escuela que aprende documenta experiencias
exitosas de este proceso en contextos escolares diversos (Santos G.;
2020).

En sema, la pedagogia de la conciencia centrada en las aportaciones de
Sécrates ofrece un marco metodoldgico extraordinariamente rico para abor-
dar los desafios educativos contemporaneos. La mayéutica, como método de
alumbramiento del conocimiento interior, establece las bases para una educa-
cién que promueve la autonomia intelectual, el pensamiento critico y el desa-
rrollo ético de los estudiantes.

~ 298 ~


http://www.octaedro.com/noria

10.6.- En Platon

«...El mayor bien para el hombre es dialogar cada dia sobre la
virtud y sobre las demds cosas que examinais cuando hablais de
ellas y cuando os examinais a vosotros mismos...»

Platon (c. 427-347 a.C)
Apologia de Sécrates, 38a.

«...El alma debe elevarse desde lo visible hacia lo inteligible
hasta contemplar lo que es en si...»

Platon (c. 427-347 a.C)
La Reptublica, VI, 511b—c

Hablar de Platon es hablar del origen mismo de la educacion entendida
como formacion integral de la persona. Antes de él, educar significaba princi-
palmente transmitir habilidades, normas sociales o conocimientos préacticos.
Con Platén, la educacién adquiere un sentido mucho mas profundo: pasa a ser
un proceso de transformacion interior, orientado al desarrollo de la concien-
cia, la razoén y los valores morales.

Para Platon, educar no consiste en “llenar la mente” de informacién, sino
en ayudar a la persona a aprender a pensar, a distinguir lo verdadero de lo
aparente y a orientar su vida hacia el bien y la justicia. Por eso utiliza imagenes
tan poderosas como la “Alegoria de la Caverna”, que muestra la educaciéon
como un camino de liberacion: salir de la ignorancia, abrir los ojos a la verdad
y aprender a vivir de manera mas consciente y responsable.

Ademas, Plat6on fue uno de los primeros pensadores en comprender que
la educacion no es solo un asunto individual. Una sociedad justa —afirma—
solo puede construirse si sus ciudadanos han sido formados moral e intelec-
tualmente. De este modo, la escuela, el maestro y el proceso educativo se con-
vierten en pilares fundamentales de la vida social y politica.

Estudiar hoy la obra de Platon sigue siendo relevante porque muchas de
las preguntas que él plante6 continiian vigentes: ¢para qué educamos?, équé
tipo de personas queremos formar?, ¢cdmo desarrollar el pensamiento critico,
la responsabilidad ética y la conciencia ciudadana? Su pensamiento ofrece un

~ 299 ~



punto de partida s6lido para reflexionar sobre la educacién como formacion
de seres humanos libres, criticos y comprometidos con el bien comin.

Pero ademas, el estudio de Platon, al igual que el de Sécrates y Aristoteles
resulta especialmente relevante en la formacién del profesorado. No se trata
de mantener tradiciones académicas seculares sino de responder a las necesi-
dades educativas plenamente actuales. En un contexto marcado por la sobre-
informacion, la rapidez digital, la proliferacién de noticias falsas y la fragmen-
tacion del conocimiento, la escuela se enfrenta al reto de ensefiar a pensar con
criterio y profundidad. Plat6n ya habia sefialado este problema al distinguir
entre la opini6én superficial y el conocimiento fundamentado, una distinci6on
que hoy resulta especialmente relevante para ayudar al alumnado a evaluar
fuentes, argumentar con rigor y construir juicios propios. Desde esta perspec-
tiva, formar docentes con una base platonica sélida significa fortalecer su ca-
pacidad para promover el pensamiento critico y el aprendizaje significativo.

Al mismo tiempo, la obra de Platon ofrece un marco especialmente va-
lioso para la educacion en valores y la formaciéon ciudadana. En un momento
en el que las aulas reflejan tensiones sociales, culturales y emocionales cada
vez méas complejas, Platon recuerda que no puede existir una sociedad justa
sin educacién moral. Para el profesorado, esta idea implica comprender que
su labor no se limita al curriculo académico, sino que contribuye directamente
a la construccion de actitudes de respeto, convivencia democratica, responsa-
bilidad social y compromiso ético. La educacion deja asi de ser un simple pro-
ceso instructivo para convertirse en una experiencia formativa que orienta la
vida personal y social del alumnado.

Platén también ayuda a revalorizar el papel del docente en una época en
la que la tecnologia y los recursos digitales tienden a desplazar el protago-
nismo pedagogico hacia plataformas y dispositivos. Frente a esta tendencia,
su concepcion del educador como guia intelectual y moral refuerza la impor-
tancia del profesorado como mediador del aprendizaje, como referente hu-
mano y como acompaiiante del proceso de crecimiento personal de los estu-
diantes. Esta vision resulta especialmente pertinente para la formacién do-
cente, ya que devuelve sentido profesional y ético a la tarea educativa.

La propuesta de educacién integral de Platén adquiere hoy una nueva ac-
tualidad. En sistemas educativos cada vez mas orientados a competencias téc-
nicas y resultados cuantificables, Platon propone una formacién que integra
razon, emociones, sensibilidad estética y valores. Esta mirada amplia permite
al profesorado disefiar experiencias educativas que no se reduzcan al

~ 300 ~



rendimiento académico, sino que atiendan al desarrollo completo de la per-
sona, favoreciendo el equilibrio emocional, 1a capacidad reflexiva y la madurez
moral del alumnado.

Por otra parte, Plat6n aporta una comprension temprana de la diversidad
educativa al reconocer que los estudiantes no aprenden del mismo modo ni al
mismo ritmo y que la educacion debe adaptarse a las disposiciones individua-
les. Esta idea conecta directamente con los enfoques actuales de educacién in-
clusiva y atencion a la diversidad, ayudando al profesorado a entender que la
equidad educativa no consiste en tratar a todos por igual, sino en ofrecer a
cada estudiante las condiciones necesarias para desplegar sus capacidades.

Finalmente, Plat6n invita a concebir la educacién como un proceso de
transformacién profunda y no como una simple acumulacién de contenidos.
Educar, desde esta perspectiva, significa ayudar al alumnado a cambiar su ma-
nera de ver el mundo, de comprenderse a si mismo y de relacionarse con los
demas. Para el profesorado en formacion, esta visién resulta especialmente
valiosa porque refuerza la dimensién humana de la ensefianza y sittia la prac-
tica docente como una tarea orientada a formar personas libres, criticas y so-
cialmente responsables.

En este sentido, estudiar a Platén no supone mirar al pasado, sino recu-
perar fundamentos s6lidos para afrontar los desafios educativos del presente,
fortaleciendo una concepcion de la docencia como profesion intelectual, ética
y socialmente comprometida.

10.6.1.- La alegoria de la caverna como metafora

La caverna platonica ofrece una potente metafora para pensar los proce-
sos educativos. Emilio Lled6, en La memoria del logos, propone una lectura
pedagogica profunda: «...La educacién es ese viaje desde las sombras hacia
la luz, pero un vigje que cada uno debe emprender con sus propios pies...»
(Lledo; 1996, p. 156). Esta interpretacion ha sido desarrollada practicamente
por Gregorio Luri en La escuela no es un parque de atracciones donde pro-
pone itinerarios concretos de “ascenso epistémico” (Luri; 2020).

Las aplicaciones practicas incluyen:
1. Cartografias del conocimiento personal: los estudiantes elabo-

ran mapas de su propio viaje desde las opiniones no examinadas hacia
comprensiones mas fundamentadas. El trabajo de David Perkins en

~ 301 ~



La escuela inteligente ofrece herramientas especificas para este ma-
peo (Perkins; 1995).

2. Proyectos de investigacion como liberacién: siguiendo la pro-
puesta de Juan Ignacio Pozo en Aprendices y maestros, se disefian

experiencias donde los estudiantes deben cuestionar sus preconcep-
tos mediante la investigaci6n sistematica (Pozo; 1998).

3. Circulos de reflexion critica: inspirados en la pedagogia critica de
Paulo Freire, pero enriquecidos con la dimensién contemplativa pla-
tonica, como propone Catherine L'Ecuyer en Educar en el asombro
(L’Ecuyer; 2012).

10.6.2.- Educacion y justicia: conciencia ética y moral

Todos los historiadores de la Educaciéon que hemos podido consultar
coinciden en un punto central: la identificaciéon platénica entre educacion y
justicia (Abbagnano;Visalberghi; 1994) (Luzuriaga; 1971) (B6hm; 2010).

Abbagnano destaca que la educacion no es neutral, sino orientada al co-
nocimiento objetivo del Bien, condicién para una conciencia ética auténtica.
Luzuriaga sintetiza esta idea afirmando que el ntcleo de la pedagogia platé6-
nica es la formacién del hombre moral dentro del Estado en cuanto éste re-
presenta la justicia y Bohm interpreta la justicia platonica no como simple or-
ganizacion institucional, sino como orden interior del alma, que luego se pro-
yecta socialmente

En este sentido podemos decir, que la educacién platonica consiste en la
interiorizacion del principio de justicia mediante la formacién de la conciencia
moral que es la que ayuda a armonizar la ética individual y la ética social.

10.6.2.1.- Pedagogia dialégica

Una de las aplicaciones mas directas del planteamiento platénico sobre
justicia interior es la pedagogia dial6gica, inspirada en la tradicién socréatico-
platonica. Platon concibe la educacion moral como un proceso de clarificaciéon
racional mediante el didlogo, donde el sujeto aprende a examinar sus creen-
cias y a orientar su juicio hacia el bien comun.

En la practica educativa contemporanea, este enfoque se concreta en me-
todologias como debates éticos guiados; didlogo filoso6fico en el aula y discu-
sidén argumentativa estructurada utilizando también dilemas morales reales

~ 302 ~



para guiar al alumnado a analizar consecuencias, valores implicados y crite-
rios de justicia, fomentando asi la interiorizacion ética y no la obediencia ex-
terna. Estas metodologias que han sido sistematizadas en programas como la
Community of Inquiry desarrollada por Matthew Lipman, cuyo objetivo es
formar pensamiento ético, juicio critico y conciencia social mediante el dia-
logo reflexivo (Lipman; 2002).

10.6.2.2.- Educacion del caracter y virtud ctvica

Platon entiende la justicia como armonia interior entre razén, emociones
y deseos, lo que hoy se traduce pedagbdgicamente en los programas de educa-
cién del caracter y educacion en virtudes. Estos programas trabajan autocon-
trol, responsabilidad, honestidad, respeto y sentido de justicia.

Thomas Lickona, uno de los principales referentes internacionales en
educacion moral, reconoce explicitamente la influencia de la tradicion clasica
greco-platonica en la formacion ética escolar. En su clisica obra de 1991 Edu-
cating for Character: How Our Schools Can Teach Respect and Responsibi-
lity traducida al espafol en 2017, Lickona nos ofrece mas de 100 estrategias
practicas adaptadas al contexto escolar y familiar para promover virtudes
como sabiduria, justicia, autocontrol, integridad, gratitud y humildad, me-
diante la colaboracion de la familia y la escuela.

10.6.2.3.- Justicia restaurativa en contextos escolares

El concepto platonico de justicia no se limita al castigo, sino que apunta
al restablecimiento del orden interior y social. Esta idea conecta directamente
con los actuales modelos de justicia restaurativa educativa, utilizados en nu-
merosos sistemas escolares.

Estos enfoques sustituyen modelos punitivos por didlogo reparador, res-
ponsabilidad personal, reconstrucciéon de relaciones y conciencia del dano
causado.

A partir de las experiencias que actualmente se desarrollan en diversos
paises de Europa, Canada, EE. UU. y América Latina se pueden identificar
rasgos pedagodgicos y educativos consistentes:

1. Resolucion colaborativa de conflictos: uso de mediacion restau-
rativa entre pares (estudiantes), docentes y familias, con énfasis en
escuchar a todas las partes implicadas.

~ 303 ~



2. Circulos restaurativos y dialogo estructurado: encuentros fa-
cilitados en los que se comparte impacto emocional, se reflexiona so-
bre los hechos y se acuerdan acciones reparadoras.

3. Cambio de cultura escolar: paso de un enfoque punitivo a uno que
prioriza la reparacion de relaciones y la responsabilidad personal.

4. Articulacién con redes regionales: asociacion entre escuelas, or-
ganizaciones civiles y redes de formacién docente para la expansion y
sostenibilidad de practicas restaurativas.

10.6.2.4.- Educacion para la ciudadania democratica

Platon defendia que no puede existir una poli justa sin ciudadanos edu-
cados moralmente. Esta idea se refleja hoy en los programas de educaciéon
para la ciudadania, donde se busca formar conciencia civica, participacion res-
ponsable y compromiso social.

La UNESCO ha recogido este principio en su marco educativo para el
desarrollo sostenible y la ciudadania global, subrayando que la educacion debe
formar conciencia ética, sentido de justicia social y responsabilidad colectiva,
principios coherentes con el planteamiento platonico.

En este ambito tienen una significativa importancia y relevancia los “Pro-
yectos de Aprendizaje-Servicio” (ApS) mediante los cuales el alumnado par-
ticipa en actividades comunitarias reflexionando sobre justicia social, equidad
y bien comun. Los Proyectos de Aprendizaje-Servicio integran, en una misma
experiencia planificada, aprendizajes curriculares (conocimientos y compe-
tencias) y un servicio real a la comunidad, con reflexién sistematica y evalua-
cién. Su rasgo distintivo no es “hacer voluntariado”, sino aprender mejor por-
que se actuia sobre necesidades reales con aliados comunitarios.

10.6.2.5.- Educacion socioemocional con base ética

Platon integra razon y emociones bajo el gobierno racional del alma. Esta
idea se refleja hoy en programas de educaciéon emocional con orientacién
ética, que no se limitan al bienestar psicolégico, sino que buscan formar con-
ciencia moral.

En este sentido, el prestigioso psicopedagogo Rafael Bisquerra senala que
la educacioén emocional debe estar vinculada a valores éticos y convivencia so-
cial, no solo a la autorregulacion individual.

~ 304 ~



Otras de las figuras méas destacables y emblematicas respecto a la educa-
cion emocional es sin duda el profesor y prolifico autor José Antonio Marina,
que en su clasica obra Etica para ndufragos, sita la educacioén afectiva dentro
de un horizonte normativo: la finalidad no es “sentirse bien” sin mas, sino
aprender a actuar bien. Para Marina, La ética aparece como una brdjula para
orientar deseos, emociones y decisiones hacia criterios universalizables (res-
ponsabilidad, respeto, justicia, dignidad). En términos de educacion socio-
emocional con base ética, esto se traduce en que competencias como la empa-
tia, la autorregulaciéon o la convivencia solo son plenamente educativas
cuando se articulan con un marco de valores compartidos y con la asuncién de
consecuencias: no basta con “expresar emociones”; hay que aprender a res-
ponder moralmente a lo que se siente y a lo que se provoca en los demas (Ma-

rina; 1995).

En suma, y desde una perspectiva aplicada, el planteamiento platénico
sobre educacion y justicia se traduce hoy en practicas educativas reconocidas
que comparten un ndcleo comidn: formar conciencia moral interior y no solo
regular conductas externas. El didlogo reflexivo, la educacion del caracter, la
justicia restaurativa, la ciudadania activa y la educacién emocional ética re-
presentan desarrollos contemporaneos coherentes con la intuicién central de
Plat6n: que la verdadera justicia se construye primero en el interior del sujeto
y luego se proyecta socialmente.

10.6.3.- La educacion como transformacion interior

Uno de los rasgos més originales de Platon es su concepcion de la educa-
cion como conversion interior. Como hemos sefialado anteriormente el Moti
de la caverna es una metéafora que simboliza el paso de las opiniones a la ver-
dad, es decir, de la conciencia pasiva a la conciencia reflexiva orientada al Bien
(Abbagnano; Visalberghi, 1992).

A su vez, la pedagogia platonica no busca mera adaptacién social, sino la
transformacion total del ser humano, desde el mundo de las apariencias hacia
el orden inteligible de las Ideas. Asi pues, la educacion platénica no es trans-
misién de informacién, sino reorientacion existencial de la conciencia.

Pero ¢En qué consiste hoy la “transformacion interior” en clave plato-
nica? Traducido al lenguaje educativo contemporaneo, el principio platénico
de conversion del alma puede describirse como un proceso formativo que
busca:

~ 305~



e Pasar de la reaccion impulsiva a la autorregulaciéon consciente.
e Pasar de la repeticion acritica a la reflexi6on personal.
e Pasar de la motivacion externa a la motivacién interna.

e Pasar del egocentrismo al sentido de responsabilidad social.

Pasar de la pasividad cognitiva a la autonomia intelectual.

No se trata de imponer valores, sino de formar estructuras internas de
juicio, atencibén, autocontrol y sentido moral, que permiten al estudiante diri-
gir su propia vida con mayor lucidez.

~ 306 ~



10.7.- En Aristoteles

Aristbteles ocupa un lugar fundamental en la Historia de la Educacion
porque fue uno de los primeros pensadores en preguntarse no solo qué debe-
mos saber, sino sobre todo como debemos vivir y aprender a vivir bien. Mien-
tras Platén puso el acento en la biisqueda de las grandes ideas y los valores
universales, Aristoteles llevo la reflexion educativa al terreno de la vida coti-
diana, de las decisiones concretas y de la formacion del caracter.

Para Aristoteles, educar no significa simplemente transmitir conocimien-
tos, sino ayudar a las personas a desarrollar hibitos positivos, a pensar con
criterio propio y a actuar con responsabilidad. La educacidn, en este sentido,
es un proceso progresivo que acompaia el crecimiento de la persona: primero
se aprende a controlar los impulsos, después a formar el caracter y finalmente
a usar la razén de manera reflexiva y prudente.

Ademas, Aristoteles comprendié que la educaciéon no es solo un asunto
individual, sino una tarea social. Una comunidad funciona mejor cuando sus
ciudadanos han aprendido a convivir, a respetar normas comunes y a buscar
el bien colectivo. Por eso defendi6 una educacion publica orientada a formar
personas equilibradas, éticas y capaces de participar activamente en la vida
social.

Hoy, muchas ideas educativas actuales —como la educacién en valores,
el aprendizaje a través de la experiencia, la importancia de los habitos y el
desarrollo del pensamiento practico— tienen sus raices en Aristoteles. Estu-
diar su obra nos ayuda a entender que educar es, en el fondo, ensefar a vivir
bien, a elegir mejor y a construir una vida con sentido.

El estudio de Aristoteles en la formacion del profesorado resulta especial-
mente relevante porque conecta directamente la teoria educativa con la prac-
tica cotidiana del aula. En un contexto escolar en el que los docentes deben
enfrentarse a problemas reales como la convivencia, la motivacién del alum-
nado, la educacién emocional o la formacibén en valores, Aristoteles ofrece una
vision de la educacion centrada en la vida concreta y en el desarrollo progre-
sivo de la persona. Para él, educar no consiste inicamente en transmitir cono-
cimientos, sino en ayudar a formar hébitos positivos, fortalecer el caracter y
desarrollar la capacidad de tomar decisiones responsables.

~ 307 ~



Esta perspectiva resulta muy cercana a la experiencia docente actual,
donde el aprendizaje no se produce solo a través de explicaciones tedricas, sino
mediante la repeticién de practicas, la construcciéon de rutinas educativas, el
acompailamiento emocional y la creacion de un clima de aula favorable. Aris-
toteles ayuda a comprender que el comportamiento ético no surge esponta-
neamente ni se logra inicamente con normas, sino que se construye poco a
poco a través del ejercicio constante, la reflexion y el ejemplo. Para el profeso-
rado en formacion, esta idea refuerza la importancia de la coherencia educa-
tiva y del papel del docente como modelo de conducta.

Ademés, Aristoteles aporta una comprensién muy actual del aprendizaje
como proceso gradual. Reconoce que el desarrollo humano pasa por etapas y
que no se puede exigir el mismo nivel de madurez intelectual o emocional a
todos los estudiantes al mismo tiempo. Esta vision se relaciona directamente
con los enfoques actuales de atencion a la diversidad, educacién inclusiva y
aprendizaje personalizado, ayudando al profesorado a disefiar propuestas
educativas adaptadas a las necesidades reales del alumnado.

Por otra parte, Aristételes subraya que la educacién no es solo un asunto
individual, sino una responsabilidad social. La escuela no solo prepara para
aprobar examenes, sino para convivir, participar en la comunidad y contribuir
al bienestar colectivo. Esta idea resulta especialmente relevante en la forma-
cion docente actual, donde se busca que el profesorado acttie como agente
educativo y social capaz de fomentar valores como el respeto, la cooperacion,
la justicia y la participacién democratica.

Finalmente, Aristo6teles ofrece una concepcion de la educacion orientada
al desarrollo del juicio préctico, es decir, a la capacidad de pensar antes de
actuar, de evaluar consecuencias y de elegir de manera responsable. En una
sociedad caracterizada por la inmediatez, la impulsividad y la presion social,
esta dimension educativa cobra una importancia decisiva. Para el profesorado,
estudiar a Aristételes significa fortalecer una pedagogia que no solo ensena
contenidos, sino que ayuda al alumnado a aprender a vivir mejor, a tomar de-
cisiones més conscientes y a construir una vida con sentido.

En este marco, la obra de Aristételes sigue siendo una referencia funda-
mental para comprender la educacién como un proceso humano, ético y so-
cialmente comprometido, que sitda al profesorado en el centro de la forma-
cion integral de las nuevas generaciones.

~ 308 ~



10.7.1.- Eudaimonia y realizacion humana

El objetivo altimo de la educacion aristotélica es la “eudaimonia”, enten-
dida como realizacion plena de lo humano, o lo que es lo mismo, la actualiza-
cion de las capacidades racionales y morales del ser humano, orientadas a la
vida buena (Abbagnano; Visalberghi, 1992). Asi, la educacién de la conciencia
en Aristoteles no persigue éxito externo, sino madurez moral y plenitud hu-
mana.

Es de suma importancia destacar que el concepto de eudaimonia en Aris-
toteles no es lo mismo que lo que entendemos hoy por felicidad aunque en
muchas traducciones se utilice ese término por aproximacion. La diferencia es
conceptual, filos6fica y pedagogicamente muy relevante, especialmente en
Aristételes.

En griego clasico, eudaimonia significa literalmente “tener un buen dai-
mon” o “estar bien acompanado por el espiritu”, pero en el pensamiento aris-
totélico adquiere un sentido mucho més profundo: designa el estado de reali-
zacion plena de la vida humana, no un sentimiento pasajero de placer o bie-
nestar emocional.

Cuando hoy hablamos de “felicidad” solemos referirnos a un estado sub-
jetivo de satisfaccion, alegria o bienestar psicoldgico, que puede ser momen-
taneo, fluctuante y dependiente de circunstancias externas. En cambio, la eu-
daimondia se refiere a una forma de vida lograda, estable y estructural, basada
en el gjercicio de la razoén, la virtud y el desarrollo de las capacidades humanas
propias.

Para Aristoteles, una persona no es eudaimonica porque “se sienta feliz”,
sino porque vive de acuerdo con su naturaleza racional y moral, actia virtuo-
samente, toma buenas decisiones y desarrolla sus potencialidades a lo largo
del tiempo. Por eso afirma que la eudaimonia no es un placer, ni una emocion,
ni una posesion externa, sino una actividad del alma conforme a la virtud
(Etica a Nicémaco, 1, 7).

Desde el punto de vista educativo, esta diferencia es crucial. Educar para
la “felicidad” entendida como bienestar emocional inmediato puede conducir
a una pedagogia centrada en el confort, la evitacion del esfuerzo o la gratifica-
cion rapida. Educar para la eudaimonia, en cambio, significa formar el carac-
ter, el juicio moral, la responsabilidad y la capacidad de vivir bien a largo
plazo, incluso cuando ello exige esfuerzo, disciplina y renuncia.

~ 309 ~



Por eso, muchos autores contemporaneos prefieren traducir eudaimonia
como: “vida lograda”, “florecimiento humano”, “realizaci6n plena”, o “bien vi-
vir”. Estas expresiones reflejan mejor su sentido ético y existencial que el tér-

mino moderno “felicidad”.

Puede decirse que la felicidad emocional puede formar parte de la eudai-
monia, pero no la agota. La eudaimonia no depende solo de cobmo me siento,
sino de cémo vivo, como actiio y qué tipo de persona llego a ser. Esto explica
por qué Aristoteles convierte la educacion ética en el ntcleo de su proyecto
pedagobgico: porque solo a través de la formacion de la virtud puede alcanzarse
una vida verdaderamente lograda.

En consecuencia, una educacion y una pedagogia de la conciencia basada
en el concepto de eudaimonia de Aristételes implica desarrollar:

1. Conciencia teleolégica. Educar la conciencia significa aprender a
responder: ¢Qué persigo realmente cuando elijo esto?; ¢Qué tipo de
persona estoy llegando a ser con estos habitos? ¢Qué bienes son dig-
nos (y cuéles son solo atractivos)? Esto convierte la tutoria, la orien-
tacion y la convivencia en “espacios de finalidad”.

2. Conciencia moral como habitos + reflexién. Aristoteles integra
dos planos que la escuela suele separar: el entrenamiento del caracter
(habitos, rutinas, practica guiada) por un lado, y reflexion ética (razo-
nes, deliberacion, juicio) por otro. Si solo hay reflexion sin practica,
no hay transformacién; si solo hay practica sin reflexiéon, hay adies-
tramiento sin autonomia.

3. Conciencia relacional y civica. La eudaimonia aristotélica es in-
separable de la vida en comunidad: se aprende a vivir bien con otros,
en instituciones y con responsabilidades. Por eso, el fin educativo in-
cluye ciudadania y convivencia, no solo rendimiento.

Hoy, el marco aristotélico reaparece con fuerza en lineas como educaciéon
del caracter, educacion en virtudes y enfoques de florecimiento que conectan
bienestar con desarrollo moral. En Espana, hay desarrollos académicos y di-
vulgativos que presentan la educacién del caracter explicitamente enraizada
en Aristoteles (virtud—bien—felicidad—ciudadania)u8. También existen pro-
puestas que articulan “florecimiento” como finalidad educativa, conectando
eudaimonia con debates contemporaneos (bienestar eudaimonico, teoria de la

18 Ver: NAVAL, Concepcién et. al. Educacion del caracter. Pamplona: Eunsa, 2018.

~ 310 ~



autodeterminacion, etc.)119. Y desde la Psicologia Positiva aplicada a la Edu-
cacion se han difundido programas escolares centrados en bienestar, sentido
y fortalezas que pueden leerse como compatibles —con matices— con un ho-
rizonte eudaimonico si se integran con virtud y responsabilidad.:zo

Como ejemplos de metodologias y actividades basadas en la eudaimonia

aristotélica pueden citarse los siguientes y cuya clave no es “hablar de virtu-
des”, sino practicarlas con conciencia, deliberacién y feedback.

10.7.1.1.- Deliberaciéon guiada (phroénesis en accion)

Objetivo: entrenar juicio practico: fines, medios, consecuencias, con-
texto, virtudes en juego.

Dinamica (15—25 min): Presentar un caso breve realista (conflicto de
convivencia, trabajo en equipo, uso del mévil, copia, exclusion).

Preguntas fijas: ¢Cudl seria el fin bueno aqui (no solo lo conve-
niente)?; ¢Qué opciones reales tengo?; ¢Qué virtud falta/excede? (va-
lentia, templanza, justicia, amistad civica); ¢Qué haria alguien pru-
dente y por qué?

Cierre: “microcompromiso” (una acciéon concreta para la semana).

Evaluacién: rabrica simple de deliberacién (claridad del fin, conside-
racion de otros, justificacion, viabilidad).

10.7.1.2.- Taller de habitos (héxis): “diseito de practica”

Objetivo: convertir una virtud en conducta repetible (de intencién a
héabito).

Ejemplo: templanza digital. Definir conducta observable: “primer blo-
que de estudio de 25 min sin mévil”. Disefiar entorno: moévil fuera del
alcance; temporizador; lista corta de tareas. Registro 7 dias: lo-
gro/obstéculo/ajuste.

119

Ver: BERNAL, Aurora; NAVAL, Concepcion. El florecimiento como fin de la educa-
cion del caracter. Revista Espafiola de Pedagogia, 2023. Disponible en:
<REP+284 ESP Bernal.pdf> Acceso: 16 ene. 2026.

Ver: ARGUIS, Ricardo et. al. Programa “Aulas felices”. Psicologia Positiva aplicada a la
Educacion. Zaragoza: Equipo SATI, 2012. Disponible en: <Aulas Felices> Acceso: 16 ene.
2026.

~311~


file:///C:/Users/Usuario/AppData/Local/Temp/MicrosoftEdgeDownloads/d554e897-356d-46e7-83d7-33155c2c5cb4/REP+284_ESP_Bernal.pdf
https://conrecursos.org/wp-content/uploads/2021/06/Libro-del-Programa-Aulas-Felices.-Psicologia-Positiva-aplicada-a-la-Educacion.pdf?utm_source=chatgpt.com

3. Reflexion de conciencia: “¢qué deseo me domina?” “équé bien persigo
realmente?”

Esta dinamica concreta en la practica la idea aristotélica: nos hacemos
mediante acciones repetidas, pero con conciencia del fin.

10.7.1.3.- Diario eudaimoénico (conciencia narrativa y teleolégica)
1. Objetivo: integrar experiencia + fin + virtud.
2. Plantilla semanal (10 min):

o “Esta semana me acerqué a una vida buena cuando...”
e “Me alejé cuando...”

e “Lavirtud que mas necesité fue...”

e “Una accion concreta para la proxima semana...”

Puede vincularse a tutoria y a proyectos de convivencia (sin invadir inti-
midad: el alumno decide qué comparte).

10.7.1.4.- Eudaimonia civica: proyectos de Aprendizaje-Servicio

1. Objetivo: experimentar como el bien propio crece con bienes compar-
tidos.

2. Claves aristotélicas: explicitar el fin: no “hacer horas”, sino justi-
cia/solidaridad/amistad civica.

3. Reflexion estructurada: équé bien interno del proyecto se pone en
juego? équé virtudes exige?

10.7.1.5.- “Curriculo de virtudes” transversal por asignaturas

Objetivo: no aislar la ética en una hora; integrarla en practicas intelectua-
les.

Ejemplos:
e Ciencias: honestidad intelectual (errores, replicacién, datos).
e Lengua: veracidad, escucha, argumentacion justa.

e Educacion fisica: fortaleza, templanza, juego limpio.

~312 ~



e Historia: justicia, prudencia politica, anélisis de fines colectivos.

Este enfoque es coherente con marcos contemporaneos de educacion del
caracter.

10.7.1.6.- Riesgos frecuentes y como corregirlos

1. Reducir eudaimonia a “bienestar emocional”: integrar siempre virtud,
responsabilidad y comunidad.

2. Moralizar sin practica: sin habitos y entornos, no hay héxis.

3. Practicar sin conciencia: sin deliberacién, no hay autonomia (phréne-
sis).

4. Convertir virtudes en esléganes: usar conductas observables,
feedback y reflexion.

10.7.2.- Prudencia (phronesis): nucleo de la conciencia
practica

En la Etica a Nicémaco (especialmente Libro VI), Aristételes llama
phronesis a la prudencia o sabiduria practica: una virtud intelectual cuyo
objeto no es “saber” en abstracto, sino deliberar bien sobre lo que conviene
hacer aqui y ahora para vivir bien. No se reduce a aplicar reglas; exige captar
los fines humanos (el bien) y, a la vez, leer adecuadamente las circunstancias
concretas. En la tradicion de lectura contemporanea, esto se expresa con una
idea clave: la prudencia no se adquiere solo por aprender principios, sino por
formacion del caricter, habitos, practica y experiencia.

Desde una pedagogia de la conciencia, esa “sabiduria practica” funciona
como conciencia practica porque articula tres operaciones internas que edu-
cativamente son decisivas:

1. Atencioén lacida a la situacion: percibir lo relevante moralmente.

2. Deliberacién: ponderar razones, medios, consecuencias, bienes en
conflicto...

3. Eleccion responsable: decidir y sostener la accién con coherencia.

Este enfoque converge con la interpretacion clasica de la phrénesis como
virtud inseparable de la virtud moral: Aristételes sostiene que no hay

~313 ~



prudencia plena sin un carécter ético formado y viceversa, la virtud moral ne-
cesita la guia prudencial.

10.7.2.1.- Rasgos pedagdégicamente relevantes de la prudencia

En primer lugar, la prudencia o conciencia practica es una racionalidad
orientada a fines (teleoldgica) y al bien humano. La prudencia no optimiza
meros resultados; orienta la accion hacia el “vivir bien” (eudaimonia) en con-
diciones reales, con bienes humanos en tension. Por eso, educar la prudencia
equivale a educar una conciencia capaz de ordenar prioridades éticas y no solo
“resolver problemas”.

En segundo lugar, la prudencia trabaja con lo contingente y particular. A
diferencia del saber teorico, la accién humana ocurre en escenarios variables;
por ello, la prudencia implica juicio contextual, sensibilidad moral y capacidad
de ajustar medios. En clave educativa: no basta con “normas”; hay que entre-
nar la percepciéon moral y el discernimiento en casos.

Y finalmente, la prudencia integra cognicién, emocioén y caracter, presu-
pone disposiciones afectivas y habitos (hexis): sin autocontrol, empatia y sen-
tido de justicia, la deliberacion se sesga. Este punto conecta bien con marcos
actuales que enfatizan la toma de decisiones responsable y competencias so-
cioemocionales como parte de una formacion ética integral

10.7.2.2.- Objetivos de aprendizaje para desarrollar la prudencia

Si convertimos la phronesis en competencias observables (sin traicionar
a Aristoteles), un programa de “conciencia prudencial” busca que el alumnado
progrese en la consecucion de los siguientes objetivos:

1. Clarificacién del fin: “¢Qué bien buscamos aqui? ¢Qué significa actuar
bien en este contexto?”

2. Lectura ética de la situacién: identificar valores en conflicto, afecta-
dos, necesidades, asimetrias, riesgos.

3. Deliberacién con razones: argumentar, considerar alternativas, anti-
cipar consecuencias, reconocer sesgos.

4. Eleccion y compromiso: decidir, justificar y revisar (aprendizaje por
reflexion posterior).

~ 314 ~



5. Formacion del caracter: habitos que sostienen el juicio (templanza,
justicia, valentia civica).

10.7.2.3.- Metodologias actuales compatibles con el desarrollo de

la prudencia

1. Discusién de dilemas morales. La discusion de dilemas es una
técnica consolidada para provocar razonamiento moral: narraciones
breves con conflicto de valores, debate guiado y justificacion puablica
de la decisiéon. Bien aplicada, no “adoctrina”: entrena deliberacion,
contraste de razones y revision criticat21.

2. Filosofia para Nifios y Nifias (FpNN) y “Comunidad de Inda-
gacién”: conciencia atenta y pensamiento practico.La FpNN (inspi-
rada en Lipman) aporta una estructura muy afin a phrénesis: pregun-
tas auténticas, didlogo disciplinado, construccion de razones, revision
y autocorreccion en comunidad. En Espana hay guias didacticas ins-
titucionales con secuencias y propuestas para aulat=2,

3. Practicas restaurativas. Las practicas restaurativas educan una
conciencia practica centrada en responsabilidad, impacto y repara-
cién: hacen visible el dafio, ordenan turnos de palabra, promueven
acuerdos y compromisos verificables. Son una tecnologia pedagogica
idonea para entrenar phrénesis en conflictos reales:2s.

4. Aprendizaje-Servicio (ApS): El ApS integra aprendizaje curricu-
lar, servicio real y reflexion; por eso es especialmente aristotélico: la
prudencia se forma en la acciéon deliberada y revisada. Guias de ApS

123

Ver: FERNANDEZ-CAMINERO, G. et. al. Ensefiando moralidad como competencia
inclusiva: efectos de una intervencion basada en discusion de dilemas morales.
Revista Espafiola de Pedagogia, 2023. Disponible en: <REP+286 ESP Fernandez.pdf>
Acceso: 16 ene. 2026.

Ver: JAIMES, José C. et. al. La metodologia de la Filosofia para nifios y nifas
(FpNN) y el desarrollo del pensamiento critico y creativo en la escuela. Revista
de Filosofia. Vol, 38 N° g9, 2021. Disponible en: <La metodologia de la Filosofia para nifios
y nifas (FpNN) y el desarrollo del pensamiento critico y creativo en la escuela - Dialnet>
Acceso: 16 ene. 2026

Ver: ORTEGA, Manel; SCHMITZ, Jean. Practicas restaurativas en el ambito educa-
tivo. Quito (Ecuador) Asociacion Flamenca de Cooperacién al Desarrollo y Asistencia Téc-
nica VVOB. Disponible en: <Practicas-restaurativas-en-el-ambito-educativo-2019-
spa.pdf> Acceso: 16 ene. 2026.

~ 315~


file:///C:/Users/Usuario/AppData/Local/Temp/MicrosoftEdgeDownloads/e88daf3f-bfa4-433c-a02b-e1c18666a47f/REP+286_ESP_Fernandez.pdf
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=8153525
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=8153525
https://www.ungei.org/sites/default/files/Practicas-restaurativas-en-el-ambito-educativo-2019-spa.pdf
https://www.ungei.org/sites/default/files/Practicas-restaurativas-en-el-ambito-educativo-2019-spa.pdf

en el ambito hispano subrayan la intencionalidad, participacion y re-
flexi6én como ejes del métodor=4,

10.7.3.- Proceso educativo gradual: cuerpo, caracter e
intelecto

Para Aristoteles, educar no significa inicamente transmitir conocimien-
tos, sino acompanar el desarrollo progresivo de la persona en todas sus di-
mensiones, de modo que aprenda a gobernarse a si misma, a actuar con virtud
y a deliberar con prudencia en las situaciones concretas de la vida.

Desde este enfoque, la educacioén se entiende como un camino de interio-
rizaciéon y toma de conciencia: conciencia corporal y autorregulacion, concien-
cia ética y formacion del caracter, y conciencia reflexiva y racionalidad prac-
tica.

10.7.3.1.- El “cuerpo” como base educativa: habito, medida y au-
torregulacion

Para Aristoteles, la educacion comienza por el cuerpo porque es el primer
ambito donde la persona aprende a gobernarse. En la Politica subraya que la
formacién corporal no persigue el rendimiento competitivo, sino la disposi-
ci6n adecuada para una vida buena y equilibrada. Desde una pedagogia de la
conciencia, esto significa ayudar al alumnado a darse cuenta de su propio es-
tado corporal, de sus ritmos de atencion, de su nivel de activacion, del cansan-
cio y del descanso necesarios, y de coémo todo ello influye en su conducta y en
su aprendizaje. El cuerpo se convierte asi en el primer espacio educativo de la
autorregulacion.

En términos aristotélicos, aqui aparece la nocion de hexis, es decir, la dis-
posicion estable que se construye a través de la repeticién consciente de accio-
nes. No se trata solo de “hacer ejercicio” o “sentarse bien”, sino de adquirir
hébitos que sostienen el autocontrol, la perseverancia y el cuidado de si.
Cuando el alumnado aprende a regular su respiracion antes de una prueba, a
planificar descansos, a mantener rutinas de estudio o a reconocer seiales de
tension corporal, esta desarrollando una base ética elemental: la capacidad de
moderarse y orientarse hacia lo que le conviene.

124 Ver: Guia para emprender un proyecto de Aprendizaje-Servicio. Programa Nacio-
nal “Escuela y Comunidad” (Argentina). Disponible en: <MODULO 1 FINAL CORRE-
GIDO> Acceso: 16 ene. 2026.

~ 316 ~


https://www.zerbikas.es/wp-content/uploads/2015/09/0403ARGgui.pdf
https://www.zerbikas.es/wp-content/uploads/2015/09/0403ARGgui.pdf

En la préctica educativa actual, este planteamiento se traduce en pro-
puestas como la educacion fisica consciente, el trabajo sistematico de habitos
saludables, la incorporacion de microrutinas de atencion plena o autorregula-
cion emocional al inicio de las clases, y el uso de diarios breves donde el alum-
nado registra como se siente antes y después de una actividad exigente. Todo
ello responde fielmente a la idea aristotélica de que sin una base corporal or-
denada es dificil sostener un caracter firme y un pensamiento lacido.

10.7.3.2.- El “caracter” como niicleo: habituacion de virtudes y
educacion emocional

El corazon del proyecto educativo de Aristoteles esta en la formacién del
caracter. En la Etica a Nicémaco afirma con claridad que nos hacemos justos
practicando actos de justicia, valientes actuando con valentia y templados
gjercitando la moderacién. La virtud no se transmite como un contenido te6-
rico, sino que se construye mediante la repeticién de acciones guiadas, acom-
pafiadas de reflexion y correccién progresiva.

Desde la pedagogia de la conciencia, educar el caracter significa ayudar
al alumno a comprender el vinculo entre lo que siente, lo que desea, lo que
elige y lo que finalmente hace. Cuando el estudiante aprende a reconocer sus
impulsos, a poner nombre a sus emociones, a anticipar consecuencias y a eva-
luar sus propias decisiones, esta desarrollando una conciencia ética practica.
De este modo, el aula se convierte en un pequefio espacio de convivencia
donde se ensayan formas justas de relaci6n, cooperacién, autocontrol y res-
ponsabilidad.

Las corrientes actuales de educacion del caracter y educaciéon socioemo-
cional conectan directamente con este planteamiento aristotélico. Programas
basados en virtudes, metodologias de Aprendizaje-Servicio y dinamicas de
didlogo moral permiten traducir estas ideas clasicas en practicas concretas.
Por ejemplo, trabajar una virtud durante varias semanas —como la responsa-
bilidad, la templanza digital o la empatia— mediante compromisos diarios,
reflexiéon semanal y evaluaciéon formativa del comportamiento, reproduce el
esquema aristotélico de habito, repeticiéon y consolidacién del caracter.

Asimismo, el uso de dilemas morales, debates guiados y proyectos soli-
darios ayuda al alumnado a experimentar la virtud en contextos reales.
Cuando un grupo participa en un proyecto de apoyo comunitario y luego re-
flexiona sobre qué actitudes ha desarrollado, qué dificultades ha encontrado y

~ 317 ~



qué ha aprendido de si mismo, esta realizando exactamente lo que Aristoteles
entendia por formacion ética: aprender a obrar bien a través de la experiencia.

10.7.3.3.- El “intelecto”: virtudes intelectuales, deliberacion y
phronesis

Para Aristoteles, la educacién no culmina solo en un buen caracter, sino
en la capacidad de pensar y decidir bien. Aqui entra en juego la phroénesis o
prudencia, que no es un conocimiento abstracto, sino una sabiduria practica
que permite comprender las situaciones concretas, regular las emociones im-
plicadas y elegir la accién méas adecuada. La phronesis une el caracter y el in-
telecto: sin virtudes morales, el razonamiento se vuelve instrumental; sin re-
flexion racional, la virtud queda ciega y rigida.

Desde la pedagogia de la conciencia, este nivel corresponde al desarrollo
metacognitivo y ético: aprender a observar como pensamos, qué criterios uti-
lizamos para decidir, qué sesgos influyen en nuestros juicios y como podemos
mejorar nuestras razones. En el aula, esto se trabaja mediante escritura refle-
xiva, analisis de casos reales, debates argumentativos y seminarios socraticos,
donde el alumnado aprende a justificar sus decisiones y a revisar sus propios
razonamientos.

Actividades como la “bitacora de deliberacion”, en la que el estudiante
registra una situacion vivida, las opciones posibles, los riesgos, las emociones
implicadas y la decisiéon tomada, son un claro ejemplo de entrenamiento en
phronesis. Del mismo modo, el uso de rabricas que evaltian no solo el resul-
tado, sino la calidad del razonamiento, la consideracion del contexto y la cohe-
rencia ética refuerza la dimension intelectual de la educacién moral aristoté-
lica.

10.7.3.4.- Una secuencia didactica

La propuesta aristotélica puede traducirse hoy en una secuencia educa-
tiva coherente que respete el desarrollo gradual del alumno. En una primera
fase se trabaja el cuerpo y la autorregulacion bésica: habitos de atencion, des-
canso, organizacion del tiempo y control emocional inicial. En una segunda
fase se pone el acento en el caracter, entrenando virtudes concretas mediante
practicas diarias, normas compartidas y dinamicas de convivencia y coopera-
cion. Finalmente, en una tercera fase se fortalece el intelecto practico, promo-
viendo la deliberacién, el pensamiento critico y la reflexion ética sobre situa-
ciones reales.

~ 318 ~



Este itinerario no es rigido, sino ciclico: cada nuevo aprendizaje vuelve a
pasar por el cuerpo, el caracter y el intelecto, profundizando progresivamente
en cada nivel. Desde la pedagogia de la conciencia, el elemento transversal es
siempre el mismo: hacer explicita la experiencia del alumno. Se trata de que
el estudiante no solo actue, sino que se dé cuenta de lo que hace, de por qué lo
hace y de qué efectos tiene. Asi, el proceso educativo deja de ser meramente
instructivo y se convierte en una auténtica formacion integral de la persona.

10.7.4.- Educacion publica y dimension politica

Para Aristoteles, la educacion no es un asunto privado ni exclusivamente
familiar. Es una responsabilidad pablica esencial, porque la ciudad existe para
algo mas que sobrevivir: existe para vivir bien. Si la polis tiene un fin comin,
la formacion de los ciudadanos no puede quedar al azar ni depender solo de
iniciativas individuales. Por eso afirma que la educacion debe ser comin, re-
gulada y orientada al bien colectivo.

Esta idea se apoya en una concepcion profundamente comunitaria del ser
humano. El individuo no se realiza aislado, sino como miembro activo de una
comunidad politica. La educacion, entonces, cumple una funcién estructural:
prepara a las personas para participar responsablemente en la vida comtn,
sostener las leyes, respetar la justicia y contribuir al equilibrio social. Pero aqui
es indispensable senalar que la “dimensién politica” no es propaganda ni
adoctrinamiento: es la tesis de que la educacion debe cultivar capacidades in-
ternas sin las cuales la ciudad se desordena: virtud, autodominio, prudencia
(phronesis), sentido de justicia y disposicion a deliberar. La escuela, en este
marco, es un dispositivo de formacién del caricter civico mediante habitos y
criterios.

Asi pues, desde la pedagogia de la conciencia, este planteamiento implica
que educar no consiste solo en transmitir contenidos, sino en formar ciudada-
nos interiormente capaces de autorregularse, deliberar, actuar éticamente y
asumir responsabilidades publicas. La dimensién politica no se reduce al
aprendizaje de normas, sino a la construcciéon de una conciencia civica que
comprenda que el bien personal esta vinculado al bien comin.

10.7.4.1.- Del habito al juicio practico

Aristbteles entiende que la verdadera educacién no actda solo sobre el
intelecto, sino sobre el caracter. La conciencia moral no se forma tnicamente

~ 319 ~



mediante discursos, sino a través de habitos estables que configuran la manera
de sentir, pensar y actuar.

Por un lado, la educacion debe generar disposiciones internas duraderas.
La virtud no surge espontaneamente: se construye mediante la repeticién
consciente de acciones justas, responsables y equilibradas. En términos peda-
gogicos, esto significa que el entorno escolar debe ofrecer oportunidades cons-
tantes para practicar el respeto, la cooperacion, la honestidad y el autocontrol.

Por otro lado, Aristételes subraya la importancia de la prudencia o phro-
nesis, es decir, la capacidad de discernir qué es lo correcto en situaciones con-
cretas. No basta con conocer reglas generales. La conciencia madura sabe in-
terpretar contextos, valorar consecuencias, ponderar alternativas y elegir con
sensatez. Esta dimensién es especialmente relevante hoy, en contextos com-
plejos donde no existen respuestas simples.

Finalmente, la educacién también tiene una funcién social: preparar para
la vida compartida. Aprender a convivir implica desarrollar la capacidad de
dialogar, aceptar normas razonables, participar en decisiones colectivas y asu-
mir tanto responsabilidades como limites. En este sentido, la escuela se con-
vierte en una pequefia comunidad politica formativa, donde el alumnado
aprende a ejercer ciudadania de manera progresiva.

10.7.4.2.- Limites historicos y lectura critica

Es importante reconocer que la propuesta aristotélica se formul6 en un
contexto histoérico excluyente. La ciudadania plena estaba reservada a una mi-
noria masculina y libre, dejando fuera a mujeres, esclavos y extranjeros. Este
dato no invalida su planteamiento educativo, pero obliga a reinterpretarlo
desde una perspectiva contemporanea.

Hoy, la pedagogia de la conciencia recupera el nucleo valioso de Arist6-
teles —educacion para el bien comtn y formacion del caracter civico—, pero lo
amplia hacia una vision democratica, inclusiva y basada en derechos huma-
nos. La educacién ptblica ya no forma solo “buenos ciudadanos” en sentido
clasico, sino personas capaces de convivir en diversidad, respetar la dignidad
humana y participar criticamente en sociedades pluralistas.

~ 320 ~



10.7.4.3.- Puentes con marcos contemporaneos

Las ideas aristotélicas encuentran continuidad en los actuales marcos
educativos europeos e internacionales. En el curriculo espanol, por ejemplo,
se reconoce explicitamente que la educacién debe desarrollar competencias
ciudadanas orientadas a la participaciéon democratica, la responsabilidad so-
cial y la convivencia ética. Esto conecta directamente con la idea aristotélica
de que la educacién debe servir al proyecto colectivo.

El Consejo de Europa, a través del Marco de Competencias para la Cul-
tura Democrética, insiste en que las democracias solo pueden sostenerse si los
ciudadanos poseen valores, actitudes, habilidades sociales y pensamiento cri-
tico. Aqui reaparece la intuiciéon de Aristoteles: sin formacion del caractery de
la conciencia publica, las instituciones pierden estabilidad.

Por su parte, la UNESCO amplia este horizonte hacia una ciudadania glo-
bal, incorporando dimensiones como la paz, el desarrollo sostenible y la justi-
cia social. Desde una lectura aristotélica actualizada, el “bien comtn” ya no se
limita a la ciudad local, sino que se proyecta hacia una responsabilidad plane-
taria.

10.7.4.4.- Metodologias actuales compatibles con Aristoteles

Desde la pedagogia de la conciencia, existen metodologias especialmente
coherentes con el planteamiento aristotélico.

La deliberaciéon ética estructurada permite entrenar la prudencia.
Cuando el alumnado analiza dilemas reales, identifica valores en conflicto,
evaliia consecuencias y argumenta decisiones, esta desarrollando la capacidad
de juicio practico que Aristoteles consideraba central para la vida moral y po-
litica.

El Aprendizaje-Servicio conecta directamente educacién y bien comun.
Al vincular el aprendizaje académico con acciones solidarias reales, el alum-
nado experimenta que el conocimiento tiene sentido social. Ademas, la refle-
xi6n posterior permite integrar acciéon y conciencia, evitando que la ayuda se
quede en activismo superficial.

El gobierno democrético del aula reproduce en pequeio la vida politica.
Asambleas, normas consensuadas, cargos rotativos y toma de decisiones co-
lectivas convierten la escuela en un espacio donde se aprende ciudadania

~ 321~



practicandola. Este enfoque reflejala idea aristotélica de que se aprende a vivir
en comunidad viviendo realmente en comunidad.

Los circulos restaurativos introducen una visién ética de la convivencia.
Frente al castigo automatico, promueven la responsabilidad, la reparacién del
dafio y el reconocimiento del otro. Asi se forma una conciencia orientada a la
justicia relacional, no solo a la obediencia externa.

Finalmente, el trabajo con micro-habitos permite traducir las virtudes en
acciones cotidianas. Pequefias practicas diarias de reflexién, autocontrol y res-
ponsabilidad consolidan progresivamente el caracter moral.

10.7.4.5.- Diseiio de actividades pedagoégicas orientadas a la con-
ciencia ctvica

La pedagogia aristotélica aplicada puede concretarse en propuestas sim-
ples y potentes. El diario de prudencia, por ejemplo, invita al alumnado a re-
flexionar sobre decisiones reales, analizar alternativas y reconocer sesgos per-
sonales. No busca respuestas correctas, sino desarrollar capacidad reflexiva.

La creacién de una “constitucion del aula” permite trabajar el sentido de
norma como construccion racional compartida. El alumnado aprende que las
reglas no son arbitrarias, sino acuerdos orientados al bien comun, revisables
y perfectibles.

Los laboratorios de justicia distributiva, donde se simulan repartos de re-
cursos escasos, ayudan a comprender conflictos éticos reales entre igualdad,
mérito y necesidad. Este tipo de actividades fortalece la conciencia social y el
pensamiento moral aplicado.

10.7.5.- Método educativo: experiencia, induccion y ra-
cionalidad critica

En la obra de Aristoételes, el método educativo no se reduce a la transmi-
sioén de contenidos, sino que constituye un proceso de formacién integral de
la conciencia humana mediante la experiencia sensible, la induccién intelec-
tual y el ejercicio de la racionalidad critica. Desde la perspectiva de la pedago-
gia de la conciencia, este enfoque resulta especialmente relevante porque ar-
ticula el paso desde la percepciéon inmediata hasta la comprension reflexiva y
ética de la realidad, favoreciendo la autoconciencia, el juicio prudente y la au-
tonomia moral. Aristoteles propone, asi, un itinerario formativo que va de lo

~ 322 ~



concreto a lo universal, del habito a la virtud y de la experiencia vivida al co-
nocimiento racional.

10.7.5.1.- Experiencia

Para Aristoteles, todo conocimiento comienza con la experiencia (empei-
ria). En los Analiticos Posteriores (11, 19), afirma que “de la sensacién surge
la memoria, y de la memoria repetida surge la experiencia, y de la experien-
cia nace el principio universal del conocimiento”. Esta afirmaci6n sitta la vi-
vencia concreta como punto de partida de la educacion. Desde la pedagogia de
la conciencia, esto implica que el aprendizaje significativo no puede separarse
de la experiencia personal del alumno, ya que es en el contacto con la realidad
donde se activan los procesos de atencion, percepcion y autoconocimiento.

En términos educativos, la experiencia no es mera acumulacion de datos
sensoriales, sino una vivencia interpretada que permite al sujeto reconocer
patrones, regular su conducta y construir sentido. Aristo6teles vincula este pro-
ceso con la formacion del cardcter (éthos), pues las experiencias repetidas con-
figuran hébitos (héxeis) que moldean la conciencia moral. De ahi que en la
Etica a Nicémaco (11, 1) sostenga que las virtudes se adquieren “practicidndo-
las”, del mismo modo que se aprende a tocar un instrumento tocandolo.

En la escuela contemporanea, este principio se traduce en enfoques de
aprendizaje experiencial y vivencial, como el learning by doing de Dewey o el
aprendizaje basado en proyectos, donde el alumno se implica activamente en
situaciones reales o simuladas. Estas practicas permiten que la conciencia se
forme no solo en el plano cognitivo, sino también en el emocional y ético. Una
actividad coherente con este enfoque seria, por ejemplo, el disefio de un pro-
yecto comunitario en el que los estudiantes identifiquen un problema social
cercano, actien para mejorarlo y posteriormente reflexionen sobre el impacto
de sus acciones, desarrollando asi conciencia social y responsabilidad ética.

10.7.5.2.- Induccion

La induccién (epagogé) ocupa un lugar central en el método aristotélico.
A diferencia de una deduccién puramente formal, la induccién es el proceso
mediante el cual la mente, a partir de casos concretos y experiencias reitera-
das, alcanza principios universales. Aristoteles senala que los principios no se
demuestran, sino que se “intuyen” intelectualmente gracias a la induccién.
Este paso supone un salto cualitativo en la conciencia: el sujeto deja de

~ 323 ~



percibir hechos aislados y comienza a comprender estructuras, regularidades
y leyes.

Desde la pedagogia de la conciencia, la induccién se interpreta como un
proceso de toma de conciencia progresiva. El estudiante no memoriza reglas
abstractas, sino que las descubre a partir de su propia experiencia, desarro-
llando asi una comprensiéon mas profunda y auténoma. Este enfoque se alinea
con metodologias actuales como el aprendizaje inductivo y el enfoque por des-
cubrimiento guiado, donde el docente acttia como mediador que orienta la ob-
servacion, plantea preguntas y ayuda a formular generalizaciones significati-
vas.

Un ejemplo pedagogico concreto seria el trabajo en ciencias naturales a
partir de la observacion directa de fendbmenos, como el crecimiento de plantas.
Los alumnos registran datos, comparan resultados y, guiados por el docente,
infieren principios generales sobre nutricion vegetal o fotosintesis. En este
proceso no solo adquieren conocimientos cientificos, sino que desarrollan una
conciencia epistemologica: aprenden cdmo se construye el saber y toman con-
ciencia de sus propios procesos cognitivos.

10.7.5.3.- Racionalidad critica

La racionalidad critica constituye el tercer eje del método aristotélico.
Aristoteles distingue entre el conocimiento teérico (epistéme), el conoci-
miento técnico (téchne) y la sabiduria practica (phronesis). Esta tiltima resulta
esencial para la educacién de la conciencia, ya que se refiere a la capacidad de
deliberar correctamente sobre lo que es bueno y conveniente para la vida hu-
mana. En la Etica a Nicémaco (VI, 5), la phrénesis se define como una dispo-
sicion racional orientada a la accién correcta.

Desde esta perspectiva, hay que reiterar que educar no es solo transmitir
informacion, sino formar el juicio critico y la capacidad de deliberacion ética.
La racionalidad aristotélica no es abstracta ni meramente logica, sino situada,
practica y orientada al bien. En la pedagogia contemporanea, este enfoque se
refleja en el desarrollo del pensamiento critico, la educacion ética y la educa-
cion para la ciudadania, donde se fomenta la argumentacion, el anéalisis de di-
lemas morales y la toma de decisiones responsables.

Una aplicacion pedagbgica concreta seria el trabajo con dilemas éticos en
el aula. A partir de situaciones reales o ficticias, los estudiantes analizan dife-
rentes opciones, evalian consecuencias, contrastan valores y argumentan sus

~ 324 ~



decisiones. Este tipo de actividades promueve la autoconciencia moral y el
desarrollo de la phrénesis, ya que obliga al alumno a reflexionar sobre sus cri-
terios de accion y a justificar racionalmente sus elecciones.

10.7.5.4.- Integracion en la pedagogia actual

El valor del método aristotélico reside en su caracter integrador. La expe-
riencia proporciona el material vivo del aprendizaje, la induccién organiza ese
material en conceptos y principios, y la racionalidad critica orienta su aplica-
cion ética y practica. Desde la pedagogia de la conciencia, esta integracién per-
mite una formacién holistica que abarca lo cognitivo, lo afectivo y lo moral.

En el &mbito educativo actual, este modelo se refleja en metodologias ac-
tivas como el aprendizaje basado en proyectos, el aprendizaje-servicio y el en-
foque de competencias. Estas propuestas parten de experiencias reales, pro-
mueven la construccion inductiva del conocimiento y culminan en procesos
de reflexion critica sobre el sentido y el impacto social del aprendizaje. Por
ejemplo, en un proyecto de Aprendizaje-Servicio relacionado con el medio
ambiente, los estudiantes investigan problemas ecologicos locales, elaboran
propuestas de intervencion y reflexionan sobre su responsabilidad como ciu-
dadanos. De este modo, se activan simultdneamente los tres niveles aristoté-
licos: experiencia concreta, generalizacion conceptual y juicio ético.

En definitiva, el enfoque aristotélico ofrece una base so6lida para una pe-
dagogia de la conciencia orientada a la realizacion humana. Al articular expe-
riencia, induccién y racionalidad critica, se promueve un aprendizaje que no
se limita al dominio de contenidos, sino que favorece el desarrollo de la auto-
conciencia, la capacidad reflexiva y la responsabilidad moral. En este sentido,
la educacion se concibe como un proceso de formacién del sujeto en su totali-
dad, coherente con la finalidad Gltima que Aristoteles atribuye a la vida hu-
mana: la realizacién plena de sus capacidades racionales y éticas.

~ 325~






10.8.- En los epicureos

«...Vana es la palabra del fil6sofo que no remedia ninguna afec-
cion del alma. Pues, asi como de nada sirve la medicina si no
expulsa las enfermedades del cuerpo, tampoco sirve la filosofia
si no expulsa el sufrimiento del alma...»

Epicuro (341-270 a.C.)
Fragmentos (2012)

«...Cuando decimos que el placer es el fin, no hablamos de los
placeres del libertinaje ni de los placeres sensuales, sino del no
sufrir dolor en el cuerpo ni turbacion en el alma...»

Epicuro (341-270 a.C.)
Carta a Meneceo (2015)

«...Ast como los nifios tiemblan y temen todo en las tinieblas, ast
nosotros tememos muchas cosas a plena luz del dia, que no son
mas temibles que aquellas que los nifios imaginan en la oscuri-
dad. Este terror del alma no lo disipan los rayos del sol ni la
claridad del dia, sino el conocimiento racional de la natura-
leza...»

Lucrecio (c. 99 — c. 55 a.C.)
De la naturaleza de las cosas (1961).

En el panorama de las filosofias helenisticas, el epicureismo emerge como
una propuesta revolucionaria que sittia la educacién de la conciencia en el cen-
tro mismo de su proyecto filoséfico-pedagbgico. Mientras que otras escuelas
de la época se perdian en especulaciones metafisicas abstractas o en rigideces
morales desencarnadas, Epicuro y sus seguidores desarrollaron un sistema in-
tegral de formacion de la conciencia profundamente arraigado en la experien-
cia corporal, la dimension afectiva y la vida comunitaria.

La importancia de estudiar las aportaciones epictreas a la educacion de
la conciencia radica en varios aspectos fundamentales que mantienen una

~ 327 ~



sorprendente actualidad. En primer lugar, los epictreos fueron pioneros en
concebir la filosofia como una practica terapéutica orientada a la transforma-
cion existencial, anticipAndose en mas de dos milenios a las corrientes con-
temporaneas de la psicologia humanista y las terapias cognitivo-conductuales.
Su comprension de la conciencia como realidad que requiere cultivo sistema-
tico, cuidado y educacién especifica constituye un antecedente histoérico cru-
cial para cualquier proyecto educativo que aspire a la formacion integral del
ser humano.

En segundo lugar, la pedagogia epiciirea representa uno de los primeros
intentos sisteméaticos de democratizacion del saber filoséfico y de 1a educacion
dela conciencia. La apertura del Jardin a mujeres, esclavos y personas de toda
condicién social supuso una ruptura radical con los elitismos académicos de
su tiempo, prefigurando los ideales de educacién inclusiva y transformadora
que hoy consideramos irrenunciables. Esta dimensién comunitaria y solidaria
de la formaci6én de la conciencia epictirea ofrece claves valiosas para superar
los individualismos fragmentadores de nuestra época.

Un tercer elemento que justifica la atencion al epicureismo es su concep-
cién integral y holistica de la conciencia. Lejos de los dualismos platénicos que
escindian cuerpo y alma, los epictireos comprendieron que la educacion de la
conciencia debia partir necesariamente del reconocimiento de nuestra corpo-
reidad, de la legitimidad de los afectos y de la biisqueda de un bienestar inte-
gral que abarcara todas las dimensiones del ser humano. Esta vision unificada
resuena poderosamente con las concepciones contemporaneas sobre la inteli-
gencia emocional, la educacion somaética y los enfoques integrales del desarro-
llo humano.

Ademas, la propuesta epictrea de una “medicina del alma” basada en el
cultivo de la ataraxia (serenidad) y la aponia (ausencia de dolor) ofrece he-
rramientas conceptuales y practicas de extraordinaria pertinencia para abor-
dar las patologias de la conciencia contemporanea: la ansiedad generalizada,
el estrés cronico, la dispersion atencional y la pérdida de sentido existencial.
Su diagnoéstico de los miedos fundamentales que perturban la conciencia hu-
mana —el miedo a la muerte, a los dioses y al destino— mantiene una vigencia
notable en una época caracterizada por nuevas formas de angustia existencial.

Finalmente, el epicureismo aporta una comprensiéon profunda de la rela-
cion entre placer, conciencia y educacién que desafia tanto los ascetismos re-
presivos como los hedonismos consumistas. Su distincién entre placeres na-
turales y necesarios, naturales pero no necesarios, y ni naturales ni necesarios,

~ 328 ~



proporciona criterios valiosos para una educacién de la conciencia orientada
hacia formas sostenibles y compartibles de bienestar.

En un momento histérico que demanda urgentemente nuevos paradig-
mas educativos capaces de formar conciencias lacidas, criticas y compasivas,
el legado epictireo emerge como una fuente de inspiracién imprescindible
para quienes aspiramos a una auténtica educacién de la conciencia que integre
las dimensiones cognitiva, afectiva, corporal, social y espiritual del ser hu-
mano.

10.8.1.- La conciencia como cultivo de la ataraxia

La ataraxia se refiere a un estado de serenidad y calma interior, libre de
inquietudes, temores y perturbaciones emocionales, constituyendo un con-
cepto central en la filosofia epictirea. Para los epicureos, el cultivo de la con-
ciencia se orientaba especificamente hacia la consecuciéon de este estado de
imperturbabilidad, entendido no como pasividad o indiferencia, sino como
una conquista activa de la serenidad que requeria educacion sistematica, dis-
ciplina interior y practica constante.

La ataraxia es tranquilidad, serenidad e imperturbabilidad en relacién
con el alma, la razdén y los sentimientos2s. Esta definicion revela la compren-
sion integral que los epictireos tenian de la conciencia: no se trataba tnica-
mente de apaciguar la mente racional, sino de armonizar todas las dimensio-
nes del ser humano —emocional, cognitiva y sensorial— en un estado de equi-
librio dinamico que permitiera el florecimiento de la sabiduria y la felicidad.

La metodologia epictirea para el cultivo de la conciencia se articulaba en
torno al Tetrafdrmaco, una medicina cuadruple del alma que abordaba los
cuatro temores fundamentales que perturban la serenidad humana: el miedo
a los dioses, el miedo a la muerte, el miedo al destino y el miedo al dolor. De
esta manera resulta 1til el concepto de Tetrafdrmaco, usado de manera figu-
rativa y alegorica por los epiclireos como una herramienta que ayuda a evadir
y eliminar ciertos temores que puedan alterar la felicidad del ser=¢. Esta apro-
ximacion terapéutica a la educacion de la conciencia anticipaba en mas de dos

125 Fuente: Wikipedia. Ataraxia. Disponible en: <Ataraxia - Wikipedia, la enciclopedia libre>
Acceso: 17 ene. 2026.

126 Thidem.

~ 329 ~


https://es.wikipedia.org/wiki/Ataraxia

milenios las corrientes psicopedagogicas contemporaneas que comprenden el
aprendizaje como un proceso de sanacién integral.

10.8.1.1.- La educacion de la conciencia como respuesta al ruido
contemporaneo

En el contexto de la sociedad actual, caracterizada por lo que diversos
pensadores han denominado “sociedades del ruido”, la relevancia de la atara-
xia epictrea adquiere una dimensién profética. Las redes sociales y la tecno-
logia digital han llevado a una sobreproduccién de contenido que elimina la
posibilidad de detenerse y escuchar, haciendo que el silencio sea percibido
como algo improductivo (Ortiz O.; 2024). Esta saturaciéon informacional cons-
tituye una nueva forma de perturbacién que los epiciireos no conocieron, pero
para la cual su pedagogia de la conciencia ofrece herramientas conceptuales
extraordinariamente pertinentes.

En el contexto de las sociedades determinadas por la tecnologia se busca
plantear una critica al exceso de ruido que se vive cotidianamente, propo-
niendo una relacion entre el silencio y la capacidad de pensar libremente (Pin-
z6n; 2019). Los epicireos habian intuido que la educacién de la conciencia
requeria la creacion de espacios de quietud —fisicos, mentales y sociales— que
permitieran el desarrollo de lo que el filésofo Byung-Chul Han'2? denomina
"atencion profunda". El Jardin epicireo funcionaba precisamente como un
refugio de esta naturaleza, un espacio protegido de las turbulencias politicas y
sociales de la época helenistica.

La problematica contemporanea de la incomunicacion, paraddjicamente
intensificada por la hiperconectividad digital, encuentra en la pedagogia epi-
ctrea de la amistad una respuesta fundamental. El modelo de retroalimenta-
cion propio de la cultura del “like” esta deteriorando el funcionamiento de la
sociedad con mecanismos disefiados para captar y retener la atencién, gene-
rando dindmicas erosivas de nuestra capacidad colectiva para comunicarnos
(Manrique; 2025). Frente a esta fragmentacion de los vinculos auténticos, los
epictreos propusieron la philia (amistad) como el ndcleo mismo de la

127 Byung-Chul Han es uno de los filésofos contemporaneos mas influyentes en el analisis cri-
tico de la subjetividad, la cultura digital y las formas actuales de dominacién simbolica. Sus
aportaciones resultan especialmente relevantes para la educacion y la pedagogia de la con-
ciencia, ya que ofrecen un marco teérico sélido para comprender como el capitalismo neo-
liberal, la hiperconectividad y la cultura del rendimiento estan transformando la experien-
cia interior, la atencion, el aprendizaje y la formacion ética del sujeto.

~ 330 ~



educacion de la conciencia, comprendiendo que la serenidad interior solo
puede cultivarse en el contexto de relaciones humanas genuinas y nutritivas.

10.8.1.2.- La interioridad amenazada: del jardin epiciureo al silen-
cio digital

El texto referenciado de Patricia Manrique (Manrique; 2025) se aprove-
cha del concepto de silencio y de su opuesto (el ruido) para senalar que fen6-
menos como la prisa, la distracciéon o la autoexigencia terminan confundidos
con nosotros mismos, con nuestras rutinas o con nuestros deseos. Esta obser-
vaci6n contemporanea resuena profundamente con el diagnostico epictreo de
los “deseos no naturales y no necesarios” que la cultura y la sociedad imponen
sobre los individuos, apartandolos de la percepcion clara de sus auténticas ne-
cesidades.

La crisis de la interioridad en la sociedad contemporanea se manifiesta
en lo que diversos autores han identificado como el “aplanamiento de la sub-
Jjetividad”. En las formas tecnoldgicas de vida se rompe el dualismo de la al-
tura que separaba el término trascendental del empirico, con lo que se aplana
la interioridad del sujeto. Los epiciireos, anticipAndose a esta problemaética,
disefiaron una pedagogia especificamente orientada al cultivo de la vida inte-
rior, comprendiendo que la educaciéon de la conciencia requeria el desarrollo
sistemaético de capacidades reflexivas y contemplativas.

El silencio interior deja emerger una voz que surge de lo profundo y que
nos habla de necesidades, de genuinidad, de deseos y de vacio. Esta compren-
sion psicologica contemporanea encuentra un precedente notable en la prac-
tica epicarea del autoexamen, donde la atencién plena a las propias sensacio-
nes y sentimientos constituia el fundamento de la sabiduria préctica.

10.8.1.3.- Pedagogia de la serenidad

La ataraxia epictirea no era concebida como un estado de pasividad sino
como una conquista activa que requeria educacién especifica y practica cons-
tante. Representa un estado de serenidad y tranquilidad mental, donde la
mente esta libre de perturbaciones y ansiedad, convirtiéndose en un ideal de
equilibrio emocional y bienestar. Esta comprensién activa de la serenidad
ofrece claves fundamentales para el diseno de pedagogias contemporaneas ca-
paces de formar conciencias resilientes frente al bombardeo informacional y
la aceleracion social.

~ 331~



La ataraxia es mas que un concepto filoséfico antiguo; es una guia atem-
poral para vivir con equilibrio y claridad en un mundo lleno de tensiones. Los
epicireos desarrollaron técnicas especificas para el cultivo de esta serenidad
que mantienen una relevancia extraordinaria en el contexto actual: la practica
del discernimiento entre placeres naturales y artificiales, el ejercicio de la me-
moria como cultivo de experiencias positivas, y el desarrollo de la capacidad
de mantenerse presente ante las perturbaciones externas sin dejarse arrastrar
por ellas.

La educacion epictirea de la conciencia se basaba en el principio de que
la satisfaccion de los deseos es lo que produciria placer, pero existen placeres
que conducen a un dolor mayor que el placer inicial, estos placeres producen
intranquilidad y deben ser evitados por la razén'28. Esta sofisticada compren-
si6n de la economia del deseo constituye una herramienta pedagdbgica de pri-
mer orden para educar a las nuevas generaciones en el discernimiento frente
a las seducciones del consumismo digital y 1a basqueda compulsiva de gratifi-
caciones inmediatas.

10.8.1.4.- El silencio como resistencia

El silencio es una forma de resistencia, no debe ser visto como una falta
de acci6n, sino como una potencia negativa que nos permite recuperar la aten-
cion profunda y la contemplacion. Esta comprension contemporanea del si-
lencio como acto politico coincide extraordinariamente con la propuesta epi-
ctrea de retiro del mundo politico tradicional para crear espacios alternativos
de vida y aprendizaje.

Los epictireos comprendieron que la educacién de la conciencia requeria
la creacién de “heterotopias” —otros espacios— donde pudiera desplegarse
una forma de vida alternativa a los imperativos sociales dominantes. El Jardin
funcionaba como un laboratorio existencial donde experimentar formas de re-
lacion, aprendizaje y cultivo de la conciencia que anticipaban posibilidades fu-
turas para toda la humanidad.

10.8.1.5.- La ataraxia como competencia pedagogica fundamental

En el contexto educativo contemporaneo, el cultivo de la ataraxia puede
comprenderse como el desarrollo de una competencia fundamental que

128 Fuente: Wikipedia. Ataraxia. Disponible en: <Ataraxia - Wikipedia, la enciclopedia libre>
Acceso: 17 ene. 2026.

~ 332 ~


https://es.wikipedia.org/wiki/Ataraxia

integra dimensiones cognitivas, emocionales y relacionales. La préctica regu-
lar de la ataraxia conlleva una reduccién del estrés y la ansiedad, una mayor
capacidad para lidiar con las dificultades de la vida, una mejora en la toma de
decisiones y una mayor sensacion de bienestar general.

La pedagogia epicurea de la conciencia anticip6 la comprensiéon contem-
poranea de que el aprendizaje auténtico requiere la integraciéon de todas las
dimensiones del ser humano. Para alcanzar la ataraxia, es necesario reducir
las pasiones y deseos desmedidos, buscando un equilibrio entre lo que se
desea y las necesidades reales. Esta educacion del deseo constituye una di-
mensién fundamental de cualquier pedagogia integral que aspire a formar se-
res humanos capaces de navegar conscientemente en la complejidad del
mundo contemporaneo.

Los epictareos desarrollaron lo que podriamos denominar una “pedagogia
de la presencia” que cultivaba sistematicamente la capacidad de estar plena-
mente presentes en el momento actual, reconociendo en esta presencia la
fuente de toda sabiduria y felicidad genuinas. Esta aproximacion pedagogica
mantiene una relevancia extraordinaria en un contexto historico caracterizado
por la distraccion permanente y la ansiedad del futuro.

10.8.2.- La educacidon sensorial como base del conoci-
miento

Los epictreos desarrollaron una revolucionaria teoria del conocimiento
que situaba la experiencia sensorial como fundamento irrenunciable de todo
saber auténtico. Para Epicuro, la sensacién constituia “el asiento de todo el
conocimiento” y se originaba cuando “los 4&tomos que desprenden los cuerpos
llegan hasta nuestros sentidos”, estableciendo asi una epistemologia empirica
que desafiaba tanto las especulaciones platonicas como el racionalismo abs-
tracto'. Esta propuesta, sistematizada en su obra perdida "Canon", constituia
aquella norma que "ha como bajado del cielo para ensefiarnos todo y por la
cual deben guiarse todos los juicios sobre la realidad", segtn testimoniaba Ci-
ceron!so,

129 Fuente: Wikipedia. Epicureismo. Disponible en: <Epicureismo - Wikipedia, la enciclope-
dia libre> Acceso: 17 ene. 2026.

130 Fuente: Wikipedia. Canon epictreo. Disponible en: <Canon epicireo - Wikipedia, la enci-
clopedia libre> Acceso: 17 ene. 2026.

~ 333 ~


https://es.wikipedia.org/wiki/Epicure%C3%ADsmo
https://es.wikipedia.org/wiki/Epicure%C3%ADsmo
https://es.wikipedia.org/wiki/Canon_epic%C3%BAreo
https://es.wikipedia.org/wiki/Canon_epic%C3%BAreo

La genialidad del planteamiento epictreo residia en su comprensién in-
tegral de los criterios de verdad. Establecian tres criterios fundamentales: las
sensaciones (aisthésis), las anticipaciones (prolepsis) y los sentimientos de
placer y dolor, configurando un sistema coherente donde la experiencia cor-
poral directa se convertia en la base del conocimiento valido. Las sensaciones
proporcionaban el contacto inmediato con la realidad, las anticipaciones per-
mitian el reconocimiento de patrones mediante la memoria sensorial, y los
sentimientos orientaban la accion hacia lo beneficioso o alejaban de lo perju-
dicial. Este enfoque anticipaba sorprendentemente los descubrimientos con-
temporaneos sobre como la informacion ingresa por gusto, olfato, tacto, audi-
cioén o la visién sin ningan significado inicial, y adquiere valor emocional
cuando pasa al sistema limbico.

La pedagogia epictrea se fundamentaba en la conviccidon de que toda ra-
z6n “pende de los sentidos, y la verdad de estos se confirma por la certidumbre
de las sensaciones”3!, estableciendo asi una educacion radicalmente experien-
cial. El error, segiin esta concepcion, no surgia de las sensaciones mismas sino
del juicio apresurado que interpretaba inadecuadamente los datos sensoriales.
Esta comprension llevaba a desarrollar una pedagogia de la paciencia contem-
plativa, donde el aprendiz debia cultivar la capacidad de recibir las impresio-
nes sensoriales con claridad antes de emitir juicios. El Jardin epictreo se con-
vertia asi en un laboratorio de educacién sensorial donde el conocimiento se
aprendia a través de experiencias directas en lugar de ser innato, anticipando
metodologias educativas que solo recientemente han encontrado validaci6n
neurocientifica.

10.8.2.1.- La crisis del aprendizaje desencarnado en la educacion
actual

Las instituciones educativas contemporaneas padecen una profunda cri-
sis de desconexibén sensorial que contrasta draméaticamente con la sabiduria
epicirea. La educacion tradicional se caracteriza por enormes contenidos ted-
ricos con muy poca aplicacion practica, sensacion de informacion irrelevante
y estudiantes relegados a adoptar una actitud estrictamente pasiva, privile-
giando una metodologia de transmisiéon abstracta que ignora la naturaleza
fundamentalmente corpdrea del conocimiento humano. Esta crisis se mani-
fiesta en aulas donde 30 alumnos se dedican a escuchar durante largos

131 Ibidem.

~ 334 ~



periodos la voz de un profesor, reproduciendo un modelo industrial que trata
el aprendizaje como un proceso mecanico de transferencia de informacion.

La ausencia de educacién sensorial en nuestros sistemas educativos ge-
nera consecuencias devastadoras para el desarrollo integral de los estudiantes.
La exclusién y marginacion de la dimension sensorial del aprendizaje crea di-
ficultades innecesarias. Los estudiantes hipersensibles pueden no tolerar lu-
ces brillantes y ruidos fuertes, distraerse con ruidos de fondo que otras perso-
nas no oyen, o asustarse cuando alguien los toca por sorpresa, mientras que
los hiposensibles requieren mayor estimulacién para procesar adecuada-
mente la informacion. Esta diversidad sensorial, que los epictreos habrian in-
tegrado naturalmente en su pedagogia del Jardin, es sistematicamente igno-
rada por sistemas educativos que privilegian un modelo tnico de aprendizaje
desencarnado.

La desconexidn entre corporalidad y aprendizaje ha generado lo que po-
driamos denominar una “pedagogia de la abstraccion forzada2, donde se pri-
vilegia un programa educativo basado exclusivamente en el sistema visual.
Esta aproximacion unidimensional contradice frontalmente los hallazgos neu-
rocientificos que demuestran que la experiencia sensorial estimula la activi-
dad eléctrica neuronal, brindando la posibilidad de moldear nuestras ideas
con el auxilio de los estimulos. Los estudiantes se ven asi privados del rico
ecosistema sensorial que requieren para un aprendizaje auténtico y duradero.

La metodologia educativa tradicional ignora ademas el hecho fundamen-
tal de que los primeros afios de vida son clave para el aprendizaje y desarrollo
cognitivo, cuando el cerebro realiza muchas mas conexiones que el adulto y
cuanto mas rico es el ambiente sensorial, mayor es el nimero de conexiones
neuronales. Esta ventana de oportunidad neuroplastica se desperdicia siste-
maticamente en aulas que reproducen modelos de ensefianza descontextuali-
zados y sensorialmente empobrecidos, generando lo que los epictireos habrian
identificado como una educacion contraria a la naturaleza humana.

10.8.2.2.- Neurociencia y pedagogia sensorial

Los avances en neuroeducacion han validado extraordinariamente las in-
tuiciones pedagogicas epictireas sobre la centralidad de la experiencia senso-
rial en el aprendizaje. La neurociencia cognitiva estudia como la informaciéon
proveniente desde los distintos canales sensoriales converge y se integra cons-
tantemente en el cerebro para codificar y decodificar los mensajes, confir-
mando que el conocimiento auténtico emerge de la integracién multisensorial

~ 335~



y no de procesos puramente abstractos. Esta integracion sensorial contribuye
a una mayor conciencia y comprensiéon del mensaje y permite suplir ciertas
dificultades en el aprendizaje lingiiistico (Irisarri; Villegas-Paredes, 2021), de-
mostrando la eficacia de metodologias que los epictreos intuian desde su com-
prension holistica de la naturaleza humana.

La teoria de la cognicién corporizada (embodied cognition) ha revolucio-
nado nuestra comprension del aprendizaje al demostrar que la cognicion de-
pende de los tipos de experiencia que provienen de tener un cuerpo con varias
capacidades sensoriomotoras, y que estas capacidades estin embebidas en un
entorno bioldgico, psicolégico y cultural mas amplio. Esta perspectiva con-
firma la sabiduria epictirea de que el conocimiento no puede separarse del
cuerpo que lo experimenta. Al involucrar activamente al cuerpo en el proceso
de aprendizaje, se activan multiples sistemas sensoriales y motores, lo que fa-
cilita una mayor comprensién y asimilaciéon del contenido, validando cientifi-
camente las practicas pedagogicas desarrolladas en el Jardin epictreo.

Las investigaciones en neuroeducacion han identificado que el aprendi-
zaje multisensorial se refiere a la integraciéon de diferentes canales sensoriales
para facilitar la retencioén y comprensién de la informacion, ya que esto activa
diferentes areas del cerebro y fortalece las conexiones neuronales. Los educa-
dores pueden emplear técnicas que los epicireos practicaban intuitivamente:
el uso de materiales manipulativos, actividades practicas y recursos que invo-
lucren multiples sentidos. La memoria sensorial constituye la fase inicial en el
proceso de memoria, el reconocimiento fugaz de lo que perciben los sentidos,
confirmando que toda construccién cognitiva superior depende de esta base
sensorial que Epicuro habia identificado como criterio fundamental de ver-
dad.

La validacién neurocientifica se extiende también a la comprension de
que la informacion sensorial no se limita a los cinco sentidos tradicionales,
sino que incluye la interocepcion, la conciencia corporal (propiocepcion) y la
conciencia espacial (sentido vestibular), ampliando el espectro de lo que debe
considerarse educacion sensorial. Esta comprension expandida del sistema
sensorial humano ofrece nuevas posibilidades para desarrollar pedagogias
que honren la integralidad de la experiencia humana, tal como los epicareos
propugnaban en su vision holistica del conocimiento.

~ 336 ~



10.8.2.3.- Hacia una pedagogia sensorial inspirada en el epicu-
reismo

La recuperacion de los principios epictreos de educacion sensorial ofrece
un camino prometedor para superar la crisis del aprendizaje desencarnado.
La estimulacién sensorial persigue un doble objetivo: fomentar el maximo
desarrollo de las capacidades sensoriales y potenciar el desarrollo cognitivo a
través de una buena educacion sensorial, recordando que para los epictreos
la educacion auténtica debia integrar simultineamente el cultivo de los senti-
dos, el desarrollo del discernimiento y la promocioén del bienestar integral.
Esta perspectiva exige transformar radicalmente los espacios educativos para
convertirlos en verdaderos “jardines de aprendizaje” donde la experiencia di-
recta y la reflexiéon contemplativa se combinen arménicamente.

Una pedagogia sensorial contemporinea inspirada en el epicureismo
debe reconocer que cada cerebro es tinico y tiene fortalezas y debilidades in-
dividuales, requiriendo la individualizaci6n del aprendizaje y 1a adaptacion de
las estrategias de ensefianza a las necesidades especificas de cada estudiante.
Esto implica desarrollar lo que los epictireos practicaban: una atencién perso-
nalizada que permita a cada estudiante desarrollar su propio "canon" o criterio
de discernimiento sensorial.

La implementaciéon de una educacion sensorial epicirea contemporanea
exige crear espacios fisicos que honren la naturaleza multisensorial del apren-
dizaje. Esto incluye el disefio de ambientes con estimulos controlados donde
se trabajan las sensaciones, otorgandole al alumno la libertad para explorar,
descubrir y disfrutar de diversas experiencias sensoriales. Tales espacios de-
ben alejarse del bullicio urbano que caracteriza las instituciones educativas
actuales para crear, como hicieron los epictreos, recintos de contemplacion
sensorial donde el aprendizaje pueda desarrollarse con la serenidad necesaria
para el verdadero discernimiento.

La formacién docente debe transformarse para incluir el desarrollo de
competencias en educacién sensorial, reconociendo que las estrategias cogni-
tivas, sensoriales y ambientales orientadas al aula requieren que los docentes
comprendan las necesidades biologicas, cognitivas y socioemocionales de los
aprendientes. Los educadores deben aprender a observar las diferentes moda-
lidades sensoriales de sus estudiantes, desarrollar materiales didacticos mul-
tisensoriales y crear experiencias de aprendizaje que integren movimiento,
manipulacién, exploracion y reflexién (Irisarri; Villegas-Paredes, 2021). Esta
formacion debe incluir ademas el cultivo de la propia sensibilidad del

~ 337 ~



educador, siguiendo el modelo epictreo del maestro como “médico de la feli-
cidad” que acompaiia el desarrollo integral de sus estudiantes.

Finalmente, una pedagogia sensorial inspirada en el epicureismo debe
recuperar la dimensién comunitaria del aprendizaje, creando espacios de dia-
logo y colaboracién donde los estudiantes puedan compartir sus experiencias
sensoriales y desarrollar juntos criterios de discernimiento. La amistad filoso-
fica que caracterizaba el Jardin epictireo debe inspirar comunidades de apren-
dizaje donde la educacién sensorial se convierta en una practica social de ex-
ploracién conjunta de la realidad, combinando la sabiduria ancestral con los
hallazgos méas avanzados de la neuroeducacioén para crear una educacioéon ver-
daderamente transformadora que honre la integralidad de la experiencia hu-
mana.

10.8.3.- Pedagogia de la conciencia: amistad y terapia
existencial

El epicureismo constituye una de las propuestas més sblidas y coherentes
de la Antigiiedad en torno a la educacion de la conciencia como camino de
liberacion interior y de vida buena. Epicuro y su escuela conciben el pensa-
miento como una practica formativa integral, orientada a transformar la ma-
nera de sentir, pensar y habitar el mundo. En este marco, educar no significa
transmitir informacién, sino acompafiar un proceso de clarificacion interior
mediante el cual la persona aprende a liberarse del miedo, a ordenar sus de-
seos y a construir relaciones humanas basadas en la confianza y el cuidado
mutuo.

El Jardin de Epicuro no fue simplemente una escuela filoséfica, sino una
auténtica comunidad educativa donde se practicaba una pedagogia de la sere-
nidad, fundada en el di4logo, la vida compartida y el ejercicio cotidiano de la
reflexion ética. Alli, la amistad adquiria un valor central como sostén emocio-
nal, espacio de aprendizaje moral y fuente de seguridad existencial, mientras
que la filosofia se vivia como una medicina del alma destinada a curar los su-
frimientos producidos por el miedo a la muerte, la angustia ante el futuro y la
insatisfacciéon constante del deseo.

Desde la perspectiva contemporanea de la pedagogia de la conciencia, el
epicureismo ofrece un marco especialmente fecundo para repensar la educa-
cion emocional, ética y existencial. Sus propuestas anticipan enfoques actua-
les centrados en la autorregulacion afectiva, el pensamiento critico aplicado a
lavida cotidiana, la construccién de comunidades de aprendizaje y el bienestar

~ 338 ~



psicoldgico sostenible. Recuperar el legado epictreo no implica reproducir sin
mas un modelo antiguo, sino reinterpretar sus principios fundamentales —
sobriedad, amistad, lucidez racional y cuidado interior— como herramientas
pedagobgicas validas para afrontar los desafios educativos del presente, carac-
terizados por la aceleracion, el consumo compulsivo, la fragmentacién social
y el aumento de la ansiedad.

10.8.3.1.- La amistad como fundamento pedagégico

El epicureismo desarrollé una visién profundamente novedosa de la
amistad (philia) como eje central de toda auténtica educaciéon de la conciencia.
Para Epicuro, “de todos los bienes que la sabiduria procura para una vida
feliz, el mas importante es, con mucho, la amistad”. Con esta afirmacion co-
locaba la relacién humana en el corazon del proceso educativo. Aprender no
era solo adquirir conocimientos, sino crecer juntos en un vinculo de cuidado,
confianza y acompahamiento mutuo. Esta intuicion resulta sorprendente-
mente actual, pues hoy sabemos, gracias a multiples investigaciones, que el
aprendizaje es mas profundo y duradero cuando existe una auténtica alianza
entre educadores, familias y estudiantes, capaz de sostener el desarrollo social
y emocional de la persona.

En el Jardin epictreo, la escuela no era un espacio académico rigido, sino
una comunidad fraterna orientada al cultivo interior y al didlogo libre. Alli se
practicaba una pedagogia basada en la palabra compartida, la escucha y la
confianza reciproca entre maestro y discipulos. El objetivo era sencillo y radi-
cal al mismo tiempo: comprender al otro para poder construir amistad. Frente
a los modelos educativos centrados exclusivamente en la abstraccién intelec-
tual, esta comunidad de aprendizaje anticipaba enfoques actuales que recono-
cen que el sentimiento de pertenencia, la seguridad emocional y la creacién de
vinculos significativos son condiciones indispensables para aprender bien,
tanto en lo académico como en lo humano.

La pedagogia epicirea entendia que los vinculos educativos deben nacer
de la amistad, es decir, de una relacion libre, reciproca y profundamente hu-
mana. El amigo es alguien en quien me reconozco, alguien que siente, piensa
y vive de un modo cercano al mio. Desde esta perspectiva, educar significa
encontrarse con el otro desde el respeto y el reconocimiento mutuo. Esta idea
resulta especialmente valiosa en el contexto actual, donde con frecuencia se
ha enfriado la relaciéon pedagogica y se ha sustituido el encuentro personal por
dindmicas impersonales, estandarizadas y deshumanizadoras. Los epictreos
ya intuian que una educaciéon verdadera exige al maestro crear espacios

~ 339 ~



relacionales sensibles, capaces de generar confianza, cercania afectiva y aper-
tura interior, en lugar de distancia y desencuentro.

La amistad epiciirea no se reducia a un intercambio de intereses, sino que
aspiraba a convertirse en una forma auténtica de relacion social. Desde ahi se
desarroll6 lo que hoy podriamos llamar una auténtica “pedagogia del cui-
dado”. El maestro era visto como una especie de médico del alma, alguien que
acompaia procesos de sanacién interior y de construcciéon de una vida buena.
Por eso la escuela epictirea concedia un valor central a la tarea educativa. Esta
visi6n conecta directamente con los enfoques contemporaneos que subrayan
la importancia de que docentes y familias cultiven sus propias competencias
emocionales, conscientes de que sus actitudes, palabras y modos de estar in-
fluyen profundamente en el desarrollo integral de los estudiantes.

10.8.3.2.- La filosofia como medicina del alma

Para el epicureismo, la filosofia no era una actividad teérica ni un ejerci-
cio intelectual distante de la vida, sino una practica esencialmente terapéutica.
Epicuro la entendia como un arte de curar el alma. De ahi surge el conocido
tetrafarmaco, la “medicina de cuatro remedios” destinada a aliviar los miedos
maés profundos del ser humano: el miedo a los dioses, el miedo a la muerte, el
miedo al dolor y el miedo a fracasar en la busqueda del bien. Desde esta pers-
pectiva, filosofar no consiste en acumular saberes, sino en aprender a vivir
mejor. La educacion deja asi de ser mera transmisién de contenidos y se con-
vierte en un proceso de transformacion interior orientado al bienestar, la se-
renidad y la libertad interior.

Esta dimension terapéutica resulta especialmente actual. El tetrafarmaco
epictireo no es una formula abstracta, sino un auténtico tratamiento contra las
creencias irracionales que estan en la raiz de gran parte de nuestro sufri-
miento. Epicuro comprendi6é que muchas de nuestras angustias no proceden
de la realidad misma, sino de las ideas erréneas que construimos sobre ella.
En este sentido, la filosofia se pone al servicio de la vida, ayudando a desmon-
tar miedos infundados y a recuperar una relacién mas sana con nosotros mis-
mos y con el mundo.

La pedagogia epictirea anticipa asi preocupaciones centrales de la educa-
cion contemporanea. Hoy sabemos que los curriculos excesivamente centra-
dos en contenidos académicos suelen dejar poco espacio para el trabajo emo-
cional y el autoconocimiento. Sin embargo, sin esta dimensién interior, el
aprendizaje queda incompleto. Los epictreos ya intuian que educar implica

~ 340 ~



también aprender a reconocer, regular y comprender los propios estados emo-
cionales, porque solo asi se construye un equilibrio personal duradero.

El tetrafarmaco ofrecia orientaciones sencillas y profundamente libera-
doras: no temas a los dioses, no te angusties por la muerte, lo verdaderamente
bueno es facil de alcanzar y lo verdaderamente doloroso suele ser soportable.
Estas ideas anticipan de manera sorprendente los actuales enfoques de edu-
cacion socioemocional, que buscan dotar a las personas, desde la infancia, de
herramientas para afrontar el miedo, la frustracion y la incertidumbre. Para
Epicuro, el nticleo del problema humano estaba en los errores de juicio, en las
creencias limitantes y en la falta de pensamiento critico. Por eso la educacion
debia formar una mente lticida y un corazoén sereno.

En el Jardin epictireo, la practica terapéutica incluia ejercicios concretos
de autoconocimiento y transformacién personal. Epicuro agradecia a la natu-
raleza haber hecho faciles de conseguir las cosas necesarias para vivir bien, y
dificiles de obtener aquellas que en realidad no necesitamos. Con ello ense-
flaba un arte esencial: aprender a distinguir entre deseos naturales y artificia-
les. Esta educacion del deseo constituia una auténtica terapia existencial. No
se trataba de reprimir el placer, sino de orientarlo con inteligencia, buscando
un placer sencillo, estable y profundo, capaz de sostener una felicidad serena
y duradera.

10.8.4.- Paralelismos contemporaneos

El pensamiento epiciireo, lejos de ser una doctrina encerrada en la Anti-
gliedad, mantiene una sorprendente vigencia en los debates educativos con-
temporaneos sobre la conciencia, el bienestar y la formacion integral de 1a per-
sona. Muchas de las intuiciones pedagogicas desarrolladas en el Jardin en-
cuentran hoy nuevas formulaciones en enfoques como el mindfulness, la edu-
cacion emocional y las comunidades de aprendizaje. Explorar estos paralelis-
mos no solo permite comprender mejor la profundidad humanista del epicu-
reismo, sino también reconocer cdmo sus principios siguen ofreciendo claves
valiosas para repensar la educaciéon como un proceso de transformacion inte-
rior, cuidado relacional y construccién consciente de una vida buena.

10.8.4.1.- Mindfulness y la herencia epiciirea
La practica contemporanea del mindfulness presenta afinidades estruc-

turales profundas con la pedagogia epictirea de la conciencia. El mindfulness
no se limita a una técnica de relajacion, sino que propone una actitud global

~ 341~



ante la vida basada en la atencion consciente, la presencia plena y la regulacion
de la reactividad emocional. Su finalidad es aprender a habitar el momento
presente con lucidez, serenidad y aceptacion, reduciendo la dispersiéon mental
y el sufrimiento innecesario. Esta orientacion coincide de manera notable con
el ideal epicareo de ataraxia, entendido como estado de calma estable, equi-
librio interior y libertad frente a los miedos irracionales.

Epicuro ensenaba que la mayor parte del sufrimiento humano no pro-
viene de los hechos, sino de las interpretaciones mentales que construimos
sobre ellos. El mindfulness contemporaneo retoma esta intuicion cuando in-
vita a observar pensamientos y emociones sin identificarse automaticamente
con ellos. Ambos enfoques buscan generar una conciencia reflexiva capaz de
distanciarse del automatismo emocional y de recuperar una relacién mas sana
con la experiencia inmediata. En este sentido, la atencién plena puede enten-
derse como una actualizacién pedagogica de la antigua terapia filoso6fica epi-
carea.

Diversos estudios educativos en lengua espafiola sehalan que la practica
sistematica del mindfulness favorece la autorregulacion emocional, la reduc-
cion del estrés escolar y la mejora del clima relacional en el aulats2. Estos re-
sultados recuerdan la atmésfera de serenidad, confianza y convivencia fra-
terna que caracterizaba al Jardin epictreo, donde el aprendizaje se producia
en un entorno afectivo seguro. Tanto el epicureismo como el mindfulness
comparten asi una concepcién integral de la educacién que articula mente,
cuerpo y emocién como dimensiones inseparables del proceso formativo.

10.8.4.2.- Pedagogias del bienestar y educacion emocional

Las actuales corrientes de educacién emocional y pedagogias del bienes-
tar encuentran en el epicureismo un antecedente histérico de gran relevancia.
Hoy se reconoce que educar no consiste inicamente en transmitir contenidos
académicos, sino en acompanar el desarrollo integral de la persona, aten-
diendo sus emociones, su autoconcepto, su capacidad de relaciéon y su equili-
brio interior. Esta visién coincide con la pedagogia epicirea, que entendia la

132 Ver: GONZALEZ, Genma; AMIGO, Isaac. Efectos de la atencién plena en el ambito
educativo. Una revision sistematica. Revista de Psicologia y Educaciéon. Vol. 13, N°.
1, 2018. Disponible en: <Efectos de la atencion plena en el &mbito educativo: una revisién
sistemética - Dialnet> Acceso: 17 ene. 2026.

~ 342 ~


https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=6661855
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=6661855

educaciéon como un proceso de sanaciéon interior orientado a construir una
vida buena.

La educacion emocional contemporanea busca crear entornos de apren-
dizaje donde el estudiante pueda conectar lo que aprende con su propia expe-
riencia vital. Se trata de generar aulas mas humanas, mas empaticas y emo-
cionalmente seguras, en las que el conocimiento no se perciba como algo ex-
terno, sino como parte del propio proceso de crecimiento personal. Esta inte-
gracibon entre saber y vida refleja claramente la epistemologia sensualista epi-
curea, que afirmaba que el conocimiento auténtico nace del contacto directo
con la experiencia, las sensaciones y la reflexiéon consciente sobre ellas.

Autores como Rafael Bisquerra han mostrado que el desarrollo de com-
petencias emocionales mejora no solo el bienestar subjetivo, sino también el
rendimiento académico, la convivencia escolar y la prevenciéon de conflictos
(Bisquerra; 2009). Epicuro ya intuia esta relaciéon cuando defendia que la se-
renidad interior es condicion indispensable para pensar con claridad y vivir
con sabiduria. Desde esta perspectiva, la educacion del bienestar no es un afia-
dido opcional al curriculum, sino una dimension estructural de toda pedago-
gia de la conciencia.

10.8.4.3.- Comunidades de aprendizaje y espacios educativos alternativos

El ideal epictireo de la buena vida no se reducia al bienestar individual,
sino que implicaba una forma ética de habitar la relacién con los otros. En el
Jardin se promovia una convivencia basada en el respeto, la cooperacion y el
cuidado mutuo, evitando el dafio innecesario y fomentando vinculos estables
de amistad. Esta dimensi6n comunitaria de la pedagogia epicairea encuentra
hoy una expresion clara en las Comunidades de Aprendizaje, las escuelas
cooperativas y los modelos educativos alternativos centrados en el bienestar
colectivo.

Las Comunidades de Aprendizaje contemporéaneas se basan en el dia-
logo igualitario, la participacion activa, la corresponsabilidad y la construccién
compartida del conocimiento. Este enfoque rompe con la loégica competitiva
tradicional y apuesta por una educacion relacional, donde aprender significa
también aprender a convivir (Flecha; Larena, 2020). En este punto, la heren-
cia epictirea resulta especialmente visible: el Jardin funcionaba como una co-
munidad educativa horizontal, donde el maestro no era una autoridad dis-
tante, sino un acompanante del proceso de crecimiento humano.

~ 343 ~



Ademés, los espacios educativos alternativos —como las escuelas demo-
craticas, los proyectos de aprendizaje cooperativo o las pedagogias activas—
retoman el principio epicireo de que el bienestar personal esta inseparable-
mente ligado al bienestar del grupo. Se reconoce que el sentido de pertenencia,
la seguridad emocional y la cooperacién son condiciones fundamentales para
el desarrollo cognitivo y ético. Asi, el ideal antiguo de una comunidad filos6fica
orientada a la vida buena reaparece hoy bajo nuevas formas institucionales y
pedagogicas.

10.8.5.- Metodologia y actividades actuales

La actualizacion pedagogica del epicureismo no consiste en una mera re-
produccion histérica del Jardin, sino en la traduccién contemporanea de su
nicleo antropologico y terapéutico: la educacion como formacion de la con-
ciencia sensible, emocional, racional y relacional orientada a la ataraxia, al
placer estable y a la vida buena compartida. Desde esta perspectiva, las meto-
dologias actuales inspiradas en Epicuro se articulan en cuatro grandes ejes:
atenci6on consciente, comunidad educativa afectiva, terapia cognitiva de
creencias disfuncionales y disefio deliberado de proyectos vitales sostenibles.

Esta convergencia entre tradicion filosofica y pedagogia contemporanea
encuentra respaldo en investigaciones actuales sobre mindfulness, educaciéon
socioemocional, aprendizaje experiencial y psicologia positiva, que confirman
empiricamente intuiciones epicareas fundamentales: el valor de la percepciéon
atenta, la moderacién de los deseos, la amistad como base del bienestar y la
transformacién cognitiva del miedo.

10.8.5.1.- Practicas de atenciéon plena y conciencia corporal

Epicuro fundament6 su epistemologia en la primacia de la sensacién
(aisthesis) como criterio basico de verdad. En su Carta a Herddoto y en la
Carta a Meneceo sostiene que el conocimiento auténtico nace del contacto di-
recto con la experiencia sensible correctamente interpretada. Desde la peda-
gogia contemporanea, esta concepcion se traduce en practicas sistematicas de
atencion plena orientadas a recuperar la presencia corporal y perceptiva frente
a la dispersién cognitiva caracteristica de la cultura digital.

La exploracién sensorial consciente, organizada por modalidades percep-
tivas (vista, oido, tacto, gusto, olfato), permite entrenar la atencion sostenida,
la discriminacién perceptiva y la regulacion emocional. Este tipo de ejercicios
desarrolla competencias metacognitivas basicas: capacidad de observacién no

~ 344 ~



reactiva, reduccion del automatismo evaluativo y fortalecimiento de la con-
ciencia situacional. Investigaciones recientes en educacion superior muestran
que los programas de mindfulness mejoran la concentracion, la memoria de
trabajo y la autorregulacion emocional, efectos que coinciden notablemente
con la funcion formativa que Epicuro atribuia al ejercicio filosofico cotidiano

Por su parte, el diario de placeres naturales y necesarios opera como he-
rramienta pedagogica de alfabetizacion emocional y ética del deseo. Como he-
mos sefialado, Epicuro distinguia entre deseos naturales y necesarios, natura-
les no necesarios y deseos vanos (Mdaximas Capitales, XXIX). El registro re-
flexivo cotidiano permite al estudiante identificar fuentes reales de bienestar
—descanso, alimento sencillo, conversacion, contacto con la naturaleza— y
contrastarlas con deseos artificiales inducidos socialmente. Esta practica for-
talece la conciencia critica del consumo, la sobriedad voluntaria y la gratitud,
dimensiones hoy centrales en la educacién para el desarrollo sostenible y el
bienestar subjetivo.

10.8.5.2.- Dinamicas de construccion comunitaria

El Jardin epictreo fue una de las primeras comunidades educativas ba-
sadas explicitamente en el vinculo afectivo como condicion del aprendizaje.
Epicuro afirmaba que “de todas las cosas que la sabiduria procura para la
felicidad de la vida entera, la mayor es la amistad” (Mdaximas Capitales,
XXVII). Desde esta perspectiva, la pedagogia de la conciencia no se concibe
como proceso individualista, sino como experiencia relacional estructurada.

Los circulos de amistad filos6fica reproducen este modelo comunitario
mediante espacios de didlogo reflexivo, escucha empética y apoyo mutuo. Es-
tas dindmicas se articulan con metodologias actuales como las comunidades
de aprendizaje, los grupos de indagacion filosofica y el aprendizaje dialogico.
El efecto educativo no se limita al intercambio cognitivo, sino que impacta di-
rectamente en la construccion de identidad, autoestima académica y sentido
de pertenencia, factores ampliamente documentados en la literatura pedagé-
gica contemporanea (Aubert et. al.; 2008).

Los simposios epictireos adaptados, inspirados en las celebraciones men-
suales del Jardin (Eikas), introducen una dimensién ritual pedagogica que re-
fuerza la cohesién grupal. Estas experiencias integran convivencia, reflexion
ética, expresion artistica y celebracién moderada, generando aprendizajes ex-
perienciales profundamente significativos. Desde la neuroeducacioén se reco-
noce que el aprendizaje emocionalmente significativo se consolida con mayor

~ 345 ~



profundidad en la memoria a largo plazo, lo que confirma empiricamente la
eficacia formativa de estos espacios convivenciales estructurados (Mora;
2013).

10.8.5.3.- Técnicas terapéuticas educativas

Epicuro desarroll6 una auténtica terapia filos6fica orientada a la elimina-
cion de los miedos fundamentales que perturban la conciencia: miedo a los
dioses, ala muerte y al destino. Este modelo, conocido como tetrapharmakon,
constituye uno de los precedentes histéricos mas claros de la psicoterapia cog-
nitiva moderna. En educacién, esta herencia se traduce en intervenciones sis-
tematicas de reestructuracion cognitiva aplicadas al desarrollo personal del
alumnado.

La deconstrucciéon de miedos irracionales se realiza mediante técnicas de
indagacién guiada, anilisis de creencias nucleares y debate argumentativo.
Este enfoque guarda una clara analogia con la Terapia Cognitivo-Conductual
de Aaron Beck, que identifica pensamientos automaticos distorsionados como
origen del malestar psicoldgico (Beck; 1998). En el contexto educativo, estas
dinamicas fortalecen el pensamiento critico, la autonomia emocional y la re-
siliencia frente a la incertidumbre.

La meditacion sobre la finitud, inspirada en la célebre tesis epictirea “la
muerte no es nada para nosotros” (Carta a Meneceo), cumple una funcién pe-
dagobgica profunda: reconciliar al sujeto con su temporalidad. Diversos pro-
gramas de mindfulness basados en terapia cognitiva (MBCT) han demostrado
reducir significativamente la ansiedad existencial y los sintomas depresivos,
favoreciendo una relacién mas sana con el presente (Segal et. al.; 2017). Esta
convergencia entre tradicion filosofica y psicologia clinica contemporanea le-
gitima plenamente la aplicacion educativa de estas practicas.

10.8.5.4.- Proyectos de vida consciente

El epicureismo no se limit6 a una ética privada, sino que propuso un es-
tilo de vida deliberadamente disefiado. El Jardin fue un experimento social de
bajo consumo, alta cooperacion y simplicidad voluntaria. En educacién actual,
este legado se concreta en metodologias de aprendizaje basado en proyectos
orientados al disefio consciente del entorno y de la propia biografia vital.

El disefio colaborativo de espacios de bienestar permite integrar conteni-
dos de arquitectura emocional, psicologia ambiental y sostenibilidad

~ 346 ~



educativa. Investigaciones sobre entornos educativos saludables muestran
que la organizacion del espacio fisico influye directamente en la atencidn, el
clima emocional y la interaccién social (Corraliza; 1987). De este modo, los
estudiantes aprenden a traducir valores éticos en configuraciones materiales
concretas, desarrollando competencias de planificacién, cooperacion y res-
ponsabilidad ecoldgica.

El Laboratorio de Placeres Sostenibles constituye una sintesis pedagogica
de todo el programa epictreo. Los participantes investigan practicas de bie-
nestar que cumplan criterios de naturalidad, necesidad y estabilidad emocio-
nal: habitos de descanso, alimentacién consciente, contacto con la naturaleza,
ejercicio moderado, relaciones significativas y uso responsable de tecnologia.
Estudios recientes sobre los mecanismos de eficacia del mindfulness —regu-
lacién atencional, conciencia corporal, regulacién emocional y transformaciéon
de la autoimagen— confirman empiricamente estos efectos (Holzel et al.;
2011).

Este enfoque convierte al alumnado en investigador activo de su propio
bienestar, integrando ciencia, ética y experiencia personal, exactamente como
proponia Epicuro cuando afirmaba que la filosofia solo tiene sentido si “cura
las enfermedades del alma”.

~ 347 ~






10.9.- En los estoicos

«...Toda la vida hay que aprenderla, y, lo que mas te sorpren-
derd, toda la vida hay que aprender a morir... Cada dia hay que
examinarse: ¢qué defecto he corregido hoy?, {qué vicio he resis-
tido?, den qué aspecto soy mejor? ...»

Séneca (4 a.C — 65 d.C)
Cartas a Lucilio (2018)

«...En cada cosa que hagas o digas, examinate a ti mismo y ob-
serva: '¢Qué es esto para mi? {No me arrepentiré de ello? Den-
tro de poco estaré muerto y todo habra desaparecido'. ¢Qué mas
necesitas si la obra que realizas es propia de un ser inteligente,
social y sometido a la misma ley que Dios?...»

Epicteto (ca. 55—135 d.C.)
Disertaciones por Arriano (1993)

«...Cavate dentro de ti mismo. Alli dentro esta la fuente del bien,
una fuente capaz de brotar continuamente, con tal de que conti-
nuamente ahondes...»

Marco Aurelio (121-180 d.C.)
Meditaciones (2002)

El estoicismo representa una de las aportaciones filos6ficas mas signifi-
cativas para comprender la educacion de la conciencia como proceso de trans-
formacion integral del ser humano. El estoicismo no se limit6 a ser una doc-
trina teérica abstracta, sino que se configur6 como una filosofia practica orien-
tada fundamentalmente a la formacion del carcter y la transformacion de la
existencia humana.

La importancia del estoicismo para la pedagogia de la conciencia radica
en varios aspectos fundamentales. En primer lugar, los estoicos comprendie-
ron la filosofia como una forma de vida integral, no como mera especulaci6on

~ 349 ~



intelectual. Para pensadores como Séneca, Epicteto y Marco Aurelio, la filoso-
fia era fundamentalmente ejercicio, practica cotidiana y arte de vivir que com-
prometia la totalidad de la existencia del individuo. Esta concepcion practica
de la filosofia conecta directamente con los desafios contemporaneos de una
educacion que no se limite a la transmision de conocimientos, sino que aspire
a la formacion integral de la persona.

En segundo lugar, el estoicismo desarroll6 una concepcién de la educa-
cién centrada en la transformacion de la conciencia. Michel Foucault, en su
estudio sobre la hermenéutica del sujeto, destacé como los estoicos concebian
la formacién como un proceso de constitucién del sujeto moral a través de
practicas concretas de cuidado de si (Foucault; 1991). La educacién estoica
buscaba no tanto llenar la mente de informacion cuanto transformar la ma-
nera de percibir, juzgar y relacionarse con la realidad. Esta vision anticip6 de
manera notable las comprensiones contemporaneas sobre el papel de la me-
tacognicion, la autorregulacién emocional y la construccién de sentido en los
procesos educativos.

En tercer lugar, el estoicismo ofrece un conjunto articulado de ejercicios
espirituales y practicas pedagogicas que Pierre Hadot ha recuperado como pa-
trimonio fundamental de la filosofia antigua. Estas practicas incluyen el exa-
men de conciencia, la atencion plena, la meditacion sobre principios funda-
mentales y la escritura reflexiva, entre otras (Hadot; 2006). Tales ejercicios no
constituyen técnicas aisladas sino metodologias integradas orientadas a la
transformacion progresiva de la visién del mundo y de la personalidad del
educando. La sistematicidad y coherencia de estas practicas las convierte en
referentes valiosos para cualquier pedagogia que aspire a educar la conciencia
de manera integral.

En cuarto lugar, el estoicismo presenta una notable vigencia para enfren-
tar los desafios del mundo contemporaneo. En una época marcada por la in-
certidumbre, el estrés académico y la ansiedad generalizada, los principios es-
toicos sobre la gestién emocional, la resiliencia ante la adversidad y el discer-
nimiento entre lo que depende y no depende de nosotros ofrecen herramientas
psicopedagdgicas de gran valor practico. No es casual que en las tultimas déca-
das hayan surgido iniciativas como Modern Stoicism!33 que recuperan estos

133 Modern Stoicism (Estoicismo Moderno) — en términos amplios — es un movimiento inte-
lectual y popular que surgio6 a finales del siglo XX y principios del XXI con el objetivo de
revivir y aplicar la filosofia estoica antigua en la vida contemporanea. No es simplemente
un estudio académico, sino una corriente vivida por personas y comunidades que buscan
usar ideas estoicas para afrontar la incertidumbre, el sufrimiento y las decisiones éticas de
la modernidad. Modern Stoicism, Ltd. es una organizacion sin fines de lucro con sede en el

~ 350 ~



principios para aplicarlos en contextos educativos, terapéuticos y de desarro-
llo personal.

Finalmente, el estoicismo ofrece un modelo pedago6gico basado en la cen-
tralidad de las virtudes cardinales: sabiduria, justicia, coraje y templanza. Esta
educacion centrada en virtudes conecta con desarrollos contemporaneos en
ética de las virtudes, psicologia positiva y educacién del caracter, ofreciendo
un marco de referencia probado histéricamente para la formacién moral y el
desarrollo de la excelencia humana.

10.9.1.- La educacion de la conciencia en el estoicismo

Los estoicos distinguian claramente entre el discurso filos6fico y la filo-
sofia como modo de vida. Para ellos, la practica filoso6fica no consistia primor-
dialmente en la elaboracién de teorias abstractas o en la exégesis de textos,
sino en vivir de acuerdo con la razén y la virtud. Esta distincion fundamental
es expresada por Séneca cuando afirma que la filosofia nos ensena a actuar,
no meramente a hablar. La filosofia se concebia asi, como el arte de vivir, una
techné que requeria ejercitacién constante y que tenia como materia prima la
propia existencia del individuo.

Esta concepcion pedagogica implicaba que el verdadero progreso filoso-
fico no se media por la capacidad de explicar mejor a los fil6sofos 0 de memo-
rizar doctrinas, sino por la transformacién efectiva de la propia manera de ser.
Epicteto insistia en que el objetivo de la actividad filos6fica no era inicamente
la adquisicién de conocimiento sino la realizacién de una transformacioén pro-
funda de la visiéon del mundo y del ser mismo del individuo. La educacion es-
toica se orientaba fundamentalmente hacia la conversion del sujeto, hacia una
metanoia34 que implicaba un cambio radical en la manera de percibir, valorar
y relacionarse con la realidad.

Reino Unido, dirigida por un equipo multidisciplinario de filosofos, psicoterapeutas y edu-
cadores, con el propésito de investigar, difundir y ensefiar estocismo aplicable a la vida co-
tidiana. Disponible en: <Modern Stoicism> Acceso: 17 ene. 2026.

134 Metanoia (del griego petavora) designa un cambio profundo de mente, actitud y orientacién
vital, que implica una transformacion interior consciente y duradera. En su sentido filoso-
fico y espiritual, no se limita al arrepentimiento moral, sino que alude a una reconfiguracion
del modo de comprender la realidad y de situarse existencialmente en ella: pasar de una
forma de ver, sentir y actuar a otra més licida, ética o integrada. Metanoia es una conver-
sién interior de la conciencia que produce una renovacién del sentido, del juicio y de la
conducta.

~ 351 ~


https://modernstoicism.com/

Esta dimension transformadora de la educacion estoica conectaba inti-
mamente con la comprension de la filosofia como terapia de las pasiones. Los
estoicos concebian que las emociones destructivas resultaban de errores de
juicio, de representaciones inadecuadas de la realidad. Por tanto, la educaciéon
filosé6fica tenia una funcién terapéutica esencial: sanar el alma de sus afeccio-
nes mediante la correccion de los juicios erréneos y el cultivo de una voluntad
acorde con la naturaleza racional del ser humano. Esta visién anticip6 de ma-
nera notable desarrollos contemporaneos en psicoterapia cognitiva y educa-
cién emocional.

10.9.1.1.- El autoconocimiento y la prosoche

El autoconocimiento constituia el pilar fundamental de la educacién es-
toica de la conciencia. Los estoicos heredaron del precepto délfico “condcete a
ti mismo” la conviccién de que el conocimiento de uno mismo era la condicién
necesaria para cualquier progreso moral y existencial. Sin embargo, para los
estoicos este autoconocimiento no era meramente introspecciéon psicoldgica
sino comprension de la propia naturaleza racional y de la relaciéon del indivi-
duo con el orden césmico del Logos.

La préctica fundamental para cultivar este autoconocimiento era la pro-
soche, término griego que significa atencion plena o vigilancia constante. La
prosoche consistia en una atencién sostenida sobre uno mismo, una vigilancia
continua para evaluar y corregir la manera en que se est4 actuando, pensando
y sintiendo. Epicteto daba enorme importancia a este ejercicio de atencion,
que debia mantenerse bajo la guia de ciertos principios formulados de manera
sencilla y clara para su aprendizaje y aplicacién inmediata (Hadot; 2006). El
Enquiridion de Epicteto cumplia precisamente esta funciéon: ser un manual de
principios fundamentales que el educando debia tener siempre presentes para
orientar su prosoche.

Esta atencion plena estoica implicaba una dimension metacognitiva fun-
damental: la capacidad de observar los propios pensamientos y emociones
mientras ocurren, sin identificarse inmediatamente con ellos. Los estoicos en-
sefiaban que entre el acontecimiento externo y nuestra respuesta emocional
existe siempre un juicio, una representacion que podemos examinar y corre-
gir. La prosoche era precisamente esta capacidad de captar ese momento in-
termedio, de observar nuestras representaciones mentales y evaluarlas antes
de asentir a ellas (Munoz; 2023).

~ 352 ~



La prosocheé tenia también una dimensioén practica inmediata: orientar la
atencion hacia lo que realmente esta bajo nuestro control. Epicteto ensenaba
que debemos concentrar nuestra energia en aquello que depende de nosotros,
nuestros juicios, deseos y aversiones, y desarrollar indiferencia hacia lo que
no esta bajo nuestro control. Esta focalizaciéon de la atencion constituia un ele-
mento pedagbgico fundamental, ya que liberaba al individuo de la dispersiéon
mental y lo capacitaba para actuar con efectividad sobre lo que realmente
puede transformar.

10.9.1.2.- La transformacion del sujeto moral y la educacion de la
voluntad

Para los estoicos, la educacion de la conciencia implicaba fundamental-
mente la formacion de una voluntad libre y virtuosa. La prohairesis, término
que puede traducirse como voluntad o capacidad de eleccidn, constituia el ni-
cleo mismo de la identidad moral del individuo. La educaci6n estoica se orien-
taba a cultivar una prohairesis que estuviera de acuerdo con la naturaleza ra-
cional del ser humano y con el orden del cosmos.

Esta educacion de la voluntad se articulaba en tres disciplinas fundamen-
tales que Epicteto sistematizo: la disciplina del deseo, la disciplina del impulso
y la disciplina del asentimiento. La disciplina del deseo ensefiaba a desear tni-
camente aquello que est4 en nuestro poder y es conforme a la naturaleza, evi-
tando asi la frustracién que proviene de desear lo que no depende de nosotros.
La disciplina del impulso formaba en actuar correctamente en nuestras rela-
ciones con los demas, cumpliendo los deberes que nos corresponden segin
nuestros roles sociales. La disciplina del asentimiento cultivaba la capacidad
de no asentir precipitadamente a las representaciones mentales, sino de exa-
minarlas criticamente antes de aceptarlas como verdaderas.

La transformacion del sujeto moral implicaba también el desarrollo de
un caracter virtuoso. Los estoicos sostenian que la virtud es el inico bien ver-
dadero y que el progreso moral consiste en aproximarse paulatinamente al
ideal del sabio, aunque este ideal fuera practicamente inalcanzable. Esta con-
cepcidn pedagogica reconocia el valor del proceso mismo de formacién: aun-
que nunca se llegara a ser completamente sabio, el esfuerzo sostenido por vivir
virtuosamente tenia valor intrinseco. Como sefialaba Epicteto: aunque no seas
adn un Socrates, vive queriendo ser como Sécrates (Hadot; 2006).

~ 353 ~



10.9.2.- Aportaciones a la pedagogia de la conciencia

La concepcion estoica de la educacion de la conciencia, centrada en la
transformacion del sujeto mediante la practica filos6fica cotidiana, se tradujo
en un conjunto articulado de metodologias y ejercicios pedagogicos concretos
que constituyen una de las herencias mas valiosas de la filosofia antigua. Estas
aportaciones no permanecieron como meras formulaciones teoricas, sino que
se desarrollaron como practicas sistematicas de formacion implementadas y
perfeccionadas a lo largo de varios siglos por los principales maestros estoicos.
Séneca, Epicteto y Marco Aurelio, cada uno desde su particular contexto vital
y social, desarrollaron énfasis pedagogicos especificos que, en su conjunto,
conforman un corpus metodoldégico coherente y extraordinariamente rico
para la educacién de la conciencia.

La recuperacion contemporanea de estas aportaciones pedagogicas, es-
pecialmente a través de la obra de Pierre Hadot sobre los ejercicios espiritua-
les (Hadot; 2006), ha permitido comprender que el estoicismo poseia una ver-
dadera tecnologia educativa orientada a la transformacién progresiva de la vi-
sion del mundo, de las actitudes vitales y del caracter moral del educando. Este
legado pedagdgico mantiene notable vigencia, ofreciendo metodologias pro-
badas histéricamente que pueden dialogar fecundamente con los desarrollos
contemporaneos en educacion, psicologia y formacién humana integral.

10.9.2.1.- Los ejercicios espirituales: el legado pedagégico recupe-
rado por Pierre Hadot

Pierre Hadot, en su obra fundamental “Ejercicios espirituales y filosofia
antigua” (Hadot; 2006), recupero para la comprension contemporanea la di-
mension practica y ejercitacion de la filosofia antigua. Hadot demostré que los
estoicos, junto con otras escuelas helenisticas, desarrollaron un conjunto sis-
temaético de ejercicios espirituales orientados a la transformacién progresiva
del individuo. Estos ejercicios no eran simples técnicas aisladas sino practicas
integradas en una forma de vida filos6fica coherente.

Los ejercicios espirituales estoicos correspondian a un cambio de visién
del mundo y a una metamorfosis de la personalidad. La palabra espiritual,
aclara Hadot, no tiene aqui connotacién religiosa, sino que indica que estos
gjercicios comprometen no solamente el pensamiento sino la totalidad psi-
quica del individuo: pensamiento, imaginacion, sensibilidad y voluntad. Se
trata de practicas que producen una transformacion integral de la manera de
ser y estar en el mundo.

~ 354 ~



Entre los ejercicios espirituales estoicos mas relevantes pedagogica-
mente, Hadot identifica los siguientes (Hadot; 2006):

1. El examen de conciencia matutino y vespertino, que consistia en revi-
sar anticipadamente las acciones del dia o retrospectivamente las ac-
ciones realizadas, no para generar culpa sino para corregirse y mejo-
rar.

2. La meditacion sobre maximas fundamentales, que implicaba la me-
morizacion y repeticion constante de principios estoicos basicos para
mantenerlos presentes en la conciencia.

3. La lectura meditativa de textos filos6ficos, que no buscaba acumular
informacioén sino transformar la manera de pensar y vivir.

4. Lapractica de la atencién plena o prosoché, ya mencionada.

5. Diversos ejercicios activos como el dominio de las pasiones, el cum-
plimiento de los deberes y la practica de la indiferencia ante las cosas
indiferentes.

La sistematizacion de estos ejercicios por Hadot ha permitido compren-
der que la educacion estoica poseia una metodologia pedagbgica coherente y
articulada, fundamentada en la conviccidon de que la transformacién de la con-
ciencia requiere practica sostenida, ejercitaciéon constante y no meramente
comprension intelectual de doctrinas.

10.9.2.2.- Séneca y la pedagogia del tiempo, la lectura y la escri-
tura

Lucio Anneo Séneca, filésofo hispanorromano del siglo I d.C., desarrollo
una pedagogia profunda orientada a la formaciéon moral de sus discipulos, es-
pecialmente evidenciada en sus Epistolas a Lucilio. Para Séneca, la educacién
filosofica era fundamentalmente formacion del caracter mediante el ejercicio
constante y la practica de la virtud. Su método pedagogico se basaba en el dia-
logo epistolar, en la direccién espiritual individualizada y en el uso de ejem-
plos concretos y situaciones cotidianas para ilustrar principios filoséficos
(Santos; 2007).

Una de las aportaciones pedagogicas mas significativas de Séneca es su
reflexion sobre el tiempo y su uso adecuado. En su obra Sobre la brevedad de
la vida, Séneca argumenta que la vida no es breve, sino que nosotros la mal-
gastamos en ocupaciones vanas y en la dispersion de la atencién. La educacién

~ 355 ~



debe ensefiar a valorar el tiempo como el bien mas precioso y a emplearlo en
aquello que realmente contribuye a nuestro perfeccionamiento. Esta pedago-
gia del tiempo incluia aprender a vivir en el presente, a no posponer indefini-
damente el cuidado de uno mismo y a no malgastar la existencia en preocupa-
ciones por el futuro o lamentos por el pasado.

Séneca desarrolld también una pedagogia de la lectura y la escritura su-
mamente relevante. Ensefiaba que la lectura no debe ser acumulativa sino se-
lectiva y profunda: mas vale leer pocos autores, pero frecuentarlos intensa-
mente que dispersarse en multiples lecturas superficiales. La lectura debe ser
meditativa, orientada a la transformacién del lector y no meramente a la acu-
mulacién de informaciéon. Complementariamente, Séneca recomendaba la es-
critura como ejercicio de autoconocimiento y formacién. El examen de con-
ciencia debia incluir el registro escrito de las propias acciones, pensamientos
y progresos, anticipando asi lo que siglos después Marco Aurelio desarrollaria
en sus Meditaciones.

La metodologia pedagogica de Séneca incluia el uso estratégico de maxi-
mas y sentencias breves que pudieran memorizarse facilmente y recordarse en
momentos de necesidad. Estas sentencias funcionaban como principios orien-
tadores que el discipulo debia tener siempre presentes para guiar su conducta.
Séneca también utilizaba con frecuencia el recurso a ejemplos de personajes
virtuosos, especialmente Sécrates, como modelos a imitar en la formacién del
caracter (Santos; 2007).

10.9.2.3.- Epicteto y la dicotomia del control

Epicteto, esclavo liberado que se convirtié en uno de los maestros estoi-
cos mas influyentes, desarroll6 una pedagogia centrada en lo que se ha deno-
minado la dicotomia del control: la distinci6én fundamental entre lo que esta
en nuestro poder y lo que no lo esté. Esta distincion constituye el principio
pedagobgico fundamental de toda su ensefianza, sintetizada en las primeras li-
neas del Enquiridion: hay cosas que dependen de nosotros y otras que no de-
penden de nosotros.

La ensenanza de Epicteto sobre la dicotomia del control tenia profundas
implicaciones pedagogicas. En primer lugar, orientaba la atencién y la energia
del educando hacia aquello sobre lo que realmente puede actuar: sus juicios,
sus deseos y aversiones, sus impulsos. Todo lo demas, el cuerpo, la reputacion,
el éxito externo, debe tratarse con indiferencia racional. Esta ensefianza

~ 356 ~



liberaba al estudiante de la dispersion de la atencion y de la frustraciéon que
proviene de pretender controlar lo incontrolable.

En segundo lugar, esta pedagogia fomentaba la responsabilidad personal
y el empoderamiento. Al ensefiar que dependemos fundamentalmente de
nuestros propios juicios y no de las circunstancias externas, Epicteto cultivaba
en sus discipulos la conviccidon de que siempre est4 en su poder responder vir-
tuosamente, independientemente de las circunstancias. Esta ensehanza re-
sulta especialmente valiosa en contextos educativos, donde los estudiantes
frecuentemente atribuyen sus dificultades a factores externos en lugar de asu-
mir responsabilidad por su propio aprendizaje y desarrollo.

En tercer lugar, la dicotomia del control se articulaba en Epicteto con una
pedagogia del autoexamen y la autocorreccion constante. Su ensefianza in-
cluia la practica regular de preguntarse ante cualquier circunstancia: éesto de-
pende de mi o no depende de mi? Esta pregunta funcionaba como herramienta
metacognitiva fundamental para desarrollar discernimiento y evitar reaccio-
nes emocionales desproporcionadas ante acontecimientos externos.

Epicteto desarroll6 también una pedagogia del rol y los deberes. Ense-
naba que cada persona ocupa diversos roles en la vida (hijo, padre, ciudadano,
profesional) y que la formacién moral consiste en aprender a desempeiar ade-
cuadamente cada uno de estos roles, campliendo los deberes que correspon-
den a cada uno. Esta pedagogia de roles ofrece un marco concreto y practico
para la formacidn ética, conectando los principios abstractos con situaciones
y relaciones concretas de la vida cotidiana (Santos; 2007).

10.9.2.4.- Marco Aurelio y el diario filosofico

Marco Aurelio, emperador romano del siglo II d.C., leg6 en sus Medita-
ciones uno de los documentos pedagbgicos mas extraordinarios de la tradicién
estoica. A diferencia de Séneca y Epicteto, Marco Aurelio no escribié como
maestro dirigiéndose a discipulos, sino como aprendiz que registra sus propias
reflexiones y ejercicios de formacion. Precisamente por ello, sus Meditaciones
constituyen un testimonio privilegiado del proceso concreto de la educacion
estoica de la conciencia.

Las Meditaciones son esencialmente un diario filos6fico en el que Marco
Aurelio practica los ejercicios espirituales estoicos. No se trata de una obra
sistemaética sino de una serie de apuntes fragmentarios en los que el empera-
dor se recuerda a si mismo los principios fundamentales del estoicismo,

~ 357 ~



examina sus propias acciones y actitudes, y se exhorta a vivir de acuerdo con
la virtud. Este caracter no sistematico y procesual de la obra revela una dimen-
si6on pedagdgica fundamental: la formacion estoica es un proceso continuo que
nunca termina completamente, incluso para quienes como Marco Aurelio ha-
bian alcanzado un alto grado de sabiduria practica.

El diario filos6fico de Marco Aurelio cumplia varias funciones pedagdgi-
cas esenciales. En primer lugar, servia como ejercicio de atencion plena: al
escribir sobre sus acciones, pensamientos y reacciones, Marco Aurelio desa-
rrollaba la capacidad de observarse a si mismo con cierta distancia y objetivi-
dad. En segundo lugar, funcionaba como ejercicio de memorizacion activa: al
escribir repetidamente los principios estoicos fundamentales, los interiori-
zaba y los mantenia presentes en su conciencia. En tercer lugar, constituia un
medio de autoexhortacién: Marco Aurelio se animaba a si mismo a perseverar
en el camino de la virtud, anticipando las dificultades que encontraria y pre-
pardndose mentalmente para afrontarlas con serenidad.

La escritura en las Meditaciones incluye diversos tipos de ejercicios. En-
contramos ejercicios de definicion fisica de las cosas, en los que Marco Aurelio
describe objetos y situaciones de manera objetiva para evitar valoraciones in-
correctas. Encontramos meditaciones sobre la transitoriedad de todas las co-
sas, recorddndose a si mismo la impermanencia para no apegarse excesiva-
mente a lo perecedero. Encontramos exhortaciones a mantener la serenidad
ante las dificultades, comparandose con un promontorio contra el cual se es-
trellan las olas sin conmoverse. Y encontramos expresiones de gratitud hacia
quienes han contribuido a su formacion, reconociendo en el primer libro de
las Meditaciones las virtudes que aprendi6é de sus maestros y familiares.

La practica del diario filosofico desarrollada por Marco Aurelio consti-
tuye una aportacion pedagogica de enorme valor que ha sido recuperada en
multiples contextos educativos contemporéaneos. El diario permite articular
reflexién y escritura, autoobservaciéon y autoformacion, convirtiéndose en ins-
trumento fundamental para el desarrollo de la metacognicion, la autorregula-
ci6n y la integracion de los aprendizajes en una narrativa biografica coherente.

10.9.3.- Paralelismos contemporaneos

Una de las evidencias mas notables de la profundidad y validez de las in-
tuiciones pedagobgicas estoicas es el descubrimiento, por parte de diversas dis-
ciplinas cientificas contemporaneas, de principios y practicas que convergen
de manera sorprendente con las ensefianzas de Séneca, Epicteto y Marco

~ 358 ~



Aurelio. Estas convergencias no son meras coincidencias superficiales sino
confluencias sustanciales que revelan como los estoicos, mediante la observa-
cion cuidadosa de la experiencia humana y la experimentaciéon practica con
metodologias de transformacion personal, anticiparon comprensiones que la
investigacion empirica contemporanea ha venido a confirmar y profundizar.

La psicologia cognitivo-conductual, las practicas de mindfulness y aten-
cién plena, los programas de educacién socioemocional y las investigaciones
sobre metacognicion y autorregulacion comparten con el estoicismo antiguo
nucleos conceptuales fundamentales: la centralidad del juicio en la generacién
de emociones, la importancia de la autoobservacién consciente, el valor de la
regulacion atencional y el papel crucial del autoconocimiento en el bienestar
y el desarrollo humano. Estos paralelismos no solo validan retrospectiva-
mente la sabiduria estoica, sino que abren posibilidades fecundas de integra-
cion creativa entre la filosofia practica antigua y las ciencias contemporaneas
de la educacion y la formaciéon humana, permitiendo recuperar metodologias
probadas por siglos de practica y enriquecerlas con los recursos de la investi-
gacion empirica actual.

10.9.3.1.- Estoicismo y psicologia cognitivo-conductual

Una de las confluencias mas significativas entre el estoicismo clasico y
desarrollos contemporaneos se encuentra en la relacion entre la filosofia es-
toica y la psicologia cognitivo-conductual. Albert Ellis, creador de la Terapia
Racional Emotiva Conductual, reconoci6 explicitamente que su enfoque tera-
péutico se inspiré fundamentalmente en los principios estoicos. La idea cen-
tral de que nuestras emociones no son causadas directamente por los aconte-
cimientos externos sino por nuestros juicios e interpretaciones sobre esos
acontecimientos es una tesis fundamentalmente estoica que Ellis adopté como
fundamento de su terapia (Ellis; 2007).

Esta convergencia tiene profundas implicaciones pedagogicas. Si los es-
toicos tienen razdn en que nuestras reacciones emocionales dependen funda-
mentalmente de nuestros juicios, entonces la educacién emocional no puede
limitarse a la expresion o gestion de emociones ya formadas, sino que debe
centrarse en educar la capacidad de juicio que genera esas emociones. Esto
implica desarrollar habilidades metacognitivas para identificar los pensa-
mientos automaticos, examinarlos criticamente y reformularlos cuando sean
irracionales o disfuncionales.

~ 359 ~



La terapia cognitivo-conductual contemporanea ha validado empirica-
mente muchas de las intuiciones pedagogicas estoicas. Estudios neurologicos
han mostrado que practicas inspiradas en el estoicismo producen cambios
mensurables en la actividad cerebral: reduccion de la actividad en la amigdala
(asociada con el miedo y la ira) y aumento en la actividad de la corteza pre-
frontal (asociada con el control ejecutivo y la regulacién emocional). Estos ha-
llazgos confirman la hipétesis estoica de que el entrenamiento de la razéon y el
juicio puede efectivamente transformar nuestras reacciones emocionales (Co-
rrea; Gomez, 2010).

En el &mbito educativo, la confluencia entre estoicismo y psicologia cog-
nitiva ha inspirado programas de intervencién orientados a desarrollar resi-
liencia, gestion del estrés y bienestar emocional en estudiantes. El programa
Stoic Mindfulness and Resilience Training (SMRT), desarrollado por Donald
Robertson y otros miembros de Modern Stoicism?35, aplica principios estoicos
junto con técnicas cognitivo-conductuales para ayudar a estudiantes universi-
tarios a manejar la ansiedad académica, desarrollar resiliencia ante el fracaso
y cultivar una mentalidad de crecimiento.

10.9.3.2.- Atencion plena como practica transversal

Existe un notable paralelismo entre la practica estoica de la prosoché y la
practica contemporanea del mindfulness, aunque también diferencias signifi-
cativas que conviene precisar. Ambas practicas se centran en el cultivo de la
atencion plena al momento presente, en el desarrollo de la capacidad de ob-
servar pensamientos y emociones sin identificarse inmediatamente con ellos,
y en la regulacion de la atenciéon como medio para el bienestar psicologico y el
desarrollo personal.

La prosocheé estoica puede entenderse como una forma de atencién plena
orientada especificamente por principios éticos y racionales. Mientras el
mindfulness contemporaneo tiende a enfatizar la observacién neutral y no
evaluativa de la experiencia presente, la prosoché estoica incluia una dimen-
sién valorativa y prescriptiva: se trataba de vigilar constantemente si nuestros
juicios y acciones estan de acuerdo con la naturaleza racional y con los princi-
pios de la virtud. En este sentido, la prosoché articulaba atencién plena con
evaluacion ética, observacion con juicio racional.

135 Disponible en: <Modern Stoicism> Acceso: 18 ene. 2026.

~ 360 ~


https://modernstoicism.com/

Ambas practicas reconocen el papel crucial de la metacognicién y la con-
ciencia reflexiva. Tanto en la prosoche como en el mindfulness se cultiva la
capacidad de observar los propios procesos mentales mientras ocurren, de to-
mar cierta distancia respecto de los pensamientos y emociones para no ser
arrastrados automaticamente por ellos. Esta habilidad metacognitiva resulta
fundamental en contextos educativos, donde la capacidad de monitorear y re-
gular los propios procesos de aprendizaje constituye un predictor significativo
del éxito académico.

En el ambito educativo contemporaneo, diversos programas integran ele-
mentos de ambas tradiciones. La Universidad de Exeter, por ejemplo, ha desa-
rrollado investigaciones sobre como la filosofia estoica puede mejorar el bie-
nestar mental de estudiantes, organizando anualmente la Semana del Estoi-
cismo en la que estudiantes y docentes experimentan practicas estoicas en su
vida cotidiana. Estos programas combinan ejercicios de mindfulness con re-
flexion sobre principios estoicos, meditaciéon con diario filoséfico, atencion
plena con examen ético!3s.

10.9.3.3.- Educacién socioemocional y resiliencia

El creciente interés por la educacion socioemocional en contextos educa-
tivos contemporaneos ha creado condiciones propicias para recuperar la pe-
dagogia estoica de las virtudes. Mientras que tradicionalmente la educacion se
centrd casi exclusivamente en la transmisién de conocimientos académicos,
existe hoy un reconocimiento creciente de que la formacién integral debe in-
cluir el desarrollo de competencias emocionales, habilidades sociales y forta-
lezas del caracter.

La resiliencia, entendida como la capacidad de afrontar adversidades
manteniendo el bienestar psicolégico, constituye uno de los focos centrales de
la educacién socioemocional contemporinea. Los principios estoicos ofrecen
un marco coherente y probado histéricamente para el desarrollo de la resilien-
cia. La dicotomia del control ensena a los estudiantes a focalizar su energia en
lo que pueden cambiar y a aceptar con ecuanimidad lo que no pueden cambiar.
La practica de la visualizacion negativa prepara mentalmente para posibles
adversidades, reduciendo asi el impacto emocional cuando estas ocurren. El

136 Fuente: DECKER, Mauro. Educacién: integrando la virtud estoica en escuelas y
universidades. Publicado el 10/03/2025. Disponible en: <Educacién: integrando la vir-
tud estoica en escuelas y universidades - Estoicismo> Acceso: 18 ene. 2026.

~ 361 ~


https://estoicismo.ar/espanol/reflexiones/educacion-integrando-la-virtud-estoica-en-escuelas-y-universidades/
https://estoicismo.ar/espanol/reflexiones/educacion-integrando-la-virtud-estoica-en-escuelas-y-universidades/

examen de conciencia permite aprender de los errores y fracasos sin caer en
la culpa improductiva.

El modelo de las cuatro virtudes cardinales estoicas (sabiduria, justicia,
coraje y templanza) ofrece un marco pedagogico valioso para la educaciéon del
caracter. La sabiduria implica desarrollar la capacidad de discernir correcta-
mente, de distinguir lo que depende de nosotros de lo que no depende, de
comprender las situaciones en su complejidad. La justicia involucra el desa-
rrollo de la empatia, el respeto por los demas y el compromiso con el bien co-
mun. El coraje no se refiere tinicamente a la valentia fisica sino fundamental-
mente al valor moral de actuar conforme a nuestros principios incluso cuando
resulta dificil. La templanza cultiva el autodominio, la capacidad de moderar
deseos y apetitos, de resistir tentaciones que sabemos perjudiciales.

Iniciativas educativas contemporaneas estan integrando estos principios.
El proyecto The Stoic Fellowship®7 ofrece programas para jévenes y adultos
que buscan aplicar el estoicismo en la vida diaria, enfocAndose en ensenar a
los estudiantes a manejar emociones, tomar decisiones racionales y practicar
la gratitud. En Espafia, algunas escuelas han comenzado a introducir concep-
tos estoicos en las clases de filosofia y ética, utilizando textos de Marco Aurelio
y Epicteto para fomentar reflexiones sobre virtud, caracter y resiliencia.

10.9.3.4.- Metacogniciéon y autorregulacion

La investigacion contemporanea en psicologia educativa ha demostrado
la importancia crucial de la metacognicién y la autorregulacion para el éxito
académico y el desarrollo personal. La metacognicion se refiere a la conciencia
y control de los propios procesos cognitivos: la capacidad de monitorear qué y
como estamos aprendiendo, de evaluar la efectividad de nuestras estrategias
y de ajustarlas cuando es necesario. La autorregulacion implica la capacidad

137 The Stoic Fellowship es una organizacion global sin 4nimo de lucro, impulsada por volun-
tarios, dedicada a construir, fomentar y conectar comunidades de personas interesadas en
la practica y aplicacién de la filosofia estoica en la vida contemporanea. Su mision consiste
en apoyar grupos estoicos locales —llamados stoas— en todo el mundo para que se retinan,
compartan préctica filosofica, reflexionen sobre textos estoicos clasicos y vivan la filosofia
como un modo de vida. La organizacion forma parte del movimiento moderno de revival
del estoicismo (estoicismo moderno), que busca aplicar los principios de los estoicos clési-
cos (como Zendn de Citio, Epicteto, Séneca o Marco Aurelio) al mundo actual mediante
précticas filosoficas, talleres, encuentros y comunidades vivas. En esencia, The Stoic Fe-
llowship es una red global de comunidades que viven y promueven el estoicismo aplicado,
ofreciendo espacios de encuentro, recursos practicos, eventos y proyectos que integran la
filosofia clésica con la practica contemporanea para fomentar resiliencia, reflexion ética y
servicio a los demas.

~ 362 ~



de dirigir conscientemente la propia conducta hacia metas valiosas, resis-
tiendo impulsos y distracciones que nos alejarian de esas metas.

La pedagogia estoica anticip6 de manera notable estas comprensiones
contemporaneas. El examen de conciencia, tanto matutino como vespertino,
constituye esencialmente una practica de metacognicion aplicada a la vida
moral: revisar anticipadamente las acciones del dia (metacognicién prospec-
tiva) o reflexionar sobre las acciones realizadas (metacognicion retrospectiva)
para identificar aciertos, errores y oportunidades de mejora. Esta practica
desarrolla la capacidad de observar las propias acciones con cierta objetividad,
de identificar patrones recurrentes de conducta y de planificar estrategias de
mejora.

La practica estoica de mantener principios fundamentales siempre pre-
sentes en la conciencia se relaciona estrechamente con lo que la psicologia
cognitiva denomina memoria de trabajo y acceso a conocimientos procedi-
mentales. Los estoicos comprendieron que no basta con conocer intelectual-
mente los principios correctos: es necesario tenerlos inmediatamente dispo-
nibles en la conciencia para que puedan guiar efectivamente la conducta en
situaciones concretas. De ahi la importancia de la memorizacién de méximas,
la lectura repetida de textos fundamentales y la escritura diaria de recordato-
rios.

La dicotomia del control constituye una herramienta metacognitiva fun-
damental que puede ensenarse explicitamente a estudiantes de diversos nive-
les educativos. Entrenar a los estudiantes para que se pregunten habitual-
mente ante cualquier situacion de aprendizaje o de dificultad académica: éesto
depende de mi o no depende de mi? ayuda a desarrollar locus de control in-
terno8, reduce la ansiedad ante evaluaciones y promueve la responsabilidad
personal sobre el propio aprendizaje. Esta practica conecta directamente con

138 Ellocus de control interno esta referido a la creencia de que los resultados de la propia vida
dependen principalmente de las propias acciones, decisiones y esfuerzos personales. Las
personas con locus interno tienden a percibirse como agentes activos, responsables de su
desempefio y capaces de influir en su entorno. Su idea claves es “Lo que me ocurre depende
en gran medida de lo que hago”. Por el contrario, el locus de control externo consiste en
creer que los acontecimientos estan determinados fundamentalmente por factores exter-
nos, como la suerte, el destino, el azar o el poder de otras personas. Quienes presentan un
locus externo suelen percibir menor control personal sobre los resultados. Su idea clave es:
“Lo que me ocurre depende sobre todo de fuerzas externas”. El locus de control es un cons-
tructo central en psicologia educativa, clinica y organizacional, ya que se relaciona con la
motivacion y autorregulacién del aprendizaje; resiliencia y afrontamiento del estrés; rendi-
miento académico y laboral y salud mental y percepcién de autoeficacia.

~ 363 ~



lo que la psicologia educativa denomina atribuciones causales y su impacto en
la motivacion y el rendimiento académico.

10.9.4.- Metodologias y actividades educativas actuales

Las convergencias teoricas entre los principios estoicos y los desarrollos
contemporaneos en psicologia, neurociencia y educacién encuentran su ex-
presion mas valiosa en la traduccién de estas comprensiones a metodologias
y actividades pedagogicas concretas que pueden implementarse en contextos
educativos reales. La recuperacion del legado estoico no se limita al plano aca-
démico o especulativo, sino que se concreta en practicas educativas especifi-
cas, adaptadas a las necesidades y circunstancias del siglo XXI, que mantienen
la esencia transformadora de los ejercicios espirituales antiguos mientras los
hacen accesibles y pertinentes para estudiantes contemporaneos de diversos
niveles educativos.

Estas metodologias se caracterizan por su dimension experiencial y prac-
tica: no se trata de estudiar el estoicismo como contenido tedrico sino de ejer-
citar sistematicamente las capacidades que los estoicos identificaron como
fundamentales para el desarrollo de la conciencia. El diario filos6fico, el exa-
men de conciencia diario, los ejercicios de discernimiento sobre el control, la
visualizacion anticipatoria de adversidades y la reflexion sobre la finitud y la
gratitud constituyen herramientas pedagogicas concretas que educadores de
diversos contextos estdn implementando con resultados documentados en
términos de mayor autoconocimiento, mejor regulacion emocional, desarrollo
de resiliencia y fortalecimiento del sentido de agencia personal. La presenta-
cion de estas metodologias incluye no solo su fundamentacién teérica en los
principios estoicos sino también orientaciones practicas para su implementa-
cion efectiva en aulas, programas de tutoria y procesos de formacion personal.

10.9.4.1.- El diario estoico: escritura reflexiva y autoformacion

El diario estoico constituye una de las metodologias educativas contem-
poraneas mas directamente inspiradas en la practica antigua, especialmente
en las Meditaciones de Marco Aurelio. Esta metodologia consiste en dedicar
un tiempo diario, generalmente por la manana y por la noche, a escribir refle-
xiones sobre las propias acciones, pensamientos y progresos en el camino de
la formaci6n personal. El diario estoico contemporaneo mantiene los elemen-
tos fundamentales de la practica antigua, pero los adapta a contextos y nece-
sidades actuales.

~ 364 ~



Una version estructurada del diario estoico incluye tres momentos fun-
damentales. Por la mafiana, reflexion anticipatoria en la que se visualizan las
actividades del dia y se anticipa como se van a afrontar posibles dificultades
de manera virtuosa. Se pueden plantear preguntas como: ¢qué actividades im-
portantes tengo hoy? équé dificultades puedo encontrar? écémo puedo res-
ponder a ellas de manera que esté orgulloso de mi mismo? Esta reflexion ma-
tutina funciona como preparaciéon mental y establecimiento de intenciones
para el dia.

Por la noche, examen retrospectivo en el que se revisan las acciones del
dia, identificando aciertos y errores sin juicio excesivamente critico sino con
actitud de aprendizaje. Las preguntas orientadoras pueden ser: ¢qué hice bien
hoy? éen qué fallé? ¢qué puedo aprender de mis errores? écomo puedo mejo-
rar manana? Este examen vespertino cumple funciones metacognitivas fun-
damentales: permite identificar patrones recurrentes de conducta, evaluar si
nuestras acciones estan alineadas con nuestros valores y planificar mejoras
concretas.

Adicionalmente, el diario puede incluir secciones para registrar gratitud
por acontecimientos positivos del dia, para transcribir méximas o citas inspi-
radoras que se quieran recordar, o para escribir sobre emociones dificiles que
se experimentaron y cobmo se manejaron. El Diario Estoico de Ryan Holiday y
Stephen Hanselman ofrece una estructura diaria con una cita de algtn fil6sofo
estoico y un espacio para reflexiéon personal, facilitando asi la practica regular
de esta metodologia (Holiday; Hanselman, 2020).

En contextos educativos, el diario estoico puede implementarse como ac-
tividad curricular en cursos de ética, filosofia, desarrollo personal o incluso
como practica transversal en cualquier asignatura. Los beneficios documenta-
dos incluyen mayor autoconocimiento, desarrollo de habilidades de autorre-
gulaciéon, mejora en la gestion emocional, reduccion del estrés y fortaleci-
miento de la resiliencia. Es importante que los docentes que implementen esta
préactica enfaticen que el diario es un instrumento de autoformacién, no de
evaluacion externa, respetando asi la privacidad del proceso de reflexion per-
sonal.

10.9.4.2.- Examen de conciencia diario
El examen de conciencia diario constituye una practica estoica funda-

mental que puede implementarse de manera sistematica en contextos educa-
tivos contemporaneos. Basdndose en las ensefianzas de Séneca y Epicteto, esta

~ 365 ~



préctica consiste en dedicar un tiempo breve cada noche, idealmente antes de
dormir, a revisar el dia transcurrido mediante tres preguntas esenciales que
facilitan la reflexion ética y el aprendizaje de la experiencia.

La primera pregunta es: ¢qué hice bien hoy? Esta pregunta orienta la
atencion hacia los aciertos y virtudes mostradas durante el dia. Es fundamen-
tal comenzar con lo positivo para cultivar una actitud constructiva y evitar que
el examen se convierta en ejercicio de culpabilizacién. Reconocer los propios
aciertos fortalece la motivacion intrinseca y la autoestima saludable. Los estu-
diantes pueden identificar momentos en que actuaron con sabiduria, justicia,
coraje o templanza, situaciones en que resistieron tentaciones, ocasiones en
que ayudaron a otros o decisiones acertadas que tomaron.

La segunda pregunta es: ¢qué hice mal hoy? o alternativamente é¢en qué
fallé? Esta pregunta invita a la honestidad consigo mismo y al reconocimiento
de errores y faltas. Es crucial que esta revision se haga sin juicio excesivamente
severo, con una actitud de aprendizaje mas que de condena. Los estoicos en-
fatizaban que el sabio no es quien no comete errores sino quien los reconoce y
aprende de ellos. Los estudiantes pueden identificar momentos en que reac-
cionaron desproporcionadamente ante contrariedades, situaciones en que no
actuaron de acuerdo con sus valores, ocasiones en que fueron injustos con
otros o decisiones de las que posteriormente se arrepintieron.

La tercera pregunta es: {qué puedo hacer mejor mafiana? Esta pregunta
orienta hacia el futuro y transforma la reflexién sobre errores en aprendizaje
constructivo. En lugar de quedarse en el remordimiento, esta pregunta invita
a planificar estrategias concretas de mejora. Los estudiantes pueden identifi-
car habilidades especificas que necesitan desarrollar, situaciones similares
que podrian presentarse y como responder mejor a ellas, o compromisos con-
cretos para el dia siguiente. Esta orientacién hacia la accion convierte el exa-
men de conciencia en instrumento efectivo de autorregulacion y desarrollo
personal.

Para implementar esta practica en contextos educativos, se recomienda
comenzar explicando a los estudiantes el sentido y los beneficios del examen
de conciencia, destacando que no se trata de una préactica religiosa sino de una
herramienta de autoconocimiento y mejora continua. Puede facilitarse me-
diante una ficha o aplicacién digital con las tres preguntas, pidiendo a los es-
tudiantes que dediquen cinco a diez minutos cada noche a responderlas. Pe-
riodicamente, puede realizarse una sesién de reflexiéon colectiva sobre la expe-
riencia de la practica, sin exigir que los estudiantes compartan contenidos

~ 366 ~



personales de sus examenes sino solamente sus percepciones sobre la utilidad
del gjercicio.

10.9.4.3.- Ejercicios de discernimiento y focalizacion

La dicotomia del control de Epicteto puede traducirse en ejercicios peda-
gbgicos concretos orientados a desarrollar en los estudiantes la capacidad de
discernir qué aspectos de una situacion estan bajo su control y cuéles no, fo-
calizando su energia en los primeros y desarrollando aceptacion serena de los
segundos. Esta habilidad resulta especialmente valiosa para reducir la ansie-
dad académica, mejorar la gestion del estrés y promover un locus de control
interno.

Un ejercicio basico consiste en presentar a los estudiantes diversas situa-
ciones problematicas, reales o hipotéticas, y pedirles que identifiquen siste-
maticamente qué elementos de esa situaciéon estin bajo su control y cuéles no.
Por ejemplo, ante la situacion “tengo un examen dificil la préoxima semana y
estoy muy ansioso”, los estudiantes pueden distinguir: esta bajo mi control
cuanto tiempo dedico a estudiar, cobmo organizo mi estudio, si pido ayuda
cuando no entiendo algo, como manejo mis pensamientos sobre el examen;
no esta bajo mi control qué preguntas concretas vendran en el examen, como
estudiaran otros compaferos, si el profesor estara de buen humor al calificar.
Esta distincion permite focalizar la energia en acciones concretas que si pue-
den realizar.

Una variacion més profunda del ejercicio implica analizar las propias
reacciones emocionales usando la dicotomia del control. Cuando un estu-
diante experimenta frustracion, ira o tristeza ante alguna situacion, puede pre-
guntarse: ¢qué aspectos de esta situacién estan realmente bajo mi control?
¢mi reaccion emocional esta siendo proporcional a lo que efectivamente puedo
cambiar? éestoy malgastando energia preocupandome por cosas que no puedo
controlar? Este ejercicio desarrolla regulacién emocional y perspectiva racio-
nal ante las dificultades.

Para situaciones académicas especificas, pueden disefiarse hojas de tra-
bajo estructuradas. Por ejemplo, ante una calificacion baja en un examen, el
estudiante completa una tabla con dos columnas: “Lo que estuvo bajo mi con-
trol” (mi preparacién, mi concentracion durante el examen, si pedi aclaracio-
nes sobre dudas) y “Lo que no estuvo bajo mi control” (la dificultad especifica
de las preguntas, el criterio de calificacion del profesor). Posteriormente, se le
pide identificar acciones concretas que puede realizar para mejorar los

~ 367 ~



aspectos que estan bajo su control en futuras evaluaciones. Este ejercicio
transforma la experiencia del fracaso en oportunidad de aprendizaje.

En contextos de orientacién educativa o mentoria individual, la dicoto-
mia del control puede usarse como herramienta de didlogo. Cuando un estu-
diante presenta preocupaciones o dificultades, el orientador puede guiarlo
mediante preguntas socraticas: ¢qué aspectos de esta situacion dependen de
ti? équé aspectos no dependen de ti? éen qué puedes actuar ahora mismo?
¢qué necesitas aceptar? Este didlogo ayuda al estudiante a clarificar la situa-
cion, identificar méargenes de accién y reducir la sensacion de impotencia.

10.9.4.4.- Visualizaciéon de adversidades y preparacion mental

La “premeditatio malorum” o premeditacion de males futuros constituye
uno de los ejercicios estoicos potencialmente més efectivos para desarrollar
resiliencia. Contrariamente a la tendencia contemporanea del pensamiento
positivo acritico, los estoicos recomendaban dedicar tiempo regularmente a
visualizar con realismo posibles adversidades futuras. Esta practica no perse-
guia generar pesimismo sino preparaciéon mental: al anticipar mentalmente
dificultades, reducimos su impacto emocional cuando efectivamente ocurren
y nos preparamos para responder a ellas constructivamente.

En contextos educativos, esta practica puede implementarse de diversas
maneras. Antes de periodos de evaluacion importantes, puede dedicarse una
sesion a que los estudiantes visualicen posibles dificultades que podrian en-
contrar: é¢qué pasaria si el examen resulta més dificil de lo esperado? équé pa-
saria si me pongo muy nervioso durante la prueba? ¢qué pasaria si obtengo
una calificacion inferior a la que esperaba? Posteriormente, se guia a los estu-
diantes a planificar como responderian constructivamente a cada una de estas
situaciones, reduciendo asi la ansiedad anticipatoria y desarrollando estrate-
gias de afrontamiento.

Una variante valiosa consiste en la visualizacion de fracasos temporales
como parte normal del proceso de aprendizaje. Se puede pedir a los estudian-
tes que imaginen vivamente qué sentirian y pensarian si fracasaran en un ob-
jetivo importante, y luego reflexionar sobre como ese fracaso no seria el fin del
mundo sino una oportunidad de aprendizaje. Esta practica desarrolla lo que
Carol Dweck denomina mentalidad de crecimiento (Growth Mindset): la ca-
pacidad de ver los errores y fracasos como etapas necesarias del aprendizaje
en lugar de como evidencias de incapacidad personal (Dweck; 2016). Para
Dweck las personas con mentalidad de crecimiento consideran que:

~ 368 ~



e Lainteligencia puede desarrollarse.

e Las habilidades se construyen con practica y esfuerzo.
e Elerror es parte esencial del aprendizaje.

e Eldesafio es una oportunidad de mejora.

En este sentido, la adopcidon y el seguimiento de una mentalidad de cre-
cimiento produce efectos muy positivos para el desarrollo personal que han
sido demostrados empiricamente!3? como mayor persistencia; mejor autorre-
gulacion del aprendizaje; incremento de la motivacion intrinseca y mejor ren-
dimiento académico a largo plazo.

La visualizacion de adversidades puede también aplicarse a situaciones
sociales y emocionales. Por ejemplo, antes de realizar una presentaciéon pu-
blica, el estudiante puede visualizar posibles contratiempos: olvidar parte del
contenido, enfrentar preguntas dificiles, percibir desinterés en la audiencia.
Al visualizar estas situaciones anticipadamente y planificar respuestas cons-
tructivas, reduce significativamente la ansiedad social y desarrolla mayor ca-
pacidad de improvisacion serena.

Es crucial enfatizar que la visualizaciéon de adversidades debe equili-
brarse con gratitud y reconocimiento de lo positivo. Los estoicos no recomen-
daban vivir constantemente angustiados por posibles desgracias futuras, sino
dedicar breves periodos a este ejercicio de visualizacion precisamente para
luego vivir el presente con mayor serenidad y aprecio. En la practica educativa,
puede estructurarse como ejercicio breve y ocasional méas que como practica
diaria, combinandolo con ejercicios complementarios de gratitud y celebra-
cion de logros.

10.9.4.5.- Memento mori y cultivo de la gratitud

El “memento mori”, o el recordatorio de la propia mortalidad, constituye
uno de los ejercicios estoicos que requiere mayor sensibilidad pedagogica para
su implementacién en contextos educativos, pero que puede resultar extraor-
dinariamente valioso cuando se aplica adecuadamente. Los estoicos no

139 Fuente: SISK, Victoria et. al. To What Extent and Under Which Circumstances Are
Growth Mind-Sets Important to Academic Achievement? Two Meta-Analyses.
Psychological Science., Vol. 29 N° 4, 2018. Disponible en: < To What Extent and Under
Which Circumstances Are Growth Mind-Sets Important to Academic Achievement? Two
Meta-Analyses> Acceso: 18 ene. 2026.

~ 369 ~


https://englelab.gatech.edu/articles/2018/Sisk%2C%20Burgoyne%20et%20al.%20%282018%29%20-%20Mindset%20and%20Academic%20Achievement.pdf
https://englelab.gatech.edu/articles/2018/Sisk%2C%20Burgoyne%20et%20al.%20%282018%29%20-%20Mindset%20and%20Academic%20Achievement.pdf
https://englelab.gatech.edu/articles/2018/Sisk%2C%20Burgoyne%20et%20al.%20%282018%29%20-%20Mindset%20and%20Academic%20Achievement.pdf

cultivaban este recordatorio para generar angustia o depresion sino precisa-
mente para lo contrario: para apreciar méas profundamente la vida presente,
valorar las oportunidades que tenemos y actuar con urgencia sobre aquello
que consideramos importante.

Marco Aurelio escribia con frecuencia en sus Meditaciones reflexiones
sobre la transitoriedad de todas las cosas y la inevitabilidad de la muerte. Estas
meditaciones no tenian caracter moérbido, sino que funcionaban como recor-
datorio de la necesidad de vivir virtuosamente ahora, de no posponer indefi-
nidamente lo que consideramos valioso, de no malgastar el tiempo en triviali-
dades. Como senalaba: cuando te levantes por la mafiana, piensa en el privile-
gio de vivir, respirar, pensar, disfrutar, amar.

En contextos educativos, el memento mori puede abordarse de manera
adaptada ala edad y madurez de los estudiantes, conectindolo primariamente
con el tema de la valoracion del tiempo y las oportunidades. Con adolescentes
y jovenes adultos, puede introducirse mediante reflexiones sobre la finitud de
diferentes etapas de la vida: la infancia que ya pasé y no volvera, la juventud
que transcurre rapidamente, las oportunidades de aprendizaje que si no apro-
vechamos ahora quizés no volveran. Esta perspectiva puede motivar a los es-
tudiantes a comprometerse mas profundamente con su educacion sin caer en
el perfeccionismo ansioso.

Una forma particularmente constructiva de trabajar este ejercicio es
combinarlo explicitamente con el cultivo de la gratitud. Se puede pedir a los
estudiantes que reflexionen sobre el hecho de que nada de lo que tienen es
permanente ni garantizado: su educacion, su salud, sus relaciones, sus opor-
tunidades. Esta reflexion, en lugar de generar angustia, puede despertar pro-
fundo agradecimiento por lo que tienen en el presente. Diversos estudios en
psicologia positiva han demostrado que el cultivo regular de la gratitud corre-
laciona con mayor bienestar psicoldgico, mejor rendimiento académico y re-
laciones interpersonales més satisfactorias.

Un ejercicio concreto puede consistir en pedir a los estudiantes que es-
criban periddicamente (semanal o quincenalmente) una lista de cosas por las
que estan agradecidos, reflexionando especificamente sobre aspectos de su
vida educativa que valoran, pero podrian dar por sentados: el acceso a educa-
cion, maestros que se preocupan por ellos, compafieros con quienes aprenden,
la capacidad de aprender cosas nuevas. Este ejercicio conecta el recordatorio
de la transitoriedad con el aprecio consciente del presente, generando actitud
mas positiva y comprometida hacia la educacion.

~ 370 ~



Adicionalmente, el memento mori puede integrarse en reflexiones sobre
sentido y propdsito de la educacion. Puede plantearse a los estudiantes la pre-
gunta: si supieras que te queda solo un afio de vida, équé cambiarias en tu
manera de vivir y estudiar? é¢de qué te arrepentirias por no haberlo hecho?
Esta reflexion ayuda a clarificar valores y prioridades, distinguiendo entre lo
urgente y lo importante, entre actividades que meramente llenan el tiempo y
aquellas que contribuyen genuinamente a una vida significativa. Cuando se
facilita con cuidado y sensibilidad, este tipo de reflexién puede ser profunda-
mente transformadora para estudiantes en proceso de definir su identidad y
sus compromisos vitales.

10.9.5.- Conclusiones

El estoicismo representa una aportacion fundamental e insustituible para
la comprensién y préctica de la educacién de la conciencia. Su concepcion de
la filosofia como forma de vida, su énfasis en la transformacion del sujeto mo-
ral mediante ejercicios espirituales sistematicos, su pedagogia centrada en el
autoconocimiento y la prosoché, y su articulacién coherente de principios éti-
cos con practicas concretas de formacion, constituyen un legado que mantiene
plena vigencia para los desafios educativos contemporaneos.

Las aportaciones pedagobgicas especificas de figuras como Séneca, Epi-
cteto y Marco Aurelio ofrecen metodologias probadas histéricamente para el
desarrollo de la resiliencia, la autorregulacién emocional, el pensamiento cri-
tico y las virtudes del caracter. La recuperacion de los ejercicios espirituales
estoicos realizada por Pierre Hadot ha permitido comprender que la educa-
cion antigua poseia una sofisticacion pedagogica que de muchas maneras su-
pera la reduccion de la educacién moderna a mera transmisién de informa-
cion.

Los paralelismos entre principios estoicos y desarrollos contemporaneos
en psicologia cognitivo-conductual, mindfulness, educacioén socioemocional y
neurociencia confirman la profundidad de las intuiciones pedagogicas estoi-
cas. Al mismo tiempo, estos paralelismos invitan a una integracion creativa
que recupere la sabiduria antigua sin caer en anacronismos, aprovechando los
recursos de la investigacion contemporanea para validar y afinar practicas que
los estoicos desarrollaron mediante observacion cuidadosa de la experiencia
humana.

Las metodologias y actividades educativas actuales inspiradas en el estoi-
cismo, desde el diario filoséfico hasta la premeditatio malorum, ofrecen

~ 371~



herramientas concretas que los educadores pueden implementar en diversos
contextos y niveles educativos. Estas practicas no requieren cambios curricu-
lares radicales sino pueden integrarse como componentes de una educaciéon
que aspire a ser verdaderamente integral, que forme no solamente las capaci-
dades intelectuales sino también el caracter y la conciencia de los educandos.

En definitiva, el estoicismo nos recuerda que educar la conciencia implica
fundamentalmente formar personas capaces de vivir con sabiduria, justicia,
coraje y templanza, personas que hayan aprendido a conocerse a si mismas, a
regular sus emociones, a discernir correctamente y a actuar con virtud incluso
en circunstancias adversas. Este ideal educativo, forjado hace mas de dos mil
afos, permanece como horizonte necesario para cualquier pedagogia que as-
pire a la excelencia humana.

~ 372 ~



~ 373 ~






11.- Referencias

AA.VV. Los filésofos presocraticos I. Barcelona: RBA coleccionables, 2007.
Edicion digital: Trivilllus, 2017.

AA.VV. Los filésofos presocraticos II. Barcelona: Gredos, 2014. Edicién digi-
tal: Trivillus, 2017.

ABBAGNANO, Nicola. Diccionario de filosofia. México D.F.: Fondo de Cul-
tura Econ6mica, 1993.

ABBAGNANO, Nicola. Historia de la filosofia. Vol. I. Barcelona: Hora, 1994.

ABBAGNANO, Nicola; VISALBERGHI, A. Historia de la pedagogia. Madrid:
Fondo de Cultura Econémica, 1992.

ACASO, Maria. Pedagogias invisibles. El espacio del aula como discurso. Ma-
drid: Libros de la Catarata, 2012.

ALVAREZ, Omar. Alma, cosmos e intelecto en el pensamiento presocratico:
de Tales a Herdclito. Nova tellus vol.26 no.1 Ciudad de México ene. 2008.
Disponible en:

<https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci arttext&pid=S0185-
30582008000100001 > Acceso: 9 ene. 2026.

ANDERSON, Graham. Philostratus: Biography and Belles Lettres in the
Third Century A.D. London: Croom Helm, 1986.

ARIAS, Walter L. Antecedentes, desarrollo y consolidacion de la psicologia
cognitiva: un andlisis historico. Lima (Pert): Revista Tesis Psicologica, vol.
16, num. 2, pp. 172-198, 2021. Disponible en: <https://www.re-
dalyc.org/journal/1390/139072271010/html/ > acceso: 12 ene. 2026.

ARISTOTELES. Acerca del alma. Barcelona: RBA-Gredos, 2014.
ARISTOTELES. Etica a Nicémaco. Madrid: Alianza, 2001.

ARNAU, Laia; ZABALA, Antoni. Métodos para la ensenianza de las compe-
tencias. Barcelona: Grad, 2014.

~ 375~


https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0185-30582008000100001
https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0185-30582008000100001
https://www.redalyc.org/journal/1390/139072271010/html/
https://www.redalyc.org/journal/1390/139072271010/html/

AUBERT, Adriana et. al. Aprendizaje dial6gico en la sociedad de la informa-
cion. Barcelona: Associacio Hipatia Press, 2008.

AURELIO, Marcos. Meditaciones. Traduccion, introduccion y notas de Carlos
Garcia Gual. Madrid: Gredos, 2002.

AUSTIN, J. L. Cémo hacer cosas con palabras. Barcelona: Paidds, 2016.

BAARS, Bernard. J. In the Theater of Consciousness: The Workspace of the
Mind. New York: Oxford University Press, 1997.

BADDELEY, Alan. Working memory: theories, models, and controversies.
Annual Review of Psychology, v. 63, p. 1—29, 2012. Disponible en:
<https://www.annualreviews.org/content/journals/10.1146 /annurev-psych-
120710-100422 > Acceso: 31 ene. 2026.

BATALLOSO N., Juan M. La Educacién como responsabilidad social. Bases
para un nuevo paradigma educativo. Lima: San Marcos, 2006)

BATALLOSO N., Juan M. La formaciéon personal y afectiva del profesorado.
Cala (Huelva): Krisis, 2025. Disponible en: <https://batalloso.com/wp-con-

tent/uploads/2025/12/Libro-4-La-formacion-personal-y-afectiva-del-profe-
sorado ISBN 978-84-09-80201-2.pdf > Acceso: 12 ene. 2026.

BAUMEISTER, R. F.; VOHS, K. D. Self-regulation and the executive func-
tion: The self as controlling agent. Social and Personality Psychology Com-
pass, v. 1, n. 1, p. 115—128, 2007. Disponible en: <https://jour-
nals.sagepub.com/d0i/10.1111/j.1467-8721.2007.00534.X > Acceso: 31 ene.
2026.

BECK, Aaron et. al. Terapia cognitiva de la depresion. Bilbao: Desclée de
Brouwer, 1998.

BERNABE, Alberto. Fragmentos presocraticos. De Tales a Demécrito. Ma-
drid: Alianza, 2010.

BISQUERRA, Rafael. Educacion emocional y bienestar. Barcelona: Praxis,
20009.

BOHM, Winfried. La Historia de la Pedagogia. Desde Platon hasta la actua-
lidad. Villa Maria (Cérdoba. Argentina): EDUVIM, 2010.

~ 376 ~


https://www.annualreviews.org/content/journals/10.1146/annurev-psych-120710-100422
https://www.annualreviews.org/content/journals/10.1146/annurev-psych-120710-100422
https://batalloso.com/wp-content/uploads/2025/12/Libro-4-La-formacion-personal-y-afectiva-del-profesorado_ISBN_978-84-09-80201-2.pdf
https://batalloso.com/wp-content/uploads/2025/12/Libro-4-La-formacion-personal-y-afectiva-del-profesorado_ISBN_978-84-09-80201-2.pdf
https://batalloso.com/wp-content/uploads/2025/12/Libro-4-La-formacion-personal-y-afectiva-del-profesorado_ISBN_978-84-09-80201-2.pdf
https://journals.sagepub.com/doi/10.1111/j.1467-8721.2007.00534.x
https://journals.sagepub.com/doi/10.1111/j.1467-8721.2007.00534.x

BOLIVAR, Antonio. Educacién para la ciudadania: Algo més que una asig-
natura. Barcelona: Grad, 2007.

BOSADA, Mayra. Neurociencia ¢Una aliada para mejorar la educacion?
Educaweb, 2022. Disponible en: <https://www.educaweb.com/noti-
cia/2019/01/10/neurociencia-aliada-mejorar-educacion-18676/ > Acceso: 11
oct. 2025.

BRENIFIER, Oscar. El didlogo en clase. Santa Cruz de Tenerife: Idea, 2005.

BRETON, Philippe. La argumentacién en la comunicacién. Barcelona: UOC,
2014.

BREWER, Judson A.; WORHUNSKY, Patrick D.; GRAY, Jeremy R.; TANG,
Yi-Yuan; WEBER, Jochen; KOBER, Hedy. Meditation experience is associ-
ated with differences in default mode network activity and connectivity.
Proceedings of the National Academy of Sciences of the United States of
America (PNAS), v. 108, n. 50, 2011. Disponible en;
<https://www.pnas.org/doi/epdf/10.1073/pnas.1112029108 > Acceso: 31
ene. 2026.

BUCKNER, Randy L.; ANDREWS-HANNA, Jessica R.; SCHACTER, Daniel
L. The brain’s default network: anatomy, function, and relevance to dis-
ease. Annals of the New York Academy of Sciences, v. 1124, p. 1—38, Mar.
2008. Disponible en: <https://nyaspubs.onlineli-

brary.wiley.com/doi/10.1196/annals.1440.011> Acceso: 31 ene. 2026.

CAMPS, Victoria. El gobierno de las emociones. Barcelona; Herder, 2011.

CAPELLE, Wilhem. Historia de la filosofia griega. Madrid: Gredos, 1992.

CAPPELLETTI, Angel. Lucrecio: filosofia como liberacién. Caracas: Monte
Avila, 1987.

CASTRO, Laureano; TORO, Miguel A. Neurobiologia de la conciencia: la ac-
tividad mental de la materia. RAL. Revista de Libros, 2002. Disponible en:
<https://www.revistadelibros.com/neurobiologia-por-una-teoria-de-la-con-
ciencia/ > Acceso: 12 ene. 2026.

CHACON, Angel P. La génesis del conocimiento: de la sensacién a la razén.
Universidad de los Andes. Educere, vol. 21, nim. 69, pp. 241-251, 2017. Dis-
ponible en: <https://www.redalyc.org/journal/356/35655222002/html/ >
Acceso: 25 nov. 2025.

~ 377 ~


https://www.educaweb.com/noticia/2019/01/10/neurociencia-aliada-mejorar-educacion-18676/
https://www.educaweb.com/noticia/2019/01/10/neurociencia-aliada-mejorar-educacion-18676/
https://www.pnas.org/doi/epdf/10.1073/pnas.1112029108
https://nyaspubs.onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1196/annals.1440.011
https://nyaspubs.onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1196/annals.1440.011
https://www.revistadelibros.com/neurobiologia-por-una-teoria-de-la-conciencia/
https://www.revistadelibros.com/neurobiologia-por-una-teoria-de-la-conciencia/
https://www.redalyc.org/journal/356/35655222002/html/

CHALMERS, David. Enfrentando el problema de la conciencia. Journal of
Conciousness. N° 2. 1995. Universidad de California.

CHURCHLAND, Patricia S. Braintrust: What Neuroscience Tells Us about
Morality. Princeton: Princeton University Press, 2011.

CLEARY, John J. Notis as the Ground of Aristotle's Metaphysics? The So-
ciety for Ancient Greek Philosophy Newsletter, 1993. Disponible en:

<https://orb.binghamton.edu/sagp/164/ > Acceso: 13 ene. 2026.

CORRALIZA, José A. La experiencia del ambiente. Percepcion y significado
del medio construido. Madrid: Tecnos, 1987.

CORREA, Andrés F.; GOMEZ, Juliana. Aproximacién a una neurobiologia
de las psicoterapias. Revista Colombiana de Psiquiatria. Vol. 39. N° 3, 2010.
Disponible en: <https://www.redalyc.org/pdf/806/80619187009.pdf > Ac-
ceso: 18 ene. 2026.

CSIKSZENTMIHALYI, Mihaly. Fluir (Flow) Una psicologia de la felicidad.
Barcelona: Kairés, 1997.

DAMASIO, Antonio. El error de Descartes. Barcelona: Critica, 2004.

DAMASIO, Antonio. La sensacién de lo que ocurre. Cuerpo y emocion en la
construccién de la conciencia. Barcelona: Destino, 2018.

DEHAENE, Stanislas. EI cerebro lector: ultimas noticias de las neurocien-
cias sobre la lectura, la ensefianza, el aprendizaje y la dislexia. Madrid: Clave
Intelectual, 2022.

DEHAENE, Stanislas. La conciencia en el cerebro: descifrando el enigma de
como el cerebro elabora nuestros pensamientos. Tres Cantos (Madrid): Siglo
XXI, 2025.

DESHMUKH, Vinod D. Consciousness, Awareness, and Presence: A Neuro-
biological Perspective. Int J Yoga. 2022 Sep 5;15(2):144—149. Disponible en:

<https://pmec.ncbi.nlm.nih.gov/articles/PMC9623886/> Acceso: 8 oct.

2025.
DEWEY, John. Democracia y educacion. Madrid: Morata, 2004.

DUPREEL, Eugéne. Les Sophistes : Protagoras, Gorgias, Prodicus, Hippias.
Neuchatel: Editions du Griffon, 1948. Disponible en:

~ 378 ~


https://orb.binghamton.edu/sagp/164/
https://www.redalyc.org/pdf/806/80619187009.pdf
https://pmc.ncbi.nlm.nih.gov/articles/PMC9623886/

<https://www.persee.fr/doc/rea 0035-
2004 1951 num 53 1 3450 t1 0138 0000 1 > Acceso: 10 ene. 2026.

DWECK, Carol S. Mindset, la actitud del éxito. Malaga: Sirio, 2016.

EDELMAN, Gerald M.; TONONI, Giulio. El universo de la conciencia: cémo
la materia se convierte en imaginacién. Barcelona: Critica, 2002.

ELLIS, Albert. Usted puede ser feliz: terapia racional emotiva conductual
para superar la ansiedad y la depresion. Barcelona: Paidos, 2007.

EPICURO. Maximas capitales. Sentencias vaticanas, Fragmentos. Traduc-
ci6én de Carlos Garcia Gual. Madrid: Gredos, 2012.

EPICURO. Carta a Meneceo. Traduccién de Carlos Garcia Gual. Madrid:
Alianza, 2015.

EPICTETO. Disertaciones por Arriano (Introduccién, traducciéon y notas de
Paloma Ortiz Garcia; revision de Mercedes Lopez Salva). Madrid: Gredos,
1993.

EPICTETO. Engquiridion. Trad.: José M. Garcia de la Mora. Barcelona: An-
thropos, 2004.

FAIRCLOUGH, Norman. Critical Discourse Analysis: The Critical Study of
Language London: Longman, 1995.

FELLOWS, Andrew. Gaia, Psyche and Deep Ecology: Navigating Climate
Change in the Anthropocene. Abingdon, Oxon; New York: Routledge, 2019.

FERNANDEZ, Jests A. Las raices biolégicas de la moralidad. Una via de ac-
ceso a la fundamentacion ética. En LOPEZ F., Francisco Javier (coord.).
Bioetica, Neuroetica, Libertad y Justicia. Valencia: Nau Llibres, 2013

FLAVELL, J. H. Metacognition and cognitive monitoring: A new area of
cognitive-developmental inquiry. American Psychologist, 34(10), 906-
911; 1979. Disponible en: <https://doi.org/10.1037/0003-066X.34.10.906>
Acceso: 29 nov. 2025.

FLECHA, José R.; LARENA, Rosa. Comunidades de aprendizaje.
Sevilla: Fundaciéon Ecoem, 2010.

~ 379 ~


https://www.persee.fr/doc/rea_0035-2004_1951_num_53_1_3450_t1_0138_0000_1
https://www.persee.fr/doc/rea_0035-2004_1951_num_53_1_3450_t1_0138_0000_1
https://doi.org/10.1037/0003-066X.34.10.906

FLORES, Joaquin; NOGARA, Alejandro. Gorgias. Encomio de Helena. Ele-
nkhos. Volumen III, N° 1, marzo 2020. Disponible en: <https://www.elen-
khos.sfu.org.uy/index.php/home/article/view/40/40 > Acceso: 11 ene.
2026.

FLORIDI, Luciano. The Fourth Revolution: How the Infosphere Is Resha-
ping Human Reality. Oxford: Oxford University Press., 2014.

FOUCAULT, Michel. Tecnologias del yo y otros textos afines. Barcelona:
Paidoés, 1991.

FRANKL, Viktor E. El hombre en busca de sentido. Barcelona: Herder,
2004.

FREIRE, Paulo. Pedagogia del oprimido. Madrid: Siglo XXI, 1975.

FREIRE, Paulo. La educacién como practica de la libertad. Madrid: siglo
XXI, 1976.

FREIRE, Paulo. La importancia de leer y el proceso de liberacién. Madrid:
Siglo XXI, 1984.

FREIRE, Paulo; SHOR, Ira. Miedo y osadia: la cotidianidad del docente.
México DF: Siglo XXI, 2011.

GABILONDO, Angel. Darse a la lectura. Madrid: RBA Libros, 2012.

GADOTTI, Moacir. Convite a leitura de Paulo Freire. Sdo Paulo: Scipione,
1989.

GARCES, Marina. Nueva ilustracién radical. Barcelona: Anagrama, 2027.

GARCIA C., Javier A. Nuevas teorias sobre la consciencia. Neurobiologia.
Revista electronica, 2019. Disponible en: <https://www.uv.mx/eneurobiolo-
gia/vols/2019/24/Garc%C3%ADa/HTML.html > Acceso: 12 ene. 2026.

GARCIA G., Carlos. Historia de la filosofia antigua. Madrid: Trotta, 2004.
GARCIA G., Carlos. Epicuro. Madrid: Alianza Editorial, 2013.

GARCIA M., Manuel. Lecciones preliminares de filosofia. Madrid: Encuentro,
2000.

~ 380 ~


https://www.elenkhos.sfu.org.uy/index.php/home/article/view/40/40
https://www.elenkhos.sfu.org.uy/index.php/home/article/view/40/40
https://www.uv.mx/eneurobiologia/vols/2019/24/Garc%C3%ADa/HTML.html
https://www.uv.mx/eneurobiologia/vols/2019/24/Garc%C3%ADa/HTML.html

GARCIA, Emilio. La reflexién de José Luis Pinillos sobre la conciencia. So-
ciedad Espanola de Historia de la Psicologia. Vol. 41, pp. 2020. Disponible
en: <https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=7294327> Acceso:
17 nov. 2025

GARDNER, Howard. La inteligencia reformulada. Las inteligencias multi-
ples en el siglo XXI. Barcelona: Paidos, 2001.

GAVILAN, Juan. Cerebro, mente y conciencia. Madrid: Biblioteca Nueva,
2013.

GILLIGAN, Carol. La moral y la teoria. Psicologia del desarrollo femenino.
México DF: Fondo de Cultura Econ6émica, 1985.

GOLEMAN, Daniel. Inteligencia emocional. Madrid: Kair6s, 1996.

GOLEMAN, Daniel. La practica de la inteligencia emocional. Barcelona: Kai-
ros, 1999.

GOMPERZ, Theodor. Pensadores griegos, una historia de la filosofia de la
Antigiiedad. Barcelona: Herder, 2000.

GONZALEZ, José R. Método socratica. El didlogo y la educacién en la uni-
versidad. Estudios N° 138, pp. 7-44, Vol. xix, otono 2021. Disponible en:
<https://estudios.itam.mx/sites/default/files/estudiositammx/fi-
les/138/000301198.pdf > Acceso: 15 ene. 2026.

GREENE, Joshua D. The cognitive neuroscience of moral judgment and de-
cision-making. En: DECETY, Jean; WHEATLEY, Thalia (org.). The moral
brain: a multidisciplinary perspective. Cambridge, MA: MIT Press, 2015. p.
197—220.

GRILLE, Pedro. Alteraciones del estado de conciencia en la sala de emer-
gencia. Scielo Uruguay, 2013. Disponible en:
<http://www.scielo.edu.uy/scielo.php?script=sci arttext&pid=S1688-
423X2013000300005 > Acceso: 10 oct. 2025.

GROF, Stanislav. Cuando ocurre lo imposible; aventuras en realidades no
ordinarias. Barcelona: La Liebre de Marzo, 2008.

GUZMAN, Grecia. Séneca: biografia del célebre filésofo estoico. Psicologia y
Mente, 2025. Disponible en: <https://psicologiaymente.com/biografias/se-

neca > Acceso: 12 oct. 2025.

~ 381 ~


https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=7294327
https://estudios.itam.mx/sites/default/files/estudiositammx/files/138/000301198.pdf
https://estudios.itam.mx/sites/default/files/estudiositammx/files/138/000301198.pdf
http://www.scielo.edu.uy/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1688-423X2013000300005
http://www.scielo.edu.uy/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1688-423X2013000300005
https://psicologiaymente.com/biografias/seneca
https://psicologiaymente.com/biografias/seneca

HADOT, Pierre. Ejercicios espirituales y filosofia antigua. Madrid: Siruela,
2006.

HAIDT, Jonathan. La mente de los justos. Por qué la politica y la religion
dividen a la gente sensata. Barcelona: Deusto, 2013.

HAN, Byung-Chul. La sociedad del cansancio. Barcelona: Herder, 2012.

HARRIS, David J.; VINE, Samuel J.; WILSON, Mark R. Neurocognitive
mechanisms of the flow state. SciencieDirect, 2017. Disponible en:
<https://www.sciencedirect.com/science/arti-
cle/abs/pii/S0079612317300742 > Acceso: 11 oct. 2025.

HERODOTO. Historias. Madrid: Gredos, 2000.

HERRAN, Agustin de la. Ego, autoconocimiento y conciencia: tres dmbitos
en la formacion basica y la evolucién personal de los profesores. Tesis doc-
toral. Universidad Complutense de Madrid. 1995. Disponible en:
<https://docta.ucm.es/entities/publication/ocb41b59-bbde-450b-97e5-
49a710506336> Acceso: 30 ene. 2026.

HERRAN, Agustin de la. Los estados de conciencia: Andlisis de un cons-
tructo clave para un enfoque transpersonal de la Didactica y la_ formaciéon
del profesorado. Tendencias pedagogica II, 2006, pp. Pp. 104-156. Disponi-
ble en: <https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=2089365 > Ac-
ceso: 17 nov. 2025.

HOFFMAN, Donald. D. The Case Against Reality: Why Evolution Hid the
Truth from Our Eyes. New York: W. W. Norton & Company, 2019.

HOLIDAY, Ryan; HANSELMAN, Stephen. Diario para estoicos. Barcelona:
Reverté, 2020.

HOLZEL, Britta et. al. How Does Mindfulness Meditation Work? Proposing
Mechanisms of Action From a Conceptual and Neural Perspective. Perspec-
tives on Psychological Science 6, 2011. Disponible en: <https://www.resear-

chgate.net/publication/224023852 How Does Mindfulness Medita-

tion Work Proposing Mechanisms of Action From a Concep-
tual and Neural Perspective > Acceso: 17 ene. 2026.

HUTCHINSON, D.M. Plotinus on Consciousness. Cambridge: Cambridge
University Press, 2018. Bryn Mawr Classical Review. Disponible en:

<https://bmecr.brynmawr.edu/2018/2018.10.57/ > Acceso: 15 jun. 2025.

~ 382 ~


https://www.sciencedirect.com/science/article/abs/pii/S0079612317300742
https://www.sciencedirect.com/science/article/abs/pii/S0079612317300742
https://docta.ucm.es/entities/publication/0cb41b59-bbde-450b-97e5-49a710506336
https://docta.ucm.es/entities/publication/0cb41b59-bbde-450b-97e5-49a710506336
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=2089365
https://www.researchgate.net/publication/224023852_How_Does_Mindfulness_Meditation_Work_Proposing_Mechanisms_of_Action_From_a_Conceptual_and_Neural_Perspective
https://www.researchgate.net/publication/224023852_How_Does_Mindfulness_Meditation_Work_Proposing_Mechanisms_of_Action_From_a_Conceptual_and_Neural_Perspective
https://www.researchgate.net/publication/224023852_How_Does_Mindfulness_Meditation_Work_Proposing_Mechanisms_of_Action_From_a_Conceptual_and_Neural_Perspective
https://www.researchgate.net/publication/224023852_How_Does_Mindfulness_Meditation_Work_Proposing_Mechanisms_of_Action_From_a_Conceptual_and_Neural_Perspective
https://bmcr.brynmawr.edu/2018/2018.10.57/

IRISARRI, Naira; VILLEGAS-PAREDES, Gladys. Aportaciones de la neuro-
ciencia cognitiva y el enfoque multisensorial a la adquisicién de segundas
lenguas en la etapa escolar. Revista de Didactica Espanol Lengua Extran-
jera, nim. 32, 2021. Disponible en: <https://www.redalyc.org/jour-
nal/921/92165031012/html/ > Acceso: 17 ene. 2026.

JAEGER, Werner. Paideia: los ideales de la cultura griega. Madrid: Fondo
de Cultura Econémica, 1990.

JENOFONTE. Apologia de Socrates. Madrid: Gredos, 1993.

JIMENEZ, Patricia. ¢Qué es el autoconocimiento y cémo influye en el desa-
rrollo personal? Sanarai, 2025. Disponible en: <https://www.sana-
rai.com/blog/que-es-el-autoconocimiento-y-como-influye-en-el-desarrollo-
personal> > Acceso: 17 nov. 2025.

KAHNEMAN, Daniel. Pensar rapido, pensar despacio. Barcelona: Circulo de
Lectores, 2013.

KANDEL, Eric R. En busca de la memoria: El nacimiento de una nueva cien-
cia de la mente. Madrid: Katz, 2007.

KERFERD, George B. (Ed.). The Sophists and Their Legacy: Proceedings of
the Fourth International Colloquium on Ancient Philosophy held in coopera-
tion with Projektgruppe Altertumswissenschaften der Thyssen Stiftung at
Bad Homburg, 29th August—1st September 1979. Wiesbaden: Franz Steiner
Verlag, 1981.

KERFERD, George B. El movimiento sofistico. Madrid: Punto de Vista, 2022.

KIRK, G. S.; RAVEN, J. E.; SCHOFIELD, M. Los filésofos presocraticos: his-
toria critica con seleccion de textos. Madrid: Gredos, 1981.

KOCH, Christof. The Feeling of Life Itself: Why Consciousness Is Widespread
but Can't Be Computed. Cambridge, MA: MIT Press, 2019.

KOHLBERG, Lawrence. Psicologia del desarrollo moral. Bilbao: Desclée de
Brouwer, 2008.

LAERCIO, Dibgenes. Vidas y opiniones de los filésofos ilustres. Madrid:
Alianza, 2007.

LASZLO, Ervin. La ciencia y el campo akasico. Barcelona: Nowtilus, 2004.

~ 383 ~


https://www.redalyc.org/journal/921/92165031012/html/
https://www.redalyc.org/journal/921/92165031012/html/
https://www.sanarai.com/blog/que-es-el-autoconocimiento-y-como-influye-en-el-desarrollo-personal
https://www.sanarai.com/blog/que-es-el-autoconocimiento-y-como-influye-en-el-desarrollo-personal
https://www.sanarai.com/blog/que-es-el-autoconocimiento-y-como-influye-en-el-desarrollo-personal

LAURENS, Hanna. Notis and Divinity in Aristotle’s Metaphysics Lambda.
Phronesis A journal for Ancient Philosophy 69(4):1-29, 2024. Disponble en:
<https://www.researchgate.net/publication/382746267 Nous and Divi-

nity in Aristotle's Metaphysics Lambda > Acceso: 13 ene. 2026.

L'ECUYER, Catherine. Educar en el asombro. ¢Como educar en un mundo
frenético e hiperexigente? Barcelona: Plataforma, 2012.

LEE, Minji; SANZ, Leandro; BARRA, Alice et. al. Quantifying arousal and
awareness in altered states of consciousness using interpretable deep learn-
ing. Nature Communications, 2022. Disponible en: <https://www.na-
ture.com/articles/s41467-022-28451-0 > Acceso: 10 oct. 2025.

LICKONA, Thomas. Cardcter: Como ayudar a las nuevas generaciones a
desarrollar buen criterio, integridad y otras virtudes esenciales. México DF:
Escuela para padres.com, 2017.

LIPMAN, Matthew. La filosofia en el aula. Madrid: La Torre, 2002.
LLEDO, Emilio. La memoria del logos. Barcelona: Taurus, 1996.

LONG, G. G. La filosofia helenistica: estoicos, epictireos, escépticos. Madrid:
Alianza, 2004.

LOPEZ F., Francisco Javier (coord.). Bioética, Neuroética, Libertad y Justi-
cia. Valencia: Nau Llibres, 2013

LUCRECIO CARO, Tito. De la naturaleza / De rerum natura. Volumen I: Li-
bros I-III (edicién bilingiie). Revision, traduccién y edicion de Eduardo Va-
lenti Fiol. Barcelona: CSIC, 1961.

LUCRECIO CARO, Tito. De la naturaleza / De rerum natura. Volumen II:
Libros IV-VI (edicién bilingiie). Revisién, traduccion y edicion de Eduardo
Valenti Fiol. Barcelona: CSIC, 1983.

LURI, Gregorio. La escuela no es un parque de atracciones: una defensa del
conocimiento poderoso. Barcelona: Ariel, 2020.

LUZURIAGA, Lorenzo. Historia de la Educacion y la Pedagogia. Buenos
Aies: Losada, 1971.

MACLEAN, Paul D. The Triune Brain in Evolution: Role in Paleocerebral
Functions. New York: Plenum Press, 1990.

~ 384 ~


https://www.researchgate.net/publication/382746267_Nous_and_Divinity_in_Aristotle's_Metaphysics_Lambda
https://www.researchgate.net/publication/382746267_Nous_and_Divinity_in_Aristotle's_Metaphysics_Lambda
https://www.nature.com/articles/s41467-022-28451-0
https://www.nature.com/articles/s41467-022-28451-0

MANRIQUE, Patricia. La vida comun frente al ruido digital. elDiario.es,
2025. Disponible en: <https://www.eldiario.es/cantabria/primera-pa-

gina/vida-comun-frente-ruido-digital 132 12876574.html > Acceso: 17 ene.

2026.

MANSFELD, Jaap. Protagoras on Epistemological Obstacles and Persons.
En G. B. Kerferd (Ed.), The Sophists and Their Legacy, 1981.

MARCHESI, Alvaro. Qué serd de nosotros, los malos alumnos. Madrid:
Alianza, 2004

MARCO AURELIO. Meditaciones. Madrid: Gredos, 2002. Edicién digital.
MARINA, José A. El aprendizaje de la creatividad. Barcelona: Ariel, 2013.

MARINA, José A. Objetivo, generar talento: como poner en accién la inteli-
gencia. Barcelona: Conecta, 2016.

MARINA, José A. Etica para ndufragos. Barcelona: Anagrama, 1995.
MARTIN B., Ignacio. Psicologia de la liberacién. Valladolid: Trotta, 1998.

MARTINEZ, Enrique. Vida en plenitud. Apuntes para una espiritualidad
transreligiosa, Boadilla del Monte (Madrid): PPC, 2012. Edicién Kindle.

MARTINEZ, Enrique. Psicologia transpersonal para la vida cotidiana: cla-
ves y recursos. Bilbao: Desclée De Brouwer, 2020.

MASLOW, Abraham. El hombre autorrealizado: hacia una psicologia del ser.
Barcelona: Kairés, 1973.

MASLOW, Abraham. Visiones del futuro. Barcelona: Kairés, 2001.

MATURANA, Humberto; VARELA, Francisco. El arbol del conocimiento.
Buenos Aires: Lumen, 2003.

MEAD, George H. Espiritu, persona y sociedad: desde el punto de vista del
conductismo social. Barcelona: Paidos, 1982.

MELERO, Antonio. Sofistas. Testimonios y fragmentos. Introduccion, tra-
ducciéon y notas de Antonio Melero Bellido. Madrid: Gredos, 1996.

MELICH, Joan-Carles. Filosofia de la finitud. Barcelona: Herder, 2012

~ 385 ~


https://www.eldiario.es/cantabria/primera-pagina/vida-comun-frente-ruido-digital_132_12876574.html
https://www.eldiario.es/cantabria/primera-pagina/vida-comun-frente-ruido-digital_132_12876574.html

MORA, Francisco. Neuroeducacion. Solo se puede aprender aquello que se
ama. Madrid: Alianza, 2013.

MORA, Tomas. Pensamiento, Realidad, y Discurso en el Tratado sobre el
No-Ser de Gorgias de Leontinos. Vina del Mar (Chile). Pontificia Universi-
dad Catoélica de Valparaiso, 2022. Disponible en: <https://www.acade-

mia.edu/116854694/Pensamiento Realidad y Discurso en el Tra-

tado sobre el No Ser de Gorgias de Leontinos > Acceso: 25 nov. 2025.

MORAES, Maria C. Paradigma Educacional Ecossistémico — Por uma nova
ecologia da aprendizagem. Rio de Janeiro: Wak, 2021.

MORENO, Manfredi. Gorgias: la tragedia de conocer. Contextos. N° 30,
2013, pp- 59-69. Disponible en: < https://dialnet.unirioja.es/descarga/ar-

ticulo/4810273.pdf > Acceso: 25 nov. 2025.

MORIN, Edgar. Introduccién al pensamiento complejo. Barcelona: Gedisa,
1994.

MORIN, Edgar. Los siete saberes necesarios para la educacion del futuro.
Paris: UNESCO, 1999.

MORIN, Edgar. La cabeza bien puesta. Repensar la reforma, reformar el
pensamiento. Buenos Aires: Nueva Vision, 2002.

MOSQUEDA, J.A.; ABOITES, V. La filosofia frente al objeto cuantico. Re-
vista mexicana de Fisica E. Vol.63 N°© 2 México Jul./Dez. 2017. Disponible
en: <https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci arttext&pid=S1870-
35422017000200107&Ing=pt&nrm=iso&tlng=es > Acceso: 9 ene. 2026.

MUNO?Z, Estela. Estoicismo con mindfulness. Cultivando una mente en

calma, 2023. Disponible en: <https://menteencalma.viesantore.com/medi-

tacion/estoicismo-con-mindfulness/ > Acceso: 17 ene. 2026.

MIYAKE, Akira; FRIEDMAN, Norman P.; EMERSON, Michael J.; WITT-
MEN, Deborah; WAGER, Tor D. The Unity and Diversity of Executive Func-
tions and Their Contributions to Complex “Frontal Lobe” Tasks: A Latent
Variable Analysis. Journal of Experimental Psychology: General, v. 129, n. 1,
p- 45—78, 2000. Disponible en: <https://pub-
med.ncbi.nlm.nih.gov/10945922/ > Acceso: 31 ene. 2026.

NAGEL, Thomas. Ensayos sobre la vida humana. México DF: Fondo de Cul-
tura Econ6émica, 2000.

~ 386 ~


https://www.academia.edu/116854694/Pensamiento_Realidad_y_Discurso_en_el_Tratado_sobre_el_No_Ser_de_Gorgias_de_Leontinos
https://www.academia.edu/116854694/Pensamiento_Realidad_y_Discurso_en_el_Tratado_sobre_el_No_Ser_de_Gorgias_de_Leontinos
https://www.academia.edu/116854694/Pensamiento_Realidad_y_Discurso_en_el_Tratado_sobre_el_No_Ser_de_Gorgias_de_Leontinos
https://dialnet.unirioja.es/descarga/articulo/4810273.pdf
https://dialnet.unirioja.es/descarga/articulo/4810273.pdf
https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1870-35422017000200107&lng=pt&nrm=iso&tlng=es
https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1870-35422017000200107&lng=pt&nrm=iso&tlng=es
https://menteencalma.viesantore.com/meditacion/estoicismo-con-mindfulness/
https://menteencalma.viesantore.com/meditacion/estoicismo-con-mindfulness/
https://pubmed.ncbi.nlm.nih.gov/10945922/
https://pubmed.ncbi.nlm.nih.gov/10945922/

NAVA, Mariano. Socrates sobre la maxima “Conécete a ti mismo”. Proda-
vinci, 2023. Disponible en: <https://prodavinci.com/socrates-sobre-la-ma-
xima-conocete-a-ti-mismo/ > Acceso: 12 ene. 2026.

NEWBERG, Andrew B.; D’AQUILI Eugene G.; RAUSE, Vince. Why God Won't
Go Away: Brain Science and the Biology of Belief. New York : Ballantine
Books, 2002.

NORTHOFF, Georg; HEINZEL, Alexander; DE GRECK, Moritz;
BERMPOHL, Felix; DOBROWOLNY, Henrik; PANKSEPP, Jaak. Self-refer-
ential processing in our brain — A meta-analysis of imaging studies on the
self. Neurolmage, v. 31, n. 1, p. 440—457, 15 May 2006. Disponible en:
<https://www.sciencedirect.com/science/arti-
cle/abs/pii/S1053811905025152?via%3Dihub> Acceso 31 ene. 2926.

NUSSBAUM, Martha C. El cultivo de la humanidad: una defensa clasica de
la reforma de la educacioén liberal. Barcelona: Paidos, 2005.

NUSSBAUM, Martha C. Sin fines de lucro: por qué la democracia necesita
de las humanidades. Madrid: Katz, 2010.

ORTIZ, Paloma (ed.). Manual de vida. Pasajes escogidos. Epicteto. Barce-
lona: Ariel, 2014. Edicion digital.

ORTIZ, Paloma (tr.). Epicteto. Disertaciones por Arriano. Madrid: Gredos,
1993.

ORTIZ O., Enmanuel. Ruido digital. Reflexién sobre el saturamiento de in-
formacién. El Humanista Digital, 2024. Disponible en: <https://www.elhu-

manista.net/emmanuel ortiz/ruido-digital-reflexion-sobre-el-saturamiento-

de-informacion/ > Acceso: 17 ene. 2026.

PERKINS, David N. La escuela inteligente: del adiestramiento de la memo-
ria a la educaciéon de la mente. Barcelona: Gedisa, 1995.

PINZON, Juliana. Sociedades del ruido. Revista Digital Universitaria. Vol.
20.N° 3, 2019

PLATON. Didlogos IV: La Repuiblica. Madrid: Gredos, 2000.

PLATON. Didlogos. Vol. I: Apologia, Critén, Eutifrén, I6n, Lisis, Carmides,
Hipias Menor, Hipias Mayor, Laques, Protagoras. Madrid: Gredos, 1981.

~ 387 ~


https://prodavinci.com/socrates-sobre-la-maxima-conocete-a-ti-mismo/
https://prodavinci.com/socrates-sobre-la-maxima-conocete-a-ti-mismo/
https://www.sciencedirect.com/science/article/abs/pii/S1053811905025152?via%3Dihub
https://www.sciencedirect.com/science/article/abs/pii/S1053811905025152?via%3Dihub
https://www.elhumanista.net/emmanuel_ortiz/ruido-digital-reflexion-sobre-el-saturamiento-de-informacion/
https://www.elhumanista.net/emmanuel_ortiz/ruido-digital-reflexion-sobre-el-saturamiento-de-informacion/
https://www.elhumanista.net/emmanuel_ortiz/ruido-digital-reflexion-sobre-el-saturamiento-de-informacion/

PLATON. Dialogos. Vol. III: Fedén. Banquete. Fedro. Madrid: Gredos,
1988.

PLATON. Didlogos. Vol. VI: Filebo. Timeo. Critias. Madrid: Gredos, 1992.
PLATON. Didlogos: Teeteto ; Sofista. Barcelona: Planeta de Agostini, 1996.

POPPER, Karl. La sociedad abierta y sus enemigos. Barcelona: Paidos,
2006.

PORTA, Jesus. El Arousal Neural y la Criticalidad Cerebral. Neurociencias,
2025. Disponible en: <https://ineurociencias.org/arousal-definition-in-neu-
roscience/ > Acceso: 10 oct. 2025.

POZO, Juan 1. Aprendices y maestros: la nueva cultura del aprendizaje. Ma-
drid: Alianza, 1998.

REGADER, Bertrand. Metacognicién: historia, definicion del concepto y
teorias. Psicologia y Mente, 2016. Disponible en: <https://psicologiay-
mente.com/psicologia/metacognicion-definicion > Acceso: 12 ene. 2026.

REY, Juan. Revision critica de la historia de la retérica desde los postulados
de la comunicacién. Universidad de Sevilla. AMBITOS. N° 21- Afio 2012 (pp.
333-360). Disponible en: <https://www.re-
dalyc.org/pdf/168/16823120017.pdf > Acceso: 25 nov. 2025.

RICHARD, Paul; ELDER, Linda. La mini-guia para el Pensamiento critico
Conceptos y herramientas. Fundacion para el Pensamiento Critico, 2003.

Disponible en: <https://www.criticalthinking.org/resources/PDF/SP-Con-

ceptsandTools.pdf > Acceso: 15 ene. 2026

ROBINSON, Ken. Escuelas creativas: la revolucién que esta transformando
la educacién. Barcelona: Grijalbo, 2015.

RODRIGUEZ, Fernando (comp.). Psicologia de la conciencia. Barcelona: Kai-
ros, 2007.

ROGERS, Carl. El proceso de convertirse en persona. Barcelona: Paidés,
1989.

ROJAS, Lorena. Protagoras y el significado de aisthesis. Rev. filos. vol. 71
Santiago nov. 2015. Disponible en:

~ 388 ~


https://ineurociencias.org/arousal-definition-in-neuroscience/
https://ineurociencias.org/arousal-definition-in-neuroscience/
https://psicologiaymente.com/psicologia/metacognicion-definicion
https://psicologiaymente.com/psicologia/metacognicion-definicion
https://www.redalyc.org/pdf/168/16823120017.pdf
https://www.redalyc.org/pdf/168/16823120017.pdf
https://www.criticalthinking.org/resources/PDF/SP-ConceptsandTools.pdf
https://www.criticalthinking.org/resources/PDF/SP-ConceptsandTools.pdf

<https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci arttext&pid=S0718-
43602015000100011 > Acceso: 25 NOV. 2025.

ROVELLI, Carlo. El nacimiento del pensamiento cientifico: Anaximandro
de Mileto. Barcelona: Herder, 2018

RUSINOL, Maria C. Niimero, armonia y esferas. Sevilla: Punto Rojo, 2017.

RYAN, Richard M.; DECI, Edward L. La Teoria de la Autodeterminacién y
la Facilitacién de la Motivacién Intrinseca, el Desarrollo Social, y el Bienes-
tar. American Psychologist. 2000. Disponible en: <https://selfdetermina-
tiontheory.org/SDT/documents/2000 RyanDeci SpanishAmPsych.pdf>
Acceso: 31 ene. 2026.

RYAN, Richard M.; DECI, Edward L. Self-Determination Theory: Basic Psy-
chological Needs in Motivation, Development, and Wellness. New York, NY:
Guilford Press, 2017.

SANCHEZ-ELVIRA, Angeles. Funciones fundamentales de la conciencia. En
RODRIGUEZ, Fernando (comp.). Psicologia de la conciencia, 2007.

SANTOS, Marcos. La filosofia como pedagogia en el Estoicismo tardio ro-
mano. Revista espafiola de pedagogia. Vol. 65, N° 237, 2007. Disponible en:

<https://dialnet.unirioja.es/descarga/articulo/2355522.pdf> Acceso: 8 ene.

2026.

SANTOS G., Miguel A. La escuela que aprende. Las Rozas (Madrid): Morata,
2020.

SEARLE, John R. La construccién de la realidad social. Barcelona: Paidos,
1997.

SEARLE, John R. Actos de habla: ensayo de filosofia del lenguaje. Madrid:
Catedra, 2017.

SEGAL, Zindel V. et. al. MBCT, terapia cognitiva basada en el mindfulness
para la depresion. Barcelona: Kairés, 2017.

SENECA, Lucio A. Escritos consolatorios: Consolaciéon a Marcia ; Consola-
cién a Helvia ; Consolacion a Polibio ; Cartas a Lucilio, seleccion. Madrid:
Alianza, 2018.

~ 389 ~


https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0718-43602015000100011
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0718-43602015000100011
https://selfdeterminationtheory.org/SDT/documents/2000_RyanDeci_SpanishAmPsych.pdf
https://selfdeterminationtheory.org/SDT/documents/2000_RyanDeci_SpanishAmPsych.pdf
https://dialnet.unirioja.es/descarga/articulo/2355522.pdf

SETH, Anil. La creacién del yo: una nueva ciencia de la conciencia. Madrid:
Sexto Piso, 2023.

SFEKAS, Stanley. Aristotle’s Concept of God. Heptapolis International Green
City, 2008. Disponible en: <https://heptapolis.com/en/aristotles-concept-
of-god/ > Acceso: 13 ene. 2026.

SONDEREGGER, Erwin. Aristoteles, Met. XII — eine Theologie? Methexis,
1996. Philpapers, 2018. Disponible en: <https://philpapers.org/archive/SO-
NAMX.pdf > Acceso: 12 ene. 2026.

SORDO, Jests. Anaximandro y el Apeiron. Homo Homini Sacra Res, 2015.

Disponible en: <https://www.homohominisacrares.net/suplementos/preso-
craticos/anaximandro.php > Acceso: 9 ene. 2026.

TAELI, Francisco. El nuevo paradigma de la complejidad y la educacién:
una mirada histérica. Polis. Revista Latinoamericana. N° 25, 2010. Disponi-
ble en: <https://journals.openedition.org/polis/400 > Acceso: 9 ene. 2026.

TINAJERO, Carolina; MAYO, Maria E.; VILLAR, Eva; MARTINEZ-LOPEZ,
Zeltia. Classic and modern models of Self-regulated learning: integrative
and componential analysis. Frontiers in Psychology, 2024. Disponible en:

<https://pmec.ncbi.nlm.nih.gov/articles/PMC10958659/> Acceso: 11 oct.

2025.

TONONI, Giulio. An information integration theory of consciousness. MC
Neuroscience 2004. Disponible en: <https://www.researchgate.net/publica-
tion/8198745 An Information Integration Theory of Consciousness >
Acceso: 24 may. 2025,

TORRALBA, Francesc. Inteligencia espiritual. Barcelona: Plataforma Edito-
rial, 2013.

UNESCO. Replantear la educacién: {Hacia un bien comiin mundial? Paris:
UNESCO, 2015.

VARA, José (ed.). Epicuro. Obras completas. Madrid: Gredos, 2012.

VARELA, Francisco. El fenémeno de la vida. Santiago de Chile: Dolmen,
2000.

~ 390 ~


https://heptapolis.com/en/aristotles-concept-of-god/
https://heptapolis.com/en/aristotles-concept-of-god/
https://philpapers.org/archive/SONAMX.pdf
https://philpapers.org/archive/SONAMX.pdf
https://www.homohominisacrares.net/suplementos/presocraticos/anaximandro.php
https://www.homohominisacrares.net/suplementos/presocraticos/anaximandro.php
https://journals.openedition.org/polis/400
https://pmc.ncbi.nlm.nih.gov/articles/PMC10958659/
https://www.researchgate.net/publication/8198745_An_Information_Integration_Theory_of_Consciousness
https://www.researchgate.net/publication/8198745_An_Information_Integration_Theory_of_Consciousness

VARELA, Francisco; THOMPSON, Evan; ROSCH, Eleanor. De cuerpo pre-
sente. Las ciencias cognitivas y la experiencia humana. Barcelona: Gedisa,
1992.

VARGAS, Carlos A.; QUINTERO, Dora P. Aportes de la mayéutica socratica
a la educacién dialégica. Universidad Politécnica Salesiana de Educador So-
phia, 2023, N° 35. Disponible en: <http://scielo.senescyt.gob.ec/pdf/sop-
hia/n35/1390-8626-sophia-35-00073.pdf > Acceso: 15 ene. 2026.

VAZQUEZ, Silvia. ¢Qué es el método socrdtico y qué implicaciones tiene en
la ensenianza? GoStudent. Técnicas de Aprendizaje, 2022. Disponible en:
<https://www.gostudent.org/es-es/blog/metodo-socratico > Acceso: 15 ene.
2026.

VELAZQUEZ, César. Gorgias y el logos como pharmakon: frente al pro-
blema de la «realidad». Eikasia. Universidad Auténoma de México, 2023.

Disponible en: <https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?co-
digo=8921802 > Acceso: 25 nov. 2025.

VIGO, Alejandro. La conciencia errénea. De Sécrates a Tomds de Aquino.
Signos Filoso6ficos. Vol.15 N°.29 Ciudad de México ene./jun. 2013. Disponi-
ble en:

<https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci arttext&pid=S1665-
13242013000100001 > Acceso: 26 nov. 2025.

VIGOTSKY, Lev. Pensamiento y lenguaje. Barcelona: Planeta, 2020.

VON GLASERSFELD, Ernst. (1995). Radical Constructivism: A Way of Kno-
wing and Learning. London: Falmer Press, 1995.

WALTER, B.L.; SHAIKH, A.G. Reticular Activating System. ScienceDirect,
2015. Disponible en: <https://www.sciencedirect.com/topics/neuros-
cience/reticular-activating-system > Acceso: 10 oct. 2025.

WEIL, Simone. La fuente griega. Madrid: Trotta, 2005.
WILBER, Ken. Una Teoria del Todo. Barcelona: Kair6s 2001.

YARZA, Ignacio. Plotino. Pshilosophica. Enciclopedia filos6fica online. Dis-
ponible en: <https://www.philosophica.info/voces/plotino/Plotino.html >
Acceso: 15 jun. 2025.

~ 391 ~


http://scielo.senescyt.gob.ec/pdf/sophia/n35/1390-8626-sophia-35-00073.pdf
http://scielo.senescyt.gob.ec/pdf/sophia/n35/1390-8626-sophia-35-00073.pdf
https://www.gostudent.org/es-es/blog/metodo-socratico
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=8921802
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=8921802
https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1665-13242013000100001
https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1665-13242013000100001
https://www.sciencedirect.com/topics/neuroscience/reticular-activating-system
https://www.sciencedirect.com/topics/neuroscience/reticular-activating-system
https://www.philosophica.info/voces/plotino/Plotino.html

YATES, Frances A. El arte de la memoria. Traduccién de Ignacio Alvarez Go-
mez. Madrid: Siruela. 2005.

ZAMBRANO, Maria. Filosofia y poesia. México: Fondo de Cultura Econo6-
mica, 1996.

ZAMBRANO, Maria. El hombre y lo divino. Madrid: Alianza, 2020.

ZAMBRANO, Maria. Filosofia y educacion: manuscritos. Edicion y notas a
cargo de Angel Casado Marcos de Ledén y Juana Sanchez-Gey Venegas. Ma-
laga: Agora, 2007

ZETINA-ESQUIVEL, Erich I.; PINON-RODRIGUEZ, Patricia. El método so-
cratico en los programas educativos actuales: una propuesta de Martha C.
Nussbaum. Universidad Auténoma del Estado de México. La Colmena, N°
91, 2016. Disponible en: <https://www.redalyc.org/jour-
nal/4463/446347254024/html/ > Acceso: 15 ene. 2026.

ZOHAR, Danah; MARSHALL, Ian. Inteligencia espiritual. Barcelona: Plaza y
Janés, 2001.

~ 392 ~


https://www.redalyc.org/journal/4463/446347254024/html/
https://www.redalyc.org/journal/4463/446347254024/html/

Indice de ilustraciones

ILUSTRACION 1 TALES DE MILETO. RECONSTRUCCION VISUAL CONTEMPORANEA BASADA EN
ICONOGRAFIA HISTORICA IMAGEN GENERADA POR IA (CHATGPT, 2026). NO EXISTE RETRATO
CONTEMPORANEQ DEL FILOSOFO. ......veoveeveereeieie e e e seesassens 72

ILUSTRACION 2 ANAXIMANDRO DE MILETO. RECONSTRUCCION VISUAL CONTEMPORANEA BASADA EN
ICONOGRAFIA HISTORICA IMAGEN GENERADA POR |A (CHATGPT, 2026). .......ocvuvererererreienee 81

[LUSTRACION 3 ANAXIMENES DE MILETO. RECONSTRUCCION VISUAL CONTEMPORANEA BASADA EN
ICONOGRAFIA HISTORICA IMAGEN GENERADA POR IA (CHATGPT, 2026). .....coveveieeeieeeiesienene 91

ILUSTRACION 4 PITAGORAS DE SAMOS. RECONSTRUCCION VISUAL CONTEMPORANEA BASADA EN
ICONOGRAFIA HISTORICA IMAGEN GENERADA POR |A (CHATGPT, 2026). .......cvocverereererenen. 104

ILUSTRACION 5 PITAGORAS DE SAMOS. RECONSTRUCCION VISUAL CONTEMPORANEA BASADA EN
ICONOGRAFIA HISTORICA IMAGEN GENERADA POR |A (CHATGPT, 2026). ........cvocverereererenen. 104

ILUSTRACION 6 PITAGORAS DE SAMOS. RECONSTRUCCION VISUAL CONTEMPORANEA BASADA EN
ICONOGRAFIA HISTORICA IMAGEN GENERADA POR |A (CHATGPT, 2026). ........coocverereiriene. 104

ILUSTRACION 7 PITAGORAS DE SAMOS. RECONSTRUCCION VISUAL CONTEMPORANEA BASADA EN
ICONOGRAFIA HISTORICA IMAGEN GENERADA POR |A (CHATGPT, 2026). ........cvocverererrerenen. 104

ILUSTRACION 8 RECREACION CONTEMPORANEA DE HERACLITO DE EFESO. IMAGEN GENERADA POR
INTELIGENCIA ARTIFICIAL (CHATGPT, 2026) .....cuveveieriereeeeerieeeieierienieseeereseeeeeeeseeeseeeeas 111

ILUSTRACION 9 RECREACION CONTEMPORANEA DE HERACLITO DE EFESO. IMAGEN GENERADA POR
INTELIGENCIA ARTIFICIAL (CHATGPT, 2026) ........vocveveieieieeiaeieesesssesss e, 111

ILUSTRACION 10 RECREACION CONTEMPORANEA DE HERACLITO DE EFESO. IMAGEN GENERADA POR
INTELIGENCIA ARTIFICIAL (CHATGPT, 2026) .......voveveieieeiesiesiee s, 111

ILUSTRACION 11 RECREACION CONTEMPORANEA DE HERACLITO DE EFESO. IMAGEN GENERADA POR
INTELIGENCIA ARTIFICIAL (CHATGPT, 2026) ........veveveereereesesseessssssssssssses e ses s sensens 111

ILUSTRACION 12 IMAGEN DE ANAXAGORAS DE CLAZOMENE (C. 500-428 A.C.) RECONSTRUIDA POR
A (CHATGPT,2026) .....eeeeeeeeeeeeeeeeeeeeensssesesssssssseesssssssessseesessessssessssssessssssseseeeenneeens 116

ILUSTRACION 13 IMAGEN DE PARMENIDES DE ELEA (515 A. C. Y EL 450 A. C) RECONSTRUIDA POR I1A
CHATGPT, 2026......cc.ee ettt ettt ettt te et b et e e raesbe et e e baenteensesanesanas 119

~ 393 ~



ILUSTRACION 14 PROTAGORAS DE ABDERA. IMAGEN RECONSTRUIDA POR |A (CHAT GPT-2026) EN
BASE A BUSTOS PUBLICOS DISPONIBLES EN LA WEB...........veverereresseeseesessesses s seesens 123

ILUSTRACION 15 GORGIAS DE LEONTINOS. IMAGEN RECREADA POR |A (CHATGPT, 2026) EN BASE
ILUSTRACION 16 PRODICO DE CEOS. IMAGEN RECONSTRUIDA POR IA (CHAT GPT-2026) EN BASE LA
IMAGEN PUBLICA DE UN CONOCIDO BUSTO ....vvuvveeerieeerseeeesesessesesssesessssessssssesessssesessesesenes 150

ILUSTRACION 17 IMAGEN DE SOCRATES RECONSTRUIDA POR |A CHATGPT 5.2 EN BASE A BUSTOS
CONSERVADOS Y CONOCIDOS. ...cevvuuiiiiiiiiiiiiieniieiiiiii s ereriiise s sereraaaa e e 161

ILUSTRACION 18 PLATON. IMAGEN RECONSTRUIDA POR |A (CHATGPT-2026) BASADA EN UN BUSTO
PUBLICO 1uueeeieeetttiieeeeeeeeersuteeeeeseessasaesesesessrasansesessssrsnnesessssssrannesessssssrsnnaesessssssrnnnnes 183

LUSTRACION 19 ARISTOTELES. IMAGEN RECONSTRUIDA POR IA (CHATGPT-2026) EN BASE A
BUSTOS PUBLICOS CONOCIDOS .....cuveveverererineerererenseseseresesessesensesesesessesensesesesessesensesenenes 202

ILUSTRACION 20 EPICURO DE SAMOS. IMAGEN RECONSTRUIDA POR IA (CHATGPT-2026) EN BASE A
BUSTO PUBLICO. ...vev oo sese e sesses s s s ses s ses s s ses s s s sss s sssssssssssssassassssssnsans 227

ILUSTRACION 21 LUCRECIO. IMAGEN RECOSNTRUIDA POR A (CHATGPT 5.2) EN BASE A BUSTO
CONOCIDO. ... eoeeeeesssese s ssesse s s st se s s s s s s s se s s bbb s bbb sses 232

ILUSTRACION 22 IMAGEN DE ZENON DE CITIO RECONSTRUIDA POR |A (CHATGPT-2026) EN BASE A
ILUSTRACION 23 IMAGEN DE CRISIPO DE SOLOS RECONSTRUIDA POR |A (CHAT GPT 5.2.) EN BASE A
UN BUSTO CONOCIDO. <..vvvvvrreseseseesessesssessssssssessessessesssssessssssssessessessesssssessessssssssesssens 245

ILUSTRACION 24 IMAGEN DE EPICTETO RECONSTRUIDA POR IA (CHATGPT-2026  .) ENBASEAUN
BUSTO CONOCIDO. ...uuuuuuiiniiiiitiiiiiiiiiiii s 247

ILUSTRACION 25 IMAGEN DE SENECA RECONSTRUIDA POR |A (CHAT GPT-2026.) EN BASE A UN
BUSTO CONOCIDO. 1..vevvevvevesavesssssssssss s ses s sss s sss s s ssssss bbb 252

ILUSTRACION 26 IMAGEN DE MARCO AURELIO RECONSTRUIDA POR IA (CHAT GPT-2026) EN BASE A
UN BUSTO CONOCIDO. ...uuuuunununinnnniiiiiiiiiiii s 255

ILUSTRACION 27 IMAGEN DE PLOTINO RECONSTRUIDA POR A (CHAT GPT 5.2.) EN BASE A UN BUSTO
CONOCIDO ..o 263

~ 394 ~



«
U

o
J
3
7]
=
a

S 2

o

cm
z
0

EDUCACI

Vi«

.Espaﬁa.

acion y el

Desarrollo de la Conciencia

is CAMAS (Sevilla)

Un sitio parala




