
 
~ 1 ~ 

 

  





 
~ 3 ~ 

 

 



 
~ 4 ~ 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Diseño de la cubierta: ChatGPT, 2026 y Juan M. Batalloso 

Edita: KRISIS. https://batalloso.com. Camas (Sevilla) -España-, 2026. 

ISBN: 978-84-09-82043-6

https://batalloso.com/


 
~ 5 ~ 

 

ÍNDICE 

PRESENTACIÓN ................................................................................................................ 15 

¿POR QUÉ VOLVER A LOS GRIEGOS? .................................................................. 16 

UN RECORRIDO TRANSFORMADOR ................................................................... 17 

EL GIRO SOCRÁTICO Y SUS CONSECUENCIAS ..................................................... 18 

LA CONCIENCIA COMO FORMA DE VIDA ............................................................. 19 

EDUCACIÓN Y PEDAGOGÍA DE LA CONCIENCIA ................................................. 19 

LA URGENCIA CONTEMPORÁNEA ....................................................................... 21 

UNA INVITACIÓN AL VIAJE ................................................................................. 22 

1.- CONCEPTO DE CONCIENCIA .................................................................................. 25 

1.1.- CONSCIOUSNESS Y AWARENESS ................................................................ 28 

1.2.- DIVERSAS PERSPECTIVAS Y DEFINICIONES .............................................. 30 

1.2.1.- Conciencia como experiencia subjetiva (Qualia) ........................... 32 

1.2.2.- Conciencia como estado de alerta ........................................................ 33 

1.2.3.- Conciencia como metacognición ........................................................... 38 

1.2.4.- Conciencia moral y ética ........................................................................... 40 

1.3.- FUNCIONES DE LA CONCIENCIA ................................................................ 43 

1.3.1.- Desde la Psicología ...................................................................................... 43 

1.3.2.- Desde la Neurociencia ................................................................................ 47 

1.3.3.- Desde el Desarrollo Personal .................................................................. 50 

1.3.4.- Desde la espiritualidad .............................................................................. 55 

2.- LA FILOSOFÍA GRIEGA ............................................................................................. 61 

3.- PRESOCRÁTICOS ....................................................................................................... 65 

3.1.- TALES DE MILETO (C. 624-546 A.C.) .................................................... 71 

3.1.1.- Vida y contexto .............................................................................................. 71 

3.1.2.- Aportaciones fundamentales sobre la conciencia ......................... 74 

3.1.3.- Posibles correlatos actuales .................................................................... 76 



 
~ 6 ~ 

 

3.2.- ANAXIMANDRO (C 610-546 A.C.) ......................................................... 79 

3.2.1.- Vida y contexto .............................................................................................. 80 

3.2.2.- Aportaciones fundamentales sobre la conciencia ......................... 82 

3.2.3.- Posibles correlatos actuales .................................................................... 85 

3.3.- ANAXÍMENES (C.  585 A.C. – C. 525) ..................................................... 89 

3.3.1.- Vida y contexto .............................................................................................. 90 

3.3.2.- Aportaciones fundamentales sobre la conciencia ......................... 93 

3.3.2.1.- El aire como principio vital y psíquico. .......................................... 93 

3.3.2.2.- Rarefacción y condensación: conciencia como proceso 

gradual ............................................................................................................................. 94 

3.3.2.3.- Atributos del aire y cosmología ......................................................... 95 

3.3.2.4.- El aire, el alma y la conciencia ............................................................ 96 

3.3.2.5.- La unificación de pneuma, aer  y psyché ....................................... 97 

3.3.2.6.- El hilozoísmo y el cosmos animado ................................................. 97 

3.3.3.- Correlatos contemporáneos .................................................................... 98 

3.3.3.1.- Emergentismo y el proceso de rarefacción-condensación ... 98 

3.3.3.2.- Materialismo y la identificación aire-alma ................................... 99 

3.3.3.3.- Neurociencia de la respiración y estados de conciencia ........ 99 

3.3.3.4.- Ecología profunda y conciencia planetaria ............................... 100 

3.3.4.- Conclusión .................................................................................................... 101 

3.4.- PITÁGORAS Y LOS PITAGÓRICOS (S. VI – V A. C.) .................................103 

3.4.1.- Apuntes biográficos y contexto ........................................................... 105 

3.4.2.- Aportaciones fundamentales sobre la conciencia ...................... 106 

3.4.3.- Correlatos contemporáneos ................................................................. 108 

3.5.- HERÁCLITO DE ÉFESO Y SU TEORÍA DEL “LOGOS” ................................111 

3.6.- ANAXÁGORAS DE CLAZOMENE (C. 500-428 A.C.) ..............................115 

3.7.- PARMÉNIDES (C. 515–450 A.C.) .........................................................119 

4.- LOS SOFISTAS .......................................................................................................... 121 

4.1.- PROTÁGORAS DE ABDERA (C. 485-411 A.C.).....................................123 

4.1.1.- Apuntes biográficos ................................................................................. 124 



 
~ 7 ~ 

 

4.1.2.- Aportaciones fundamentales ............................................................... 126 

4.1.2.1.- Subjetividad y conciencia perceptiva ........................................... 126 

4.1.2.2.- Percepción y epistemología .............................................................. 128 

4.1.2.3.- Negación de una realidad independiente de la conciencia 129 

4.1.2.4.- La conciencia como proceso dinámico y cambiante ............. 130 

4.1.2.5.- Lenguaje, consenso y conciencia intersubjetiva ..................... 130 

4.1.3.- Correlatos contemporáneos ................................................................. 131 

4.1.3.1.- El constructivismo epistemológico ............................................... 132 

4.1.3.2.- El proceso predictivo como reformulación neurocientífica

 .......................................................................................................................................... 133 

4.1.3.3.- Donald Hoffman y la interfaz perceptual ................................... 134 

4.1.3.4.- Enactivismo y cognición como acción ......................................... 134 

4.1.3.5.- Thomas Nagel y la subjetividad irreducible ............................. 134 

4.1.4.- Conclusión .................................................................................................... 135 

4.2.- GORGIAS DE LEONTINOS (C. 484 – C. 375 A.C.) .................................137 

4.2.1.- Apuntes biográficos ................................................................................. 138 

4.2.2.- Aportaciones fundamentales ............................................................... 140 

4.2.2.1.- Las tres tesis ............................................................................................. 141 

4.2.2.2.- El logos como soberano del alma ................................................... 142 

4.2.2.3.- La psicagogía: conducir el alma con palabras .......................... 143 

4.2.3.- Correlatos contemporáneos ................................................................. 145 

4.3.- PRÓDICO DE CEOS (C. 465-395 A.C.) ..................................................149 

4.3.1.- Apuntes biográficos ................................................................................. 149 

4.3.2.- Aportaciones fundamentales ............................................................... 151 

4.3.2.1.- Conciencia, sinonimia y precisión Semántica .......................... 152 

4.3.2.2.- Conciencia Moral: la elección de Heracles ................................. 152 

4.3.2.3.- La Conciencia Religiosa: Interpretación Naturalista ............ 153 

4.3.2.4.- Paideía, conciencia social y metacognición ............................... 154 

4.3.3.- Correlatos contemporáneos ................................................................. 156 

4.3.4.- Conclusión .................................................................................................... 157 

5.- SÓCRATES (469 - 399 A. C.) ................................................................................ 159 

5.1.- APUNTES BIOGRÁFICOS ..........................................................................161 



 
~ 8 ~ 

 

5.2.- IMPORTANCIA Y TRASCENDENCIA DE SÓCRATES ..................................163 

5.3.- SÓCRATES Y EL DESARROLLO DE LA CONCIENCIA .................................166 

5.4.- CORRELATOS CONTEMPORÁNEOS .........................................................169 

5.4.1.- Sócrates y el giro reflexivo de la conciencia .................................. 170 

5.4.2.- El "Conócete a ti mismo" y su resonancia en la autoconciencia 

moderna ........................................................................................................ 171 

5.4.3.-  La mayéutica socrática y la metacognición actual .................... 172 

5.4.4.- La docta ignorancia y la epistemología de la conciencia ......... 173 

5.4.5.- Sócrates en la psicología cognitiva contemporánea .................. 173 

5.4.6.- Neurociencia y conciencia: el legado socrático ............................ 174 

5.4.7.- Mindfulness y autoconocimiento ....................................................... 174 

5.5.- VIGENCIA EDUCATIVA DE DE SÓCRATES................................................175 

6.- PLATÓN (C. 427 - 347 A. C.) ................................................................................ 179 

6.1.- APUNTES BIOGRÁFICOS ..........................................................................182 

6.2.- EL PLATONISMO ......................................................................................184 

6.3.- LA NATURALEZA DEL CONOCIMIENTO CONSCIENTE .............................189 

6.3.1.- Conocer como acto consciente del alma ......................................... 189 

6.3.2.- Grados de conciencia y la línea dividida ......................................... 189 

6.3.3.- Anámnesis: conciencia y memoria profunda ................................ 190 

6.3.4.- Autoconciencia y giro del alma ........................................................... 190 

6.3.5.- Conocimiento consciente como elevación espiritual ................ 190 

6.3.6.- Conexiones con teorías contemporáneas de la conciencia ..... 191 

6.3.7.- Importancia epistemológica ................................................................. 191 

6.4.- LOS NIVELES DE CONCIENCIA: LA ALEGORÍA DE LA CAVERNA ..............192 

6.5.- LA ESTRUCTURA TRIPARTITA DEL ALMA ..............................................194 

6.6.- COSMOLOGÍA Y CONCIENCIA: EL TIMEO ................................................195 

6.6.1.- La estructura matemática de la conciencia ................................... 195 

6.6.2.- Los movimientos de la conciencia ..................................................... 196 



 
~ 9 ~ 

 

6.6.3.- El cuerpo como base de la conciencia .............................................. 196 

6.6.4.- Resonancias con la ciencia contemporánea .................................. 196 

6.6.5.- Implicaciones para el desarrollo personal y espiritual ............ 197 

6.6.6.- La educación como restauración........................................................ 197 

6.6.7.- El Timeo como texto vivo ...................................................................... 198 

7.- ARISTÓTELES (384- 322 A. C.) .......................................................................... 199 

7.1.- APUNTES BIOGRÁFICOS ..........................................................................201 

7.2.- DE ANIMA: PSICOLOGÍA FILOSÓFICA Y CONCIENCIA ..............................205 

7.2.1.- De Anima: obra fundacional de la psicología filosófica ............ 206 

7.2.2.- El alma como forma sustancial ........................................................... 206 

7.2.3.- Alma, vida y conciencia: acto primero y actos segundos ......... 207 

7.2.4.- Sensación, percepción y conciencia pre-reflexiva ...................... 207 

7.2.5.- Imaginación (phantasía) y continuidad de la conciencia ........ 208 

7.2.6.- Intelecto (noûs) y conciencia racional ............................................. 208 

7.2.7.- De Anima y las teorías contemporáneas de la conciencia ...... 208 

7.3.- LA JERARQUÍA DE LAS FUNCIONES PSÍQUICAS ......................................209 

7.3.1.- El alma vegetativa o nutritiva .............................................................. 210 

7.3.2.- El alma sensitiva ........................................................................................ 210 

7.3.3.- El alma intelectiva o racional ............................................................... 211 

7.3.4.- La integración jerárquica y la actualización de potencias ...... 212 

7.3.5.- Paralelismos con teorías contemporáneas .................................... 212 

7.3.6.- Implicaciones para una educación de la conciencia .................. 213 

7.4.- LA METAFÍSICA XII: LA AUTOCONCIENCIA DIVINA...............................213 

7.4.1.- El Noûs Divino como Paradigma de la Conciencia Perfecta ... 214 

7.4.2.- La Accesibilidad Humana de la Noesis Divina .............................. 215 

7.4.3.- Conexiones con la Psicología Transpersonal ................................ 216 

7.4.4.- Implicaciones para la educación de la conciencia ...................... 216 

7.4.5.- Transparencia, placer de la contemplación y felicidad ............ 217 

7.4.6.- Conclusión .................................................................................................... 218 



 
~ 10 ~ 

 

8.- HELENISMO .............................................................................................................. 219 

8.1.- EPICUREÍSMO ..........................................................................................223 

8.1.1.- Epicuro y el Atomismo Psicológico ................................................... 227 

8.1.2.- Lucrecio y la Poética de la Mente ....................................................... 231 

8.2.- ESTOICISMO ............................................................................................235 

8.2.1.- Zenón de Citio y la Teoría de las Representaciones .................. 237 

8.2.1.1.- La phantasia kataleptike .................................................................... 238 

8.2.1.2.- La synkatáthesis ..................................................................................... 239 

8.2.1.3.- La hormé .................................................................................................... 241 

8.2.1.4.- La praxis ..................................................................................................... 243 

8.2.2.- Crisipo y la Teoría del Hegemonikon ............................................... 245 

8.2.3.- Epicteto y la conciencia racional y moral ....................................... 247 

8.2.3.1.- Dicotomía del control .......................................................................... 247 

8.2.3.2.- Juicio racional .......................................................................................... 248 

8.2.3.3.- El bien supremo de la virtud ............................................................ 249 

8.2.3.4.- Relevancia transdisciplinar .............................................................. 250 

8.2.4.- Séneca ............................................................................................................. 251 

8.2.5.- Marco Aurelio y la introspección filosófica ................................... 255 

9.- NEOPLATÓNICOS: PLOTINO ............................................................................... 263 

10.-  PEDAGOGÍA DE LA CONCIENCIA Y FILOSOFÍA GRIEGA ......................... 267 

10.1.- PEDAGOGÍA DEL ASOMBRO ..................................................................272 

10.2.- EN LA ESCUELA DE MILETO .................................................................275 

10.3.- LOS PITAGÓRICOS ................................................................................279 

10.4.- EN LOS SOFISTAS ..................................................................................285 

10.5.- EN SÓCRATES .......................................................................................291 

10.6.- EN PLATÓN ...........................................................................................299 

10.6.1.- La alegoría de la caverna como metáfora .................................... 301 

10.6.2.- Educación y justicia: conciencia ética y moral .......................... 302 

10.6.2.1.- Pedagogía diálógica ........................................................................... 302 



 
~ 11 ~ 

 

10.6.2.2.- Educación del carácter y virtud cívica ...................................... 303 

10.6.2.3.- Justicia restaurativa en contextos escolares .......................... 303 

10.6.2.4.- Educación para la ciudadanía democrática ............................ 304 

10.6.2.5.- Educación socioemocional con base ética .............................. 304 

10.6.3.- La educación como transformación interior .............................. 305 

10.7.- EN ARISTÓTELES ..................................................................................307 

10.7.1.- Eudaimonía y realización humana ................................................. 309 

10.7.1.1.- Deliberación guiada (phrónesis en acción) ............................ 311 

10.7.1.2.- Taller de hábitos (héxis): “diseño de práctica” ..................... 311 

10.7.1.3.- Diario eudaimónico (conciencia narrativa y teleológica) 312 

10.7.1.4.- Eudaimonía cívica: proyectos de Aprendizaje-Servicio ... 312 

10.7.1.5.- “Currículo de virtudes” transversal por asignaturas ......... 312 

10.7.1.6.- Riesgos frecuentes y cómo corregirlos ..................................... 313 

10.7.2.- Prudencia (phrónesis): núcleo de la conciencia práctica ...... 313 

10.7.2.1.- Rasgos pedagógicamente relevantes de la prudencia....... 314 

10.7.2.2.- Objetivos de aprendizaje para desarrollar la prudencia . 314 

10.7.2.3.- Metodologías actuales compatibles con el desarrollo de la 

prudencia ..................................................................................................................... 315 

10.7.3.- Proceso educativo gradual: cuerpo, carácter e intelecto ...... 316 

10.7.3.1.- El “cuerpo” como base educativa: hábito, medida y 

autorregulación ........................................................................................................ 316 

10.7.3.2.- El “carácter” como núcleo: habituación de virtudes y 

educación emocional ............................................................................................. 317 

10.7.3.3.- El “intelecto”: virtudes intelectuales, deliberación y 

phrónesis ..................................................................................................................... 318 

10.7.3.4.- Una secuencia didáctica ................................................................... 318 

10.7.4.- Educación pública y dimensión política ....................................... 319 

10.7.4.1.- Del hábito al juicio práctico ........................................................... 319 

10.7.4.2.- Límites históricos y lectura crítica ............................................. 320 

10.7.4.3.- Puentes con marcos contemporáneos ...................................... 321 

10.7.4.4.- Metodologías actuales compatibles con Aristóteles .......... 321 

10.7.4.5.- Diseño de actividades pedagógicas orientadas a la 

conciencia cívica ....................................................................................................... 322 



 
~ 12 ~ 

 

10.7.5.- Método educativo: experiencia, inducción y racionalidad 

crítica .............................................................................................................. 322 

10.7.5.1.- Experiencia ............................................................................................ 323 

10.7.5.2.- Inducción ................................................................................................ 323 

10.7.5.3.- Racionalidad crítica ........................................................................... 324 

10.7.5.4.- Integración en la pedagogía actual ............................................. 325 

10.8.- EN LOS EPICÚREOS ...............................................................................327 

10.8.1.- La conciencia como cultivo de la ataraxia ................................... 329 

10.8.1.1.- La educación de la conciencia como respuesta al ruido 

contemporáneo......................................................................................................... 330 

10.8.1.2.- La interioridad amenazada: del jardín epicúreo al silencio 

digital ............................................................................................................................. 331 

10.8.1.3.- Pedagogía de la serenidad .............................................................. 331 

10.8.1.4.- El silencio como resistencia ........................................................... 332 

10.8.1.5.- La ataraxia como competencia pedagógica fundamental 332 

10.8.2.- La educación sensorial como base del conocimiento ............. 333 

10.8.2.1.- La crisis del aprendizaje desencarnado en la educación 

actual ............................................................................................................................. 334 

10.8.2.2.- Neurociencia y pedagogía sensorial .......................................... 335 

10.8.2.3.- Hacia una pedagogía sensorial inspirada en el epicureísmo

 .......................................................................................................................................... 337 

10.8.3.- Pedagogía de la conciencia: amistad y terapia existencial ... 338 

10.8.3.1.- La amistad como fundamento pedagógico ............................. 339 

10.8.3.2.- La filosofía como medicina del alma .......................................... 340 

10.8.4.- Paralelismos contemporáneos ......................................................... 341 

10.8.4.1.- Mindfulness y la herencia epicúrea ............................................ 341 

10.8.4.2.- Pedagogías del bienestar y educación emocional ............... 342 

10.8.5.- Metodología y actividades actuales ................................................ 344 

10.8.5.1.- Prácticas de atención plena y conciencia corporal ............. 344 

10.8.5.2.- Dinámicas de construcción comunitaria ................................. 345 

10.8.5.3.- Técnicas terapéuticas educativas................................................ 346 

10.8.5.4.- Proyectos de vida consciente ........................................................ 346 

10.9.- EN LOS ESTOICOS ..................................................................................349 



 
~ 13 ~ 

 

10.9.1.- La educación de la conciencia en el estoicismo ........................ 351 

10.9.1.1.- El autoconocimiento y la prosochē ............................................ 352 

10.9.1.2.- La transformación del sujeto moral y la educación de la 

voluntad ....................................................................................................................... 353 

10.9.2.- Aportaciones a la pedagogía de la conciencia ............................ 354 

10.9.2.1.- Los ejercicios espirituales: el legado pedagógico 

recuperado por Pierre Hadot ............................................................................. 354 

10.9.2.2.- Séneca y la pedagogía del tiempo, la lectura y la escritura

 .......................................................................................................................................... 355 

10.9.2.3.- Epicteto y la dicotomía del control ............................................. 356 

10.9.2.4.- Marco Aurelio y el diario filosófico ............................................ 357 

10.9.3.- Paralelismos contemporáneos ......................................................... 358 

10.9.3.1.- Estoicismo y psicología cognitivo-conductual ...................... 359 

10.9.3.2.- Atención plena como práctica transversal ............................. 360 

10.9.3.3.- Educación socioemocional y resiliencia................................... 361 

10.9.3.4.- Metacognición y autorregulación ............................................... 362 

10.9.4.- Metodologías y actividades educativas actuales ...................... 364 

10.9.4.1.- El diario estoico: escritura reflexiva y autoformación ...... 364 

10.9.4.2.- Examen de conciencia diario ......................................................... 365 

10.9.4.3.- Ejercicios de discernimiento y focalización ........................... 367 

10.9.4.4.- Visualización de adversidades y preparación mental ....... 368 

10.9.4.5.- Memento mori y cultivo de la gratitud ..................................... 369 

10.9.5.- Conclusiones ............................................................................................. 371 

11.- REFERENCIAS ........................................................................................................ 375 

ÍNDICE DE ILUSTRACIONES ...................................................................................... 393 





 
~ 15 ~ 

 

Presentación 

 Este libro constituye el quinto volumen de una serie dedicada a lo que he 

denominado "Educación Transdisciplinar", un proyecto que ha madu-

rado a lo largo de casi una década de investigación y reflexión. En este sentido 

debo aclarar que cuando hablo de Educación Transdisciplinar, no me refiero 

a una corriente pedagógica más entre otras, ni a una metodología específica 

que venga a competir con las existentes. Se trata, más bien, de una compren-

sión ampliada e integradora de lo que significa verdaderamente educar en el 

siglo XXI. 

 La transdisciplinariedad, tal como la entiendo, es fundamentalmente una 

actitud ante la vida, un posicionamiento dinámico que nos permite reconocer 

y habitar la complejidad irreductible de la existencia humana. Del mismo 

modo que no podemos hablar propiamente de educación sin incluir las dimen-

siones ética, corporal, intelectual, emocional, social, política, estética y espiri-

tual del ser humano, tampoco podemos concebirla sin esta apertura transdis-

ciplinar que integra saberes, perspectivas y experiencias en una visión unitaria 

pero no reduccionista de la realidad. Se trata, como nos dice Basarab Nico-

lescu no solamente de un método cognitivo, sino sobre todo de una actitud 

personal y existencial que implica1: 

• Rigor. Es decir, precisión conceptual, coherencia lógica y fidelidad a 

los datos y argumentos, sin concesiones al relativismo superficial. El 

rigor no es rigidez, sino exigencia intelectual al servicio de la verdad 

en contextos complejos. 

• Apertura. Supone la disposición a acoger lo inesperado, lo descono-

cido y lo que no encaja en los marcos disciplinares establecidos. Esta 

apertura incluye el reconocimiento de distintos niveles de realidad y 

de conocimiento (científico, filosófico, simbólico, espiritual). 

• Tolerancia. Consistente en el respeto activo hacia ideas, métodos y 

visiones del mundo diferentes de las propias. No se trata de indiferen-

cia, sino de la capacidad de convivir con contradicciones aparentes sin 

anular la alteridad, pero también siendo plenamente conscientes de 

 
1  Fuente: NICOLESCU, Basarab. La Transdisciplinariedad: Manifiesto. Hermosillo, Sonora, 

México: Multiversidad Mundo Real Edgar Morin, 1996. 



 
~ 16 ~ 

 

que la tolerancia como virtud tiene sus límites porque que no pode-

mos tolerar lo éticamente intolerable. 

 A lo largo de este recorrido de investigación que vengo desarrollando 

desde 2018, una convicción se ha ido afianzando con claridad meridiana: edu-

car es, en su esencia más profunda, desarrollar la conciencia en todas sus di-

mensiones, aspectos y niveles. Esta comprensión no es un añadido opcional a 

la tarea educativa, sino su condición de posibilidad. No hay educación autén-

tica sin educación de la conciencia, porque es precisamente a través del desa-

rrollo de la conciencia como las personas pueden comprenderse a sí mismas, 

relacionarse significativamente con los otros y habitar creativamente el 

mundo que les ha sido dado. 

 En nuestro tiempo, marcado por la fragmentación del conocimiento, la 

aceleración tecnológica vertiginosa y una creciente dificultad para integrar sa-

ber, experiencia y sentido, esta convicción adquiere una urgencia particular. 

La formación del profesorado, la práctica educativa cotidiana y la reflexión 

pedagógica no pueden limitarse a cuestiones técnicas o metodológicas, por 

importantes que estas sean. Requieren espacios de pensamiento profundo so-

bre qué significa ser consciente, cómo se desarrolla la conciencia y cuáles son 

las condiciones que favorecen su florecimiento. 

¿Por qué volver a los griegos? 

 En este contexto surge la pregunta fundamental: ¿por qué dedicar un vo-

lumen completo a los fundamentos filosóficos de la conciencia en la Antigüe-

dad clásica griega? ¿No es acaso un ejercicio de arqueología intelectual alejado 

de las urgencias educativas contemporáneas? La respuesta es rotundamente 

negativa, y las razones son múltiples y convergentes. 

 Primero, porque fue en Grecia donde por primera vez en la historia de 

Occidente la conciencia humana se tomó a sí misma como objeto de reflexión 

sistemática. Cuando los primeros filósofos jónicos comenzaron a interrogarse 

sobre el principio de todas las cosas, no estaban solo describiendo la estruc-

tura del cosmos, estaban inaugurando una nueva forma de conciencia, una 

conciencia que se sabe a sí misma capaz de comprender el orden del mundo. 

Este despertar de la conciencia reflexiva marca un punto de inflexión en la 

historia humana cuyas resonancias llegan hasta nosotros. 



 
~ 17 ~ 

 

 Segundo, porque los pensadores griegos desarrollaron una comprensión 

extraordinariamente rica y matizada de la conciencia que, lejos de haber sido 

superada, continúa ofreciendo intuiciones fundamentales para los debates 

contemporáneos. La conciencia fue comprendida por ellos no de manera uni-

lateral o reduccionista, sino en su complejidad multidimensional: como expe-

riencia subjetiva y apertura al mundo, como capacidad perceptiva y actividad 

intelectual, como sede de la responsabilidad moral y vía de acceso a dimensio-

nes trascendentes de sentido. 

 Tercero, porque el modo griego de abordar la cuestión de la conciencia 

fue esencialmente transdisciplinar en sentido literal. Los filósofos griegos no 

separaban artificialmente psicología de cosmología, ética de física, lógica de 

espiritualidad. Su pensamiento se movía fluidamente entre diversos niveles 

de realidad y diferentes modos de conocimiento, ofreciéndonos un modelo de 

integración que resulta especialmente valioso en nuestra época de hiperespe-

cialización y fragmentación del saber. 

Un recorrido transformador 

 El viaje que propone este libro comienza en primer lugar con la descrip-

ción del concepto de conciencia tal y como la entendemos hoy, el análisis de 

diferentes definiciones y perspectivas, así como de sus funciones vistas desde 

la Psicología, la Neurociencia, el Desarrollo Personal y la Espiritualidad, todo 

lo cual conforma la primera parte y el capítulo primero de esta obra. 

 En la segunda parte, dedicada íntegramente a las aportaciones filosóficas 

de la Antigüedad clásica griega, el viaje continúa con los presocráticos, esos 

pioneros del pensamiento que descubrieron en el asombro ante la naturaleza 

el impulso primordial de la conciencia filosófica. Con Tales de Mileto apren-

demos que todo está lleno de dioses, es decir, que la capacidad de afectar y ser 

afectado —esa relación fundamental que hoy llamamos conciencia— podría 

ser una característica básica de la realidad misma. Anaximandro nos enfrenta 

al misterio de lo indeterminado (ápeiron), anticipando las concepciones con-

temporáneas de la conciencia como campo unificado del cual emergen las ex-

periencias particulares. Anaxímenes, al vincular el pneuma (aire-aliento) con 

el principio vital y consciente, establece conexiones profundas entre respira-

ción, vida y conciencia que las tradiciones contemplativas y la neurociencia 

actual continúan explorando. 



 
~ 18 ~ 

 

 La escuela pitagórica aporta una dimensión crucial al descubrir la estruc-

tura matemática y armónica del alma, anticipando de manera sorprendente 

los enfoques contemporáneos que buscan comprender la conciencia en térmi-

nos de patrones de información integrada. Heráclito, con su visión del logos 

como razón universal y del devenir como ley del cosmos, nos ofrece una com-

prensión procesual y dinámica de la conciencia que dialoga directamente con 

las teorías enactivistas y procesuales de nuestro tiempo. 

 Los sofistas, frecuentemente incomprendidos, realizan una contribución 

decisiva al poner en el centro la dimensión subjetiva, social y lingüística de la 

conciencia. Protágoras, con su homo mensura, no promueve un relativismo 

nihilista, sino que señala el papel activo y constructivo de la conciencia en la 

configuración de nuestra experiencia. Gorgias explora el poder del lenguaje 

para moldear los estados del alma, anticipando los descubrimientos sobre la 

naturaleza lingüística del pensamiento. Estos conceptos resultan fundamen-

tales para comprender cómo la educación puede y debe trabajar con la plasti-

cidad de la conciencia. 

El giro socrático y sus consecuencias 

 Con Sócrates se produce el momento decisivo: el giro reflexivo de la con-

ciencia sobre sí misma. El “conócete a ti mismo” no es un mero lema edificante 

sino la inauguración de una nueva forma de existencia humana caracterizada 

por el autoexamen crítico permanente. La mayéutica socrática no es simple-

mente un método pedagógico entre otros; es el descubrimiento de que la ver-

dad no se transmite desde fuera, sino que debe ser alumbrada desde el interior 

de cada persona. La ironía y la docta ignorancia socráticas funcionan como 

dispositivos de transformación de la conciencia que mantienen toda su poten-

cia liberadora. 

 Platón construye sobre estas bases la primera gran arquitectura sistemá-

tica de la conciencia en Occidente. La alegoría de la caverna no es solo una 

metáfora epistemológica sino un mapa completo del desarrollo de la concien-

cia desde sus formas más rudimentarias hasta la contemplación de la verdad. 

La teoría de la anámnesis sugiere que el conocimiento más profundo no se 

adquiere, sino que se recuerda, lo cual implica que la conciencia humana tiene 

acceso a dimensiones de realidad que trascienden la experiencia ordinaria. La 

división tripartita del alma ofrece un modelo integral que reconoce y busca 

armonizar las dimensiones racional, emocional y apetitiva de la vida cons-

ciente. 



 
~ 19 ~ 

 

 Aristóteles representa un momento de equilibrio extraordinario entre es-

peculación metafísica y observación empírica. Su tratado Sobre el alma cons-

tituye la primera psicología sistemática de Occidente, donde la conciencia es 

comprendida como la actualización de las potencialidades de un ser vivo. La 

jerarquía de las funciones psíquicas —vegetativa, sensitiva, intelectiva— no 

implica separación sino integración, donde cada nivel superior incluye y tras-

ciende los anteriores. La distinción entre intelecto pasivo y activo, y la carac-

terización del pensamiento divino como “pensamiento del pensamiento”, 

ofrecen intuiciones profundas sobre la naturaleza de la autoconciencia que si-

guen alimentando la reflexión contemporánea. 

La conciencia como forma de vida 

 El viaje continúa con las escuelas helenísticas que representan un giro 

fundamental: la filosofía de la conciencia se convierte en práctica de transfor-

mación personal. El epicureísmo, con su comprensión materialista pero no 

reduccionista de la mente, busca liberar la conciencia del sufrimiento me-

diante la comprensión racional de la naturaleza. El estoicismo desarrolla la 

teoría y práctica más sofisticada de la conciencia como centro de la libertad 

interior: conceptos como representación comprehensiva, asentimiento, hege-

monikon y prohairesis constituyen un análisis fenomenológico de la experien-

cia consciente de extraordinaria precisión y utilidad práctica. Las Meditacio-

nes de Marco Aurelio ejemplifican cómo esta filosofía puede convertirse en 

ejercicio cotidiano de transformación de la conciencia. 

 Con Plotino, la filosofía griega de la conciencia alcanza su culminación 

mística. Las tres hipóstasis —el Uno, el Intelecto, el Alma— no son solo niveles 

ontológicos sino grados de conciencia. La experiencia del éxtasis plotiniano 

representa el horizonte último del desarrollo de la conciencia: la superación 

de la dualidad en una unidad inefable que, sin embargo, puede ser vivida. 

 En total, la segunda parte está constituida por siete capítulos, cada uno 

de ellos dedicados a los autores mencionados. 

Educación y Pedagogía de la Conciencia 

 Finalmente, la tercera parte, está constituida por un largo capítulo en el 

que se abordan de forma específica las aportaciones filosóficas desde la 



 
~ 20 ~ 

 

perspectiva de la Educación y la Pedagogía de la Conciencia ofreciendo estra-

tegias metodológicas y ejemplos de actividades prácticas. 

 No nos cabe ninguna duda de que en el escenario educativo contemporá-

neo se ha vuelto ineludible reconocer que la mera transmisión de contenidos 

curriculares resulta netamente insuficiente. Atender y trabajar las dimensio-

nes internas que hacen posible el aprendizaje auténtico, la convivencia demo-

crática y el desarrollo integral de la persona son necesidades ineludibles en el 

momento civilizatorio actual en el que nos encontramos. Y es que aprender no 

depende únicamente de lo que se enseña, sino también de las condiciones ob-

jetivas, sociales y existenciales concretas del momento histórico en el que se 

vive, así como también de las condiciones subjetivas, emocionales, relaciona-

les y éticas en las que ese aprendizaje se produce. A ello se suma la responsa-

bilidad ineludible de las instituciones educativas y de sus agentes —docentes, 

gestores, familias y comunidades— de comprometerse activamente con la me-

jora de las condiciones existenciales de vida del alumnado y con la promoción 

efectiva de los Derechos Humanos Universales como horizonte normativo de 

toda práctica educativa. Sin olvidar, claro está, la responsabilidad política e 

institucional de proporcionar al conjunto del profesorado y especialmente al 

de Educación Básica u Obligatoria unas condiciones existenciales de vida per-

sonal y profesional dignas, así como una formación docente sólida, continua y 

de calidad. 

 De este diagnóstico emerge la necesidad de una Pedagogía de la Concien-

cia, concebida no como una metodología puntual ni como un complemento 

curricular, sino como un marco educativo integral que reorienta el sentido 

mismo del acto de educar. Esta pedagogía sitúa en el centro del proceso for-

mativo el cultivo sistemático de capacidades fundamentales para la vida per-

sonal y social: la atención consciente, la autorregulación emocional, la refle-

xión crítica, el autoconocimiento, la empatía, la cooperación, la solidaridad y 

la responsabilidad cívica. Su finalidad no es solo mejorar el rendimiento aca-

démico, sino favorecer procesos de maduración interior que permitan al su-

jeto comprenderse a sí mismo, relacionarse de forma más lúcida con los demás 

y participar activamente en la transformación ética y social de su entorno. 

 En este marco, la Educación de la Conciencia puede entenderse como el 

objetivo formativo de fondo: el desarrollo progresivo de una conciencia más 

despierta, reflexiva, ética y socialmente comprometida. Educar la conciencia 

implica acompañar al alumnado y al profesorado en el aprendizaje de estar 

presente en su experiencia, reconocer sus procesos mentales y emocionales, 

interpretar críticamente la realidad y dotar de sentido humano al 



 
~ 21 ~ 

 

conocimiento adquirido. Supone, por tanto, una educación orientada no solo 

al saber y al hacer, sino también al ser y al convivir. 

 Por su parte, la Pedagogía de la Conciencia constituye el conjunto de prin-

cipios, enfoques didácticos, prácticas educativas y condiciones institucionales 

que hacen posible ese proceso formativo. No se trata de añadir nuevas asigna-

turas ni de sobrecargar los programas, sino de transformar las dinámicas pe-

dagógicas, los climas de aula y los modelos de relación educativa para generar 

entornos de aprendizaje más profundos, coherentes, humanizadores y soste-

nibles. Desde esta perspectiva, el aprendizaje deja de ser una acumulación 

fragmentada de información y se convierte en una experiencia significativa, 

integrada y duradera, capaz de articular conocimiento, valores, emociones y 

acción responsable. 

La urgencia contemporánea 

 Este recorrido por los fundamentos filosóficos griegos de la conciencia no 

es, insisto, un ejercicio de erudición histórica. Es la recuperación de un tesoro 

de sabiduría práctica y teórica indispensable para afrontar los desafíos educa-

tivos de nuestro tiempo. En una época caracterizada por la inteligencia artifi-

cial, la neurociencia, la crisis ecológica y una profunda desorientación existen-

cial, necesitamos más que nunca una comprensión integral de la conciencia 

que no la reduzca a procesos cerebrales ni a computación de información, sin 

por ello negar estos aspectos. 

 Los griegos nos ofrecen precisamente eso: una visión de la conciencia que 

integra sin confundir sus múltiples dimensiones —cognitiva, ética, estética, 

social, cósmica, espiritual—. Nos muestran que la conciencia no es un epife-

nómeno accidental en un universo mecánico, sino la forma en que el cosmos 

se hace presente a sí mismo. Nos enseñan que el desarrollo de la conciencia 

no es un lujo cultural sino una necesidad vital, tanto individual como colectiva. 

Implicaciones para la educación del siglo XXI 

 Para el proyecto de una Educación Transdisciplinar que intento investi-

gar y desarrollar, estos fundamentos griegos son absolutamente esenciales. 

Nos recuerdan que educar la conciencia no es adoctrinar ni programar, sino 

crear las condiciones para que cada persona pueda actualizar sus potenciali-

dades más elevadas. Nos muestran que este proceso requiere no solo 



 
~ 22 ~ 

 

transmisión de conocimientos sino transformación personal, no solo desarro-

llo intelectual sino integración de todas las dimensiones del ser. 

 La crisis educativa contemporánea —manifiesta en el desinterés de los 

estudiantes, el agotamiento de los docentes, la fragmentación curricular, la 

pérdida de sentido— no se resolverá con más tecnología o mejores métodos si 

no recuperamos esta comprensión fundamental: que el núcleo de toda educa-

ción verdadera es el desarrollo de la conciencia. Y este desarrollo no puede 

darse en abstracto, sino que requiere el encuentro con las grandes tradiciones 

de sabiduría que han explorado los caminos de la conciencia humana. 

Una invitación al viaje 

 Este libro y los venideros, son por tanto, una invitación a emprender un 

viaje intelectual y existencial. Un viaje que nos lleva a las fuentes de nuestra 

tradición occidental de pensamiento no por nostalgia del pasado, sino por res-

ponsabilidad con el presente y compromiso con el futuro. En un tiempo de 

cambios acelerados e incertidumbres crecientes, volver a los fundamentos no 

es un gesto conservador sino profundamente innovador: es recuperar la capa-

cidad de pensar desde la raíz, de cuestionar lo obvio, de imaginar otras formas 

posibles de ser humano. 

 Las educadoras y educadores que se aventuren en estas páginas no en-

contrarán recetas ni protocolos, sino algo más valioso: un espacio de pensa-

miento profundo sobre qué significa ser consciente y cómo podemos acompa-

ñar a otros en el desarrollo de su conciencia. Encontrarán en los filósofos grie-

gos no autoridades incuestionables sino compañeros de reflexión, interlocu-

tores en un diálogo que atraviesa los siglos y que sigue siendo urgentemente 

actual. 

 La Educación de la Conciencia que necesitamos construir para el siglo 

XXI no puede prescindir de esta herencia. No se trata de repetir mecánica-

mente las respuestas griegas, sino de aprender de su modo de plantear las pre-

guntas, de su valentía intelectual, de su compromiso con la verdad y la trans-

formación personal. Se trata, en suma, de recuperar la filosofía no como dis-

ciplina académica especializada, sino como forma de vida consciente y camino 

de realización humana. 

 Este primer volumen dedicado a los fundamentos filosóficos de la con-

ciencia en la Antigüedad clásica griega sienta así las bases para una 



 
~ 23 ~ 

 

comprensión renovada de la tarea educativa. Una comprensión que reconoce 

en el desarrollo de la conciencia no un objetivo más entre otros, sino el corazón 

mismo de toda educación que aspire a ser verdaderamente humana, ética y 

transformadora. En tiempos de fragmentación, desinformación, desorienta-

ción y violencia, esta obra ofrece un mapa y una brújula para navegar hacia 

horizontes de mayor lucidez, integración y plenitud. 





 
~ 25 ~ 

 

1.- Concepto de conciencia 

«…Entendemos por conciencia en su sentido más inmediato la 

capacidad de acceder al conocimiento del cuerpo, la percepción 

de los distintos estados corporales, las sensaciones de las posi-

ciones en que se encuentra, de las maneras que tiene de conocer, 

de las afecciones y de los sentimientos. Es más, todos los senti-

mientos, las emociones y las pasiones, que antes se habían po-

dido referir al alma, ahora se remiten al cuerpo, al cerebro y a 

su manera de relacionarse con la realidad, a sus carencias, a 

sus necesidades y a sus estímulos…»  

Juan Gavilán. 

Cerebro, mente y conciencia. (2013) 

 

 La conciencia es uno de los conceptos más sugestivos y apasionantes que 

atraviesan múltiples disciplinas y que, paradójicamente, usamos constante-

mente en nuestra vida cotidiana, aunque su naturaleza siga siendo un misterio 

filosófico y científico. 

 Cuando decimos la palabra “conciencia”, estamos haciendo referencia al 

término latino conscientia, un término compuesto que esconde una profundi-

dad significativa. La palabra se forma de dos elementos: el prefijo con- (que 

proviene de cum, significando “con” o “junto”) y scientia, que significa cono-

cimiento o saber, derivado del verbo scire (conocer). Esta composición no es 

casual: la etimología nos sugiere algo así como un “conocimiento compar-

tido” o, más precisamente, un “conocimiento acompañado”, es decir, un 

saber que se acompaña de la percepción del propio saber. 

 Esta duplicidad reflexiva es fundamental para entender el concepto: no 

se trata simplemente de conocer algo, sino de “saber que se conoce”. Es ese 

movimiento de doblarse sobre sí mismo, esa capacidad de la mente de tomarse 

a sí misma como objeto, lo que caracteriza la conciencia. En otras palabras, la 

conciencia no es solo una ventana al mundo, sino también un espejo en el que 

nos podemos ver como sujetos de observación o como testigos de nuestras 

emociones, sentimientos, pensamientos, palabras y acciones. 

 En su origen latino, conscientia poseía fundamentalmente una dimen-

sión moral: se refería al conocimiento íntimo que el sujeto tiene de sus propios 



 
~ 26 ~ 

 

actos, especialmente en relación con el bien y el mal. De ahí provienen expre-

siones que todavía usamos hoy: “tener conciencia” de algo, actuar “en concien-

cia”, el “remordimiento de conciencia” o la “objeción de conciencia”. Esta 

carga moral se conserva en nuestra lengua, aunque el concepto se ha ido am-

pliando para incluir dimensiones cognitivas y experienciales más allá de lo pu-

ramente ético. 

 El Diccionario de la Real Academia de la Lengua Española de 20252 de-

fine el término “conciencia” como «…Conocimiento del bien y del mal que 

permite a la persona enjuiciar moralmente la realidad y los actos, especial-

mente los propios…», es decir, lo refiere a lo que conocemos como conciencia 

moral o capacidad para distinguir el bien del mal. En este sentido, lo diferencia 

del término “consciencia” que lo refiere al «…Conocimiento inmediato o es-

pontáneo que el sujeto tiene de sí mismo, de sus actos y reflexiones (…) Fa-

cultad psíquica por la que un sujeto se percibe a sí mismo en el mundo…». Así 

pues, en español, existen, dos acepciones básicas del término “conciencia”, 

una referida la conciencia moral y otra como la genuina y singular capacidad 

humana de "darse cuenta", de percibir lo que sucede en nuestra realidad ex-

terior, pero también en nuestra realidad interior, o en ese mundo repleto de 

pensamientos, recuerdos, ensoñaciones, expectativas, emociones, impulsos y 

sentimientos. 

 En cualquier caso, la conciencia es la capacidad que tenemos los seres 

humanos de experimentar, percibir y tener subjetividad, es decir, la vivencia 

interna de “ser”, “existir” y “sentir”. Capacidad que incluye e integra el reco-

nocimiento de sí mismo (autoconciencia), el darnos cuenta y reconocer nues-

tros pensamientos, emociones y sentimientos, así como las percepciones que 

nos permiten reconocer e identificar los estímulos y circunstancias del medio 

ambiente social y natural, y también el reconocimiento de los llamados esta-

dos alterados de conciencia como el sueño y los producidos por la hipnosis, la 

meditación y el consumo de sustancias psicodélicas.  

 El término “conciencia” o “consciencia” (aquí lo usaremos indistinta-

mente) es polisémico y tiene numerosas acepciones como así nos señala el 

profesor Agustín de la Herrán y en él se incluyen aspectos como: 

«…Percepción; sentimiento; opinión; concepción; mentalidad; 

ideología predominante; convicción; juicio; cordura; modelo de 

perfección; juez interior; moralidad; compromiso; certeza; 

 
2  Disponible en: <https://dle.rae.es/> Acceso: 19 abr. 2025. 

https://dle.rae.es/


 
~ 27 ~ 

 

seguridad cognitiva; razón; discernimiento; pensamiento; 

creencia personal; creencia social o compartida; identificación 

profunda; personalidad; mente (totalidad de la); espacio men-

tal; región psíquica, una parte de la mente; porción funcional 

psíquica encargada del darse cuenta; memoria; lo no incons-

ciente; cualidad representativa de la mente; madurez; yo; ego; 

no—ego; espíritu, alma, esencia persona, verdadero yo; sujeto; 

vida; concentración; atención a todos los detalles; pleno control 

de una situación; ocupación en algo, con buena dedicación; ca-

pacidad de visión; capacidad de previsión;  preclaridad intelec-

tual, clarividencia; amplitud de comprensión; empatía; enfo-

que equilibrado o ecuánime; perspectiva cognitiva integra-

dora; conocimiento (en general); claro y correcto conocimiento 

(saber bien algo, dominarlo); pleno (máximo) conocimiento so-

bre algo; lucidez; objetividad en el conocimiento; conocimiento 

suficiente como para no cometer errores; conocimiento sufi-

ciente como para mantenerse en una determinada posición; co-

nocimiento suficiente como para llevar a cabo una acción espe-

cífica; conocimiento suficiente como para valorar o criticar; ca-

pacidad para la buena abstracción; capacidad para referirse a 

lo concreto, desde unas coordenadas más amplias de lo habi-

tual; conocimiento de esa amplitud y de esas coordenadas; vi-

gilia, estado propio del sujeto despierto; buena organización; 

preocupación por algo o alguien, o por algún quehacer que se 

realiza o se pretende; maestría en algún quehacer específico, re-

lativa a su dominio; condición de madurez o alto desarrollo de 

quien se ha cultivado de un modo general, desde el dominio de 

una disciplina, vía o quehacer; aprender bien el valor de algo…» 

(Herrán, 1995, p. 442-444). 

 El origen de esta extraordinaria capacidad humana sigue siendo un mis-

terio, o como dice David Chalmers, se trata de un “problema difícil” ya que el 

problema radica en conocer y desentrañar como los mecanismos físicos de 

nuestro organismo se transforman en experiencia subjetiva: 

«…La conciencia plantea los problemas más desconcertantes en 

la ciencia de la mente. No hay nada que conozcamos más ínti-

mamente que la experiencia consciente, Pero no hay nada que 

sea más difícil de explicar. Todo tipo de fenómenos mentales han 

cedido a la investigación científica en los últimos años, pero la 

conciencia ha resistido obstinadamente. Muchos han tratado de 



 
~ 28 ~ 

 

explicarlo, pero las explicaciones siempre parecen no alcanzar 

el objetivo. Algunos han sido inducidos a suponer que el pro-

blema es intratable y que no se puede dar una buena explica-

ción…» (Chalmers, 1995) 

 Son numerosas las propuestas teóricas que explican la naturaleza y el ori-

gen de la conciencia, sin embargo, no existe una teoría única que recoja la in-

trincada complejidad de este fenómeno. Esta es la razón por la que los estudios 

de la conciencia sean por lo general de carácter multidisciplinar e interdisci-

plinar involucrando a disciplinas como neurociencia, psicología, filosofía y an-

tropología, que necesariamente tienen que integrarse para adoptar un enfoque 

transdisciplinar. 

1.1.- Consciousness y awareness 

 En inglés el estudio de la conciencia permite una distinción conceptual 

más fina que el español. Ambos términos, consciousness y awareness, 

suelen traducirse como “conciencia”, pero en realidad apuntan a fenómenos 

relacionados pero distintos. Comprender esta diferencia no es un mero ejerci-

cio académico: tiene implicaciones profundas para entender nuestra experien-

cia y para campos aplicados como la educación y la psicoterapia. 

 Consciousness se refiere al estado general de estar despierto y receptivo 

a estímulos, la cualidad o estado de ser consciente de algo externo o interno a 

uno mismo. Implica un estado general de vigilia frente al sueño o la incons-

ciencia. En el campo fenomenológico global de la experiencia, la conciencia es 

el simple hecho de que "hay algo que se siente" al ser uno. Aquí entra la di-

mensión del qualia, esa cualidad subjetiva e inefable de nuestras experien-

cias: lo que se siente al ver un color rojo, al escuchar una melodía, al sentir 

tristeza. El filósofo Thomas Nagel3 formuló la pregunta central sobre cons-

ciousness: "¿Qué se siente ser...?" (What is it like to be...?). Esta pregunta cap-

tura algo fundamental: hay organismos para los cuales existe algo que se 

 
3  Thomas Nagel (1937–) es un filósofo estadounidense contemporáneo, una de las figuras 

más influyentes de la filosofía de la mente, la epistemología y la ética del siglo XX y XXI. 
Profesor emérito de la Universidad de Nueva York (NYU), su pensamiento se caracteriza 
por una defensa del realismo filosófico, una crítica al reduccionismo materialista y una 
constante reflexión sobre los límites de la ciencia para explicar la conciencia y la subjetivi-
dad. Nagel es conocido por su ensayo “¿Qué se siente ser un murciélago?” (“What is 
it like to be a bat?”, 1974), uno de los textos más citados en la filosofía contemporánea de la 
mente. 



 
~ 29 ~ 

 

siente al ser ese organismo, y hay (presumiblemente) otros para los cuales no 

hay nada que se sienta. 

 Para Nagel la conciencia tiene un carácter subjetivo irreductible, hay algo 

que “se siente” al ser un organismo consciente desde su perspectiva en pri-

mera persona. Critica el reduccionismo fisicalista señalando que los fenóme-

nos mentales no pueden reducirse completamente a explicaciones físicas o 

funcionales dado que ninguna cantidad de conocimiento objetivo sobre el ce-

rebro puede capturar la experiencia subjetiva (los qualia). En consecuencia, 

Nagel plantea que la perspectiva empírico objetivista de tercera persona de la 

ciencia, no puede aprehender completamente la naturaleza de la experiencia 

consciente y por tanto cualquier teoría completa de la mente debe dar cuenta 

tanto de los aspectos objetivos como de la dimensión subjetiva e irreductible 

de la conciencia (Nagel; 2000). 

 En este sentido, podemos pensar en niveles de consciousness. El nivel 

más básico distingue entre estados de vigilia, sueño y coma; un segundo nivel 

incluye los contenidos experienciales específicos como sensaciones visuales, 

auditivas, emocionales; y un tercer nivel considera la cualidad subjetiva parti-

cular de cada experiencia. Por ejemplo, un bebé tiene consciousness en el sen-

tido de que está consciente, experimenta sensaciones, emociones, tiene un 

mundo fenomenológico rico, aunque quizá no tenga todavía una awareness 

metacognitiva plena de sus estados mentales. 

 Awareness, por su parte, implica algo más específico: es el conoci-

miento o percepción de una situación, hecho o sensación particular, e incluye 

un componente esencial de atención dirigida y reconocimiento explícito. Re-

quiere atención focalizada y discriminación, implica el reconocimiento explí-

cito de algo específico, puede ser más o menos reflexiva (podemos tener awa-

reness de nuestra propia awareness), y tiene una dimensión metacognitiva: 

saber que se sabe. Es un proceso más activo que el simple estar consciente 

(Deshmukh; 2022). 

 Podemos distinguir varios tipos de awareness. La awareness perceptual 

es cuando nos damos cuenta de estímulos sensoriales específicos, como 

cuando notamos el sonido del tráfico que antes era solo ruido de fondo. La 

awareness reflexiva es la conciencia de nuestros propios estados mentales: 

“me doy cuenta de que estoy ansioso”. La awareness metacognitiva es el mo-

nitoreo de nuestros propios procesos cognitivos: “noto que no estoy enten-

diendo este texto y necesito releerlo”. Y la Self-awareness es la conciencia de 

sí mismo como entidad separada, algo que se desarrolla gradualmente en la 



 
~ 30 ~ 

 

infancia y que algunos investigadores consideran ausente en muchos anima-

les. 

 Un ejemplo puede clarificar la diferencia: puedes tener consciousness de 

un dolor de fondo mientras trabajas concentrado en otra cosa, pero solo desa-

rrollas awareness del dolor cuando diriges tu atención explícitamente hacia él 

y lo reconoces de manera focal. El dolor estaba en tu campo consciente, pero 

no tenías awareness de él hasta que lo atendiste. Otro ejemplo: conducir un 

coche. Cuando conduces por una ruta familiar, mantienes consciousness del 

trayecto y respondes a estímulos, pero puedes llegar al destino sin haber te-

nido awareness explícita de gran parte del recorrido, operando en una especie 

de “piloto automático”. 

 La relación entre ambos conceptos puede esquematizarse así: en cuanto 

a alcance, consciousness es global y abarca todo el campo experiencial, mien-

tras que awareness es focalizada y selectiva. En cuanto a su naturaleza, cons-

ciousness es un estado general, el fondo sobre el cual emergen figuras, mien-

tras que awareness es un proceso activo, la figura que se destaca. En términos 

de atención, consciousness puede ser difusa, mientras que awareness re-

quiere focalización. Respecto a la reflexividad, consciousness no es necesaria-

mente reflexiva, pero awareness frecuentemente lo es. Y en términos evoluti-

vos y de desarrollo, consciousness es más básica y primaria, mientras que 

awareness, especialmente en sus formas metacognitivas, es más compleja y 

se desarrolla posteriormente. 

 Esta distinción tiene profundas implicaciones. Las tradiciones contem-

plativas, especialmente el budismo y las prácticas de mindfulness, trabajan 

específicamente con la awareness: desarrollar la capacidad de estar plena-

mente atentos (fully aware) al contenido de nuestra consciousness. El obje-

tivo no es tener más experiencias conscientes (ya estamos siempre en cons-

ciousness cuando estamos despiertos), sino desarrollar una awareness más 

clara, estable y no reactiva de lo que está ocurriendo en nuestra experiencia 

momento a momento. 

1.2.- Diversas perspectivas y definiciones 

 El concepto de conciencia constituye uno de los fenómenos más comple-

jos en el estudio del ser humano, requiriendo aproximaciones interdisciplina-

res y transdisciplinares que integren las dimensiones: 



 
~ 31 ~ 

 

• Etimológica: el “conocimiento compartido consigo mismo”. 

• Histórica: evolución desde la interioridad moral hasta la fenomeno-

logía de la experiencia. 

• Conceptual: diferenciación entre estado general (consciousness) y 

percatación reflexiva (awareness). 

 Esta complejidad exige superar reduccionismos y reconocer la irreducti-

bilidad fenomenológica de la experiencia consciente, al tiempo que se buscan 

sus bases neurobiológicas y sus implicaciones existenciales y éticas. 

 La conciencia no es un “objeto” a definir de manera unívoca, sino un fe-

nómeno multidimensional que demanda múltiples perspectivas complemen-

tarias. Su estudio requiere humildad epistémica y apertura metodológica 

(transdisciplinariedad), reconociendo tanto las posibilidades como los límites 

de cada enfoque disciplinar. Esta complejidad y multidimensionalidad de la 

conciencia es la que ha hecho que a lo largo del tiempo se haya estudiado desde 

diferentes perspectivas, aunque complementarias todas ellas. Así por ejemplo 

la conciencia se ha estudiado siempre desde la filosofía occidental y oriental, 

así como en las tradiciones contemplativas (budismo, mindfulness) que tra-

bajan especialmente con la awareness: desarrollar la capacidad de estar ple-

namente atentos (fully aware) al contenido de la consciousness. 

 También la conciencia ha sido y sigue siendo estudiada por la neurocien-

cia cognitiva4 verificando y analizando los correlatos neuronales de ambas di-

mensiones. La consciousness parece relacionarse con la activación del sistema 

tálamo-cortical y la formación reticular ascendente, estructuras que regulan 

 
4  La neurociencia cognitiva es una disciplina científica que estudia los mecanismos biológi-

cos subyacentes a la cognición, enfocándose en los sustratos neurales de los procesos 
mentales (memoria, atención, lenguaje, toma de decisiones, conciencia, etc.), integrando 
conocimientos de la neurociencia, psicología cognitiva y métodos de neuroimagen. y sus 
manifestaciones conductuales. Surge de la fusión entre la psicología cognitiva y la neuro-
ciencia, adoptando un modelo multidisciplinar psicobiosocial. El término fue acuñado en 
1976 por Michael Gazzaniga (neurocientífico) y George Armitage Miller (psicólogo cogni-
tivo) mientras compartían un taxi. Michael Gazzaniga es ampliamente considerado el pa-
dre del campo de la neurociencia cognitiva, habiendo fundado centros, la revista Journal 
of Cognitive Neuroscience y la Cognitive Neuroscience Society. Sus investigadores y auto-
res más destacados son entre otros:  Michael Gazzaniga - autor de la obra fundamental 
The Cognitive Neurosciences, reconocida como fuente esencial del campo:  Antonio Da-
masio - emoción, toma de decisiones y conciencia; Eric Kandel - memoria y aprendizaje a 
nivel molecular (Premio Nobel); Stephen Kosslyn - imaginería mental; Michael Posner - 
sistemas atencionales; Nancy Kanwisher - procesamiento de rostros y áreas especializadas 
y  Stanislas Dehaene - lectura, numeración y conciencia. Fuente: Wikipedia. Disponible 
en: <https://es.wikipedia.org/wiki/Neurociencia_cognitiva> Acceso: 8 oct. 2025. 

https://es.wikipedia.org/wiki/Neurociencia_cognitiva


 
~ 32 ~ 

 

los estados de vigilia. La awareness, especialmente en su dimensión atencio-

nal y metacognitiva, se asocia más con las redes atencionales frontales y pa-

rietales, y particularmente con la corteza prefrontal, que se sabe está involu-

crada en funciones ejecutivas y reflexivas. 

 La filosofía de la mente5 debate preguntas fundamentales que esta distin-

ción plantea: ¿Puede haber consciousness sin awareness? La evidencia del 

procesamiento inconsciente sugiere que sí, que muchos procesos mentales 

operan fuera de nuestra awareness, aunque estemos conscientes. ¿Puede ha-

ber awareness sin consciousness? Aquí entramos en debates más especulati-

vos sobre “zombis filosóficos” (entidades que se comportan como si fueran 

conscientes, pero carecen de experiencia subjetiva) y sobre si la awareness 

reflexiva requiere necesariamente un sustrato de consciousness fenomenoló-

gica. 

 En cuanto a las dimensiones conceptuales del estudio del fenómeno de la 

conciencia, en la actualidad se consideran: 

1.2.1.- Conciencia como experiencia subjetiva (Qualia) 

 La conciencia como experiencia subjetiva o qualia es quizás la acepción 

más fundamental y problemática. Está referida al qué y al cómo se siente una 

persona al experimentar algo desde una perspectiva en primera persona. Sus 

 
5  La filosofía de la mente estudia la naturaleza de la mente, los estados mentales, la conciencia 

y su relación con el cuerpo (especialmente el cerebro). Se ocupa de preguntas como: ¿qué 
es la conciencia? ¿cómo se relaciona lo mental con lo físico? ¿qué son las creencias, deseos 
y emociones? No tiene un “fundador” único. Sus raíces están en Aristóteles y Platón que ya 
reflexionaban sobre alma/mente y Descartes (s. XVII), que- planteó el dualismo mente-
cuerpo. Como disciplina contemporánea se consolida en el siglo XX con el giro lingüístico 
y las ciencias cognitivas. Sus autores e investigadores contemporáneos más destacados son: 
David Chalmers, que acuñó el término “problema duro” de la conciencia;  Daniel Dennett: 
funcionalismo y conciencia; John Searle: intencionalidad, “cuarto chino2; Thomas Nagel: 
“¿Qué se siente ser un murciélago?” y Jerry Fodor: modularidad de la mente. También des-
tacan Patricia Churchland (1943-) pionera de la neurofilosofía, profesora en UC San Diego 
y ganadora del Premio MacArthur (1991),principal defensora del materialismo eliminativo, 
que argumenta que conceptos como “creencias” y “deseos” deberán ser revisados o elimi-
nados cuando entendamos mejor el cerebro; Ned Block (1942-), profesor en NYU, hizo im-
portantes contribuciones sobre la conciencia y criticó el funcionalismo; Colin McGinn 
(1950-), defensor del “nuevo misterianismo”: sostiene que los humanos estamos "cogniti-
vamente cerrados" respecto a nuestras propias mentes - no tenemos la capacidad cognitiva 
para entender completamente cómo surge la conciencia y Frank Jackson, famoso por el ar-
gumento del “cuarto de Mary” (o “María la científica”) sobre los qualia. Fuente: Wikipedia. 
Philosophy of mind.  Disponible en: <https://en.wikipedia.org/wiki/Philoso-
phy_of_mind>  Acceso: 8 oct. 2025. 

 

https://en.wikipedia.org/wiki/Philosophy_of_mind
https://en.wikipedia.org/wiki/Philosophy_of_mind


 
~ 33 ~ 

 

características son irreductibles y no se pueden simplificar o analizar acu-

diendo a correlatos físicos dado que la conciencia: 

• Es una cualidad irreductible: existe una diferencia entre describir ob-

jetivamente una experiencia (longitudes de onda de luz) y el modo en 

que se experimenta subjetivamente, por ejemplo, la “rojez” del color 

rojo o el verdor de la hierba o el frescor del aire. 

• Dispone de una perspectiva privilegiada: solo el sujeto tiene acceso 

directo a su propia experiencia consciente. 

• Tiene una inefabilidad parcial: existe una dificultad para comunicar 

completamente los elementos, característica, matices, cualidades y 

textura de la experiencia a los demás. 

• En un “problema difícil” (Chalmers; 1995): ¿Cómo emergen estas ex-

periencias cualitativas de procesos físicos? 

 Operativamente, las manifestaciones de la conciencia se han comprobado 

y verificado mediante: 

• Informes introspectivos diferenciados. 

• Capacidad de discriminación experiencial fina. 

• Memoria episódica con contenido cualitativo. 

• Preferencias y aversiones basadas en la calidad de la experiencia. 

 La conciencia es pues un fenómeno de profundas implicaciones educati-

vas dado que el aprendizaje no es mera transmisión de información, sino 

transformación de la experiencia subjetiva del aprendiz. 

1.2.2.- Conciencia como estado de alerta 

 Cualquier fenómeno de la conciencia está vinculado a un determinado 

nivel de activación de nuestro sistema nervioso y su capacidad para responder 

a las demandas y estímulos del medio ambiente. Con otras palabras: la con-

ciencia tiene una dimensión neurobiológica. En este sentido los neurocientífi-

cos han descubierto que la conciencia tiene dos ingredientes esenciales que 

funcionan juntos: 



 
~ 34 ~ 

 

1. El AROUSAL o capacidad que tenemos para despertarnos y mante-

nernos despiertos, alternando entre sueño y vigilia. Es como el inte-

rruptor principal de nuestro cerebro. Se puede imaginar como un re-

gulador que va desde el reposo absoluto hasta la máxima alerta, pre-

parándonos para actuar cuando lo necesitamos.  El arousal es un es-

tado fundamental en la experiencia humana y animal, descrito co-

múnmente como una sensación de excitación, alerta o preparación 

para la acción. Puede ser provocado por diversas situaciones, como el 

miedo, el estrés o la ira, llevando a respuestas tanto psicológicas como 

fisiológicas intensas. Sin embargo, desde una perspectiva neurocien-

tífica, el concepto de arousal, o arousal generalizado (AG), es mucho 

más profundo y se refiere a una función neurobiológica continua. Des-

cribe el estado de activación del sistema nervioso central, abarcando 

un espectro que va desde la quietud profunda hasta un estado de alta 

preparación para responder al entorno. Entender el AG es clave para 

comprender cómo el cerebro gestiona la transición de la inactividad a 

la acción y cómo se mantiene listo para reaccionar rápidamente a los 

cambios del entorno. Aunque puede surgir ante emociones como el 

miedo, el estrés o la ira, la neurociencia lo entiende como una función 

continua del sistema nervioso central, que abarca desde la calma pro-

funda hasta la máxima disposición para responder al entorno. Com-

prender este arousal generalizado permite entender cómo el cerebro 

regula el paso de la inactividad a la acción y mantiene su capacidad de 

reacción ante los cambios externos (Porta; 2025). El nivel de arousal 

puede medirse mediante un electroencefalograma (EEG), de modo 

que cuando estamos más alerta, las ondas cerebrales son rápidas y pe-

queñas y cuando dormimos son lentas y grandes. 

2. El AWARENESS es nuestro radar consciente o nuestra capacidad 

para saber que está pasando con nosotros, en nuestro cuerpo, en nues-

tra mente y en nuestro entorno. Es el contenido de nuestra experien-

cia o aquella capacidad que nos permite diferenciar entre ver un trián-

gulo azul o un círculo rojo, sentir frío o calor, o reconocer la voz de 

alguien querido (Lee; Sanz; Barra et. al.; 2022). 

 Estos dos elementos no trabajan juntos de igual a igual. El arousal es 

como los cimientos de una casa: sin estar despierto, no puedes darte cuenta 

de nada. Pero puedes estar despierto sin ser consciente de tu entorno, como 

sucede en el estado vegetativo. Es una relación de dependencia en una sola 

dirección (Grille; 2013). 



 
~ 35 ~ 

 

 Nuestro cerebro tiene un sistema especializado para mantenernos des-

piertos y alerta. Se llama Sistema Reticular Activador Ascendente (ARAS por 

sus siglas en inglés) y está ubicado en el tronco cerebral, esa parte profunda 

del cerebro que conecta con la médula espinal. El ARAS es como la estación 

central de control que regula nuestro nivel de alerta y atención, así como el 

tono de nuestros músculos y nuestra capacidad de concentrarnos. El ARAS 

actúa como un mensajero que lleva señales desde el tronco cerebral, pasa por 

estructuras intermedias como el tálamo, y finalmente llega a la corteza cere-

bral (Grille; 2013), esa capa arrugada que cubre nuestro cerebro y donde ocu-

rre el pensamiento consciente. 

 El ARAS es como una orquesta química que usa diferentes neurotrans-

misores: acetilcolina, serotonina, noradrenalina, dopamina, histamina y ore-

xina (Walter; Shaikh; 2015). Cada uno de estos neurotransmisores aporta algo 

diferente para mantener el cerebro funcionando correctamente. Para que 

nuestra conciencia funcione normalmente, necesitamos que el tronco cere-

bral, el posencéfalo basal y el diencéfalo trabajen juntos para sostener el arou-

sal, y además que las redes talamocorticales estén activas para procesar la in-

formación y responder al mundo.6 

 Entender cómo funciona la conciencia normal nos ayuda a comprender 

qué pasa cuando algo sale mal. Los médicos distinguen varias situaciones 

principales según qué componente esté afectado (Grille; 2013): 

1. Coma: tanto el arousal como el awareness están afectados. La per-

sona no abre los ojos y no responde al entorno. No hay respuesta ni 

conciencia. 

2. Estado vegetativo: el arousal funciona, pero el awareness no. La 

persona abre los ojos y tiene ciclos de sueño-vigilia, pero no muestra 

respuestas voluntarias hacia el medio o hacia sí misma de forma con-

tinua. Despierto, pero sin conciencia del entorno. 

3. Estado de mínima conciencia: ambos componentes están presen-

tes pero muy débiles y fluctuantes. La persona muestra señales míni-

mas pero identificables de conciencia. Hay momentos de conciencia 

parcial. 

 
6  Ver volumen 2 de esta colección de Educación Transdisciplinar titulado “Fundamentos 

neurocientíficos” 



 
~ 36 ~ 

 

4. Delirium: confusión aguda, puede ser hiperactivo o hipoactivo. 

5. Síndrome de “encerrado en sí mismo”: el paciente está cons-

ciente pero no puede moverse ni hablar. 

 El tratamiento de estos estados se realiza mediante la estabilización de 

las funciones vitales; la corrección de problemas como la falta de oxígeno, azú-

car baja, fiebre, etc.; el tratamiento de la causa específica (por ejemplo, una 

infección o un derrame) y en algunos casos, se usa un monitoreo avanzado 

como medir la presión dentro del cráneo (Grille; 2013). 

 La conciencia como estado de alerta o de atención focalizada es de una 

trascendental importancia para la generación y el desarrollo del aprendizaje 

óptimo, que es aquel estado neurocognitivo en el cual los procesos de ense-

ñanza-aprendizaje se vuelven más eficaces, permitiendo que el cerebro ad-

quiera, procese y consolide información de manera más efectiva. 

 Desde la neuroeducación, el aprendizaje óptimo implica la aplicación de 

conocimientos sobre cómo funciona el cerebro y cómo intervienen los proce-

sos neurobiológicos en el aprendizaje, para ayudar a que este sea más eficaz. 

Este proceso constituye la meta a lograr en los contextos educativos y es el 

objeto de estudio para las neurociencias, especialmente la neurociencia cog-

nitiva y la neuroeducación 

 Hoy, la neurociencia cognitiva ha permitido verificar que: (Bosada; 2022)  

• El cerebro tiene una capacidad de adaptación durante toda nuestra 

vida, conocida como plasticidad cerebral, responsable de que este ór-

gano se remodele y adapte continuamente a partir de las experiencias 

que vivimos y de lo que aprendemos. 

• Aprendemos más y mejor en interacción y cooperación social porque 

el cerebro está diseñado para vivir y convivir en sociedad. 

• Un nivel alto de estrés provoca un impacto negativo en el aprendizaje. 

• Las emociones y el estado de ánimo afectan de manera positiva o ne-

gativas al cerebro y sus funciones. 

• Las experiencias directas y multisensoriales propician que las perso-

nas aprendan mejor.  

• Los ejercicios y el movimiento están conectados con el aprendizaje. 



 
~ 37 ~ 

 

• La música y el arte transforman el cerebro y favorecen una experien-

cia más efectiva de aprendizaje. 

• La capacidad del cerebro para guardar información es ilimitada y ma-

leable. 

• Factores como la alimentación, la calidad del sueño, el entorno socio-

económico y cultural, las lesiones cerebrales, la genética y los apren-

dizajes previos consolidados ejercen influencia en el cerebro y por 

ende la manera que aprende. 

• El estrés, la tristeza, la soledad o una mala condición física pueden 

perjudicar el buen funcionamiento de la corteza prefrontal del cere-

bro, responsable de las llamadas funciones ejecutivas (control inhibi-

torio, memoria de trabajo y flexibilidad cognitiva), que son fundamen-

tales para el desarrollo académico y personal del alumnado 

 El concepto de “aprendizaje óptimo” se relaciona íntimamente con la no-

ción de “experiencia óptima” o estado de flujo descrito por  Csikszentmihalyi 

para el cual (Csikszentmihalyi; 1997), estas experiencias tienen nueve dimen-

siones: 1) balance entre desafíos y habilidades: 2)  metas claras; 3) retroali-

mentación inmediata; 4) concentración intensa; 5) fusión de acción y concien-

cia; 6) pérdida de autoconciencia; 7) sensación de control; 8) distorsión del 

tiempo y 9) recompensas intrínsecas (autotelia).7 

 El papel crucial que desempeña la atención en el aprendizaje de habilida-

des deportivas, el desempeño bajo presión y la facilitación de la experiencia es 

bien establecido. Durante el flow, las demandas aumentadas son paradójica-

mente satisfechas sin un aparente aumento en el esfuerzo, y los atletas repor-

tan un enfoque láser en la tarea frente a las distracciones (Harris; Vine; Wil-

son, 2017). Las personas en estado de flujo o en flow mencionan que se absor-

ben tanto en la actividad que no tienen atención disponible para distraerse con 

cualquier otra cosa. Esto incluye: sensación de control sobre la actividad, ex-

periencia de distorsión temporal, eliminación de la autoconciencia e incluso 

sentimiento de trascendencia. 

 En suma, el aprendizaje óptimo emerge de la interacción dinámica y no 

lineal entre múltiples sistemas: 

 
7  Las aportaciones de Csikszentmihalyi y sus experiencias de flujo, fueron descritas con de-

talle en el volumen 3 de esta colección de Educación Transdisciplnar titulado “Fundamen-
tos emocionales y/o afectivos”. 



 
~ 38 ~ 

 

1. Nivel Neurobiológico. El sistema LC-NE8 regula el arousal corti-

cal, preparando el cerebro para recibir y procesar información. 

2. Nivel Cognitivo. La memoria de trabajo y los sistemas atencionales 

ejecutivos filtran y procesan la información relevante. 

3. Nivel Emocional-Motivacional. Las emociones modulan qué in-

formación se prioriza y consolida en la memoria a largo plazo. 

4. Nivel Fenomenológico. El estado de flujo representa la experien-

cia subjetiva cuando todos estos sistemas están sincronizados de ma-

nera óptima. 

1.2.3.- Conciencia como metacognición 

 La “metacognición” se define como el conocimiento y la regulación de 

los propios procesos cognitivos. Es “pensar sobre nuestro pensamiento” o "co-

nocer sobre el conocer". Comprende tanto la conciencia que una persona tiene 

sobre sus propios procesos mentales como la capacidad de controlar, monito-

rear y regular dichos procesos durante la realización de tareas cognitivas. 

 La metacognición incluye dos dimensiones principales: 

1. Conocimiento metacognitivo (Metacognitive Knowledge) que 

incluye: 1) Conocimiento declarativo: saber “qué” (conocimiento so-

bre uno mismo como aprendiz); 2) Conocimiento procedimental: sa-

ber “cómo” (conocimiento sobre estrategias) y 3) Conocimiento con-

dicional: saber “cuándo y por qué” (conocimiento sobre cuándo usar 

estrategias específicas). 

 
8  El sistema LC-NE (Locus Coeruleus-Noradrenérgico) es uno de los sistemas neuromodula-

dores más importantes del cerebro humano. El locus coeruleus (LC), cuyo nombre en latín 
significa "punto azul", es el núcleo noradrenérgico principal del cerebro y el sitio principal 
de síntesis cerebral de norepinefrina (noradrenalina). Se localiza en el área posterior del 
puente rostral, en el piso lateral del cuarto ventrículo, y está compuesto principalmente de 
neuronas de tamaño medio que contienen gránulos de melanina, los cuales contribuyen a 
su coloración azulada y es el encargado de la regulación del arousal y la vigilias mediante la 
liberación de norepinefrina desde el LC que tiene un efecto excitatorio en la mayor parte del 
cerebro, mediando el arousal y preparando las neuronas cerebrales para ser activadas por 
estímulos. Funcionalmente se encarga también de la regulación de la atención y el procesa-
miento sensorial así como de responder al estráes. Fuente: Wikipedia. Locus coeruleus. Dis-
ponible en: <https://en.wikipedia.org/wiki/Locus_coeruleus > Acceso: 11 oct. 2026, 

 

https://en.wikipedia.org/wiki/Locus_coeruleus


 
~ 39 ~ 

 

2. Regulación metacognitiva (Metacognitive Regulation) proceso 

constituido por: 1) Planificación: establecer metas y seleccionar estra-

tegias: 2) Monitoreo: supervisión del progreso durante el aprendizaje 

y 3) Evaluación: valoración de los resultados y procesos utilizados. 

 El autoconocimiento reflexivo o la metacognición es una dimensión cog-

nitiva superior mediante la cual la mente se toma a sí misma como objeto de 

conocimiento. En este sentido puede hablarse de distintos niveles de reflexi-

vidad: 

1. Conciencia de primer orden. Experiencia directa del mundo (ver 

un árbol) y procesamiento implícito. 

2. Conciencia de segundo orden (metacognición). Conciencia de 

que uno es consciente (“sé que estoy viendo un árbol”). Monitoreo me-

tacognitivo: evaluar el propio conocimiento y control metacognitivo: 

regular procesos cognitivos. 

3. Conciencia de tercer orden: reflexión sobre la propia reflexión; 

autoconciencia narrativa: construcción del yo temporal y teoría de la 

mente aplicada al yo. 

 A efectos educativos y de desarrollo personal hay que tener muy en 

cuenta que el “yo” no es una entidad fija sino un proceso emergente de múlti-

ples subsistemas en interacción. La conciencia reflexiva crea bucles recursivos 

donde el observador es también lo observado. Una consideración que tiene 

trascendentales implicaciones en el aprendizaje en cuanto que (Tinajero et. 

al.; 2024): 

• El desarrollo de habilidades metacognitivas es predictor del éxito aca-

démico. 

• “Aprender a aprender” requiere cultivar la autoconciencia reflexiva. 



 
~ 40 ~ 

 

• La Zona de Desarrollo Próximo9 implica andamiaje10 de procesos me-

tacognitivos. 

• La autonomía del aprendiz emerge de capacidades autorreguladoras. 

1.2.4.- Conciencia moral y ética 

 La “conciencia moral” puede definirse como la sensación y capacidad in-

terna por la cual una persona distingue las acciones buenas de las malas y se 

evalúa a sí misma ante esas normas. Incluye juicios, emociones (culpa, ver-

güenza, empatía) y motivaciones para actuar de acuerdo con esas normas. 

 La “conciencia ética” es un término más amplio que suele integrar refle-

xión normativa (teorías éticas, principios) y deliberación pública sobre lo co-

rrecto. La conciencia moral suele ser la experiencia subjetiva individual dentro 

del marco ético. Esta distinción conceptual aparece en la literatura filosófica y 

psicológica sobre la moralidad.  

 La conciencia moral puede definirse desde múltiples perspectivas com-

plementarias: 

• Perspectiva filosófica: la conciencia se refiere al conocimiento in-

mediato o espontáneo que el sujeto tiene de sí mismo, de sus actos y 

reflexiones, siendo la conciencia moral el sentido ético propio de una 

persona. 

 
9  La Zona de Desarrollo Próximo (ZDP) es la distancia entre el nivel de desarrollo real del 

niño —determinado por su capacidad de resolver problemas de forma independiente— y el 
nivel de desarrollo potencial —determinado por lo que puede lograr con la guía de un adulto 
o en colaboración con pares más capaces. Este concepto implica que el aprendizaje efectivo 
ocurre cuando la enseñanza se sitúa en esa “zona” donde el aprendiz no puede realizar la 
tarea solo, pero sí puede hacerlo con apoyo. La ZDP subraya la naturaleza social del apren-
dizaje y el papel fundamental de la mediación cultural en el desarrollo cognitivo, destacando 
que lo que hoy el niño hace con ayuda, mañana podrá hacerlo de manera autónoma (Vigo-
tsky; 2020) 

10  El término “andamiaje” (scaffolding) fue acuñado por Jerome Bruner y sus colaborado-
res Wood y Ross en 1976, inspirándose en la teoría sociocultural de Vygotsky y su concepto 
de Zona de Desarrollo Próximo. Se define como el proceso mediante el cual un adulto, do-
cente o compañero más competente proporciona apoyos temporales y ajustables al aprendiz 
para que pueda realizar tareas que superan su nivel de competencia actual. Estos apoyos se 
retiran gradualmente conforme el estudiante desarrolla autonomía. Las estrategias más co-
nocidas y habituales de andamiaje son generalmente: 1) Modelado y demostración; 2) Pis-
tas y sugerencias graduadas; 3)  Simplificación de la tarea; 4) Fragmentación de problemas 
complejos; 5) Preguntas orientadoras; 6) Retroalimentación formativa y 7) Apoyo emocio-
nal y motivacional. 



 
~ 41 ~ 

 

• Perspectiva neurocientífica: para el neurocientífico Christof 

Koch11, la conciencia es cualquier experiencia posible: lo que piensas, 

recuerdas, sientes, incluyendo la experiencia moral y los correlatos 

neuronales específicos que la sustentan (Fernández; 2013). 

• Perspectiva evolutiva: Patricia Churchland12 sostiene que la con-

ciencia y la moral emergen de un proceso evolutivo orientado a la sub-

sistencia y la vida en grupo, con la empatía en los mamíferos como 

parte fundamental de este desarrollo. 

 La conciencia moral es, por tanto, un fenómeno complejo y multidimen-

sional que integra: 

• Capacidades cognitivas de juicio y razonamiento. 

• Dimensiones afectivas y emocionales.  

• Procesos neurobiológicos específicos. 

• Construcciones socioculturales e históricas. 

• Experiencias subjetivas de responsabilidad. 

 Desde una perspectiva sistémica y compleja, la conciencia moral se es-

tructura en múltiples componentes interdependientes: 

 
11  Christof Koch es un neurocientífico teórico y experimental pionero en el estudio de la con-

ciencia (“consciousness”). Su trabajo se centra en entender cómo procesos neuronales dan 
lugar a la experiencia subjetiva, qué sistemas pueden ser conscientes, y cómo detectar la 
conciencia incluso cuando no se manifiesta externamente. Aunque Koch no trabaja especí-
ficamente en "conciencia moral", su investigación tiene implicaciones éticas profundas. 
Koch argumenta que "si tienes conciencia, tienes un estatus moral especial". Esto tiene im-
plicaciones para los derechos de los animales, el trato a pacientes en coma, y debates futuros 
sobre la conciencia en inteligencia artificial . Koch sostiene que las máquinas, a pesar de su 
inteligencia, no serán conscientes de la misma manera que los organismos biológicos, y por 
tanto no adquirirán derechos morales: “Puedes apagar un robot y no estarás hiriendo a na-
die. Las máquinas podrán pensar pero nunca sentir” (Koch, 2019) 

12  Patricia Churchland (1943-) es una filósofa canadiense-estadounidense, pionera de la neu-
rofilosofía, que estudia los fundamentos biológicos de la mente y la moral. Para Churchland 
la moralidad tiene raíces neurobiológicas profundas, no es puramente cultural o racional. 
La conciencia moral no es un módulo separado o un don divino, sino una capacidad emer-
gente de sistemas neurales que evolucionaron para la supervivencia social. Los valores mo-
rales están "enraizados en el cerebro". Churchland desafía tanto al racionalismo moral puro 
(Kant) como a posiciones que ven la moral como construcción puramente social, propo-
niendo un “naturalismo neurobiológico” que conecta biología, psicología y ética (Chrch-
land, 2011). 



 
~ 42 ~ 

 

1. Componente cognitivo: 1) Razonamiento moral: capacidad para 

evaluar situaciones desde principios éticos; 2) Juicio moral: capaci-

dad de discernir entre bien y mal y 3) Perspectiva social: Adoptar roles 

y comprensión de puntos de vista ajenos. 

2. Componente afectivo-emocional: 1) Emociones morales: culpa, 

vergüenza, empatía, compasión, indignación, etc. 2) Intuiciones mo-

rales: respuestas automáticas ante situaciones morales y 3) Sensibili-

dad moral: capacidad de percibir dimensiones éticas en situaciones 

cotidianas. 

3. Componente volitivo-conductual: 1) Motivación moral: disposi-

ción a actuar según valores; 2) Carácter y virtudes: hábitos morales 

estables y 3) Autocontrol: regulación de impulsos contrarios a valores 

morales. 

4. Componente social-relacional: 1) Normas sociales interioriza-

das; 2) Identidad moral: autoconcepto como agente moral y 3) Res-

ponsabilidad y reciprocidad. 

 Desde esta perspectiva que es al mismo tiempo transdisciplinar estas cua-

tro dimensiones no son independientes sino mutuamente constitutivas en 

cuanto surgen de interrelaciones emergentes como: 

1. La experiencia subjetiva, la cual requiere cierto nivel de alerta para 

manifestarse. 

2. El autoconocimiento reflexivo o capacidad de observar la propia ex-

periencia subjetiva. 

3. La conciencia moral presupone tanto reflexividad (evaluar acciones) 

como experiencia cualitativa (sentir empatía). 

4. Estados alterados de alerta (meditación, crisis) pueden transformar 

tanto la experiencia subjetiva como el autoconocimiento y la sensibi-

lidad moral. 

 No cabe ninguna duda pues, que la educación moral y ética es de una ex-

traordinaria trascendencia tanto para el desarrollo personal (aprender a ser) 

como para el desarrollo social (aprender a convivir). Trascendencia educativa 

que necesariamente implica: 

1. Cultivar la presencia atenta (dimensión de alerta). 



 
~ 43 ~ 

 

2. Estimular y reconocer la singularidad de la experiencia de cada edu-

cando. 

3. Desarrollar capacidades metacognitivas para conseguir autonomía in-

telectual. 

4. Formar en el pensamiento y la conciencia crítica para participar de 

forma ética y efectiva en la sociedad y en el mundo. 

1.3.- Funciones de la conciencia 

 Las funciones de la conciencia humana pueden analizarse y describirse 

desde diferentes perspectivas y/o disciplinas, como, por ejemplo, la Psicolo-

gía, la Neurociencia, el Desarrollo Personal y la Espiritualidad, que son las que 

vamos a desarrollar a continuación. 

1.3.1.- Desde la Psicología 

 Desde la psicología contemporánea, la conciencia se concibe como un sis-

tema activo de integración de información, y no como un simple escenario pa-

sivo donde “aparecen” contenidos mentales. Modelos actuales, como la Global 

Workspace Theory13, sostienen que la conciencia actúa como un espacio fun-

cional que permite compartir información entre múltiples sistemas cerebrales 

especializados (percepción, memoria, emoción, control ejecutivo), facilitando 

la coordinación global de la conducta (Baars, 1997; Dehaene, 2025). Esta pers-

pectiva explica por qué la conciencia es esencial para tareas que requieren fle-

xibilidad, planificación y control voluntario. 

 En este marco, la conciencia permite no solo experimentar pensamientos 

y emociones, sino también reflexionar sobre ellos, lo que en psicología cogni-

tiva se denomina metacognición. Flavell definió este proceso como el conoci-

miento y control de los propios procesos mentales, una capacidad directa-

mente relacionada con el aprendizaje autorregulado, la toma de decisiones y 

 
13  La Global Workspace Theory ─GWT─ (Teoría del Espacio Global de Trabajo) es un modelo 

cognitivo-neurocientífico de la conciencia propuesto por Bernard Baars (1988), según el 
cual la conciencia funciona como un “espacio central de difusión” donde la información re-
levante es amplificada y distribuida globalmente a distintos sistemas cerebrales especiali-
zados (percepción, memoria, emoción y control ejecutivo). Un contenido se vuelve cons-
ciente cuando accede a este espacio global, permitiendo su integración, uso flexible y control 
voluntario de la conducta. Posteriormente, el modelo fue ampliado con evidencia neurobio-
lógica por Stanislas Dehaene bajo el enfoque del Global Neuronal Workspace. 



 
~ 44 ~ 

 

la regulación emocional (Flavell, 1979). Gracias a esta función autorreflexiva, 

el sujeto puede identificar errores, ajustar estrategias cognitivas y modular 

respuestas emocionales, aumentando su adaptación al entorno. 

 Esta capacidad reflexiva es también el fundamento psicológico del auto-

conocimiento y la identidad personal. Investigaciones en neurociencia cogni-

tiva muestran que regiones como la corteza prefrontal medial y la red por de-

fecto (default mode network) están implicadas en la autorreferencia, la me-

moria autobiográfica y la construcción narrativa del yo (Northoff et al., 2006; 

Buckner et al., 2008). Estas estructuras permiten integrar pasado, presente y 

proyección futura, generando la sensación de continuidad personal que carac-

teriza a la identidad humana. 

 Desde el punto de vista funcional, la conciencia desempeña un papel 

clave en los procesos cognitivos superiores, como la atención voluntaria, la 

memoria de trabajo, el razonamiento abstracto y la planificación. Baddeley 

subraya que la memoria de trabajo consciente es el núcleo operativo que per-

mite manipular información para resolver problemas y tomar decisiones com-

plejas (Baddeley, 2012). De igual modo, estudios sobre funciones ejecutivas 

muestran que la conciencia facilita la inhibición de respuestas automáticas, la 

selección de metas y el control conductual (Miyake et al., 2000) 

Esta capacidad de inhibición voluntaria es central para la autorregulación psi-

cológica. Baumeister y Vohs han demostrado que el autocontrol consciente 

está directamente relacionado con el bienestar psicológico, el éxito académico 

y la adaptación social (Baumeister; Vohs, 2007). La conciencia permite dis-

tanciarse del impulso inmediato, evaluar consecuencias futuras y elegir con-

ductas más coherentes con los propios valores. 

 Además, la conciencia posee una dimensión ética y moral. Desde la psi-

cología moral, autores como Haidt y Greene han mostrado que, aunque mu-

chos juicios morales se inician de forma automática y emocional, la reflexión 

consciente permite revisar intuiciones, justificar decisiones y asumir respon-

sabilidad moral (Greene, 2015; Haidt, 2013). Así, la conciencia no solo regula 

la conducta individual, sino que también sostiene la convivencia social y el 

desarrollo de normas compartidas. 

 Esta dimensión humanizadora es destacada por Emilio García García, 

quien subraya que la función esencial de la conciencia es convertir la vida en 

un proyecto con sentido propio. Según este autor: «…es hacer de la vida una 

realización con sentido propio. Defender la conciencia es defendernos como 



 
~ 45 ~ 

 

seres humanos (…) Sin una apropiación consciente del sí mismo, no es posible 

ejercer de persona…» (García, 2020, p. 59). 

 Esta postura conecta con la tradición filosófica personalista y con el pen-

samiento de José Ortega y Gasset, para quien el ser humano es autor de su 

propia biografía, idea que hoy encuentra respaldo empírico en estudios sobre 

agencia, toma de decisiones y sentido vital (Ryan; Deci, 2000, 2017). 

 Para la Doctora en Psicología y Profesora Titular de la Universidad Na-

cional de Educación a Distancia Ángeles Sánchez-Elvira Paniagua, las funcio-

nes de la conciencia desde la perspectiva de la Psicología Cognitiva y siguiendo 

a Bernard Baars, son las siguientes (Sánchez-Elvira; 2007): 

1. Adaptación consciente ante lo nuevo. Cuando nos enfrentamos 

a situaciones desconocidas, necesitamos estar muy atentos para 

aprender cómo funcionan. Mientras más nueva sea la experiencia, 

más conciencia debemos poner en entender sus claves hasta que, poco 

a poco, vayamos dominándola y podamos actuar de manera más au-

tomática. 

2. Equilibrio entre orden y flexibilidad. Nuestra mente debe en-

contrar un balance: por un lado, necesita organización para ser eficaz; 

por otro, debe mantener la flexibilidad suficiente para no volverse rí-

gida. Este equilibrio es especialmente importante cuando enfrenta-

mos situaciones que no son rutinarias y requieren que nos adaptemos. 

3. Interpretar cada situación con coherencia. Para entender qué 

está pasando a nuestro alrededor, necesitamos darle sentido a cada 

situación. Sin embargo, esta interpretación no es neutral: nuestras 

creencias, valores y formas de pensar previas influyen en cómo vemos 

las cosas, aunque no siempre seamos conscientes de ello. Tendemos a 

ver lo que esperamos ver. 

4. El observador interno que da continuidad al "yo". Existe algo 

así como un “observador interno” que supervisa y controla lo que llega 

a nuestra conciencia. Su función principal es mantener la sensación 

de que somos la misma persona a través del tiempo, dándonos conti-

nuidad personal, aunque cambien nuestras circunstancias internas y 

externas. 

5. Sistema de metas para dirigir la vida. Necesitamos construir un 

conjunto organizado de objetivos y metas, ordenados por importan-

cia, que nos permita planificar nuestras acciones. Este sistema de 



 
~ 46 ~ 

 

propósitos nos ayuda a funcionar bien y nos da una dirección clara 

hacia dónde queremos ir. 

6. La atención como filtro de lo consciente. No todo llega a nues-

tra conciencia: existe un filtro atencional que selecciona qué informa-

ción pasa y cuál no. Este filtro prioriza aquello que está conectado con 

nuestros objetivos importantes y nuestras motivaciones principales, 

dejando fuera lo que consideramos irrelevante. 

7. Coordinación entre lo consciente y lo automático. Cuando de-

cidimos conscientemente hacer algo, ponemos en marcha múltiples 

procesos automáticos que trabajan para nosotros sin que tengamos 

que pensarlos. Por ejemplo, al decidir leer, no controlamos conscien-

temente cada movimiento ocular o cada proceso de comprensión, 

pero todos funcionan coordinadamente para cumplir nuestra inten-

ción. 

8. Decidir cuando no hay respuestas automáticas. En situaciones 

complejas que no podemos resolver con respuestas habituales, nece-

sitamos tomar decisiones reflexivas. Esta capacidad ejecutiva nos per-

mite analizar la situación, organizar los pasos necesarios y elegir el 

mejor camino a seguir. 

9. Detectar errores para aprender y corregir. Una función funda-

mental es identificar cuando algo no está funcionando bien. Esta ca-

pacidad de detectar errores nos permite corregir el rumbo y cambiar 

nuestra forma de actuar, siendo esencial tanto para sobrevivir como 

para aprender cualquier cosa nueva. 

10. Pensar sobre nuestro propio pensamiento. La conciencia nos 

permite observarnos a nosotros mismos pensando y actuando. A tra-

vés de nuestro lenguaje interno -ya sea en palabras o en imágenes 

mentales- podemos reflexionar sobre lo que hacemos, evaluarlo y re-

gularlo. Esta capacidad de "pensar sobre el pensamiento" es lo que 

nos permite realmente dirigir nuestro propio comportamiento. 

 En conjunto, estas evidencias muestran que la conciencia es un sistema 

integrador multifuncional, que articula percepción, emoción, cognición, ética 

e identidad. Desde la psicología científica actual, la conciencia no solo permite 

adaptarnos al entorno, sino también construir sentido, responsabilidad per-

sonal y proyecto vital, convirtiéndose en uno de los pilares centrales del desa-

rrollo humano. 



 
~ 47 ~ 

 

1.3.2.- Desde la Neurociencia 

 La neurociencia contemporánea ha permitido avanzar de manera deci-

siva en la comprensión de la conciencia, no como una entidad abstracta, sino 

como un proceso dinámico que emerge de la actividad coordinada del cerebro. 

Gracias a técnicas como la resonancia magnética funcional (fMRI), el electro-

encefalograma (EEG), la magnetoencefalografía (MEG) y el análisis de redes 

neuronales, hoy sabemos que la conciencia no reside en un único “centro”, 

sino que depende de la interacción entre múltiples sistemas cerebrales espe-

cializados. 

 Entre las funciones neurobiológicas básicas asociadas a la conciencia, se 

han identificado varias dimensiones fundamentales: 

 En primer lugar, la organización de la memoria. El cerebro consciente 

integra distintos tipos de memoria distribuidos en regiones especializadas: el 

hipocampo participa en la memoria episódica, la corteza prefrontal en la me-

moria de trabajo y planificación, y las áreas temporales en el almacenamiento 

semántico. Esta organización distribuida permite que la conciencia acceda 

tanto a recuerdos recientes como a conocimientos previos, integrándolos en 

una narrativa coherente del yo (Baddeley, 2012). 

 En segundo lugar, la producción de imágenes mentales. Estudios de neu-

roimagen han demostrado que imaginar un objeto o una escena activa redes 

cerebrales similares a las implicadas en la percepción real, especialmente en 

las áreas visuales occipitales y parietales. Esto explica por qué las imágenes 

mentales pueden ser tan vívidas y emocionalmente significativas como las ex-

periencias sensoriales directas. 

 Otra función esencial es el reconocimiento y diferenciación de objetos, 

proceso que depende del sistema visual ventral (vía occipitotemporal) y dorsal 

(vía parietal). Estas redes permiten identificar “qué es” un objeto y “dónde 

está”, facilitando la percepción consciente del entorno y la interacción adap-

tativa con él. 

 La toma de decisiones conscientes se asocia principalmente a la corteza 

prefrontal, que integra información emocional, cognitiva y social para evaluar 

alternativas y anticipar consecuencias. Investigaciones clásicas han mostrado 

que lesiones en estas áreas alteran gravemente el juicio moral y la toma de 

decisiones, aun cuando otras capacidades cognitivas permanecen intactas.  



 
~ 48 ~ 

 

 La regulación emocional constituye otra función clave. Este proceso de-

pende de la interacción entre el sistema límbico (especialmente la amígdala) 

y regiones prefrontales encargadas del control cognitivo. Gracias a esta inter-

acción, la conciencia permite modular reacciones emocionales automáticas, 

reducir impulsividad y favorecer respuestas más adaptativas. 

 Finalmente, el comportamiento de los neurotransmisores cumple un pa-

pel modulador central. Sustancias como la dopamina, la serotonina, la nora-

drenalina y la acetilcolina regulan niveles de alerta, atención, motivación y es-

tado de ánimo, influyendo directamente en la calidad y el contenido de la ex-

periencia consciente. Por ejemplo, la acetilcolina se asocia con estados de 

atención sostenida, mientras que la dopamina participa en la motivación y la 

toma de decisiones orientadas a recompensa. 

 Además de estas funciones específicas, la neurociencia ha identificado 

una serie de principios globales que caracterizan los estados conscientes. 

1. Integración de información. Desde la neurociencia cognitiva, la 

conciencia se entiende como un fenómeno emergente basado en la in-

tegración de múltiples fuentes de información: sensoriales, emocio-

nales, corporales y cognitivas. Una de las teorías más influyentes en 

este ámbito es la Teoría de la Información Integrada (IIT), propuesta 

por Giulio Tononi, que sostiene que el nivel de conciencia depende de 

la capacidad del sistema cerebral para generar estados altamente in-

tegrados e irreductibles (Edelman; Tononi, 2002). Según este enfo-

que, la conciencia no es solo “actividad neuronal”, sino organización 

compleja de información, donde el todo es más que la suma de sus 

partes. Cuanto mayor es la integración funcional entre redes neuro-

nales, mayor es la riqueza de la experiencia consciente. 

2. Señal de no-equilibrio dinámico. Investigaciones recientes 

muestran que el cerebro consciente opera en un estado dinámico lejos 

del equilibrio, lo que significa que mantiene patrones de actividad al-

tamente organizados, pero flexibles. Este funcionamiento se sitúa en-

tre el orden rígido y el caos total, un punto óptimo que maximiza la 

capacidad de procesamiento de información. Este principio explica 

por qué la conciencia se asocia a una actividad cerebral compleja y 

variable, y por qué estados como el sueño profundo, la anestesia o el 

coma presentan una reducción significativa de esta complejidad diná-

mica. 



 
~ 49 ~ 

 

3. Neurofenomenología: puente entre cerebro y experiencia. La neu-

rofenomenología es un enfoque propuesto por Francisco Varela que 

busca integrar el estudio objetivo del cerebro con el análisis riguroso 

de la experiencia subjetiva (Varela et. al., 1992). Este enfoque parte de 

una idea clave: para comprender la conciencia no basta con medir 

neuronas; también es necesario estudiar cómo se vive la experiencia 

desde la primera persona. La neurofenomenología intenta correlacio-

nar descripciones introspectivas entrenadas (por ejemplo, en medita-

dores expertos) con datos neurofisiológicos, construyendo así un 

puente entre lo biológico y lo experiencial. 

4. Correlatos neuronales de prácticas meditativas. Las prácticas 

meditativas han aportado un campo privilegiado para el estudio de la 

conciencia. Numerosos estudios han demostrado que la meditación 

modifica la actividad de redes cerebrales implicadas en la autorrefe-

rencia, la atención y la regulación emocional. En particular, se ha ob-

servado una disminución de la actividad de la Red Neuronal por De-

fecto (Default Mode Network, DMN) —asociada al pensamiento au-

torreferencial y al “yo narrativo”— y un aumento de la conectividad en 

regiones como la ínsula, la corteza cingulada anterior y áreas prefron-

tales (Brewer et al., 2011). Estos cambios se asocian a experiencias 

subjetivas de mayor presencia, reducción del diálogo interno y estados 

de conciencia ampliada o no dual, lo que sugiere que la conciencia es 

plástica y modulable mediante el entrenamiento mental. 

5. Base neurobiológica de la espiritualidad. La neurociencia tam-

bién ha comenzado a estudiar las experiencias espirituales y místicas, 

identificando correlatos cerebrales relacionados con sensaciones de 

unidad, trascendencia y pérdida del sentido habitual del yo. Investi-

gaciones muestran la participación de regiones temporales, parietales 

y límbicas durante estas experiencias (Newberg; d’Aquili, 2002). Sin 

embargo, muchos autores subrayan un enfoque emergente: aunque 

estas experiencias tengan correlatos neurobiológicos, no se reducen 

simplemente a reacciones químicas, sino que pueden entenderse 

como propiedades emergentes de sistemas cerebrales altamente com-

plejos. Desde esta perspectiva, la espiritualidad no se interpreta como 

una ilusión neuronal, sino como una forma particular de organización 

de la conciencia. 

 En conjunto, la neurociencia muestra que la conciencia no es un “lugar” 

del cerebro, sino un proceso distribuido, dinámico e integrador. Cumple fun-

ciones esenciales para la memoria, la percepción, la emoción, la toma de 



 
~ 50 ~ 

 

decisiones y la autorregulación, y se apoya en principios fundamentales como 

la integración de información, la complejidad dinámica y la plasticidad neu-

ronal. 

 Lejos de reducir la conciencia a un simple mecanismo, los hallazgos ac-

tuales apuntan a que constituye uno de los fenómenos más sofisticados de la 

naturaleza, donde biología, experiencia subjetiva y sentido existencial se en-

trelazan.   

1.3.3.- Desde el Desarrollo Personal 

 El desarrollo personal comienza con la autoconciencia, definida como 

«…el entendimiento y la comprensión que adquiere una persona sobre sí 

misma a lo largo de su vida, sus cualidades, defectos, limitaciones, temores, 

deseos y necesidades…» (Jiménez, 2025). Esta definición nos sitúa ante uno 

de los pilares fundamentales del crecimiento humano: la capacidad de mirar-

nos con honestidad y profundidad, reconociendo tanto nuestras fortalezas 

como nuestras áreas de mejora. 

 La autoconciencia consiste en saber quiénes somos realmente como per-

sonas singulares y únicas, lo cual implica comprender las motivaciones que 

están en la base de nuestras acciones y el origen o las causas reales de nuestras 

emociones, decisiones y comportamientos. Este proceso requiere, obvia-

mente, una gran capacidad de autoobservación, autoanálisis y de pensamiento 

crítico y autocrítico. 

 Desde la perspectiva de la Psicología Humanista, Carl Rogers sostenía 

que la autoconciencia es la base para el desarrollo hacia el yo ideal, destacando 

la importancia de la aceptación y la autenticidad como elementos fundamen-

tales para el crecimiento personal (Rogers, 1989). Por su parte, Daniel Gole-

man, desde su trabajo sobre inteligencia emocional, incluyó el autoconoci-

miento como una de las cinco competencias esenciales, relacionando esta ha-

bilidad con la gestión emocional y el éxito tanto en la vida personal como pro-

fesional (Goleman, 1996; 1999). 

 La autoconciencia no es un logro que se alcanza de una vez y para siem-

pre, sino un proceso continuo que comienza en la infancia y se desarrolla a lo 

largo de toda la vida. Es un camino de honestidad con uno mismo que abre la 

puerta a una vida más libre, más serena y más auténtica. Como señalan diver-

sos investigadores, existen dos dimensiones fundamentales de la autoconcien-

cia: la autoconciencia privada (cuando somos conscientes de aspectos internos 



 
~ 51 ~ 

 

que otros no perciben, como nuestros miedos o anhelos) y la autoconciencia 

pública (cuando comprendemos cómo nos perciben los demás). 

1.3.3.1.- Funciones de la conciencia 

 Las funciones de la conciencia desde la perspectiva del desarrollo perso-

nal constituyen los mecanismos a través de los cuales la conciencia opera para 

facilitar nuestro crecimiento como seres humanos. Estas funciones trabajan 

de manera interconectada, formando un sistema dinámico que permite la 

transformación personal sostenida. 

1.3.3.1.1.- Función de autoevaluación 

 La función de autoevaluación permite evaluar el propio sistema de valo-

res y creencias, detectar puntos fuertes y débiles, y ser consciente de las pro-

pias motivaciones y deseos, así como de nuestras acciones. Esta función actúa 

como un espejo interno que nos devuelve una imagen honesta de quiénes so-

mos y cómo actuamos en el mundo. 

 La autoevaluación implica un proceso de reflexión profunda sobre nues-

tras creencias, actitudes y comportamientos. A través de ella podemos identi-

ficar las incongruencias entre lo que decimos valorar y lo que realmente hace-

mos, un fenómeno que la psicología denomina disonancia cognitiva. Esta ten-

sión interna que experimentamos cuando nuestras creencias entran en con-

flicto con nuestras acciones puede convertirse en un poderoso motor de cam-

bio si la abordamos con consciencia. 

 Las personas que desarrollan esta habilidad pueden reconocer sus forta-

lezas y desafíos, entender y hablar de sus necesidades y sentimientos, y darse 

cuenta de cómo su comportamiento afecta a los demás. Esto es especialmente 

importante porque permite desarrollar una mentalidad de crecimiento, 

aprendiendo de los errores en lugar de ocultarlos o negarlos. 

1.3.3.1.2.- Función transformadora 

 La función transformadora constituye quizás el aspecto más dinámico de 

la conciencia. El proceso de desarrollo de la conciencia como base para el desa-

rrollo personal supone e implica capacidad y compromiso consciente con la 

autorreflexión y el autoconocimiento; el afrontamiento de desafíos, cuestiona-

miento y control de los miedos y creencias limitantes. 



 
~ 52 ~ 

 

 Esta función nos capacita para trascender nuestras limitaciones autoim-

puestas. Las creencias limitantes son aquellas narrativas internas que nos di-

cen «no puedo», «no soy capaz» o «no merezco». La conciencia transforma-

dora nos permite identificar estas voces internas, cuestionar su validez y, gra-

dualmente, reemplazarlas por creencias más realistas y empoderantes. 

 Abraham Maslow describió este proceso como parte del camino hacia la 

autorrealización, donde la persona «es total y plenamente humana, este es el 

momento de autorrealización, el momento en que el sí mismo [self] se actua-

liza» (Maslow, 1973; 2001). La función transformadora nos impulsa a dejar 

atrás versiones obsoletas de nosotros mismos para abrazar posibilidades de 

desarrollo que antes parecían inalcanzables. 

1.3.3.1.3.- Función de orientación 

 La función de orientación actúa como brújula para identificar qué es im-

portante, qué se quiere lograr en la vida, qué genera felicidad, cuáles son los 

sueños y en qué momento de la vida nos encontramos. Esta función nos ayuda 

a navegar por las innumerables decisiones que enfrentamos cotidianamente, 

proporcionando un criterio de selección basado en nuestros valores más pro-

fundos. 

 Cuando la función de orientación está bien desarrollada, experimenta-

mos lo que Rogers denominaba confianza organísmica: una capacidad intui-

tiva de saber qué dirección tomar, basada en una conexión profunda con nues-

tras necesidades y valores auténticos. Esta brújula interna nos permite distin-

guir entre lo que genuinamente deseamos y lo que hemos adoptado de las ex-

pectativas ajenas (Rogers, 1989). 

 La función de orientación también nos permite situarnos en el tiempo de 

nuestra vida. Nos ayuda a entender de dónde venimos, dónde estamos y hacia 

dónde queremos ir, facilitando la elaboración de proyectos vitales coherentes 

con nuestra identidad más profunda. Sin esta función, corremos el riesgo de 

vivir vidas prestadas, siguiendo caminos que otros han trazado para nosotros 

en lugar de crear los nuestros propios. 

1.3.3.1.4.- Función integradora del Yo 

 La función integradora del Yo permite desarrollar diversos ámbitos de 

maduración personal: inteligencia emocional, autorregulación, toma de deci-

siones informadas y relaciones interpersonales saludables. Esta función 



 
~ 53 ~ 

 

trabaja para crear coherencia entre las múltiples dimensiones de nuestra per-

sona. 

 Carl Rogers identificó tres componentes fundamentales en la estructura 

del Yo: el sí mismo real (la imagen que tenemos de nosotros en el presente), 

el sí mismo ideal (la imagen de quién nos gustaría ser) y el sí mismo percibido 

(cómo creemos que los demás nos ven). La función integradora trabaja para 

reducir las discrepancias excesivas entre estas tres dimensiones, promoviendo 

lo que Rogers llamaba congruencia (Rogers, 1989). 

 Desde una perspectiva neurocientífica, Antonio Damasio ha mostrado 

cómo la conciencia integra información de múltiples áreas cerebrales, inclu-

yendo la corteza cingulada anterior, la corteza prefrontal y la red de modo pre-

determinado. Esta integración neurológica subyace a la experiencia subjetiva 

de ser un yo unificado y coherente, capaz de actuar en el mundo de manera 

coordinada (Damasio, 2018). 

1.3.3.2.- Áreas del desarrollo personal basado en la conciencia 

 Al mismo tiempo, el desarrollo personal basado en la conciencia abarca 

múltiples áreas que, aunque pueden distinguirse conceptualmente, funcionan 

de manera interrelacionada en la experiencia vital concreta. El trabajo cons-

ciente en una de estas áreas repercute positivamente en las demás, creando 

círculos virtuosos de crecimiento. 

1. Crecimiento emocional. Incluye la gestión y regulación de emo-

ciones, el desarrollo de la empatía y la inteligencia emocional. Este 

área es fundamental porque nuestras emociones colorean toda nues-

tra experiencia vital y determinan en gran medida la calidad de nues-

tras relaciones. Daniel Goleman estableció que la inteligencia emocio-

nal comprende habilidades como el reconocimiento de las propias 

emociones, su manejo adecuado, la automotivación, el reconoci-

miento de emociones en los demás y el manejo de las relaciones so-

ciales (Goleman, 1996; 1999). Desarrollar la consciencia emocional 

implica aprender a identificar y nombrar lo que sentimos, compren-

der las causas de nuestras reacciones emocionales y desarrollar estra-

tegias saludables para regular estados emocionales intensos. 

2. Crecimiento intelectual. Abarca el avance en conocimientos, apti-

tudes y habilidades, así como el cultivo del pensamiento crítico y au-

tocrítico. Este área nos invita a mantener una mente abierta y curiosa, 

dispuesta a cuestionar nuestras propias certezas y a incorporar nuevas 



 
~ 54 ~ 

 

perspectivas. El pensamiento crítico nos permite evaluar información 

de manera rigurosa, mientras que el pensamiento autocrítico nos ca-

pacita para examinar nuestros propios razonamientos en busca de 

sesgos y errores lógicos. Paulo Freire enfatizó la importancia de desa-

rrollar una «conciencia crítica» que nos permita analizar nuestra 

realidad y actuar para transformarla (Freire, 1975). 

3. Crecimiento espiritual. Comprende la comprensión profunda de 

uno mismo y del mundo, a través de prácticas como la meditación, la 

contemplación y la reflexión profunda. Abraham Maslow describió las 

«experiencias cumbre» o peak experiences como momentos de pro-

funda conexión con el universo que caracterizan a las personas auto-

rrealizadas (Maslow, 1973). Ken Wilber, desde su psicología integral, 

ha elaborado mapas detallados del desarrollo espiritual que muestran 

cómo la conciencia puede expandirse más allá de la identificación con 

el ego individual hacia estados más amplios de conexión y compren-

sión (Wilber, 2001). 

4. Crecimiento físico. Implica el desarrollo de salud y bienestar a tra-

vés de hábitos conscientes. Antonio Damasio ha demostrado en sus 

investigaciones neurocientíficas que existe una profunda conexión en-

tre cuerpo y mente, desafiando el dualismo cartesiano. Cuidar cons-

cientemente nuestro cuerpo mediante la alimentación adecuada, el 

ejercicio regular, el descanso suficiente y la gestión del estrés no es 

solo una cuestión de salud física, sino que impacta directamente en 

nuestra capacidad cognitiva, regulación emocional y bienestar gene-

ral. 

5. Crecimiento social. Se refiere a la mejora de las relaciones inter-

personales y la contribución comunitaria. Ignacio Martín-Baró, desde 

la psicología social de la liberación, enfatizó que el desarrollo personal 

no puede separarse del contexto social en el que vivimos (Martín B., 

1998). Viktor Frankl, en su encuentro con Maslow, afirmó que la au-

torrealización es inseparable de nuestro carácter social o relacional: 

nunca nos desarrollamos solos, sino en contacto con otras personas y 

en unas circunstancias concretas (Frankl, 2004). El crecimiento social 

implica desarrollar habilidades de comunicación, empatía, resolución 

de conflictos y colaboración, así como contribuir al bienestar de nues-

tra comunidad. 



 
~ 55 ~ 

 

1.3.3.3.- Conclusión 

 El desarrollo personal basado en la conciencia representa una de las 

aventuras más significativas que puede emprender el ser humano. A través de 

las funciones de autoevaluación, transformación, orientación e integración, la 

conciencia nos capacita para convertirnos en arquitectos de nuestra propia 

vida, eligiendo conscientemente quiénes queremos ser y cómo queremos rela-

cionarnos con el mundo. 

 Las tradiciones humanistas de Rogers y Maslow nos recuerdan que todos 

los seres humanos tenemos una tendencia innata hacia el crecimiento y la au-

torrealización. Como señalaba Rogers, la persona que presta atención a su 

proceso de valoración interno es una «persona plenamente funcional» o auto-

rrealizada. Este potencial no es exclusivo de unos pocos privilegiados, sino que 

reside en cada uno de nosotros, esperando las condiciones adecuadas para flo-

recer. 

 El autoconocimiento no es una meta que se alcanza, sino un camino que 

se recorre. Es una práctica de honestidad con uno mismo, que abre la puerta 

a una vida más libre, más serena y más auténtica. En un mundo que a menudo 

premia la imagen y la apariencia externa, conocerse y desarrollarse por dentro 

es un acto de valentía y responsabilidad. Porque solo quien se conoce puede 

elegir con conciencia, cuidar con intención y vivir con verdad. 

1.3.4.- Desde la espiritualidad 

 La conciencia espiritual no es meramente un complemento opcional del 

desarrollo humano, sino una dimensión que pone en juego el desarrollo pleno 

no sólo de la persona sino de las culturas y de los pueblos. Desde la perspectiva 

transpersonal, no somos un contenido de la consciencia, sino la consciencia 

misma, Presencia consciente experimentándose en formas temporales, (Mar-

tínez; 2020). 

«…Una persona espiritual es aquella que, con todos los límites e 

imperfecciones de los seres humanos, se halla en un proceso en 

el que es llevada a descubrir la verdad sobre sí misma –su ver-

dadera identidad, más allá del «yo individual»– y a vivirse en 

coherencia con ella. Esa sabiduría o lucidez básica se manifiesta 

en signos que nos permiten evaluar si se trata de una espiritua-

lidad genuina o de meros sucedáneos. Entre ellos, caben desta-

carse dos: una creciente unificación, integración o armonía 



 
~ 56 ~ 

 

personal –hecha de autoconocimiento, aceptación, humildad, 

ecuanimidad...– y una progresiva vivencia de la compasión, 

que nace del amor que somos, de la conciencia clara de la uni-

dad compartida, y que se manifiesta como deseo de bien para 

todos, ayuda y servicio eficaz…» (Martínez, 2012, pp. 4-5) 

 Desde la dimensión espiritual, las funciones de la conciencia son las si-

guientes: 

1. Búsqueda de sentido existencial. La búsqueda de sentido es la 

primera de estas funciones; la inteligencia espiritual nos hace capaces 

de interrogarnos por el sentido de la existencia, por lo que realmente 

dota de valor y significado a nuestra estancia en el mundo. La pre-

gunta por el sentido es la primera expresión de que el ser humano no 

es un mero hecho natural. Está abierto a unas realidades y a unos va-

lores que dan a su vida dignidad. 

«…La búsqueda del sentido no es un producto de la cultura, ni 

un fenómeno artificial. Emerge de lo más hondo del ser, como 

una necesidad primaria, como una pulsión fundamental. Puede 

permanecer en un estado silente, como en letargo, pero en de-

terminados contextos, brota con fuerza. El ser humano, en vir-

tud de su inteligencia espiritual, es capaz de interrogarse por el 

sentido de su existencia, tiene el poder de preguntarse por lo que 

realmente dota de valor y de significado su estancia en el 

mundo. La inteligencia espiritual permite, por un lado, interro-

garnos por el sentido de la existencia y, por otra, buscar res-

puestas plausibles a la misma. No existe una única respuesta a 

tal pregunta, ni tampoco se puede esperar una respuesta con-

cluyente desde las ciencias experimentales. Cada ser humano 

está llamado a dotar de sentido su existencia, pero el modo como 

la dote depende del desarrollo de su inteligencia, de las interac-

ciones y de su bagaje educativo y cultural. La pregunta por el 

sentido es la primera expresión de que el ser humano no es un 

mero hecho natural. Está abierto a unas realidades y a unos va-

lores que dan a su vida dignidad. Sea cual sea la formulación 

concreta, «¿Vale la pena vivir?», «¿Tiene sentido la vida?», 

«¿Qué me cabe esperar?» son preguntas que hacen explícito el 

carácter misterioso de la persona. Este carácter aflora cuando 

uno se hace preguntas sobre sí mismo y sobre el mundo. Cuando 

se supera el nivel de las apariencias accesibles y se llega a las 



 
~ 57 ~ 

 

raíces se desata una intensa vida espiritual…» (Torralba, 2013, 

p. 39). 

2. Trascendencia y perspectiva ampliada. La capacidad de tras-

cender o de ser capaz de ir más allá de los acontecimientos o del co-

nocimiento dado como verdadero, nos permite acceder a estados más 

elevados de conciencia descubriendo un sentido de lo sagrado en las 

actividades diarias. Gracias a la inteligencia espiritual podemos cap-

tar contextos mayores de la vida, totalidades significativas que nos co-

nectan con el Todo sensibilizándonos y comprometiéndonos con va-

lores, visiones y cuestiones trascendentales. 

 Zohar; Marshall, 2001, p. 74). 

3. Resolver problemas existenciales y de la vida diaria. La visión 

espiritual que es trascendente, transpersonal y transdisciplinar, así 

como la realización de actividades y ejercicios para el desarrollo de la 

conciencia espiritual como la meditación en todas sus formas 

(mindfulness, vipassana, con mantras, con mandalas, con oraciones, 

con el Raya Yoga o el yoga físico, etc.) nos permite encontrar solucio-

nes intuitivas, creativas e insospechadas que abren nuevos caminos 

para resolver nuestros problemas. Al mismo tiempo aumenta cualita-

tivamente nuestra capacidad de comprometernos en llevar una vida 

virtuosa expresada en el perdón, la gratitud, la humildad, la compa-

sión y la sabiduría, al mismo tiempo que nos comportamos con sabi-

duría y compasión mientras se conserva la paz interior y exterior a 

pesar de las circunstancias. 

«…Por definición, espiritualidad hace referencia a nivel trans-

personal de conciencia. En ese estadio, se trasciende el yo; la se-

guridad deja de ponerse en él. Y se empieza a experimentar que, 

sencillamente, todo es. No solo la seguridad; también la paz, el 

gozo, la comprensión, el sentido... Todo es. No es necesario afe-

rrarse a ello, ni tampoco que nuestra mente controle y sepa to-

das las cosas. Al contrario, basta tomar distancia de la mente, 

para reconocernos en nuestra identidad más amplia y consta-

tar que, en ese nivel, todo está bien. La vivencia de la espiritua-

lidad requiere, en primer lugar, «mirar hacia adentro». Porque, 

desconectados del interior, vegetamos, pero no vivimos. Tal 

como lo entiendo, mirar hacia adentro es permanecer en con-

tacto con quienes realmente somos, anclarnos en el momento 

presente y permitir que la vida se exprese en nosotros. La 



 
~ 58 ~ 

 

espiritualidad no es un conjunto de prácticas, sino una forma de 

vivir, una forma de ser, que tiene sabor de plenitud, serenidad y 

ecuanimidad. Y que se expresa en forma de bondad, de frater-

nidad y de compasión. Por eso, además de vivir conectados con 

el interior, la espiritualidad requiere educar la atención. Si no 

vivimos atentos, no dejamos de ser marionetas a merced de 

nuestros pensamientos o de nuestros estados de ánimo. Por eso, 

necesitamos del silencio…» (Martínez, 2012, pp. 36-39). 

4. Autoconocimiento y autoconciencia. La vida espiritual es, en 

primer lugar, autoconciencia. Las capacidades incluyen: capacidad de 

reconocer, nombrar y dar respuesta a las necesidades espirituales; ca-

pacidad de trascender la mente y el yo: somos más que la mente; ca-

pacidad de separar la conciencia de los pensamientos; capacidad de 

percibir la dimensión profunda de lo real. El autoconocimiento es un 

proceso que se concreta materializa y manifiesta en nuestras interac-

ciones con los demás y con la naturaleza de la que formamos parte. Se 

trata de un proceso que es al mismo tiempo ecológico, social, político 

y personal, que, aunque exige el despliegue de todas nuestras capaci-

dades e inteligencias, está más centrado en la «inteligencia intraper-

sonal» (Gardner, 2001) que incluye tanto la «inteligencia emocional» 

(Goleman, 1999), como la «inteligencia espiritual» (Zohar y Marshal, 

2001; Torralba, 2013).  

5. Integración de dimensiones humanas. En tal situación, se pone 

de relieve la íntima relación que existe entre la inteligencia espiritual 

y la emocional. Por mucho que uno intente tener una vida emocional 

plena y satisfactoria, ello no será posible si no se enfrenta a la cuestión 

del sentido (Torralba; 2013). 

«…Hablar de “integración personal” o de “persona integrada” 

no significa perseguir ningún ideal perfeccionista que, no solo 

se halla fuera del alcance humano, sino que además conlleva la 

trampa sutil de introducir a la persona en una exigencia neuró-

tica de graves consecuencias. Los humanos no estamos llama-

dos a ser perfectos –tal como habitualmente se entiende ese tér-

mino–, sino a ser completos, es decir, a desarrollar una capaci-

dad de aceptación de toda nuestra verdad, con todos sus claros-

curos. Aceptación es sinónimo de humildad y, en último tér-

mino, de verdad. Y es solo nuestra alineación con la verdad de 

lo que vivimos –de lo que somos, de lo que es– la que otorga un 

fundamento sólido que sostiene la integración y la armonía de 



 
~ 59 ~ 

 

la persona, así como su creatividad, su actividad y su calidad 

relacional. En cualquier caso, parece claro que todo empieza, 

continúa y acaba con la comprensión. De ella dependen nuestro 

acierto o nuestro fracaso, nuestra dicha o nuestra desgracia, 

nuestra lucidez o nuestra confusión…» (Martínez, 2020, p. 14) 

6. Conexión y pertenencia. La inteligencia espiritual nos conecta con 

lo más profundamente humano de nuestro ser y nos permite abrirnos 

a nosotros mismos, a los demás y al entorno. Es la conciencia de estar 

viviendo una vida que es asistida por la red de vínculos en la que es-

tamos viviendo. 

«…El cuerpo humano es una red finísima de relaciones: entre 

los órganos, entre las células, entre las moléculas, entre los áto-

mos, entre las ondas-partículas subatómicas… Por lo que muy 

bien podemos decir que el “yo” no es sino el punto de conexión 

de infinitas conexiones. O, en una sola expresión, yo soy relación 

Todo, en el cosmos, es relación. Todo es energía que se va es-

tructurando, organizando, condensando en formas infinitas –o 

Vida que se despliega incesantemente en un proceso inteligente 

y autodirigido–, en una estrechísima red de interrelaciones. Esa 

es la palabra que mejor describe la realidad: la red-sin-costuras 

de todo, oculta tras el velo que interpone la mente separadora, 

en su incapacidad de percibir la unidad de lo que es. Reconocer 

que todo es relación significa afirmar –frente al modelo carte-

siano– el carácter no-dual de lo real, y –frente al individua-

lismo hobbesiano o sartriano– el amor, como la única actitud 

sabia, que hace justicia a lo que es…» (Martínez, 2020, pp. 51-

52) 





 
~ 61 ~ 

 

 

2.- La filosofía griega 

«…Una vida sin examen no merece la pena ser vivida (…) Desde 

niño me acompaña una voz divina que, cuando se manifiesta, 

siempre me disuade de hacer algo de lo que estoy a punto de 

hacer, pero jamás me incita a actuar (…) ¿No te avergüenzas de 

preocuparte de la riqueza y de cómo aumentarla lo más posible, 

y también de la fama y el honor, y en cambio no te preocupas ni 

interesas por la inteligencia, la verdad y por cómo va a ser tu 

alma lo mejor posible?...» 

Platón. 

Apología de Sócrates. 

 La cuestión de la conciencia representa uno de los enigmas más persis-

tentes y atractivos de la filosofía occidental. Desde los albores del pensamiento 

racional en la antigua Grecia, los filósofos se han interrogado sobre la natura-

leza de esa experiencia íntima y misteriosa que constituye nuestra vida men-

tal: ¿qué es la conciencia?, ¿cómo surge?, ¿cuál es su relación con el cuerpo y 

el mundo material?, ¿es posible explicarla mediante principios naturales o re-

quiere de una dimensión metafísica irreducible? 

 Los filósofos clásicos de la antigüedad occidental establecieron los pro-

blemas fundamentales que continúan ocupando a la filosofía de la mente con-

temporánea. Su contribución no es meramente histórica, sino que ofrece ele-

mentos teóricos profundos que mantienen relevancia actual. 

• El Problema Mente-Cuerpo. La tensión entre las concepciones 

dualistas (Platón, Descartes) y materialistas (estoicos, epicúreos) de 

la conciencia, mediada por aproximaciones hilemórficas14 (Aristóte-

les), establece el marco dentro del cual se desarrollan los debates con-

temporáneos sobre la relación entre mente y cerebro. Las soluciones 

clásicas anticipan posiciones contemporáneas como el dualismo de 

 
14  El hilemorfismo es la teoría formulada por Aristóteles que establece que los principios esen-

ciales de todo cuerpo son la forma y la materia. Los objetos materiales siempre tienen 
forma, mientras que la forma cuenta con la materia como sustrato. El hilemorfismo se basa 
en que no hay forma sin materia ni materia sin forma. 



 
~ 62 ~ 

 

propiedades, el materialismo eliminativo y las teorías de la emergen-

cia. 

• La Unidad de la Conciencia. El problema de cómo la conciencia 

integra información proveniente de diferentes fuentes (el sensus com-

munis aristotélico, la síntesis plotiniana) anticipa el problema con-

temporáneo de la unión neural y las teorías sobre la conciencia unifi-

cada. Las soluciones clásicas basadas en principios formales unifica-

dores mantienen relevancia en discusiones actuales sobre la integra-

ción de la información neural. 

• Los Niveles de Conciencia. La distinción entre diferentes grados o 

tipos de conciencia (la línea dividida platónica, la jerarquía aristoté-

lica de las funciones psíquicas, las hipóstasis15  plotinianas) anticipa 

teorías contemporáneas sobre la modularidad de la mente y los dife-

rentes niveles de procesamiento cognitivo. 

• La Autoconciencia. El análisis de la autoconciencia como problema 

específico (el pensamiento que se piensa a sí mismo en Aristóteles, las 

exploraciones introspectivas de Marco Aurelio, la teoría plotiniana de 

la reflexión) establecen el marco conceptual para debates contempo-

ráneos sobre la conciencia de orden superior y la metacognición. 

• Conciencia y Libertad. La exploración de la relación entre concien-

cia y libertad (el asentimiento estoico, el clinamen epicúreo, la jerar-

quía de las funciones psíquicas en Platón y Aristóteles) establecen co-

nexiones que siguen siendo relevantes en debates contemporáneos 

sobre el libre albedrío y la responsabilidad moral. 

 El examen de las concepciones clásicas sobre el origen y la naturaleza de 

la conciencia revela una riqueza teórica y una sofisticación conceptual que 

continúa siendo relevante para los debates contemporáneos. Los filósofos de 

la antigüedad occidental no solo plantearon las preguntas fundamentales so-

bre la conciencia, sino que desarrollaron marcos conceptuales, métodos de 

análisis y soluciones teóricas cuya influencia perdura hasta nuestros días. 

 La diversidad de aproximaciones desarrolladas por los pensadores clási-

cos muestra que el problema de la conciencia no admite soluciones simples o 

unidimensionales. Las tensiones entre materialismo y dualismo, entre 

 
15  La hipóstasis es un concepto filosófico introducido por Plotino, que se refiere a la realidad 

subyacente o la existencia concreta de algo. En términos generales, denota la sustancia o 
entidad fundamental que sostiene todo lo demás. 



 
~ 63 ~ 

 

explicación natural y trascendencia metafísica, entre unidad y multiplicidad 

de la conciencia, reflejan la complejidad irreducible del fenómeno consciente 

mismo. 

 Más allá de su valor histórico, el estudio de estas concepciones clásicas 

ofrece recursos conceptuales valiosos para enfrentar los desafíos contemporá-

neos en el estudio de la conciencia. Las intuiciones de Platón sobre los niveles 

de conciencia; el análisis aristotélico de la unidad de la experiencia; la feno-

menología estoica de la representación; la naturalización epicúrea de la 

mente, y la síntesis neoplatónica de todos estos elementos, constituyen un pa-

trimonio teórico que puede enriquecer significativamente la investigación ac-

tual. 

 La filosofía clásica occidental nos enseña que el problema de la conciencia 

no es solo un problema técnico que pueda resolverse mediante el mero acú-

mulo de datos empíricos, sino una cuestión fundamental que toca el núcleo 

mismo de nuestra comprensión sobre la naturaleza de la realidad y nuestro 

lugar en ella. En este sentido, el diálogo con los pensadores clásicos occiden-

tales no es solo un ejercicio académico, sino una necesidad filosófica para 

quien busque comprender en profundidad el misterio de la conciencia. 

 La riqueza y complejidad de las concepciones clásicas sobre la conciencia 

nos recuerda que este problema ha sido y sigue siendo uno de los más desa-

fiantes y fascinantes de la filosofía. Su estudio no solo nos proporciona una 

comprensión histórica de cómo se han desarrollado nuestras ideas sobre la 

mente, sino que nos ofrece recursos conceptuales vivos para enfrentar los 

enigmas contemporáneos de la conciencia. 

 El legado de los filósofos clásicos occidentales radica no tanto en las res-

puestas específicas que ofrecieron, sino en la profundidad y sofisticación con 

que plantearon las preguntas fundamentales. Sus obras constituyen un recor-

datorio permanente de que el problema de la conciencia trasciende las fronte-

ras disciplinarias y requiere de una aproximación verdaderamente interdisci-

plinaria y trnnsdisciplinaria que integre la investigación empírica con la refle-

xión filosófica fundamental. 

 En última instancia, el estudio de las concepciones clásicas sobre la con-

ciencia nos enseña que este fenómeno central de nuestra experiencia perma-

nece como uno de los grandes misterios de la existencia humana, desafiando 

nuestras categorías habituales de comprensión y demandando un esfuerzo 



 
~ 64 ~ 

 

intelectual sostenido que honre tanto la complejidad del problema como la 

dignidad de la experiencia consciente misma. 



 
~ 65 ~ 

 

3.- Presocráticos 

 Los filósofos presocráticos, también conocidos como filósofos de la Na-

turaleza, fueron un grupo de pensadores griegos que vivieron aproximada-

mente entre los siglos VII y V a.C. Se les denomina "presocráticos" porque 

precedieron a Sócrates, cuya figura marcó un antes y un después en la filosofía 

occidental, centrando la atención en la ética y la epistemología en lugar de en 

la cosmología. Su interés principal era comprender el cosmos y el “arjé”16 que 

subyace a toda la realidad. Si bien no desarrollaron teorías explícitas y deta-

lladas sobre la conciencia como lo harían filósofos posteriores. Sus ideas sobre 

la naturaleza, el alma y la percepción sentaron las bases para reflexiones pos-

teriores sobre la mente y la conciencia. 

 El eminente filósofo e historiador de la filosofía Nicola Abbagnano nos 

señala que los presocráticos supieron integrar una cosmología y una antropo-

logía, lo que traducido al problema de la conciencia significa que objetividad 

y subjetividad, así como ciencia y filosofía son dimensiones indispensables e 

integradas para el descubrimiento del enigma de la experiencia subjetiva. En 

este sentido nos dice: 

«…El hombre no puede emprender una indagación del mundo 

como objetividad, sin que se le clarifique su subjetividad, el re-

conocimiento del mundo como lo otro respecto a uno mismo está 

condicionado por el reconocimiento de sí mismo como yo; y vi-

ceversa. El hombre no puede ir en busca de la unidad de los fe-

nómenos externos, si no es sensible al valor de la unidad de su 

vida interior y de sus relaciones con los otros hombres. El hom-

bre no puede reconocer que una sustancia constituya el ser y el 

principio de las cosas externas sino en cuanto reconozca tam-

bién el ser y la sustancia de su existencia individual y colectiva. 

La investigación que se encamina al mundo objetivo está 

 
16  Arjé deriva del verbo archein (ἄρχειν), que significa "comenzar", "gobernar", "mandar". 

La palabra contiene una ambivalencia semántica fundamental. Es al mismo tiempo un 
concepto temporal ya que se le considera el principio, comienzo y origen de todo lo exis-
tente. Es también un principio ontológico al considerarlo como fundamento y sustrato 
permanente del cosmos entero. Igualmente, se concibe también como un principio polí-
tico que ordena, gobierna y cuya autoridad se ejerce en todo el Universo. Según se trate de 
unos filósofos y otros, el arjé tiene características diferentes. Así, por ejemplo, Anaxíme-
nes de Mileto (c. 585-528 a.C.) consideraba que el aire es el arjé de todas las cosas. O He-
ráclito de Éfeso (c. 535-475 a.C.), situaba en arjé en el fuego, (Fuente: Wikipedia. Disponi-
ble en: <https://es.wikipedia.org/wiki/Arch%C3%A9> Acceso: 26 jun. 2025), 

https://es.wikipedia.org/wiki/Arch%C3%A9


 
~ 66 ~ 

 

necesariamente conexionada con la del mundo propio del hom-

bre…» (Abbagnano; 1994, p. 12) 

 Los filósofos presocráticos desarrollaron su pensamiento marcando una 

transformación fundamental que va desde el mythos al logos. El término myt-

hos17 deriva de la raíz mu-, relacionada con el acto de cerrar la boca, lo que 

paradójicamente remite al silencio sagrado que precede a la palabra revelada. 

Este término fue evolucionando desde el Periodo Arcaico de relatos entre dio-

ses y héroes a Homero, que lo consideró como palabra, discurso y relato sin 

connotación de falsedad, hasta la Grecia clásica en la que el mito es una verdad 

que se expresa mediante símbolos y alegorías. A su vez, el término logos18 de-

riva legein que significa "recoger", "elegir", "contar", "decir" y finalmente "ra-

zonar". Primitivamente hacía referencia a recolección, cálculo, proporción, 

hasta que Heráclito de Éfeso (c. 535 a.C – 480 a.C) lo proclamó principio uni-

versal de orden y razón. Ya en la Grecia clásica, el logos pasó a ser entendido 

como razón, argumento, definición y principio lógico. 

 En suma, los filósofos presocráticos fueron fundamentales para conocer 

el significado y el contenido de la conciencia humana a pesar de que no utili-

zaban el término conciencia tal y como lo conocemos en la actualidad dado 

que: 

• Inauguraron la reflexión racional sobre la conciencia. Toman concien-

cia de la duda, y esta se esparce por todas partes. Los presocráticos 

 
17  Según el eminente y prestigioso filósofo italiano e historiador de la filosofía Nicola Abbag-

nano (1901-1990) «...desde el punto de vista histórico, el mito (mythos) tiene tres signifi-
cados, a saber: 1) como forma atenuada de intelectualidad; 2) como forma autónoma de 
pensamiento o de vida y 3) como instrumento de control social. En la Antigüedad clásica 
el mito (mythos). fue considerado como un producto inferior o deformado de la actividad 
intelectual. Al mito se le atribuyó, a lo sumo, la "verosimilitud” frente a la "verdad”, propia 
de los productos genuinos del entendimiento. Éste fue el punto de vista de Platón y de Aris-
tóteles. A este concepto del mito (mythos) como verdad imperfecta o disminuida se con-
juga, a menudo, su atribución de una validez moral o religiosa. Se supone que lo que el 
mito dice no es demostrable ni claramente concebible, pero su significado moral o reli-
gioso, es decir, lo que enseña con respecto a la conducta del hombre, con respecto a los 
otros hombres o a la divinidad, resulta claro…» (Abbagnano; 1993, p. 807) 

18  En el diccionario filosófico de Abbagnano el logos se define como «…1) sustancia o causa 
del mundo; 2) persona divina. Como sustancia o causa del mundo fue defendida por vez 
primera por Heráclito. "Los hombres son obtusos en relación con el Logos. —dice Herá-
clito— tanto antes como después de haber oído hablar de él, y parecen inexpertos, si bien 
todo sucede conforme al Logos."  La doctrina del Logos como hipóstasis o persona divina 
encuentra su primera formulación en la obra de Filón de Alejandría (20, a.C – 45 d.C) . 
En esta doctrina, el Logos es un ente intermediario entre Dios y el mundo, el trámite de la 
creación divina. El cristianismo identifica al Logos con Cristo. El prólogo del Evangelio 
de San Juan se dice que “El Logos se hizo carne y habitó entre nosotros”…» (Abbasgnano; 
1993, p. 757-758)  



 
~ 67 ~ 

 

fueron los primeros en aplicar el pensamiento racional al estudio de 

la naturaleza humana y la conciencia. 

• Establecieron categorías fundamentales. Conceptos como logos, noûs, 

ser, alma, átomo, que siguen siendo relevantes para la filosofía de la 

mente y las ciencias cognitivas contemporáneas. 

• Plantearon problemas perennes. Las cuestiones sobre la relación 

mente-cuerpo, la naturaleza de la conciencia, y la relación entre pen-

samiento y realidad siguen siendo centrales en la filosofía actual. 

• Establecieron la distinción entre apariencia y pensamiento verdadero 

(Parménides, Heráclito). 

• Articularon modelos proto-científicos del conocimiento (Anaxágoras, 

Empédocles, Demócrito). 

• Inauguraron formas de introspección y autoconciencia racional (He-

ráclito, Pitágoras). 

 De entre las Escuelas Filosóficas presocráticas están19: 

1. Escuela de Mileto o Jónica (Siglo VI a.C.) a la que pertenecieron 

filósofos como Tales de Mileto (c. 624-546 a.C.), Anaximandro de Mi-

leto (c. 610-546 a.C.) y Anaxímenes de Mileto (c. 588-524 a.C.). Tales 

propuso que "todo está lleno de dioses" y que la materia posee alma 

(psyché). El agua como principio vital sugiere una conciencia cósmica 

inherente.  Anaximandro, consideró el ápeiron (lo indefinido) como 

principio originario que implica una conciencia primordial indetermi-

nada que se diferencia progresivamente y Anaxímenes colocó el prin-

cipio originario en el aire (pneuma) como principio vital que conecta 

respiración, alma y conciencia cósmica. 

2. La Escuela Pitagórica desarrollada en el sur de Italia, cuyo repre-

sentante principal fue Pitágoras de Samos (c. 570-495 a.C.) y cuyas 

conceptualizaciones entendían la conciencia (psyché) una entidad in-

mortal que transmigra afirmando que la purificación del alma debía 

hacerse mediante el conocimiento matemático-musical dado que en-

tendían la conciencia como la armonía numérica del cosmos. Para los 

 
19  Fuente: Plataforma para el Aprendizaje. IKASI. Dpto. Educación del Gobierno Vasco. Dis-

ponible en: <https://www.hiru.eus/es/filosofia/los-filosofos-presocraticos > Acceso: 9 jun. 
2025. 

https://www.hiru.eus/es/filosofia/los-filosofos-presocraticos


 
~ 68 ~ 

 

pitagóricos la conciencia se desarrollaba mediante la contemplación o 

Theoria20 

3. Escuela de Éfeso, cuyo filósofo principal fue Heráclito de Éfeso 

(535-475 a.C.) que estableció el Logos como razón universal y con-

ciencia cósmica sugiriendo que la conciencia humana se constituye 

como participación en el Logos divino. 

4. La Escuela Eleática, desarrollada en el sur de Italia, siendo sus 

principales representantes: Xenófanes de Colofón (c. 570-475 a.C.), 

Parménides de Elea (c. 540-470 a.C.) y Zenón de Elea (c. 490-430 

a.C.) que conciben la conciencia como vía del conocimiento verdadero 

frente a la opinión. 

5. La Escuela Atomista desarrollada en la región de Tracia, siendo sus 

principales representantes: Demócrito de Abdera (c. 460-370 a.C.) y 

Leucipo de Abdera (s. V a.C.). Sus concepciones plantean una visión 

materialista del alma y la mente. Demócrito propuso que todo está 

compuesto por átomos y vacío, incluyendo el alma (psyché), que está 

formada por átomos especialmente sutiles, redondos y móviles (simi-

lares al fuego). La conciencia para la Escuela Atomista es pues una 

función del movimiento y la interacción de átomos en el cuerpo y el 

cerebro. 

 Además de todos estos filósofos que pueden encuadrarse en diferentes 

Escuelas Filosóficas están también Empédocles de Agrigento (c. 495-435 a.C.) 

que constituye una corriente independiente dentro del pensamiento presocrá-

tico, caracterizada por intentar reconciliar las posiciones aparentemente irre-

conciliables de los filósofos anteriores mediante la postulación de múltiples 

principios fundamentales, sin olvidar a Anaxágoras de Clazómenas (c. 500-

428 a.C.) también de una concepción pluralista y conocido por el principio 

“noûs” o inteligencia universal que todo lo ordena y armoniza. 

 En general puede decirse que la reflexión filosófica occidental sobre la 

conciencia tiene sus raíces en los pensadores presocráticos quienes, al buscar 

 
20  Según Abbagnano en la Antigüedad Clásica griega el término Theoria significa: «…Especu-

lación o vida contemplativa. Éste es el significado que el término tuvo en Grecia. Aristóte-
les, en este sentido, la identificó con la beatitud (Ét. Nic., X, 8, 1178 b 25). Así, Theoria se 
opone a práctica y, en general, a toda actividad no desinteresada, cuyo fin no es la con-
templación…» (Abbagnano; 1993, p. 1126) 



 
~ 69 ~ 

 

explicaciones racionales del universo, se enfrentaron con el problema de la 

mente y el conocimiento.  

 Estos primeros filósofos no desarrollaron teorías sistemáticas sobre la 

conciencia, pero establecieron intuiciones fundamentales que influirían pro-

fundamente en el desarrollo posterior del pensamiento occidental. No obs-

tante, es necesario tener en cuenta que el concepto moderno de "conciencia" 

es mucho más complejo y diferenciado de lo que se entendía en la época de los 

presocráticos. Ellos no tenían una palabra o concepto equivalente a nuestra 

“conciencia” como una experiencia subjetiva interna. Sin embargo, algunos fi-

lósofos presocráticos abordaron temas que se relacionan indirectamente con 

lo que hoy entendemos por “conciencia”, como la percepción, el pensamiento, 

el alma y la relación entre la mente y el universo. A partir de aquí, de entre los 

filósofos presocráticos, que a nuestro juicio son precursores del estudio sobre 

el origen y la naturaleza de la conciencia, destacan los que a continuación es-

tudiamos. 





 
~ 71 ~ 

 

3.1.- Tales de Mileto (c. 624-546 a.C.) 

«…el agua es el primer principio de las cosas; el mundo está ani-

mado y lleno de espíritus…» 

Tales de Mileto (c. 624-546 a.C.) 

Diógenes Laercio. 

Vidas y opiniones de los filósofos ilustres (2007). 

 

 Tales de Mileto ocupa un lugar decisivo en la historia del pensamiento 

porque inaugura una manera nueva de interrogar la realidad: sustituye las ex-

plicaciones míticas por la búsqueda de principios racionales, unitarios y natu-

rales (arché). Aunque no elaboró una teoría explícita de la mente o de la con-

ciencia, su giro metodológico —el paso del mythos al logos— constituye una 

condición de posibilidad para cualquier investigación sistemática sobre la 

conciencia entendida como fenómeno natural susceptible de explicación. 

 La importancia de Tales para el estudio de la conciencia reside, por tanto, 

en su legado epistemológico y ontológico. Al postular un principio unificador 

de lo real y al concebir la naturaleza como un orden inteligible, abre el hori-

zonte conceptual en el que siglos después se plantearán preguntas centrales 

sobre la relación entre materia, vida y experiencia. Su pensamiento anticipa 

problemas hoy vigentes —la unidad subyacente de lo real, el estatuto de lo 

mental en la naturaleza, la continuidad entre lo físico y lo viviente— que re-

aparecen, bajo formulaciones más rigurosas, en debates contemporáneos so-

bre el monismo, el emergentismo o incluso el panpsiquismo. 

 En este sentido, la vigencia de Tales no es doctrinal, sino fundacional: no 

ofrece respuestas modernas sobre la conciencia, pero establece el marco ra-

cional que permite formularlas. Estudiarlo hoy es comprender el origen de 

una actitud intelectual que sigue siendo central en las teorías actuales de la 

conciencia: la convicción de que la experiencia, por compleja que sea, debe 

poder pensarse dentro de un orden natural inteligible. 

3.1.1.- Apuntes biográficos 

 Tales nació en Mileto, importante ciudad jonia de Asia Menor, hacia fi-

nales del siglo VII a. C. (tradicionalmente ca. 624 a. C.) y murió a mediados 

del siglo VI a. C. (ca. 546/548 a. C.). La información biográfica procede casi 



 
~ 72 ~ 

 

exclusivamente de fuentes tar-

días, en especial de Diógenes 

Laercio21, quien lo presenta 

como uno de los Siete Sabios de 

Grecia y recoge anécdotas que 

subrayan tanto su reputación in-

telectual como su prudencia 

práctica (Laercio; 2007). 

 Diógenes transmite tam-

bién tradiciones sobre su origen 

familiar —posiblemente de as-

cendencia fenicia— y sobre su 

actividad política y cívica en Mi-

leto, aunque la historiografía 

moderna trata estos datos con 

cautela, considerándolos en 

gran parte construcciones re-

trospectivas destinadas a perfi-

lar una figura ejemplar del “sa-

bio antiguo” (Laercio; 2007). 

 Heródoto, por su parte, 

menciona a Tales como conse-

jero político y como hombre ver-

sado en astronomía, aludiendo indirectamente a su prestigio intelectual en Jo-

nia (Herodoto; 2000), lo que refuerza la imagen de un pensador reconocido 

ya en la Antigüedad clásica. 

 No se conserva ninguna obra escrita de Tales. Las noticias sobre posibles 

escritos —como tratados Sobre el solsticio o Sobre el equinoccio— proceden 

 
21  Diógenes Laercio fue un escritor, compilador y doxógrafo griego de la Antigüedad tardía, 

conocido casi exclusivamente por ser el autor de una de las obras más importantes para la 
historia de la filosofía antigua: Vidas y opiniones de los filósofos ilustres. No fue filósofo en 
sentido doctrinal ni fundador de una escuela, sino un historiador y transmisor del pensa-
miento filosófico griego, cuya labor resulta hoy imprescindible para conocer a los presocrá-
ticos, Sócrates y muchas corrientes helenísticas. Vivió entre finales del siglo II y la primera 
mitad del siglo III d. C., aproximadamente ca. 200–250 d. C. Datación que se basa en refe-
rencias internas de su obra ya que no menciona autores posteriores al siglo III. Vivió, por 
tanto, unos 700–800 años después de los filósofos presocráticos (como Tales de Mileto), lo 
que explica que su conocimiento de ellos sea indirecto, basado en fuentes anteriores hoy en 
gran parte perdidas. 

 

Ilustración 1 Tales de Mileto. Reconstrucción visual 
contemporánea basada en iconografía histórica  Ima-

gen generada por IA (ChatGPT, 2026).  



 
~ 73 ~ 

 

de testimonios doxográficos tardíos y no pueden verificarse con certeza (Laer-

cio; 2007). Por ello, el pensamiento de Tales se reconstruye a partir de: 

• Testimonios indirectos (Aristóteles, Diógenes Laercio, Simplicio, 

Aecio). 

• Paráfrasis y atribuciones recogidas por la tradición peripatética y do-

xográfica. 

 Aristóteles es especialmente relevante, pues identifica a Tales como el 

primero que buscó un arché material de todas las cosas, afirmando que “el 

principio es el agua”. Esta referencia aristotélica es clave para la interpretación 

filosófica posterior y constituye una de las fuentes más influyentes para la re-

construcción de su doctrina. 

 El contexto en el que surge Tales es decisivo para comprender su impor-

tancia. Mileto era, en los siglos VII–VI a. C., una de las ciudades más prósperas 

del mundo griego, con una intensa actividad comercial y marítima que la co-

nectaba con Egipto, Fenicia y Mesopotamia. Este entorno favoreció el inter-

cambio de conocimientos prácticos —astronomía, geometría, cartografía, téc-

nicas de medición— que influyeron en el desarrollo de una mentalidad racio-

nal orientada a la observación y al cálculo (Kirk; Raven;1981). 

 En este contexto, la reflexión sobre la naturaleza deja progresivamente 

de apoyarse en genealogías míticas y comienza a formularse en términos de 

principios universales, causas y regularidades. Tales representa emblemática-

mente este tránsito: no niega lo sagrado, pero lo reinscribe dentro de una na-

turaleza inteligible lo que indica una cosmovisión en la que lo divino no inte-

rrumpe el orden natural, sino que lo impregna. 

 Desde el punto de vista social, la figura de Tales encarna el nuevo tipo de 

sabio laico: no sacerdote ni poeta inspirado, sino observador, calculador y con-

sejero cívico. Esta transformación del rol del saber resulta fundamental para 

la historia posterior de la filosofía y de la ciencia, y constituye el trasfondo cul-

tural que permitirá, siglos después, la formulación racional de problemas 

como el del alma y la conciencia. 

 En suma, la vida y el contexto de Tales muestran que su relevancia no 

depende de la conservación de una obra escrita, sino de haber inaugurado un 

estilo de pensamiento: búsqueda de principios naturales, confianza en la ra-

zón y explicación unitaria de la realidad. Ese estilo constituye el punto de 



 
~ 74 ~ 

 

partida remoto de la tradición filosófica que, mucho más tarde, hará posible 

una investigación sistemática sobre la mente y la conciencia. 

3.1.2.- Aportaciones fundamentales sobre la conciencia 

 Es necesario señalar previamente que Tales no escribió sobre “concien-

cia” en el sentido moderno; en cambio, ciertos rasgos de su pensamiento (mo-

nismo, búsqueda de principios naturales, explicación racional del mundo, in-

terés por la explicación causal y por modelos integradores de la realidad) pue-

den ser interpretados —con cautela— como antecedentes conceptuales que 

permiten trazar puentes con preguntas contemporáneas sobre la naturaleza y 

el origen de la experiencia.  

1.-  MONISMO COSMOLÓGICO: EL ARCHÉ COMO PRINCIPIO ÚNICO (AGUA) 

 La tradición atribuye a Tales la tesis de que el principio (arché) de todas 

las cosas es el agua. Más allá de su literalidad, esa formulación marca dos ras-

gos relevantes para el pensamiento sobre la mente/conciencia: 

• Búsqueda de una sustancia o principio unificador: proyección de la 

idea de que fenómenos diversos pueden explicarse por la varia-

ción/transformación de una única realidad subyacente. En términos 

modernos, esto abre la posibilidad conceptual de buscar un substrato 

físico único (o una propiedad fundamental) cuya organización dé lu-

gar a propiedades emergentes (entre ellas, la experiencia). 

• Naturalismo explicativo: desplazamiento de explicaciones mitológi-

cas hacia explicaciones naturalistas y causalmente articuladas. Ese 

giro metodológico es condición de posibilidad para cualquier enfoque 

naturalista de la conciencia (físico, emergentista, etc.).  

2.- EL LOGOS Y LA PRIMACÍA DE LA EXPLICACIÓN RACIONAL 

 Tales es paradigmático en la transición del relato mítico a la explicación 

racional de los fenómenos. Al privilegiar el logos (razón, explicación) frente al 

mito, se constituye la estrategia epistemológica que hoy orienta la investiga-

ción científica sobre la conciencia: buscar correlatos, regularidades, modelos 

y teorías que conecten fenómenos observables (neuronales, comportamenta-

les) con la experiencia subjetiva. Aunque Tales no teoriza la mente, su énfasis 

en la razón como herramienta explicativa es un precedente epistemológico.  

 



 
~ 75 ~ 

 

3.-  OBSERVACIÓN EMPÍRICA Y GEOMETRÍA COMO PRÁCTICAS COGNITIVAS 

 Las atribuciones a Tales en geometría (p. ej. el uso de razonamiento de-

ductivo en problemas geométricos, relatos sobre mediciones o el famoso Teo-

rema de Tales22) subrayan una práctica de abstracción y formalización. La abs-

tracción y modelización son técnicas que permiten externalizar y sistematizar 

procesos cognitivos; en términos contemporáneos, son herramientas concep-

tuales que sustentan teorías formales de la conciencia (p. ej. modelos compu-

tacionales, medidas de información integrada). Aunque la atribución de teo-

remas concretos a Tales es discutible, el papel de Mileto en introducir proce-

dimientos de razonamiento demostrativo es significativo.  

4.-  COSMOVISIÓN «ANIMISTA» O «PAN-ANIMISTA» EN LOS FRAGMENTOS 

TESTIMONIALES 

 Algunas fuentes antiguas recogen afirmaciones y anécdotas que presen-

tan a Tales como atribuyendo vitalidad o animación a elementos naturales 

(por ejemplo, se le atribuyen creencias sobre la vida y la sensibilidad en ele-

mentos, o la idea de que “todo está lleno de dioses” en el pensamiento preso-

crático más amplio). Estas formulaciones no equivalen a la tesis moderna del 

panpsiquismo23, pero muestran una sensibilidad a la idea de que la vida (y, 

por extensión, ciertos aspectos de la subjetividad) no están confinados estric-

tamente a los humanos. 

 Desde la historia de las ideas, esto permite leer en los presocráticos cier-

tas intuiciones proto-psicológicas que más tarde se sistematizarán en corrien-

tes como el panpsiquismo o el monismo de doble aspecto24.  

 
22  El Teorema de Tales es un principio fundamental de la geometría que describe una relación 

de proporcionalidad entre segmentos cuando intervienen rectas paralelas. Este Teorema 
dice que, si una recta paralela a uno de los lados de un triángulo corta a los otros dos lados, 
divide esos lados en segmentos proporcionales lo cual implica que los triángulos formados 
son semejantes. 

23  El “panpsiquismo” es una doctrina filosófica según la cual la conciencia, la mente o algún 
tipo de experiencia subjetiva es una propiedad fundamental y universal de la realidad, pre-
sente —al menos en forma elemental— en todos los entes del universo, no solo en los seres 
vivos o en los cerebros complejos. En términos sintéticos: toda la naturaleza posee un as-
pecto mental, aunque en grados y formas muy diferentes. Se diferencia radicalmente del 
“emergentismo” en cuanto al origen ontológico de la conciencia y cómo explican su apari-
ción. Mientras que para el “panpsiquismo” la conciencia es fundamental y está presente en 
la realidad desde el nivel más básico. Para el “emergentismo” la conciencia no es funda-
mental; emerge cuando la materia alcanza cierto grado de complejidad.  

24  El “monismo de doble aspecto” es una posición metafísica según la cual la realidad es una 
sola, pero puede ser comprendida bajo dos aspectos irreductibles: el físico y el mental. No 



 
~ 76 ~ 

 

5.-  LIMITACIONES: AUSENCIA DE UNA TEORÍA PSICOLÓGICA EXPLÍCITA 

 Es importante subrayar que Tales no formula una teoría de la conciencia, 

del alma o de la mente en los términos que exige el problema contemporáneo 

(problema difícil, qualia, intencionalidad, etc.). Cualquier vínculo que se esta-

blezca entre su pensamiento y la conciencia moderna es interpretativo y ana-

crónico si se pretende leer en él definiciones contemporáneas. La utilidad de 

Tales para el estudio de la conciencia es, sobre todo, metodológica e histórica: 

inauguró preguntas y estrategias (monismo, naturalismo, razonamiento hipo-

tético-demostrativo) que hacen posibles los enfoques posteriores.  

3.1.3.- Posibles correlatos actuales 

 La búsqueda de un principio único (arché) en los jónicos —aunque en 

Tales identificado con el agua— ofrece un precedente conceptual para postu-

ras que proclaman que la conciencia no es un epifenómeno aislado, sino una 

propiedad ampliamente distribuida o incluso fundamental. El panpsiquismo 

contemporáneo sostiene que propiedades mentales (o proto-mentales) son ca-

racterísticas básicas del mundo natural; desde allí se intenta resolver la brecha 

entre lo físico y lo fenomenológico proponiendo que lo mental está ya presente 

en algún nivel básico. Si bien Tales no enuncia panpsiquismo sistemático, la 

idea de un principio unificador y la atribución de «vida» o animación a ele-

mentos naturales en el imaginario presocrático permiten una lectura histórica 

que conecta con la sensibilidad panpsiquista. 

 Por otra parte, Tales inaugura una actitud naturalista: explicar el cambio 

y la organización sin recurso a intervenciones sobrenaturales. En la actuali-

dad, teorías como la Teoría de la Información Integrada (IIT) de Giulio Tononi 

proponen un marco no reduccionista según el cual la conciencia surge cuando 

un sistema físico presenta determinadas propiedades de integración informa-

cional (Tononi; 2004). Esa estrategia comparte con el naturalismo milesio la 

 
son dos sustancias distintas (como en el dualismo), ni una se reduce a la otra (como en los 
monismos reductivos), sino dos modos de manifestación de una misma base ontológica. El 
fundador clásico del “monismo de doble aspecto” fue Baruch Spinoza (1632-1677) que en 
su Ética sostiene que existe una sola sustancia (Dios o Naturaleza) con infinitos atributos, 
de los cuales conocemos dos: el pensamiento y la extensión. El pensamiento es el atributo 
bajo el cual la sustancia se expresa como ideas. Incluye toda forma de mente, conciencia, 
percepción o intelecto. Cada cosa tiene una idea correspondiente, no solo los seres huma-
nos. La extensión es el atributo bajo el cual la sustancia se expresa como cuerpo, es decir, 
como realidad espacial, material y mensurable. Para Spinoza pensamiento y extensión no 
interactúan causalmente entre sí: son dos modos paralelos de expresar la misma realidad. 
La mente y el cuerpo son, por tanto, una sola y misma cosa concebida de dos maneras dis-
tintas. 



 
~ 77 ~ 

 

idea de buscar características materiales/estructurales que expliquen fenóme-

nos complejos (aunque las conclusiones son muy distintas: Tales buscaba un 

arché material, la IIT de Tononi busca estructuras formales de integración in-

formativa). Las explicaciones emergentistas actuales (IIT u otras) constituyen, 

en cierto sentido, una traducción sofisticada del impulso milesio por explicar 

mediante relaciones y propiedades intrínsecas.  

 A su vez, la idea de sustituir relatos por explicaciones articuladas y mo-

delizables encaja con teorías cognitivas contemporáneas que describen la con-

ciencia en términos de arquitectura funcional (por ejemplo, la Teoría del Es-

pacio Global de Trabajo -Global Workspace Theory, GWT-, de Bernard Baars 

y desarrollos neuronales de Dehaene). Estas teorías describen cómo la infor-

mación se integra y se vuelve globalmente accesible en grandes redes para 

constituir contenido consciente (Baars; 1997), (Dehaene; 2025). El antece-

dente milesio es metodológico: proclamar la razón y la explicación sistemática 

como criterio heurístico. De nuevo, la relación es de continuidad epistemoló-

gica más que de identidad doctrinal. 

 Hay que decir también que en la historia de la filosofía se ha leído a los 

presocráticos (incluido Tales) como precursores de sistemas monísticos que 

luego inspiraron interpretaciones dual-aspecto (la realidad tiene una sola sus-

tancia con dos aspectos: físico y mental). Algunas teorías contemporáneas 

(dual-aspect monism, ciertos tipos de panprotopsiquismo) procuran mante-

ner la unidad ontológica sin reducir la experiencia a lo puramente físico; el 

sustrato milesio (un principio que explica diversidad de fenómenos) puede 

considerarse como un antecedente remoto de esa preocupación por la unidad 

ontológica frente a la pluralidad fenomenológica.  

 Finalmente, debemos insistir en que las correspondencias anteriores son 

heurísticas e históricas; no puede afirmarse que Tales fue un “filosofó la con-

ciencia” en términos modernos. Lo metodológicamente correcto es reconocer 

continuidad en problemas (¿qué explica la unidad y variedad de lo real?; 

¿cómo relacionar lo físico y lo mental?) y en algunas estrategias (buscar prin-

cipios unificadores, explicar causalmente, formalizar), sin proyectar en los 

presocráticos conceptos desarrollados milenios después (qualia, problema di-

fícil, correlatos neuronales de la conciencia, etc). 

 





 
~ 79 ~ 

 

3.2.- Anaximandro (c 610-546 a.C.) 

«…De donde las cosas tienen su origen, hacia allí retornan por 

necesidad; pues se pagan mutuamente castigo y reparación por 

su injusticia, conforme al orden del tiempo…» 

Anaximandro. 

Kirk, G. S.; Raven, J. E.; Schofield, M. 

Los filósofos presocráticos…(1981) 

 

 La figura de Anaximandro de Mileto ocupa un lugar de valor estructural 

y fundacional en la historia del pensamiento occidental y resulta especial-

mente significativa para el estudio de los fundamentos filosóficos de la con-

ciencia, aun cuando no elaboró una teoría psicológica explícita. Su importan-

cia radica en que inaugura un marco ontológico, cosmológico y epistemológico 

sin el cual la reflexión racional sobre la mente, la subjetividad y la experiencia 

consciente difícilmente habría podido desarrollarse. 

 Anaximandro representa uno de los primeros intentos sistemáticos de 

pensar la realidad desde principios impersonales, no míticos y no antropo-

mórficos. Este giro intelectual es decisivo: la conciencia solo puede convertirse 

en objeto de investigación filosófica cuando el mundo deja de interpretarse 

exclusivamente como producto de voluntades divinas y pasa a concebirse 

como un orden regido por principios racionales. En este sentido, Anaximan-

dro contribuye a crear las condiciones de posibilidad para que la conciencia 

sea pensada, más tarde, como un fenómeno natural y cognoscible. 

 Su introducción del ápeiron como principio originario —indeterminado, 

ilimitado y no identificable con ningún elemento sensible— constituye una 

ruptura conceptual de enorme alcance. Con ella se afirma, por primera vez de 

modo explícito, que el fundamento último de la realidad no es inmediata-

mente accesible a los sentidos, sino que debe ser inferido por el pensamiento. 

Esta operación intelectual anticipa una idea clave para toda filosofía de la con-

ciencia: la existencia de niveles profundos de realidad que sustentan los fenó-

menos manifiestos, incluidos los fenómenos mentales. 

 Asimismo, la concepción de Anaximandro de un orden cósmico regulado, 

en el que los contrarios se equilibran según una legalidad impersonal, intro-

duce una noción temprana de normatividad natural. Esta idea resulta crucial 



 
~ 80 ~ 

 

para pensar la conciencia no solo como vivencia subjetiva, sino como función 

integrada en un sistema de regularidades, anticipando enfoques posteriores 

que vinculan mente, ley natural y estructura del mundo. 

 Por otra parte, su visión naturalista y continuista del origen de la vida y 

del ser humano sitúa a la mente dentro del proceso de la naturaleza, no como 

una excepción metafísica, sino como un resultado del devenir cósmico. Esta 

intuición convierte a Anaximandro en un antecedente remoto —pero concep-

tualmente relevante— de las concepciones emergentistas y evolucionistas de 

la conciencia. 

 En conjunto, Anaximandro no es importante para el estudio de la con-

ciencia por lo que dice directamente sobre ella, sino por lo que hace posible 

pensar: una realidad estratificada; un orden racional impersonal; un principio 

no empírico subyacente y una continuidad entre cosmos, vida y ser humano. 

 Por estas razones, Anaximandro debe considerarse una figura filosófica 

de primer orden en toda investigación rigurosa sobre los fundamentos filosó-

ficos de la conciencia, ocupando un lugar clave en la genealogía intelectual que 

conduce desde la cosmología presocrática hasta las teorías contemporáneas 

de la mente. 

3.2.1.- Vida y contexto 

 Anaximandro de Mileto (Ἀναξίμανδρος) nació aproximadamente en el 

610 a.C., durante el tercer año de la 42ª Olimpiada, y murió alrededor del 546 

a.C., cuando tenía sesenta y cuatro años según testimonio del Hijo de Praxía-

des, fue discípulo, compañero y posiblemente pariente de Tales de Mileto, 

siendo unos catorce años más joven que él, lo que lo sitúa en el centro mismo 

del nacimiento del pensamiento filosófico occidental25. 

 La Mileto del siglo VI a.C. era una próspera ciudad comercial de la Jonia 

griega, ubicada en la costa occidental de Asia Menor (actual Turquía), enton-

ces bajo dominio persa aqueménida. Esta posición geográfica privilegiada, 

como punto de encuentro entre Oriente y Occidente, convirtió a Mileto en un 

crisol cultural donde confluían las tradiciones griegas con los conocimientos 

astronómicos y matemáticos de Babilonia y Egipto. Este contexto cosmopolita 

 
25  Fuente: Webdianoia. Historia de la Filosofía. Anaximandro de Mileto. 2001. Disponible 

en: <Anaximandro de Mileto> Acceso: 9 ene. 2026.  

https://www.webdianoia.com/presocrat/anaximandro.htm


 
~ 81 ~ 

 

fue fundamental para el desarrollo del pensamiento racional que caracterizó a 

la escuela milesia26. 

 Anaximandro ejerció una in-

tensa actividad política y prác-

tica en su ciudad. Encabezó una 

expedición colonizadora a Apo-

lonia (actual Sozopol en Bulga-

ria) en las costas del Mar Negro, 

demostrando sus capacidades 

como líder y estratega (Sordo; 

2015). Esta dimensión práctica 

de su vida se refleja también en 

sus contribuciones técnicas: ela-

boró el primer mapa del mundo 

conocido, probablemente desti-

nado a los navegantes milesios 

que comerciaban por el Medite-

rráneo y el Mar Negro. Estrabón 

testimonia que "Anaximandro 

fue el primero en publicar un 

mapa geográfico, en tanto que 

Hecateo dejó un bosquejo que se 

puede creer que era suyo"27. 

 Entre sus innovaciones téc-

nicas destaca la introducción del 

“gnomon”28 en Grecia. Aunque 

 
26  Fuente: aion.mx Expande la mente. MORALES, Talia. Tales, Anaximandro y Anaxímenes, 

la Escuela de Mileto.2019. Disponible en: <La escuela de Mileto: Tales, Anaximandro y Ana-
xímenes | aion.mx> Acceso: 9 ene. 2026. 

27  Fuente: Wikipedia. Anaximandro. Disponible en: <Anaximandro - Wikipedia, la enciclo-
pedia libre> Acceso: 9 ene. 2026. 

28  El “gnomon” es un instrumento astronómico y geométrico consistente en una varilla verti-
cal clavada sobre una superficie horizontal, cuya sombra proyectada por el Sol permite me-
dir y comprender el tiempo y el espacio. A Anaximandro se le atribuye la introducción del 
gnomon en Grecia, probablemente desde conocimientos astronómicos de origen babiló-
nico. Su uso tuvo un valor científico, cosmológico y filosófico. Mediante el gnomon, Anaxi-
mandro pudo determinar solsticios y equinoccios por la longitud y dirección de las sombras; 
establecer una medición racional del tiempo, independiente del mito; observar la regulari-
dad del cosmos, reforzando la idea de un orden natural gobernado por leyes. El “gnomon” 
encarna así el paso decisivo de la observación empírica a la explicación racional del mundo. 

Ilustración 2 Anaximandro de Mileto. Reconstrucción 
visual contemporánea basada en iconografía histórica 

Imagen generada por IA (ChatGPT, 2026).  

https://aion.mx/filosofia/escuela-de-mileto/
https://aion.mx/filosofia/escuela-de-mileto/
https://es.wikipedia.org/wiki/Anaximandro
https://es.wikipedia.org/wiki/Anaximandro


 
~ 82 ~ 

 

Heródoto afirmaba que este instrumento fue inventado por los babilonios, fue 

Anaximandro quien lo popularizó en el mundo griego, utilizándolo para medir 

los solsticios y equinoccios, así como para determinar la distancia y tamaño de 

las estrellas (Sordo; 2015). Esta contribución fue fundamental para el desa-

rrollo posterior de la astronomía griega, influyendo en científicos como Aris-

tarco de Samos, Hiparco de Nicea y, más tarde, Eratóstenes de Cirene. 

 Un aspecto revolucionario de su actividad intelectual fue su método de 

expresión. Según Temistio, Anaximandro fue “el primero de los griegos cono-

cidos en publicar una obra escrita sobre la naturaleza” y “el primer texto griego 

escrito en prosa”. Esta transición del verso épico a la prosa filosófica marca un 

hito fundamental en la historia del pensamiento occidental, liberando al dis-

curso filosófico de las cadenas de la métrica poética y permitiendo una expre-

sión más precisa y argumentativa de las ideas29. 

 Según Cicerón, Anaximandro demostró también capacidades predictivas 

notables: “Los lacedemonios fueron avisados por el físico Anaximandro de que 

abandonaran la ciudad y las casas y pasaran la noche preparados en el campo, 

porque estaba cerca un terremoto. En aquella ocasión la ciudad entera se de-

rrumbó”. Este episodio ilustra cómo Anaximandro aplicaba su comprensión 

racional de la naturaleza a fenómenos concretos, anticipándose a la sismología 

moderna30. 

3.2.2.- Aportaciones fundamentales sobre la conciencia 

 De entrada, es necesario señalar que Anaximandro no propone una teoría 

psicológica de la conciencia en sentido moderno; su importancia para la his-

toria de las ideas sobre la conciencia es estructural: sienta condiciones onto-

lógicas, cosmológicas y epistemológicas que hacen posible pensar la mente 

como fenómeno natural y regulado. 

1.-  EL ÁPEIRON COMO PRINCIPIO NO-EMPÍRICO Y SU IMPLICACIÓN EPISTE-

MOLÓGICA 

 Anaximandro introduce el concepto del ápeiron —lo «ilimitado», «inde-

terminado» o «infinito»— como el archê que engendra los contrarios y de cuya 

diferenciación surge el cosmos ordenado. Este principio no coincide con 

 
 

29  Ibidem. 

30  Ibidem. 



 
~ 83 ~ 

 

elemento sensible (agua, aire, fuego), sino que es una realidad conceptual/on-

tológica que precede a los determinantes sensibles. Desde la perspectiva de la 

filosofía de la conciencia, esto es decisivo porque autoriza a pensar que la reali-

dad tiene niveles o estratos no reducibles a lo observable inmediato: esa posi-

bilidad ontológica abre camino a concebir la mente como un fenómeno con 

raíces en una estructura profunda del ser, no meramente un agregado de par-

ticularidades sensoriales.  

 Según el testimonio de Simplicio, “Anaximandro de Mileto... dijo que el 

principio y elemento de todas las cosas existentes era lo ápeiron [indefinido o 

infinito], y fue el primero que introdujo este nombre de 'principio'”31. 

 El ápeiron representa un salto cualitativo en la abstracción del pensa-

miento humano. Como explica F. Martínez Marzoa, el término puede tradu-

cirse por “la ausencia de límite” si somos capaces de no olvidar que en griego 

“límite” es “ser” y “ausencia de límite” es “no ser”; límite es figura, configura-

ción, por lo tanto ser algo. Esta concepción implica que el principio originario 

trasciende toda determinación particular, situándose más allá de las cualida-

des sensibles32. 

2.-  ORDEN IMPERSONAL, JUSTICIA CÓSMICA Y NORMATIVIDAD 

 Los testimonios atribuyen a Anaximandro una formulación según la cual 

las cosas «pagan y reciben pago por su injusticia conforme al orden del 

tiempo» (traducción interpretativa de testimonios). Con ello introduce una 

normatividad cósmica impersonal: el cosmos no opera por designios persona-

les, sino por un principio regulador que restaura equilibrio entre contrarios. 

Para el problema de la conciencia, esta idea es relevante porque sugiere que 

los procesos mentales y normativos (por ejemplo, el juicio o la orientación 

práctica) pueden entenderse dentro de un marco regulado por leyes imperso-

nales, anticipando una visión en la que la mente participa de reglas o estruc-

turas externas, y no depende exclusivamente de la voluntad divina o del capri-

cho.  

 

 
31  Ibidem. 

32  Ibidem. 



 
~ 84 ~ 

 

3.-  NATURALISMO SOBRE EL ORIGEN DE LA VIDA Y CONTINUIDAD ENTRE OR-

GANISMOS 

 Anaximandro plantea una hipótesis según la cual la vida surge de la hu-

medad primordial y que los seres humanos proceden de formas de vida más 

sencillas (según testimonios: primero hubo animales semejantes a peces, y los 

hombres surgieron posteriormente). Aunque la formulación es primitiva y mí-

tica en cierto sentido, implica un enfoque naturalista y continuista que inserta 

al ser humano —y, por ende, a la mente— en un proceso natural de desarrollo. 

En términos filosóficos, esto promueve la idea de que la conciencia podría ser 

un resultado emergente de procesos biológicos y no una excepción metafísica 

aislada. 

 4.-  COSMOLOGÍA DINÁMICA: PROCESOS Y DEVENIR COMO MARCO PARA LA 

MENTE EMERGENTE 

 Anaximandro describe un mundo en constante transformación, donde 

los contrarios se generan mutuamente y se corrigen mediante procesos de 

compensación. Este modelo procesual (en contraste con modelos estáticos) es 

coherente con concepciones contemporáneas de la conciencia que la ven como 

fenómeno dinámico, dependiente de relaciones y procesos (en vez de sustan-

cias fijas). La concepción de Anaximandro favorece, pues, marcos teóricos que 

explican la mente mediante la emergencia de patrones organizados en siste-

mas en movimiento.  

5.-  EPISTEMOLOGÍA IMPLÍCITA: OBSERVACIÓN Y ABSTRACCIÓN 

 Aunque no hay en Anaximandro una teoría explícita del conocimiento, su 

gesto de postular un principio no observable (ápeiron) a partir de datos sen-

sibles supone un acto de abstracción conceptual: inferir una entidad teórica 

para explicar correlaciones observadas. Esto conecta con prácticas epistemo-

lógicas esenciales para la teoría de la conciencia actual: formular hipótesis teó-

ricas (p. ej. campos, sustratos, principios) que expliquen regularidades feno-

menales que no reducen inmediatamente a datos sin mediación conceptual.  

6.- LA EMERGENCIA DE LA CONCIENCIA CRÍTICA 

 El fragmento más antiguo de filosofía occidental que se conserva, atri-

buido a Anaximandro, revela una profunda conciencia del orden temporal y la 

justicia cósmica: “El principio (arjé) de todas las cosas es lo indeterminado 

(ápeiron). Ahora bien, allí mismo donde hay generación para las cosas, allí 

se produce también la destrucción, según la necesidad; en efecto, pagan las 



 
~ 85 ~ 

 

culpas unas a otras y la reparación de la injusticia, según el orden del 

tiempo”33. 

 Este fragmento evidencia varios niveles de conciencia filosófica: 

1. Conciencia de la temporalidad: La idea de que "todo sale y todo 

vuelve al ápeiron según un ciclo necesario" implica una comprensión 

del tiempo como dimensión fundamental del ser, anticipándose a re-

flexiones posteriores sobre la temporalidad de la existencia. 

2. Conciencia de la justicia cósmica: La noción de que los opuestos 

"se pagan mutuamente culpa y retribución por su injusticia" sugiere 

una visión del universo como sistema autorregulado donde ningún 

elemento puede predominar indefinidamente sobre los demás. 

3. Conciencia de la unidad en la multiplicidad: Como señala el 

texto sobre el ápeiron, los opuestos se encuentran unidos en lo ápei-

ron, y se separan para formar todas las cosas, anticipando dialéctica-

mente la relación entre unidad y diversidad. 

3.2.3.- Posibles correlatos actuales 

 El concepto del ápeiron presenta sorprendentes paralelismos con desa-

rrollos de la física contemporánea. Como señala un estudio sobre filosofía y 

física cuántica, “los objetos de la teoría cuántica distan de ser los exhibidos por 

la física clásica” y plantean cuestiones sobre “qué ontología implica la teoría 

cuántica”. El ápeiron como principio indeterminado resuena con el principio 

de incertidumbre de Heisenberg y la naturaleza probabilística de la realidad 

cuántica (Mosqueda; Aboite, 2017). 

 Carlo Rovelli, físico teórico y autor de “El primer científico: Anaximan-

dro y su legado”, destaca cómo Anaximandro hizo algo muy típico en ciencia 

y que muestra qué es la ciencia: cambiar radicalmente la estructura conceptual 

del mundo. Rovelli señala que, hasta Anaximandro, todas las civilizaciones 

pensaban que la estructura del mundo se reducía a un Cielo sobre las cabezas 

y una Tierra debajo de sus pies, pero él revolucionó esta visión (Rovelli; 2018). 

 Desde otra perspectiva el pensamiento de Anaximandro anticipa aspec-

tos centrales de la teoría de sistemas complejos y el emergentismo contempo-

ráneo. Como explican diversos estudios sobre emergencia y conciencia, las 

 
33  Ibidem. 



 
~ 86 ~ 

 

propiedades emergentes son propiedades de los sistemas complejos que no 

pueden ser predichas a partir del estado pre-emergente34. El proceso por el 

cual del ápeiron indeterminado emergen las determinaciones particulares 

prefigura esta dinámica. Esta perspectiva emergentista encuentra un antece-

dente conceptual en la idea de Anaximandro de que del ápeiron indetermi-

nado emergen todas las formas determinadas, incluidas las formas conscien-

tes. 

1.- EDUCACIÓN Y CONCIENCIA COMPLEJA 

 Los principios filosóficos de Anaximandro tienen profundas implicacio-

nes para la educación contemporánea, especialmente en el marco del para-

digma de la complejidad. Hoy sabemos que los procesos educativos ya sean 

considerados como procesos de comunicación, de socialización o de ense-

ñanza, aprendizaje y orientación son de una extraordinaria complejidad que 

no puede ser reducida a dualismos, lo cual resuena con la visión no-dualista 

del ápeiron. 

 La educación bajo el paradigma de la complejidad busca la reconstruc-

ción del sujeto, del conocimiento, del mundo y la vida entendiendo que los 

sistemas de ideas, teorías y conocimiento son siempre dinámicos y emergentes 

(Moraes; 2021). Esta perspectiva educativa se alinea con la visión procesual 

de Anaximandro donde todo está en constante transformación desde y hacia 

el ápeiron. 

2.- FILOSOFÍA DE LA MENTE Y ESTUDIOS DE CONCIENCIA 

 El problema mente-cuerpo contemporáneo, descrito como el problema 

de cómo surge la conciencia del cerebro, encuentra en Anaximandro un pre-

cursor conceptual. Su distinción entre el ápeiron indeterminado y las formas 

determinadas prefigura la problemática de cómo lo mental emerge de lo físico. 

 David Chalmers y su “problema difícil de la conciencia” —por qué y cómo 

la actividad física genera experiencia subjetiva— puede relacionarse con la 

cuestión de cómo del ápeiron indeterminado emergen seres con experiencia 

consciente (Chalmers; 1995). La irreductibilidad de la conciencia a sus com-

ponentes físicos encuentra eco en la irreductibilidad de las formas determina-

das al ápeiron del que proceden. 

 
34  Fuente: Wikipedia. Emergencia (filosofía). Disponible en: <Emergencia (filosofía) - Wi-

kipedia, la enciclopedia libre> Acceso: 9 ene. 2026. 

https://es.wikipedia.org/wiki/Emergencia_(filosof%C3%ADa)
https://es.wikipedia.org/wiki/Emergencia_(filosof%C3%ADa)


 
~ 87 ~ 

 

 En conclusión, podemos decir que Anaximandro de Mileto emerge como 

una figura fundamental en el desarrollo de la conciencia filosófica y científica 

occidental. Su concepto del ápeiron no solo representa el primer principio ver-

daderamente abstracto de la filosofía, sino que anticipa problemáticas centra-

les de la ciencia y filosofía contemporáneas: la naturaleza de lo indeterminado 

en física cuántica, la emergencia de la complejidad desde principios simples, 

y el surgimiento de la conciencia desde sustratos materiales. 

 Para la educación de la conciencia, Anaximandro ofrece un modelo de 

pensamiento que integra abstracción filosófica con observación empírica; es-

peculación cosmológica con aplicación práctica y unidad conceptual con res-

peto por la diversidad fenoménica. Su legado nos recuerda que la conciencia 

humana es capaz de trascender las apariencias inmediatas para captar princi-

pios fundamentales que, aunque indeterminados en sí mismos, dan origen a 

toda la riqueza determinada del mundo. 





 
~ 89 ~ 

 

3.3.- Anaxímenes (c.  585 a.C. – c. 525) 

«…Así como nuestra alma, siendo aire, nos mantiene unidos, así 

también el soplo y el aire envuelven todo el cosmos…» 

Anaxímenes. 

Kirk, G. S.; Raven, J. E.; Schofield, M. 

Los filósofos presocráticos…(1981) 

 

 El filósofo presocrático Anaxímenes de Mileto (c. 585-525 a.C.) estableció 

la primera teoría sistemática que vincula un principio material —el aire— con 

el alma y la conciencia, inaugurando una tradición pneumatológica que atra-

viesa toda la filosofía occidental. Su célebre fragmento citado anteriormente 

representa el primer intento documentado de explicar la conciencia humana 

mediante principios naturales, anticipando debates contemporáneos sobre 

panpsiquismo, emergentismo y la relación mente-cuerpo que ocupan hoy la 

filosofía de la mente y la neurociencia. 

 Estudiar a Anaxímenes resulta indispensable para comprender los fun-

damentos históricos de nuestra concepción de la conciencia, pues su identifi-

cación del pneuma35 con la psyché36 sentó las bases conceptuales que más 

tarde desarrollarían Diógenes de Apolonia, los estoicos y la medicina hipocrá-

tica, influyendo incluso en el concepto cristiano de «espíritu». 

 El pensamiento de Anaxímenes constituye un hito fundamental en la his-

toria de las teorías sobre la conciencia porque representa el primer intento 

sistemático de explicar el alma humana en términos de un principio natural 

observable. Mientras que las tradiciones mitológicas anteriores atribuían la 

vida y la mente a la intervención de dioses personalizados, Anaxímenes pro-

puso que el mismo elemento que sostiene el cosmos —el aire en perpetuo 

 
35  En Anaxímenes de Mileto, el pneuma (πνεῦμα, “aire”, “aliento”, “soplo”) es el principio fun-

damental (arché) de toda la realidad. El pneuma es materia, fuerza y principio vital a la vez, 
anticipando una comprensión unitaria de cuerpo, vida y conciencia. 

36  En Anaxímenes, la psyché no es un alma inmaterial, sino el aire vivificante que anima al ser 
humano y que, en continuidad, estructura y mantiene el orden del cosmos. Es una concep-
ción unitaria y naturalista de la vida y la conciencia. 



 
~ 90 ~ 

 

movimiento— es también aquello que anima a los seres vivos y les confiere 

cohesión vital. 

 Esta identificación entre aire, alma y conciencia no fue arbitraria. Anaxí-

menes observó empíricamente que la respiración distingue a los seres vivos de 

los muertos: cuando un organismo deja de respirar, muere. De esta constata-

ción derivó que el aire debe ser el principio vital por excelencia. Pero fue más 

allá: estableció una analogía entre el microcosmos (el ser humano) y el macro-

cosmos (el universo), argumentando que el mismo aliento que sostiene nues-

tro cuerpo envuelve y da vida a todo el cosmos. Esta analogía microcosmos-

macrocosmos, la primera en filosofía natural, se convertiría en un modelo ex-

plicativo recurrente en toda la tradición occidental37.  

 El concepto griego de “pneuma” —que significa simultáneamente 

«aire», «aliento» y «espíritu»— revela una concepción del mundo donde lo 

físico y lo mental no estaban radicalmente separados. Para Anaxímenes, estos 

términos eran intercambiables: hablar del aire cósmico era hablar del alma 

del mundo. Esta unificación conceptual representa una solución original al 

problema que siglos después se conocería como el «problema mente-cuerpo»: 

para el milesio, no existía tal problema porque mente y cuerpo compartían la 

misma naturaleza aérea. 

 La relevancia contemporánea de Anaxímenes se hace evidente cuando 

consideramos que sus intuiciones anticipan posiciones filosóficas actuales 

como el panpsiquismo (la doctrina de que la mentalidad es fundamental y ubi-

cua en el cosmos), el emergentismo (la idea de que propiedades cualitativa-

mente nuevas surgen de diferencias cuantitativas) e incluso aspectos de la eco-

logía profunda (la concepción del planeta como sistema viviente autorregu-

lado).  

3.3.1.- Vida y contexto 

 Anaxímenes nació aproximadamente entre 590 y 585 a.C. en Mileto, ciu-

dad griega situada en la costa occidental de Asia Menor (actual Turquía). Se-

gún el testimonio de Aecio, era hijo de Eurístrato. Las fuentes antiguas, parti-

cularmente Apolodoro de Atenas citado por Diógenes Laercio, sitúan su flore-

cimiento intelectual (acmé) hacia el año 548-547 a.C. (Olimpíada 58) y su 

 
37  Fuente: Sparknotes. Presocratic Philosophy. Anaximenes of Miletus. Disponible en:  

<Presocratic Philosophy Anaximenes of Miletus Summary & Analysis | SparkNotes>      
Acceso: 9 ene. 2026. 

https://www.sparknotes.com/philosophy/presocratics/section3/


 
~ 91 ~ 

 

muerte en la Olimpíada 63, esto es, entre 528 y 525 a.C. Teofrasto indica que 

era aproximadamente veintidós años más joven que su maestro Anaximan-

dro38. 

 Diógenes Laercio (Laercio; 

2007) nos informa que Anaxí-

menes escribió un tratado titu-

lado «Sobre la Naturaleza» 

(Περὶ φύσεως) en dialecto jó-

nico, caracterizado por un estilo 

«sencillo y conciso»39 que con-

trastaba con el lenguaje más 

poético y oscuro de Anaximan-

dro. Esta obra se ha perdido, 

pero fragmentos y testimonios 

sobreviven en autores posterio-

res como Aristóteles, Teofrasto, 

Simplicio, Hipólito y Aecio. Pli-

nio el Viejo le atribuye también 

un logro científico notable: fue 

«el primero en analizar el 

cómputo geométrico de las som-

bras» para medir las partes del 

día, diseñando un reloj de sol 

llamado sciothericon40. 

 Para comprender a Anaxí-

menes es imprescindible situar 

su pensamiento en el contexto excepcional de Mileto en el siglo VI a.C. Esta 

ciudad era mucho más que una próspera colonia griega: constituía uno de los 

centros comerciales e intelectuales más importantes del mundo antiguo. Su 

posición estratégica cerca de la desembocadura del río Meandro la convertía 

 
38  Fuente: Encyclopaedia Herder. Anaxímenes. Disponible en: <Anaxímenes - Encyclo-

paedia Herder> Acceso: 9 ene. 2026. 

39  Ibidem. 

40  Un sciothericon (del griego skiá = sombra y thērikón = instrumento) es un dispositivo as-
tronómico primitivo para medir el tiempo y los movimientos solares mediante la sombra, 
esencialmente un antecedente conceptual del reloj de sol. La tradición antigua atribuye su 
introducción en el mundo griego a Anaximandro de Mileto, quien habría instalado uno en 
Esparta según testimonios doxográficos (especialmente a través de Diógenes Laercio). 

Ilustración 3 Anaxímenes de Mileto. Reconstrucción 
visual contemporánea basada en iconografía histórica 

Imagen generada por IA (ChatGPT, 2026). 

https://encyclopaedia.herdereditorial.com/wiki/Autor:Anax%C3%ADmenes
https://encyclopaedia.herdereditorial.com/wiki/Autor:Anax%C3%ADmenes


 
~ 92 ~ 

 

en un puerto marítimo de primer nivel, punto de encuentro de rutas comer-

ciales que conectaban el Mediterráneo oriental con el interior de Asia Menor. 

 Mileto había establecido más de noventa colonias dispersas por el Egeo y 

regiones tan lejanas como Egipto, donde fundó la colonia de Náucratis. Esta 

red comercial no solo generaba riqueza material sino también un extraordina-

rio intercambio de ideas: conocimientos astronómicos babilónicos, geometría 

egipcia, tecnologías fenicias y tradiciones de múltiples culturas confluían en 

sus muelles y ágoras. Este cosmopolitismo intelectual creó las condiciones 

para lo que los historiadores llaman el «paso del mito al logos»: la transición 

de explicaciones mitológicas a explicaciones racionales del mundo natural. 

 La prosperidad milesia permitió el surgimiento de una clase de ciudada-

nos con tiempo y recursos para dedicarse a la especulación intelectual. Los 

milesios introdujeron una visión de la naturaleza en términos de entidades 

metodológicamente observables e inteligibles, abandonando progresivamente 

las explicaciones que recurrían a la voluntad arbitraria de los dioses. 

 La vida de Anaxímenes transcurrió durante un período de profundas 

transformaciones políticas. Durante la primera mitad del siglo VI a.C., las ciu-

dades jónicas mantenían relaciones amistosas y prósperas con el reino de Li-

dia, la potencia hegemónica de Asia Menor. Bajo el reinado de Creso (c. 560-

546 a.C.), el más poderoso monarca lidio, existía estabilidad comercial y las 

ciudades griegas de Jonia gozaban de considerable autonomía. 

 Este equilibrio se quebró en 546 a.C. cuando Ciro II el Grande, fun-

dador del Imperio Aqueménida, derrotó a Creso y conquistó Lidia. Apolodoro 

de Atenas sitúa la madurez intelectual de Anaxímenes precisamente «hacia la 

época de la toma de Sardes»41, la capital lidia. Tras la caída de Lidia, las ciu-

dades jonias quedaron bajo dominio persa, aunque Mileto logró inicialmente 

conservar cierta independencia formal, obteniendo términos favorables de 

Ciro. 

 Anaxímenes murió antes de presenciar la destrucción definitiva de su ciu-

dad. La Revuelta Jonia (499-494 a.C.) contra el dominio persa terminó con la 

devastación de Mileto en 494 a.C., acontecimiento que puso fin para siempre 

al florecimiento intelectual de Jonia. Las ciudades jonias entraron en 

 
41  Fuente: Filosofem. Fragmentos y testimonios de Anaxímenes 585–525. Disponible en:  

<Anaximenes_-_Fragmentos.pdf> Acceso: 9 ene. 2026. 

https://www.filosofem.cat/IMG/pdf/Anaximenes_-_Fragmentos.pdf


 
~ 93 ~ 

 

decadencia y dejaron de ser centros neurálgicos de la economía y la cultura del 

mundo griego. 

3.3.2.- Aportaciones fundamentales sobre la conciencia 

 Hablar de Anaxímenes en relación con la conciencia puede parecer, a pri-

mera vista, una lectura moderna. Sin embargo, su pensamiento contiene in-

tuiciones sorprendentemente profundas sobre la relación entre vida, alma, 

cuerpo y cosmos. Al explicar la realidad desde un único principio natural —el 

aire—, Anaxímenes ofrece una de las primeras concepciones coherentes de la 

conciencia como fenómeno natural, continuo y vinculado a los procesos vita-

les. Sus aportaciones más relevantes en este ámbito, son las que a continua-

ción señalamos. 

3.3.2.1.- El aire como principio vital y psíquico. 

 Anaxímenes identificó el aire (ἀήρ) como el principio originario de todas 

las cosas por razones tanto filosóficas como observacionales. En primer lugar, 

el aire está íntimamente asociado con la vida: observó que lo que distingue a 

un ser vivo es que respira, y que un «soplo» mantiene unido y guía al ser vi-

viente. Esta conexión vital hacía del aire un candidato natural para ser el prin-

cipio cósmico. 

 A su vez, el aire posee características intermedias que lo sitúan en una 

posición privilegiada entre los elementos: es más sutil que el agua, pero más 

denso que el fuego. Es invisible cuando está uniformemente distribuido, pero 

perceptible a través del frío, el calor, la humedad y el movimiento. Está siem-

pre en movimiento eterno, lo que explica el cambio constante del cosmos. 

 Por eso, a diferencia del ápeiron de Anaximandro —indeterminado e im-

perceptible—, el aire es observable. Y a diferencia del agua de Tales, el aire es 

más ubicuo e infinito en extensión. Esta síntesis de determinación e infinitud 

representaba una solución elegante a los problemas de sus predecesores. 

 En suma, para Anaxímenes, el aire no es solo un elemento físico, sino el 

principio que da vida y mantiene unidos a los seres vivos. De manera explícita, 

afirma que el alma humana es aire, y que gracias a ese aire el cuerpo perma-

nece organizado y vivo. Del mismo modo, el aire envuelve y sostiene al uni-

verso entero. Una idea que tiene una consecuencia fundamental: la conciencia 

no es algo distinto del mundo, sino una expresión particular del mismo prin-

cipio que estructura toda la realidad. El alma no viene “de fuera”, ni pertenece 



 
~ 94 ~ 

 

a un plano sobrenatural; es una forma de actividad del aire cuando alcanza 

cierta organización. 

3.3.2.2.- Rarefacción y condensación: conciencia como proceso 

gradual 

 La contribución más revolucionaria de Anaxímenes fue proporcionar un 

mecanismo explicativo del cambio cósmico. Mientras que Tales no explicó 

cómo el agua se transforma en otras sustancias, y Anaximandro tampoco es-

pecificó claramente los mecanismos de diferenciación desde el ápeiron, Ana-

xímenes introdujo los procesos de rarefacción (μάνωσις) y condensación 

(πύκνωσις). 

 La rarefacción produce sustancias cada vez más sutiles y calientes: aire 

→ fuego. La condensación produce sustancias cada vez más densas y frías: aire 

→ viento → nubes → agua → tierra → piedras. El aire representa el punto 

medio neutro de esta escala, desde el cual pueden generarse todos los demás 

elementos mediante mayor o menor compresión42. 

 Anaxímenes estableció además una relación entre densidad y tempera-

tura: la rarefacción produce calor mientras que la condensación produce frío. 

Para demostrar esta teoría, propuso lo que puede considerarse el primer ex-

perimento científico documentado en la historia de la filosofía: el experimento 

del aliento43.  

 Aunque la explicación física es incorrecta según la ciencia moderna (la 

diferencia de temperatura se debe a la velocidad del aire, no a la condensa-

ción), este experimento representa un intento pionero de apoyo empírico a 

una teoría cosmológica. Al proporcionar relatos cosmológicos con una teoría 

del cambio, Anaxímenes los separó del mero ámbito de la especulación y los 

convirtió, al menos en su concepción, en teorías científicas capaces de poner a 

prueba 44.  

 
42  Fuente: Sparknotes. Presocratic Philosophy. Anaximenes of Miletus. Disponible en:  

<Presocratic Philosophy Anaximenes of Miletus Summary & Analysis | SparkNotes>      Ac-
ceso: 9 ene. 2026. 

43  Ibidem 

44  Fuente: Internet Encyclopedia of Philosophy. Anaximenes. Disponible en: <Anaximenes 
| Internet Encyclopedia of Philosophy> Acceso: 9 ene. 2026. 

https://www.sparknotes.com/philosophy/presocratics/section3/
https://iep.utm.edu/anaximenes/
https://iep.utm.edu/anaximenes/


 
~ 95 ~ 

 

 En suma, Anaxímenes explica la diversidad del mundo mediante dos pro-

cesos simples: la rarefacción y la condensación del aire. Cuando el aire se 

vuelve más sutil, da lugar al fuego; cuando se vuelve más denso, aparece el 

viento, las nubes, el agua y, finalmente, la tierra y la piedra. 

 Aplicada a la conciencia, esta idea permite entenderla como algo gradual, 

no como un fenómeno que aparece de golpe. La vida y la psique surgen cuando 

el principio vital alcanza determinadas condiciones. No hay una separación 

tajante entre lo inerte y lo vivo, sino una continuidad de grados. Esta intuición 

anticipa la idea, hoy muy extendida, de que la conciencia emerge progresiva-

mente a partir de procesos naturales cada vez más complejos. 

3.3.2.3.- Atributos del aire y cosmología 

 El aire de Anaxímenes posee atributos que lo elevan por encima de un 

mero elemento físico. Según los testimonios de Hipólito y Aecio, el aire es in-

finito (ἄπειρον) en extensión, eterno en duración, está en movimiento perpe-

tuo (κινεῖσθαι ἀεί) y es divino (θεός). Cicerón transmite que «Anaxímenes es-

tableció que el aire es dios y que es engendrado, inmenso, infinito y está siem-

pre en movimiento»45. Esta divinización del aire no implica un dios personal 

sino el reconocimiento de su carácter fundamental e imperecedero. 

 Respecto a la estructura del cosmos, Anaxímenes sostenía que la tierra es 

plana como un disco y flota sobre el aire debido a su anchura. Los cielos giran 

como un «gorro de fieltro» (πιλίον) alrededor de la cabeza. El sol y la luna son 

cuerpos planos como láminas que flotan sobre corrientes de aire. Un descu-

brimiento notable atribuido a Anaxímenes por Eudemo es que «fue el primero 

que descubrió que la luna toma su luz del sol y de qué modo se eclipsa»46. 

 Anaxímenes proporcionó también explicaciones naturales para fenóme-

nos meteorológicos: los rayos y truenos se deben al viento rompiendo violen-

tamente las nubes; el arcoíris resulta de los rayos del sol cayendo sobre aire 

condensado; los terremotos ocurren cuando la tierra se agrieta tras humede-

cerse por las lluvias y luego secarse. Estas explicaciones naturalistas, aunque 

científicamente superadas, representan un avance fundamental respecto a las 

explicaciones mitológicas. 

 
45  Ibidem. 

46  Ibidem. 



 
~ 96 ~ 

 

3.3.2.4.- El aire, el alma y la conciencia 

 Dice Anaxímenes que «Así como nuestra alma, siendo aire, nos man-

tiene unidos, así también el soplo (pneuma) y el aire envuelven todo el cos-

mos»47 . Este fragmento, que los especialistas Kirk, Raven y Schofield consi-

deran auténticamente representativo del pensamiento de Anaxímenes, esta-

blece tres tesis fundamentales. Primera, que el alma humana es aire: no sim-

plemente que está compuesta de aire o que necesita aire, sino que es ontológi-

camente idéntica al aire. Segunda, que el alma-aire cumple una función cohe-

siva: mantiene unido (συγκρατεῖ) el cuerpo, impidiendo su disgregación. Ter-

cera, que existe un paralelismo estructural entre el microcosmos (ser humano) 

y el macrocosmos (universo): el mismo principio que sostiene nuestro cuerpo 

envuelve y da vida al cosmos entero (Kirk; Raven; Schofield, 1981). 

 La identificación del aire con el alma no fue arbitraria, sino que derivaba 

de observaciones empíricas sobre la respiración. Anaxímenes constató que los 

seres vivos respiran y que cuando dejan de respirar mueren48. La respiración 

aparecía así como la condición necesaria y suficiente de la vida. Como explica 

Omara Álvarez: «La identificación por parte de Anaxímenes del aire como 

fuente vital de todo nos resulta aún más transparente que la de las anteriores 

arkhái, pues continúa a todas luces la asociación tradicional de la respira-

ción con el aliento vital o ψυχή» (Álvarez; 2008)  

 El término griego psyché (ψυχή) deriva etimológicamente del verbo 

psychein, «soplar» o «respirar». En su sentido más primitivo, psyché signifi-

caba precisamente «aliento de vida», el soplo que distingue a los vivos de los 

muertos49. Para Anaxímenes, esta etimología no era mera coincidencia lin-

güística sino revelación de una verdad profunda: el alma literalmente es el 

aliento que anima al ser vivo. 

 
47  Fuente: Wikipedia. Pneuma. Disponible en: <Pneuma - Wikipedia> Acceso: 9 ene. 2026. 

48  Fuente: Human Factor. Anaximenes – the last of the ‘Milesian Trio’ Philosophers. 
Disponible en: <Anaximenes – the last of the ‘Milesian Trio’ Philosophers – humanfactor> 
Acceso: 9 ene. 2026. 

49  Fuente: Human Factor. Anaximenes – the last of the ‘Milesian Trio’ Philosophers. 
Disponible en: <Anaximenes – the last of the ‘Milesian Trio’ Philosophers – humanfactor> 
Acceso: 9 ene. 2026. 

 

https://en.wikipedia.org/wiki/Pneuma
https://humanfactor.blog/2020/06/15/anaximenes-the-last-of-the-milesian-trio-philosophers/
https://humanfactor.blog/2020/06/15/anaximenes-the-last-of-the-milesian-trio-philosophers/


 
~ 97 ~ 

 

3.3.2.5.- La unificación de pneuma, aer  y psyché 

 Anaxímenes estableció una identificación conceptual entre tres términos 

que en griego posterior se diferenciarían: aer (ἀήρ, aire atmosférico), pneuma 

(πνεῦμα, aliento, soplo) y psyché (ψυχή, alma). Para el milesio, estos términos 

eran prácticamente intercambiables.  

 Esta unificación tenía consecuencias ontológicas profundas. Si el aire, el 

aliento y el alma son la misma sustancia, entonces no existe separación radical 

entre lo físico y lo mental. El alma no es una sustancia inmaterial que habita 

un cuerpo material, sino una manifestación particular del mismo elemento 

que constituye todo el cosmos. Esta posición representa una solución original 

al problema mente-cuerpo: para Anaxímenes, simplemente no había tal pro-

blema porque no había dualidad. 

3.3.2.6.- El hilozoísmo y el cosmos animado 

 El pensamiento de Anaxímenes ejemplifica lo que los historiadores de la 

filosofía denominan hilozoísmo (del griego hylé, materia, y zoé, vida): la doc-

trina según la cual toda materia posee vida o principio vital. Para los milesios, 

la materia no era inerte, sino que poseía capacidad autónoma de movimiento 

y transformación. 

 En el caso de Anaxímenes, el hilozoísmo adquiere una forma particular-

mente elaborada. El aire no solo está vivo en algún sentido abstracto, sino que 

es literalmente el principio vital que anima tanto a los organismos individua-

les como al cosmos en su totalidad50. El universo de Anaxímenes es, en cierto 

sentido, un ser vivo gigantesco que respira: el pneuma cósmico envuelve y sos-

tiene todas las cosas del mismo modo que nuestro aliento sostiene nuestro 

cuerpo. 

 Tales de Mileto había afirmado que «todo está lleno de dioses», expresión 

que tradicionalmente se interpreta como una forma de hilozoísmo. Anaxíme-

nes radicalizó esta intuición: si todo está animado por el aire divino, entonces 

la distinción entre materia animada e inanimada es solo de grado, no de natu-

raleza. Las piedras, el agua, el fuego, los animales y los humanos son manifes-

taciones del mismo principio aéreo en diferentes grados de condensación. 

 
50  Fuente: Encyclopedia Britannica. Anaximenes Of Miletus. Disponible en: < Anaxime-

nes Of Miletus | Pre-Socratic Philosopher, Air Theory | Britannica> Acceso: 9 ene. 2026. 

https://www.britannica.com/biography/Anaximenes-of-Miletus
https://www.britannica.com/biography/Anaximenes-of-Miletus


 
~ 98 ~ 

 

3.3.3.- Correlatos contemporáneos 

 La conexión más directa entre Anaxímenes y la filosofía de la mente con-

temporánea se encuentra en el panpsiquismo, la doctrina según la cual la men-

talidad es un rasgo fundamental y ubicuo del universo. 

 El panpsiquismo contemporáneo, defendido por filósofos como Galen 

Strawson, Philip Goff y David Chalmers, propone que la conciencia no emerge 

misteriosamente de la materia inerte, sino que es una propiedad fundamental 

presente en alguna forma en toda la realidad51. Esta posición se presenta como 

alternativa tanto al dualismo (que separa radicalmente mente y materia) como 

al fisicalismo reduccionista (que pretende eliminar o reducir lo mental a lo 

puramente físico). 

 Anaxímenes anticipó esta intuición al sostener que el mismo principio —

el aire— anima tanto al cosmos como a los seres individuales. Si el aire cósmico 

es el alma del mundo y nuestras almas individuales son participaciones de ese 

aire cósmico, entonces la mentalidad está distribuida por todo el universo, no 

confinada a los cerebros de los organismos complejos. El argumento micro-

cosmos-macrocosmos de Anaxímenes representa, según SparkNotes Philoso-

phy, la primera aparición en filosofía natural de un patrón argumentativo que 

se repetirá a lo largo de la historia52. 

3.3.3.1.- Emergentismo y el proceso de rarefacción-condensación 

 La teoría de la rarefacción y condensación de Anaxímenes presenta ana-

logías sorprendentes con las teorías emergentistas contemporáneas. El emer-

gentismo sostiene que propiedades cualitativamente nuevas pueden surgir de 

configuraciones complejas de entidades más básicas sin ser reducibles a ellas. 

 Anaxímenes mostró cómo propiedades cualitativas aparentemente dife-

rentes —fuego, agua, piedra— pueden derivarse de diferencias puramente 

cuantitativas en la densidad del aire. Anaxímenes realiza un avance impor-

tante: muestra que los elementos del mundo no están separados por brechas 

 
51  Fuente: Stanford Encyclopedia of Philosophy Archive. Panpsychism. Disponible en:  

<Panpsychism (Stanford Encyclopedia of Philosophy/Summer 2022 Edition)> Acceso: 9 
ene. 2026. 

52  Fuente: Sparknotes. Presocratic Philosophy. Anaximenes of Miletus. Disponible en:  
<Presocratic Philosophy Anaximenes of Miletus Summary & Analysis | SparkNotes>      Ac-
ceso: 9 ene. 2026. 

https://plato.stanford.edu/archives/sum2022/entries/panpsychism/
https://www.sparknotes.com/philosophy/presocratics/section3/


 
~ 99 ~ 

 

cualitativas, sino que forman una continuidad. Esta intuición anticipa el de-

bate contemporáneo sobre cómo propiedades mentales podrían «emerger» de 

propiedades físicas sin ser idénticas a ellas. 

 La distinción contemporánea entre emergencia «débil» (propiedades que 

pueden simularse computacionalmente) y emergencia «fuerte» (propiedades 

genuinamente irreducibles, como posiblemente la conciencia) encuentra un 

precursor conceptual en el modelo de Anaxímenes, donde nuevas cualidades 

surgen de forma continua y predecible de cambios en una única variable cuan-

titativa. 

3.3.3.2.- Materialismo y la identificación aire-alma 

 Anaxímenes puede considerarse un proto-materialista en el sentido de 

que redujo toda realidad a una única sustancia física. Sin embargo, su «mate-

rialismo» difiere crucialmente del fisicalismo contemporáneo porque el aire 

de Anaxímenes posee atributos divinos y psíquicos que la materia del fisica-

lismo moderno carece. 

 La identificación aire=alma de Anaxímenes es estructuralmente análoga 

a las teorías de identidad mente-cerebro contemporáneas, que sostienen que 

los estados mentales son idénticos a estados cerebrales. Así como Anaxímenes 

afirmó «el alma ES aire», los teóricos de la identidad afirman «el dolor ES 

activación de fibras C». La diferencia radica en que para Anaxímenes el aire 

ya posee propiedades psíquicas, mientras que para los fisicalistas contempo-

ráneos el cerebro es materia inerte que de algún modo genera experiencia 

consciente. 

 Esta comparación ilumina lo que los filósofos llaman el «problema difícil 

de la conciencia» (hard problem): ¿cómo puede la materia inerte producir ex-

periencia subjetiva? Anaxímenes evitó este problema simplemente negando 

que la materia sea inerte. Si el principio fundamental del cosmos ya es psí-

quico, no hay misterio en que los seres derivados de él tengan experiencias. 

3.3.3.3.- Neurociencia de la respiración y estados de conciencia 

 Las investigaciones neurocientíficas contemporáneas sobre la relación 

entre respiración y estados de conciencia proporcionan un correlato empírico 

inesperado para las intuiciones de Anaxímenes. Un estudio publicado en 

Frontiers in Human Neuroscience señala: «En la tradición milenaria orien-

tal, el acto de respirar es un aspecto esencial de la mayoría de las prácticas 



 
~ 100 ~ 

 

meditativas y se considera un factor crucial para alcanzar el estado medita-

tivo de conciencia»53. 

 Investigaciones del Massachusetts General Hospital han encontrado «co-

rrelaciones positivas significativas entre episodios de suspensión respirato-

ria y experiencias subjetivas de conciencia pura —un estado descrito como 

una conciencia completamente libre de pensamientos, percepciones o input 

sensorial»54. La respiración lenta activa el sistema nervioso parasimpático a 

través del nervio vago, modulando la variabilidad del ritmo cardíaco y alte-

rando patrones de ondas cerebrales. 

 El concepto de prana en las tradiciones yóguicas presenta paralelos no-

tables con el pneuma de Anaxímenes: ambos conceptos unifican respiración, 

energía vital y principio cósmico; ambos vinculan prácticas respiratorias con 

estados alterados de conciencia. Aunque Anaxímenes no desarrolló técnicas 

meditativas, su intuición de que el aire-aliento es la sustancia del alma resuena 

con tradiciones contemplativas que han explorado empíricamente esta cone-

xión durante milenios. 

3.3.3.4.- Ecología profunda y conciencia planetaria 

 La visión de Anaxímenes de un cosmos animado por un principio único 

encuentra eco en movimientos contemporáneos como la ecología profunda. 

La ecología profunda propone un «igualitarismo biosférico» que rechaza el 

antropocentrismo y reconoce el valor intrínseco de todos los seres vivos. La 

noción de Anaxímenes de que el mismo aire anima tanto al cosmos como a los 

individuos implica una continuidad fundamental entre humanos y naturaleza 

que los ecologistas profundos buscan recuperar. 

 La hipótesis Gaia postula que la Tierra es un sistema autorregulado 

donde la biosfera, la atmósfera, la hidrosfera y la geosfera están estrechamente 

 
53  Fuente: ZACCARO, A., PIARULLI, A., LAURINO, M., GARBELLa, E., MENICUCCI, D., 

NERI, B., & GEMIGNANI, A. How Breath-Control Can Change Your Life: A Sys-
tematic Review on Psycho-Physiological Correlates of Slow Breathing. Fron-
tiers in Human Neuroscience, 12, Artículo 353, 2018. Disponible en: 
<https://doi.org/10.3389/fnhum.2018.00353> Acceso: 9 ene. 2026. 

54  Fuente: BADAWI, K., WALLACE, R. K., ORME-JOHNSON, D. W., & ROUZERE, A. (1984). 
Electrophysiologic characteristics of respiratory suspension periods occur-
ring during the practice of the Transcendental Meditation program. Psychoso-
matic Medicine, 46(3), 267-276.Este artículo reporta fenómenos de suspensión respirato-
ria en meditadores experimentados y su relación con estados trascendentales de conciencia. 
Disponible en: <Advanced and long-term meditation and the autonomic nervous system: A 
review and synthesis> Acceso: 10 ene. 2026. 

https://doi.org/10.3389/fnhum.2018.00353
https://meditation.mgh.harvard.edu/files/Sezer_25_NeuroscienceandBiobehavioralReviews.pdf
https://meditation.mgh.harvard.edu/files/Sezer_25_NeuroscienceandBiobehavioralReviews.pdf


 
~ 101 ~ 

 

acopladas como un sistema en evolució». Los paralelos con Anaxímenes son 

significativos: ambas teorías sitúan la atmósfera como elemento central del 

sistema viviente; ambas conciben el todo (cosmos/planeta) como una unidad 

funcional; ambas sugieren que los procesos que sostienen la vida individual 

son los mismos que sostienen el sistema global. 

 Andrew Fellows, en su libro «Gaia, Psyche and Deep Ecology» (Fellows; 

2019), conecta explícitamente estas tradiciones: la noción de una «conciencia 

planetaria» o «alma del mundo» tiene antecedentes directos en la identifica-

ción de Anaxímenes del aire cósmico con principios psíquicos. Aunque Love-

lock55 niega que Gaia actúe «intencionalmente», el marco conceptual de Ana-

xímenes ofrece recursos para quienes buscan una concepción del planeta que 

no reduzca la vida a meros mecanismos físicos. 

3.3.4.- Conclusión 

 Anaxímenes de Mileto representa un momento fundacional en la historia 

del pensamiento sobre la conciencia. Su identificación del aire con el alma, 

lejos de ser una curiosidad arcaica, inaugura una tradición filosófica que atra-

viesa toda la cultura occidental y encuentra resonancias inesperadas en deba-

tes contemporáneos. El fragmento sobre el alma y el cosmos —«así como 

nuestra alma, siendo aire, nos mantiene unidos, así también el soplo y el aire 

envuelven todo el cosmos»— condensa en una fórmula memorable la primera 

teoría sistemática que explica la conciencia mediante principios naturales. 

 La relevancia contemporánea de Anaxímenes se manifiesta en múltiples 

frentes. Su panpsiquismo implícito anticipa posiciones filosóficas que hoy se 

discuten intensamente como alternativas al fisicalismo reduccionista. Su teo-

ría de la rarefacción y condensación ofrece un modelo proto-emergentista de 

cómo surgen propiedades cualitativas de diferencias cuantitativas. Su identi-

ficación aire-alma prefigura las teorías de identidad mente-cerebro. Sus intui-

ciones sobre la conexión respiración-conciencia encuentran apoyo en investi-

gaciones neurocientíficas sobre prácticas contemplativas. Su visión del 

 
55  James Lovelock fue un científico, pensador ambiental y teórico de sistemas británico, reco-

nocido mundialmente por haber formulado la Hipótesis de Gaia, una de las propuestas más 
influyentes en la historia contemporánea de la ecología, la ciencia del sistema Tierra y los 
debates filosóficos sobre la vida y la conciencia planetaria. Su aportación más influyente fue 
conceptual: propuso que la Tierra funciona como un sistema autorregulado, en el que la 
biosfera, la atmósfera, los océanos y la geología interactúan de forma acoplada para mante-
ner condiciones favorables para la vida. Su obra más emblemática es “Gaia, una nueva vi-
sión de la vida sobre la tierra” editada en Madrid por Orbis en 1983-195. 

 



 
~ 102 ~ 

 

cosmos como sistema animado resuena con la ecología profunda y la hipótesis 

Gaia. 

 Estudiar a Anaxímenes no es solo ejercicio de erudición histórica sino re-

cuperación de recursos conceptuales que pueden iluminar problemas actua-

les. En una época donde el problema de la conciencia sigue sin resolución sa-

tisfactoria, donde la crisis ecológica exige repensar nuestra relación con la na-

turaleza, y donde las tradiciones contemplativas orientales y occidentales con-

vergen en el interés por la respiración consciente, el pensamiento del último 

filósofo milesio ofrece perspectivas que merecen consideración renovada. El 

aire que respiramos, el aliento que nos anima, el espíritu que nos conecta con 

el cosmos: estas intuiciones primordiales de Anaxímenes siguen pulsando en 

las preguntas más profundas que nos hacemos sobre la naturaleza de la mente 

y su lugar en el universo. 



 
~ 103 ~ 

 

3.4.- Pitágoras y los pitagóricos (s. VI – V a. C.) 

«…Dicen que, pasando una vez junto a un cachorro que era mal-

tratado, se compadeció y pronunció estas palabras: "¡Detente, 

no lo golpees! Pues es el alma (ψυχή) de un hombre querido, la 

cual reconocí al escucharla gemir…» 

Pitágoras (c. 570-495 a.C.) 

Diógenes Laercio. 

Vidas y opiniones de los filósofos ilustres (20017). 

       

 La figura de Pitágoras de Samos ocupa un lugar singular y fundacional en 

la historia del pensamiento occidental, no tanto por la conservación directa de 

sus escritos —inexistentes— como por la profunda huella conceptual, espiri-

tual y metodológica que él y la tradición pitagórica dejaron en la reflexión so-

bre el alma, el conocimiento y la estructura última de la realidad. Su impor-

tancia para el estudio de los fundamentos filosóficos de la conciencia reside en 

haber articulado, de manera temprana y sistemática, una visión en la que vida 

interior, orden cósmico y disciplina racional aparecen inseparablemente vin-

culados. 

        En el pitagorismo se produce uno de los primeros intentos coherentes de 

pensar la experiencia consciente humana dentro de un marco ontológico glo-

bal. La conciencia —aunque no conceptualizada aún en los términos moder-

nos— es entendida implícitamente como expresión del alma, una entidad no 

reductible al cuerpo, dotada de continuidad, susceptible de purificación y ca-

paz de elevarse mediante el conocimiento y la vida ética. Este planteamiento 

inaugura una tradición que influirá decisivamente en Platón, en el neoplato-

nismo y, a través de ellos, en buena parte de la metafísica y la antropología 

filosófica posteriores. 



 
~ 104 ~ 

 

      El valor trascendental de Pitá-

goras radica también en haber 

unido, por primera vez de forma 

explícita, matemática, música, 

cosmología y vida espiritual. La te-

sis pitagórica según la cual el nú-

mero es el principio de todas las 

cosas no constituye solo una hipó-

tesis cosmológica, sino una intui-

ción radical sobre la inteligibilidad 

del mundo y de la experiencia hu-

mana: la realidad —y, por exten-

sión, la experiencia consciente— 

posee una estructura formal, ar-

mónica y ordenable. Esta convic-

ción anticipa una idea que reapa-

rece con fuerza en la modernidad y 

en la ciencia contemporánea: que 

la mente y la conciencia no son 

caóticas, sino que responden a pa-

trones, ritmos y relaciones estruc-

turales. 

      Asimismo, el pitagorismo in-

troduce una dimensión práctica decisiva para la historia de la conciencia: la 

convicción de que la forma de vida transforma el estado interior del sujeto. 

Las prácticas ascéticas, musicales, éticas y comunitarias no eran meros pre-

ceptos morales, sino auténticas tecnologías de transformación del alma, 

orientadas a refinar la percepción, el juicio y la disposición interior. En este 

sentido, Pitágoras puede ser considerado uno de los primeros pensadores en 

comprender la conciencia no solo como objeto de especulación, sino como 

realidad dinámica, educable y perfectible. 

 Finalmente, la trascendencia de Pitágoras para el estudio de la conciencia 

se manifiesta en su proyección histórica. El pitagorismo constituye un eslabón 

decisivo entre la religiosidad arcaica, la filosofía racional y la ciencia naciente, 

y ofrece un modelo integrador que hoy resulta especialmente fecundo para el 

diálogo interdisciplinar entre filosofía de la mente, neurociencia, teorías de la 

información y tradiciones contemplativas. Lejos de ser una reliquia del pen-

samiento presocrático, Pitágoras representa un punto de partida estructural 

Ilustración 4 Pitágoras de Samos. Reconstrucción 
visual contemporánea basada en iconografía histó-

rica Imagen generada por IA (ChatGPT, 2026).  
 



 
~ 105 ~ 

 

para comprender cómo Occidente comenzó a pensar la relación entre alma, 

conocimiento, orden y experiencia consciente. 

 En este sentido, estudiar a Pitágoras y a los pitagóricos no es solo un ejer-

cicio historiográfico, sino una vía privilegiada para rastrear los orígenes pro-

fundos de la pregunta por la conciencia, su naturaleza, su desarrollo y su lugar 

en el cosmos. 

3.4.1.- Apuntes biográficos y contexto 

 Samos era, en tiempos de Pitágoras, una de las polis más prósperas del 

mundo jónico. Su posición estratégica en el mar Egeo oriental la convertía en 

un nodo clave de intercambios comerciales, culturales y técnicos entre Grecia, 

Asia Menor, Fenicia y Egipto. Esta apertura favoreció un clima intelectual cos-

mopolita, característico de la Jonia, donde florecieron los primeros filósofos 

naturalistas (Tales, Anaximandro, Anaxímenes). 

 En el plano político, Samos estuvo marcada por la tiranía de Polícrates 

(c. 538–522 a. C.), un gobernante que impulsó grandes obras públicas y el po-

der naval, pero que también concentró el poder de forma autoritaria. Este con-

texto de prosperidad material combinada con inestabilidad política resulta 

crucial para entender tanto la formación inicial de Pitágoras como su posterior 

decisión de abandonar la isla. 

 Culturalmente, Samos participaba de la transición desde la mentalidad 

mítica arcaica hacia formas más racionales de explicación del mundo, sin que 

ello supusiera una ruptura tajante con la religión. La convivencia entre prác-

ticas rituales, saber técnico, matemática aplicada y reflexión filosófica creó el 

caldo de cultivo adecuado para una figura como Pitágoras, que nunca separó 

conocimiento y vida. 

 Pitágoras (c. 570-495 a.C.) nació en la isla de Samos, aunque las fuentes 

antiguas difieren sobre las fechas exactas. Hijo de Mnesarco, recibió una edu-

cación privilegiada y realizó extensos viajes por Egipto, Babilonia y posible-

mente la India, donde entró en contacto con diversas tradiciones sapienciales. 

Hacia el 530 a.C., emigró a Crotona (sur de Italia) donde fundó su célebre es-

cuela filosófico-religiosa. 

 La figura histórica de Pitágoras está envuelta en leyenda, pues no dejó 

escritos propios y las primeras biografías completas datan de siglos posterio-

res (Jámblico, Porfirio, Diógenes Laercio). Esta carencia de fuentes directas 



 
~ 106 ~ 

 

hace difícil distinguir entre las enseñanzas del maestro y las desarrolladas por 

sus discípulos. (Abbagnano; 1994) 

 La comunidad pitagórica funcionaba como una hermandad iniciática en 

la que hacían vida en común con características singulares y distintivas: 

• Estructura jerárquica: dividida entre "acusmáticos" (oyentes) y 

"matemáticos" (los iniciados en las doctrinas profundas). 

• Régimen de vida ascético: incluía prescripciones dietéticas (vege-

tarianismo), ejercicios espirituales y prácticas de purificación. 

• Secreto iniciático: las enseñanzas más profundas se transmitían 

oralmente bajo juramento. 

• Participación femenina: notable para su época, admitía mujeres 

como miembros plenos. 

3.4.2.- Aportaciones fundamentales sobre la conciencia 

 Los pitagóricos consideran la conciencia como parte del orden matemá-

tico del cosmos introduciendo el concepto de armonía como principio estruc-

tural del alma. A su vez, colocan la introspección y la vida interior en el centro 

de la transformación personal. Los pitagóricos propusieron una relación sis-

temática entre prácticas de vida, purificación psíquica y conocimiento inte-

rior: origen remoto de lo que sería la Psicología Introspectiva del siglo XIX 

representada por Wilhem Wundt (1832-1920); Edward Bradford Titchener 

(1867-1927); William James (1842-1910); Oswald Külpe (1862-1915) y Franz 

Brentano (1838-1917). 

 Básicamente, los conceptos pitagóricos relacionados con lo que hoy en-

tendemos por conciencia, son a nuestro juicio los siguientes: 

1. La Psyché como Principio Inmortal. Los pitagóricos revolucio-

naron la concepción griega del alma, considerándola inmortal y trans-

migrable (metempsicosis) y por tanto la conciencia individual tras-

ciende la muerte corporal. Igualmente, la concibieron de naturaleza 

divina y formando parte del orden cósmico universal al mismo tiempo 

que perfectible, proponiendo que, mediante la filosofía y las matemá-

ticas, el alma puede purificarse y ascender. 

2. La Anamnesis y el autoconocimiento. Anticipándose a Platón, 

los pitagóricos sostenían que el conocimiento es reminiscencia: la 



 
~ 107 ~ 

 

conciencia accede a verdades eternas previamente conocidas. Para 

ellos el autoexamen diario era práctica obligatoria: “¿En qué he 

errado? ¿Qué he hecho? ¿Qué deber he omitido?” y la introspección 

sistemática era considerada vía de perfeccionamiento moral. 

3. Conciencia matemática del Cosmos. La doctrina pitagórica esta-

blece una correlación profunda entre Número y Realidad: “Todo es 

número”, la estructura matemática subyace a la conciencia y al cos-

mos. A su vez consideran la “Armonía Universal” como la caracterís-

tica del Cosmos a la que se puede acceder y sintonizar mediante el es-

tudio.  

4. Música de las esferas. La “Armonía de las Esferas” o “Música Ce-

lestial” representa una de las doctrinas más fascinantes y complejas 

del pitagorismo, que sintetiza matemática, astronomía, música y me-

tafísica en una visión unificada del cosmos como organismo viviente 

y sonoro. Según la tradición. Pitágoras descubrió los principios de la 

armonía musical al pasar por una herrería y observar que los martillos 

de diferentes pesos producían sonidos consonantes y que las propor-

ciones matemáticas simples (2:1, 3:2, 4:3) generaban intervalos armó-

nicos, una ley matemática que podía aplicarse universalmente. El des-

cubrimiento de esta Música Celestial los pitagóricos lo desarrollaron 

proponiendo (Rusiñol; 2017): 

• Una ontología musical. El Ser mismo es musical en su estruc-

tura y la realidad profunda es rítmica y proporcional, por 

tanto, el número-armonía precede a la manifestación física. 

• Epistemología de la Escucha. Conocer es “sintonizar” con las 

proporciones cósmicas y las matemáticas son como el len-

guaje de acceso a la realidad considerando la contemplación 

como “audición espiritual”. 

• Ética de la armonización. El alma debe “afinarse” con el cos-

mos. Así la virtud es considerada como consonancia interior 

y el vicio como disonancia o desafinación. 

 La concepción de la Música Celestial o de las esferas llevó a los pitagóricos 

a proponer prácticas concretas como: 

• Ejercicios de Sintonización: meditación sobre intervalos mu-

sicales; contemplación de proporciones numéricas y observa-

ción sistemática de los cielos. 



 
~ 108 ~ 

 

• Catarsis Musical. Uso terapéutico de modos musicales espe-

cíficos como cantos y recitaciones para armonizar el alma y 

danzas sagradas siguiendo patrones celestiales. 

• Astronomía contemplativa. Los pitagóricos realizaban cálcu-

los de las órbitas celestes como ejercicio espiritual sincroni-

zando estas prácticas con ciclos planetarios e interpretando 

musicalmente los fenómenos astronómicos. 

5. Prácticas de transformación de la conciencia. El régimen pita-

górico incluía técnicas específicas como el silencio iniciático con pe-

ríodos de cinco años para los novicios; ejercicios mnemotécnicos: re-

capitulación vespertina de los acontecimientos del día; contemplación 

matemática: como vía de elevación espiritual y catarsis musical: uso 

terapéutico de la música para armonizar el alma. 

6. Dualidad psicosomática. Los pitagóricos establecieron una distin-

ción fundamental: el cuerpo como prisión y como tumba del alma. En 

igual sentido aceptaban la tensión entre lo material y lo espiritual y 

por tanto la conciencia debe liberarse de las ataduras corporales, pro-

poniendo en suma el ascetismo como liberación: las prácticas ascéti-

cas facilitan la expansión de la conciencia. 

3.4.3.- Correlatos contemporáneos 

 El pitagorismo constituye uno de los hitos más influyentes en la historia 

occidental de la conciencia. Su aportación se despliega en tres ejes principales: 

1. Una nueva concepción del alma. 

2. Una idea de la conciencia como armonía cognitiva. 

3. Un método de vida destinado a transformar la experiencia interior. 

 A partir de estos ejes, la tradición pitagórica se convierte en un punto de 

referencia para toda la evolución posterior de la conciencia en Occidente. 

1. El pitagorismo introduce la idea de una conciencia estruc-

turada y ordenada. Los pitagóricos descubrieron que ciertos fenó-

menos —la música, el movimiento astral, las proporciones geométri-

cas— obedecen leyes numéricas exactas. A partir de esto, concluyeron 

que el alma humana posee una estructura semejante, porque participa 

del mismo orden que rige el cosmos. Los pitagóricos contribuyeron a 



 
~ 109 ~ 

 

introducir la noción de que la conciencia es capaz de resonar con el 

orden racional del universo, prefigurando así concepciones filosóficas 

posteriores donde la mente es un “microcosmos” dentro del macro-

cosmos (estoicismo, neoplatonismo, mística medieval). Esta idea nu-

tre modelos contemporáneos donde la conciencia se entiende como 

coherencia global, sincronización o integración. 

2. Desarrollo de la introspección y de la autoconciencia moral. 

Los pitagóricos pusieron en marcha y ejercitaron prácticas dirigidas a 

cultivar la interioridad como el examen diario de conciencia; la regla 

del silencio (disciplina de la palabra y del pensamiento); hábitos cor-

porales (dieta, sueño, memoria) como herramientas de claridad men-

tal y purificación emocional y ritual. Puede decirse que las aportacio-

nes de los pitagóricos constituyen uno de los primeros sistemas for-

males de autorreflexión y entrenamiento consciente en Occidente, an-

ticipándose a métodos posteriores de disciplina de la atención: desde 

el estoicismo y el monacato cristiano hasta prácticas contemporáneas 

de mindfulness y psicología de la autorregulación. 

3. El alma como entidad inmortal, dinámica y perfectible. La 

creencia en la transmigración del alma (metempsicosis) implica que 

la conciencia no es un fenómeno puramente biológico, sino que tiene 

una trayectoria de crecimiento, participando en un continuo proceso 

de refinación. Su contribución histórica impulsa la idea, muy influ-

yente, de que el ser humano puede transformarse, puede purificarse, 

puede elevar su nivel de conciencia, no solo en esta vida, sino a lo largo 

de múltiples existencias. Platón heredará esta idea, influyendo en toda 

la tradición filosófica y espiritual de Occidente. 

4. La armonía como modelo de funcionamiento psíquico. Para 

los pitagóricos, la salud del alma depende de la armonía entre sus par-

tes. Esta noción influirá directamente en Platón (estructura tripartita 

del alma), Aristóteles (psicología del equilibrio de facultades), Medi-

cina antigua (Galenismo), Teorías medievales de las pasiones y en Psi-

cología moderna (teorías de integración del yo). Las proposiciones de 

los pitagóricos sobre la armonía mental han contribuido histórica-

mente al nacimiento y el desarrollo de teorías psicológicas del equili-

brio afectivo; modelos neurocientíficos de sincronización neuronal y 

concepciones fenomenológicas de la unidad de la experiencia. 

5. Relación entre vida interior y cosmos: nacimiento de la con-

ciencia cósmica. El pitagorismo es una de las primeras visiones que 

identifica la estructura del cosmos, la estructura del pensamiento y la 



 
~ 110 ~ 

 

estructura del alma, como expresiones del mismo principio matemá-

tico-armónico. Esta concepción inspira el misticismo platónico; la tra-

dición hermética y neoplatónica; el pensamiento cristiano medieval 

(Agustín, Dionisio Areopagita); visiones modernas de la “conciencia 

cósmica” (Romanticismo, William James, Teilhard de Chardin) con lo 

cual se introduce la idea de que la conciencia humana puede abrirse a 

niveles de comprensión más amplios que la experiencia personal or-

dinaria. 

6. El pitagorismo como origen de una psicología filosófica. 

Aunque no emplearon términos psicológicos modernos, los pitagóri-

cos analizaron emociones, deseos y hábitos; establecieron normas 

para manejarlos; distinguieron estados de confusión y estados de cla-

ridad y vincularon el conocimiento a la purificación interior. Los pita-

góricos formularon pues la primera teoría ética que concibe la con-

ciencia como formable y modelable. Representan los orígenes del con-

cepto de trabajo interior para consolidar la identidad consciente. 

 En conclusión, podemos decir que el pitagorismo representa uno de los 

primeros modelos sistemáticos de conciencia en Occidente. Su influencia no 

es solo filosófica o matemática, sino experiencial, ética y espiritual. A través 

de su definición del alma como armonía, de sus prácticas de introspección y 

de su visión del microcosmos humano, el pitagorismo se convierte en un pilar 

fundamental de la evolución histórica de la autoconciencia, el cultivo interior 

y la comprensión de la mente como una realidad ordenada y perfectible. 



 
~ 111 ~ 

 

3.5.- Heráclito de Éfeso y su Teoría del “logos” 

 Heráclito de Éfeso (c. 535-475 a.C.) 

desarrolló una concepción dinámica  de la 

conciencia profundamente vinculada al 

“logos” universal. Usó este término en un 

sentido cosmológico, racional, universal y 

a la vez profundamente interior. Aunque 

el término puede significar “palabra”, “ra-

zón”, “proporción” o “principio”, en He-

ráclito el “logos” es el principio ordena-

dor del cosmos y también la ley oculta que 

rige el devenir de todas las cosas. En pa-

labras de Heráclito: 

«Aunque esta razón existe siempre, los 

hombres se toman incapaces de com-

prenderla, tanto antes de oírla como una 

vez que la han oído. En efecto, aun 

cuando todo sucede según esta razón, 

parecen inexpertos al experimentar con 

palabras y acciones tales como las que 

yo describo, cuando distingo cada una 

según la naturaleza y muestro cómo es; pero a los demás hom-

bres les pasan inadvertidas cuantas cosas hacen despiertos, del 

mismo modo que les pasan inadvertidas cuantas hacen mien-

tras duermen». (22 B 156-AA.VV; 2007, p. 223)  

 Para Heráclito, la conciencia auténtica no es un fenómeno meramente 

subjetivo, sino que participa del principio racional o “logos” que gobierna el 

universo. En uno de sus fragmentos, advierte que «malos testigos son para 

los hombres los ojos y los oídos cuando se tienen almas bárbaras» (22 B 107—

AA.VV.; 2007, p. 232) sugiriendo que la verdadera conciencia requiere una 

sintonía con el logos que trasciende la mera percepción sensorial. Su famosa 

sentencia sobre que «El camino hacia arriba y hacia abajo es uno y el 

 
56  La notación B22 o 22B es la establecida en la clasificación de los fragmentos presocráticos 

de Diels-Kranz (DK) para los atribuidos a Heráclito. La A simboliza fragmentos de testimo-
nios divididos por temas (cosmología, física, ética, etc.). La B son fragmentos atribuidos a 
Heráclito. Y la C, se trata de fragmentos que en algunos casos son atribuidos a Heráclito. 

Ilustración 8 Recreación contemporánea de 
Heráclito de Éfeso. Imagen generada por in-

teligencia artificial (ChatGPT, 2026) 
 



 
~ 112 ~ 

 

mismo» (22 B 60-AA.VV; 2007, p. 228) implica que la conciencia participa 

del flujo dialéctico universal, anticipando concepciones posteriores sobre la 

naturaleza dinámica de la mente. En esta línea, Heráclito señala el papel de la 

atención en la comprensión del “logos”: «El comprender es la suprema per-

fección, y la verdadera sabiduría hablar y obrar según la naturaleza, es-

tando atentos» (22 B 112-AA.VV; 2007, p. 233), una comprensión que se 

puede obtener por diferentes caminos: «Los límites del alma no los hallarás 

andando, cualquier camino que recorras; tan profundo es su fundamento» 

(22 B 45-AA.VV.; 2007, p. 220). Igualmente, para Heráclito, todo cambia, 

todo fluye al mismo tiempo que todo está interconectado «Sobre quienes se 

bañan en los mismos ríos afluyen aguas distintas y otras distintas» (22 B 12-

AA.VV.; 2007, p. 224) «Cuando se escucha, no a mí, sino a la Razón, es sabio 

convenir en que todas las cosas son una». (22 B 50-AA.VV; 2007, p. 227). 

 Así pues, las principales aportaciones de Heráclito que están relacionadas 

con el origen y la naturaleza de la conciencia son a nuestro juicio las siguien-

tes: 

1. El Logos como principio organizador. Heráclito propuso el con-

cepto de “logos” como la razón universal que gobierna el cosmos y la 

conciencia humana. Este principio racional subyacente conecta todos 

los fenómenos, incluidos los procesos mentales. El “logos” no es me-

ramente una abstracción, sino la estructura inteligible que permite 

tanto el conocimiento como la autoconciencia. 

2. La doctrina del flujo. Su famosa máxima "todo fluye" describe la 

realidad como un proceso dinámico continuo. Aplicado a la concien-

cia, esto significa que los estados mentales no son entidades fijas, sino 

procesos en constante transformación. La conciencia emerge del flujo 

dinámico de experiencias, pensamientos y percepciones. 

3. La unidad de los opuestos. Heráclito desarrolló la idea de que los 

opuestos son aspectos complementarios de una misma realidad. En 

términos de conciencia, esto implica que estados aparentemente con-

tradictorios (vigilia/sueño, razón/emoción, consciente/inconsciente) 

forman parte de una unidad más amplia. La tensión entre opuestos 

genera la dinámica que constituye la experiencia consciente. 

4. El alma como fuego inteligente. Concibió el alma (psyché) como 

una forma de fuego divino, relacionada con el logos cósmico. Esta 

alma-fuego es tanto el principio vital como la sede de la conciencia. Su 



 
~ 113 ~ 

 

naturaleza ígnea la conecta con el principio universal del cambio y la 

transformación. 

 Hay que decir también que las ideas y el pensamiento de Heráclito ha 

tenido una significativa influencia en toda la filosofía occidental. Autores 

como Georg Wilhelm Friedrich Hegel (1770-1831); Karl Marx (1818-1883) y 

Friedrich Engels (1820-1895); Friedrich Nietzsche (1844-1900); Martin Hei-

degger (1889-1976); Henri Bergson (1859-1941); Alfred North Whitehead 

(1861-1947) e incluso el creador del paradigma de la complejidad Edgar Morin 

(1921-) han retomado las ideas de Heráclito para formular sus propias apor-

taciones. Además, la Teoría del Logos de Heráclito constituye un significativo 

precedente de la conocida Teoría del Orden Implicado de David Bohm 

 En cuanto a los correlatos actuales del pensamiento de Heráclito y las 

actuales teorías de la conciencia, creemos que son los siguientes: 

• Teorías del flujo de conciencia. Las ideas de Heráclito sobre el 

flujo constante anticipan las teorías modernas que conciben la con-

ciencia como un flujo permanente. William James y Henri Bergson 

desarrollaron conceptos similares, describiendo la conciencia como 

un flujo temporal continuo más que como una serie de estados discre-

tos. 

• Teorías de la información integrada. El concepto de logos como 

principio organizador resuena con las teorías contemporáneas que 

ven la conciencia como la integración de información. La Teoría de la 

Información Integrada (IIT) de Giulio Tononi propone que la con-

ciencia surge de la capacidad de un sistema para integrar información 

de manera unificada, similar al rol unificador del “logos” de Heráclito. 

• Enfoques dinámicos y de sistemas. Las neurociencias contem-

poráneas han adoptado perspectivas dinámicas que ven la conciencia 

como un proceso emergente de redes neuronales en constante cam-

bio. Esto refleja la intuición de Heráclito de que la conciencia no es 

una “cosa” sino un proceso dinámico. 

• Teorías de la autoorganización. Los conceptos de Heráclito so-

bre la tensión creativa entre opuestos encuentran eco en las teorías 

modernas de autoorganización y sistemas complejos. La conciencia 

emerge de la tensión dinámica entre diferentes procesos neuronales, 

similar a como la armonía surge de la tensión entre opuestos en el 

pensamiento de Heráclito. 





 
~ 115 ~ 

 

3.6.- Anaxágoras de Clazomene (c. 500-428 
a.C.) 

 De Anaxágoras de Clazomene nos dice Nicola Abbagnano: 

«…Es presentado por la tradición como un hombre de ciencia 

absorto en sus especulaciones y extraño a cualquier actividad 

práctica. Para poderse ocupar de sus investigaciones, cedió 

cuanto poseía a sus parientes. Interrogado sobre el objetivo de 

su vida, respondió orgullosamente que era vivir “para contem-

plar el sol, la luna y el cielo”. Fue el primero que introdujo la 

filosofía en Atenas, gobernada entonces por Pericles, cuyo 

amigo y maestro fue; pero acusado de impiedad por los enemi-

gos de Pericles y obligado a regresar a Jonia, se estableció en 

Lampsaco. Nos quedan algunos fragmentos del primer libro de 

su obra “Sobre la naturaleza” …» (Abbagnano; 1956, p. 90). 

 La importancia y el valor de Anaxágoras radica en que su cosmología y 

filosofía natural ofrecen intuiciones tempranas y relevantes para el estudio de 

la conciencia, entendida como un fenómeno que implica intelecto, organiza-

ción y causalidad no material. Aunque no trató la conciencia en términos mo-

dernos, sus ideas tienen correlatos con algunas teorías contemporáneas, espe-

cialmente en los campos de la filosofía de la mente, la neurociencia y la teoría 

de la información integrada.  

 Anaxágoras introdujo un concepto que resultaría muy importante para 

toda la filosofía posterior: el “Noûs” (intelecto y/o mente) como principio or-

denador del universo. En su obra Sobre la Naturaleza, Anaxágoras nos dice: 

«…El intelecto es infinito, autónomo y no está mezclado con cosa 

alguna, sino que está solo en sí mismo. En efecto, si no existiese 

por sí mismo, sino mezclado con cualquier otra cosa, estaría 

mezclado con todas las cosas, si estuviera mezclado con alguna. 

Pues en todo hay una porción de todo, como ya lo he dicho antes; 

y las cosas mezcladas le impedirían prevalecer sobre ninguna 

cosa de un modo similar a [que lo hace] en tanto existe sólo por 

sí mismo. Pues es la más sutil y pura de todas las cosas, y cuenta 

con pleno conocimiento y tiene la mayor fuerza. Y cuantas po-

seen alma, las más grandes y las más pequeñas, a todas domina 

el intelecto. Y el intelecto dominó la rotación del conjunto, de 



 
~ 116 ~ 

 

modo que rotase al principio. Y 

primeramente comenzó a rotar 

desde lo pequeño, y rota más, y 

rotará más aún. Y las cosas que 

estaban mezcladas y que se sepa-

ran y se dividen, a todas las co-

noce el intelecto. Y cuantas cosas 

estaban a punto de ser y cuantas 

eran, que ahora no son, y cuan-

tas ahora no son y cuantas se-

rán, a todas el intelecto las or-

denó cósmicamente, y a esta ro-

tación, en la que rotan ahora los 

astros, tanto el sol como la luna, 

y también el aire y el éter que se 

separan esta rotación misma 

hizo que se separaran: y se se-

para de lo raro lo denso, y de lo 

frío lo caliente, y de lo oscuro lo 

brillante, y de lo húmedo lo 

seco…» (59 B57 12: AA.VV.; 2014, 

p. 194) 

De este hermoso fragmento se desprende que la mente o nuestra inteligencia, 

o aquello mediante lo cual nos es posible el conocimiento (principio epistemo-

lógico) está asociada a todo lo que ordena y estructura la realidad (principio 

cosmológico). (Bernabé; 2010). El Noûs para Anaxágoras, además de una fun-

ción cosmológica, tiene también una función cognitiva en cuanto que el Noûs 

conoce porque organiza y ordena las sustancias originalmente mezcladas y a 

su vez organiza porque conoce. 

 Mientras sus predecesores explicaban los fenómenos mentales mediante 

elementos materiales (aire en Anaxímenes, fuego en Heráclito), Anaxágoras 

estableció una discontinuidad ontológica fundamental. De un lado está el 

“Noûs” que es inmaterial, simple, puro y activo y de otro está la materia, que 

es compuesta, mezclada, pasiva y sujeta a transformaciones. Esta distinción 

anticipó el dualismo mente-cuerpo o mente-materia que dominaría la filosofía 

occidental hasta las neurociencias contemporáneas. Si el Noûs es diferente de 

 
57  La notación 59B o B59 se corresponden con los fragmentos auténticos atribuidos a Anaxá-

goras según la clasificación de Diels-Kranz (DK). 

Ilustración 12 Imagen de Anaxágoras de Clazomene 
(c. 500-428 a.C.) reconstruida por IA (ChatGPT,2026) 



 
~ 117 ~ 

 

todas las demás cosas por su pureza y sutileza, ¿cómo puede actuar sobre la 

materia? Este problema, conocido posteriormente como el problema de la in-

teracción mente-cuerpo, será central en toda la filosofía de la mente. La in-

fluencia de Anaxágoras fue inmediata y profunda: Platón reconoce en el Fedón 

su deuda con esta concepción, aunque critica su desarrollo insuficiente, y Aris-

tóteles dedica análisis detallados al concepto de noûs en su obra De Anima. 

 Para Anaxágoras, conocer implica participar del Noûs universal. Esta 

concepción participativa del conocimiento encuentra eco en teorías contem-

poráneas que enfatizan la dimensión corporizada y situada de la cognición. A 

su vez, la universalidad del Noûs sugiere que el conocimiento humano conecta 

con principios cósmicos más amplios, idea que resuena en enfoques transdis-

ciplinares que buscan principios organizadores comunes a diferentes niveles 

de realidad. E igualmente esta concepción participativa y universal del Noûs 

está en consonancia con el concepto de complejidad como propiedad emer-

gente del cosmos: el orden surge de la interacción entre el principio organiza-

dor (Noûs) y la multiplicidad material, similar a cómo los sistemas complejos 

generan propiedades emergentes. 

 El concepto de Noûs de Anaxágoras tiene significativas resonancias en 

los estudios actuales de la conciencia, como es por ejemplo el concepto de ena-

cción elaborado por Francisco Varela que plantea que la cognición no es una 

representación pasiva o una copia de lo que existe en el exterior, sino actividad 

organizadora de la mente (Varela; 2000). El Noûs no contempla el orden cós-

mico desde fuera, sino que lo constituye activamente mediante su movimiento 

organizador. La circularidad entre conocer y organizar en Anaxágoras prefi-

gura la circularidad autopoiética (Maturana; Varela; 2003). 

 En el mismo sentido, el Noûs de Anaxágoras encuentra importantes re-

sonancias en las neurociencias contemplativas58 que buscan integrar 

 
58  Las neurociencias contemplativas son un campo neurofenomenológico de investigación in-

terdisciplinaria que se ocupa de conocer y verificar los correlatos neurobiológicos, psicoló-
gicos y fisiológicos de las prácticas contemplativas, meditativas y de conciencia plena. Este 
ámbito de estudio integra metodologías neurocientíficas rigurosas con tradiciones contem-
plativas milenarias, buscando comprender cómo las prácticas de meditación transforman 
el cerebro y la experiencia consciente (Porta; 2019). La disciplina se caracteriza por su me-
todología híbrida que combina: 1) Neuroimagen funcional para estudiar cambios cerebra-
les; 2) Fenomenología contemplativa para describir estados de conciencia. 3) Mediciones 
psicofisiológicas (cortisol, presión arterial, variabilidad cardíaca) y 4) Evaluaciones psico-
lógicas de bienestar, atención y regulación emocional. La perspectiva de primera persona 
constituye un elemento metodológico crucial, reconociendo la experiencia subjetiva como 
fuente válida de datos científicos, complementaria a las mediciones objetivas. El padre in-
telectual de las neurociencias contemplativas es Francisco Varela (1946-2001) que en su 
obra “El fenómenos de la vida” (Varela; 2000) estableció las bases epistemológicas para el 



 
~ 118 ~ 

 

perspectivas fenomenológicas y neurocientíficas. El Noûs como principio 

tanto cósmico como psicológico sugiere niveles de análisis múltiples pero con-

vergentes. A su vez, la plasticidad neural y la capacidad del cerebro para reor-

ganizarse encuentran eco en la capacidad organizadora del Noûs. Ambos su-

gieren que la conciencia no es una estructura fija sino proceso dinámico de 

organización. 

 Desde una perspectiva educativa, el Noûs de Anaxágoras sugiere que el 

aprendizaje no es mera acumulación de información sino participación en 

principios organizadores más amplios. Esta visión fundamenta enfoques edu-

cativos que priorizan la comprensión estructural y profunda sobre la memori-

zación mecánica. La gradualidad del Noûs sugiere a su vez que la educación 

debe respetar los niveles de desarrollo cognitivo, idea que resuena en teorías 

constructivistas contemporáneas. Pero a su vez, el Noûs resuena también en 

las aportaciones de Edgar Morin en su paradigma de la complejidad y sus im-

plicaciones educativas en cuanto que reconoce que la realidad no es reductible 

a elementos simples, sino que requiere principios organizadores capaces de 

integrar múltiples dimensiones. Lo que traducido pedagógica y metodológica-

mente significa que necesariamente hay que prestar una especial atención al 

pensamiento complejo, que es aquel que construye relaciones; identifica los 

errores del conocimiento; presta atención y toma en consideración al análisis 

contextual; es capaz de formular críticas multidimensionales en base a eviden-

cias y procura favorecer el conocimiento de la condición humana asociado a la 

comprensión y a la ética (Morin; 2011). 

 
diálogo entre ciencias cognitivas y tradiciones contemplativas budistas. Varela fundó el 
“Mind & Life Institute” junto al Dalai Lama en 1987, creando un espacio de diálogo sin pre-
cedentes entre científicos occidentales y contemplativos tibetanos. Su enfoque enactivista 
de la cognición proporcionó el marco teórico para entender la meditación como forma de 
investigación experiencial rigurosa. 



 
~ 119 ~ 

 

3.7.- Parménides (c. 515–450 a.C.) 

 Parménides (c. 515–450 a.C.) realizó 

aportaciones fundamentales que transfor-

maron la comprensión de la relación entre 

ser, pensar y conocer, estableciendo im-

portantes bases conceptuales para el estu-

dio de la conciencia. Su proposición más 

importante aparece en el fragmento «…lo 

mismo es pensar y ser…» (28 B593-

AA.VV.; 2007, p. 283) Esta identidad on-

tológica establece que el acto de pensar y 

aquello que es pensado comparten la 

misma naturaleza fundamental y por 

tanto no existe separación radical entre 

conciencia, su contenido y la realidad, 

dado que el pensamiento genuino solo 

puede dirigirse hacia lo que es, no hacia lo 

que no es. Esta formulación anticipó de-

bates centrales sobre la intencionalidad 

de la conciencia que desarrollarían poste-

riormente la fenomenología y la filosofía 

analítica. En otro de sus fragmentos nos dice: 

«…Pues bien, te diré, escucha con atención mi palabra, cuáles 

son los únicos caminos de investigación que se puede pensar; 

uno: que es y que no es posible no ser; es el camino de la persua-

sión (acompaña, en efecto, a la Verdad); el otro: que no es y que 

es necesario no ser. Te mostraré que este sendero es por com-

pleto inescrutable; no conocerás, en efecto, lo que no es (pues es 

inaccesible) ni lo mostrarás…» (28 B 2-AA.VV.; 2007, p. 258) 

 En su poema Sobre la Naturaleza, Parménides distingue entre dos vías 

epistemológicas: 

 
59  La notación 28 B o B 28, corresponden a los fragmentos auténticos atribuidos a Parménides 

según la clasificación Diels-Kranz (DK). 

Ilustración 13 Imagen de Parménides de 
Elea (515 a. C. y el 450 a. C) reconstruida 

por IA ChatGPT, 2026. 



 
~ 120 ~ 

 

1. La Vía de la Verdad (Aletheia): Accesible mediante el noein (pen-

sar/intuir intelectual), revela la estructura inmutable del ser. Aquí la 

conciencia opera como contemplación directa de la realidad. 

2. La Vía de la Opinión (Doxa): Basada en la percepción sensorial, 

que únicamente genera conocimiento aparente sobre el mundo del 

devenir. 

 Esta distinción establece niveles diferenciados de conciencia: una con-

ciencia epistémica superior (noética) y otra empírica-sensorial. 

 Los atributos que Parménides asigna al “ser” tienen implicaciones direc-

tas para la comprensión de la conciencia como son la: 

• Unidad: la conciencia verdadera aprehende la realidad como totali-

dad indivisible. 

• Inmutabilidad: el conocimiento auténtico trasciende el flujo tem-

poral de la experiencia. 

• Completitud: la conciencia epistémica no admite carencias ni deve-

nir. 

• Presencia plena: el ser se da íntegramente al pensamiento sin me-

diaciones. 

 En definitiva y desde nuestro punto de vista, los filósofos presocráticos 

anticiparon problemas centrales de las ciencias cognitivas como, por ejemplo: 

el llamado problema difícil de la conciencia formulado por David Chalmers 

(Chalmers; 1995), la integración de información (Tononi; 2004), la relación 

mente-cerebro, y los niveles de organización de la experiencia consciente. Su 

genialidad radica en haber inaugurado el pensamiento sistemático sobre la 

conciencia, creando un vocabulario conceptual y estableciendo marcos inter-

pretativos que continúan siendo productivos para la comprensión transdisci-

plinar de la mente y la experiencia humana. 

 La filosofía presocrática constituyó, en suma, el acta de nacimiento de la 

reflexión occidental sobre la conciencia, estableciendo fundamentos que tras-

cienden las fronteras históricas y disciplinares para seguir interpelando nues-

tra comprensión actual de la naturaleza de la experiencia consciente. 



 
~ 121 ~ 

 

4.- Los sofistas 

 La Atenas del siglo V a.C., era una ciudad vibrante después de vencer a 

los persas en las Guerras Médicas. La democracia estaba en su apogeo y los 

ciudadanos participaban activamente en política. El desarrollo de la democra-

cia hizo que el dominio de la palabra hablada no solo fuera una condición pre-

via para el éxito político, sino también indispensable como forma de defensa 

propia en caso de que uno fuera objeto de una demanda. Por ello, los sofistas 

respondieron a una necesidad creciente entre los jóvenes y ambiciosos. Me-

nón, un discípulo ambicioso de Gorgias, dice que el aret— y por tanto la fun-

ción — de un hombre es gobernar sobre la gente, es decir, gestionar sus asun-

tos públicos para beneficiar a sus amigos y dañar a sus enemigos. Este es un 

ideal de larga data, pero que se realiza mejor en la Atenas democrática a través 

de la retórica. La retórica era así el núcleo de la educación sofisticada, aunque 

la mayoría de los sofistas profesaban enseñar una gama más amplia de mate-

rias60. 

 Los sofistas eran básicamente profesores itinerantes que cobraban por 

sus clases (algo revolucionario para la época). La palabra "sofista" original-

mente significaba "sabio", pero con el tiempo pasó a designar a los maestros 

profesionales que enseñaban a las clases altas cómo destacar en la vida pú-

blica. Fueron los primeros en desarrollar lo que llamamos “paideia” (cultura 

o educación). Para ellos, educar no era solo transmitir conocimientos, sino 

formar integralmente a la persona como miembro activo de su sociedad. Eran 

como los orientadores o los coaches del mundo antiguo, preparando a sus 

alumnos para el éxito social y político. 

 Como viajaban de ciudad en ciudad, los sofistas notaron algo fascinante: 

lo que era valioso en Atenas podía no serlo en Esparta. Esta observación los 

llevó a desarrollar ideas relativistas: no hay verdades absolutas, sino que cada 

comunidad tiene sus propios valores. Por eso adaptaban sus enseñanzas según 

el lugar donde estuvieran. 

 Su creación estrella fue la “retórica”, el arte de convencer a otros me-

diante la palabra, independientemente de si los argumentos eran verdaderos 

 
60  Fuente:  Internet Encyclopedia of Philosophy (IEP) The Sophists (Ancient Greek). Dis-

ponible en: <Sophists | Internet Encyclopedia of Philosophy> Acceso: 26 nov. 2025. 

https://iep.utm.edu/sophists/#H1


 
~ 122 ~ 

 

o no. Era como enseñar técnicas de debate y oratoria, pero sin preocuparse 

demasiado por la verdad absoluta. 

 Mientras los filósofos anteriores se preguntaban sobre el cosmos y la na-

turaleza, los sofistas pusieron al ser humano en el centro de su reflexión. Con 

ellos, la filosofía griega pasó de mirar las estrellas a mirarse en el espejo: co-

menzó la etapa antropológica del pensamiento griego. 

 En resumen, los sofistas fueron educadores pragmáticos que preparaban 

a sus alumnos para el éxito en la vida pública, crearon el arte de la persuasión 

y cambiaron el rumbo de la filosofía hacia el estudio del ser humano y la so-

ciedad (Abbagnano; 1994). 

 De entre los sofistas más célebres y conocidos en la Historia de la Filoso-

fía destacan los que a continuación reseñamos. 

 



 
~ 123 ~ 

 

4.1.- Protágoras de Abdera (c. 485-411 a.C.) 

      El sofista de Abdera consti-

tuye el primer filósofo occiden-

tal en situar al sujeto cognos-

cente en el centro de la reflexión 

epistemológica. Su célebre tesis 

del homo mensura —“El hom-

bre es la medida de todas las co-

sas”— anticipó más de dos mile-

nios las problemáticas que hoy 

vertebran las ciencias cognitivas 

y la filosofía de la mente: la cons-

trucción activa de la realidad 

perceptual, la irreducibilidad de 

la perspectiva de primera per-

sona, y la naturaleza funcional 

de la percepción. 

      Estudiar a Protágoras no es 

un ejercicio de arqueología inte-

lectual, sino un retorno a las raí-

ces de una tradición que conecta 

directamente con el constructi-

vismo epistemológico, el predic-

tive processing de Karl Friston61 

y Anil Seth62, la fenomenología de Husserl y el enactivismo de Varela, 

 
61  Karl J. Friston es un neurocientífico teórico y psiquiatra británico, considerado una de las 

figuras más influyentes de la neurociencia contemporánea. Es profesor en el University Co-
llege London (UCL) y director científico de la Wellcome Centre for Human Neuroimaging. 
Su trabajo integra neurociencia, estadística bayesiana, física, biología teórica y filosofía de 
la mente. Es mundialmente conocido por formular el Principio de Energía Libre (Free 
Energy Principle, FEP), un marco teórico general que pretende explicar la percepción, la 
acción, el aprendizaje y la conciencia bajo un mismo principio unificador. 

62  La teoría del predictive processing, formulada y formalizada por Karl Friston, sostiene que 
el cerebro funciona como un sistema jerárquico que razona y actualiza creencias en función 
de la evidencia disponible, combinando lo que ya se creía con la nueva información obser-
vada y cuyo objetivo fundamental es minimizar el error de predicción. En cada nivel de la 
jerarquía cortical se generan predicciones sobre las causas del input sensorial; estas predic-
ciones se contrastan con la señal entrante y las discrepancias (prediction errors) se propa-
gan hacia arriba para actualizar el modelo interno del mundo. La percepción, la acción y el 
aprendizaje se entienden como procesos unificados: la percepción ajusta creencias para 

Ilustración 14 Protágoras de Abdera. Imagen recons-
truida por IA (Chat GPT-2026) en base a bustos públi-

cos disponibles en la Web. 



 
~ 124 ~ 

 

Thompson y Rosch. Para cualquier proyecto transdisciplinario sobre educa-

ción de la conciencia, Protágoras representa el momento fundacional en que 

la filosofía occidental abandonó la especulación cosmológica para preguntarse 

cómo el ser humano construye activamente su experiencia del mundo. 

 La importancia de Protágoras para los estudios contemporáneos sobre la 

conciencia radica en su radical reorientación del pensamiento filosófico. 

Mientras los presocráticos buscaban el arché —el principio constitutivo del 

cosmos— en elementos como el agua, el aire o los átomos, Protágoras ejecutó 

lo que podríamos llamar el primer giro copernicano avant la lettre: tras-

ladó el centro de gravedad filosófico desde el objeto hacia el sujeto. 

 Esta reorientación implica reconocer que no existe acceso privilegiado a 

una realidad divina o superior. Las cosas no poseen propiedades predetermi-

nadas intrínsecas; adquieren significado a través de nuestra experiencia. 

Como señala Mauro Bonazzi en la Stanford Encyclopedia of Philosophy, Pro-

tágoras “enfatizó cómo la subjetividad humana determina la manera en que 

entendemos, o incluso construimos, nuestro mundo, una posición que sigue 

siendo parte esencial de la tradición filosófica moderna”63.  

 El relativismo epistemológico de Protágoras plantea cuestiones que si-

guen sin resolverse: ¿es la conciencia una ventana transparente hacia la reali-

dad o un constructor activo de experiencias? ¿Puede existir conocimiento ob-

jetivo independiente del sujeto cognoscente? ¿Cómo reconciliar la multiplici-

dad de perspectivas individuales con la necesidad de verdades compartidas? 

Estas preguntas, formuladas por primera vez en la Atenas del siglo V a.C., 

constituyen hoy el núcleo de debates en neurociencia cognitiva, fenomenolo-

gía y filosofía de la mente. 

4.1.1.- Apuntes biográficos  

 Protágoras nació aproximadamente en el 490-485 a.C. en Abdera, colo-

nia griega situada en la costa norte del Mar Egeo, en Tracia. Pese a la repu-

tación satírica de “ciudad de tontos” que le atribuía la comedia ática, Abdera 

 
reducir el error; la acción (inferencia activa) modifica el entorno para que se ajuste a las 
predicciones; y el aprendizaje optimiza los parámetros del modelo. Esta arquitectura se ins-
cribe en el principio de energía libre, según el cual los sistemas biológicos tienden a mini-
mizar una cota superior del error de sorpresa, garantizando estabilidad adaptativa. 

 

63  Fuente: Stanford Encyclopedia of Philosophy. Protagoras. Disponible en: <Protagoras 
(Stanford Encyclopedia of Philosophy)> Acceso: 10 ene. 2026. 

https://plato.stanford.edu/entries/protagoras/
https://plato.stanford.edu/entries/protagoras/


 
~ 125 ~ 

 

produjo pensadores de primera magnitud: además de Protágoras, fue cuna de 

Demócrito, el atomista, y posteriormente de Anaxarco y Hecateo. 

 La ciudad había sido refundada hacia el 545 a.C. por refugiados de Teos 

(Jonia) que huían de la dominación persa. Durante las Guerras Médicas, Ab-

dera hospedó a Jerjes I en su campaña contra Grecia. Filóstrato transmite una 

tradición según la cual la familia de Protágoras habría recibido el privilegio de 

educación con los Magos persas por haber alojado al emperador. Aunque esta 

anécdota probablemente sea legendaria, ilustra el cosmopolitismo cultural de 

una ciudad situada en la encrucijada entre Oriente y Occidente. 

 Protágoras desarrolló su carrera durante la llamada “Edad de Oro” ate-

niense (461-429 a.C.), el período de hegemonía política y florecimiento cultu-

ral bajo el liderazgo de Pericles. La democracia radical ateniense creó condi-

ciones ideales para el auge de la sofística: el sistema judicial extremadamente 

litigioso —sin abogados profesionales— y la democracia directa en la asamblea 

generaban una demanda insaciable de formación retórica. Los sofistas res-

pondían a esta necesidad ofreciendo educación en el arte de la persuasión. 

 Según Platón en el diálogo Protágoras (316c-317b), el sofista de Abdera 

fue el primero en denominarse explícitamente “sofista” y en cobrar honorarios 

por sus enseñanzas. Diógenes Laercio menciona que cobraba cien minas por 

sus cursos —aproximadamente cien veces el salario diario de un trabajador 

cualificado. Platón afirma que ganó más dinero que “Fidias y otros diez escul-

tores juntos”. 

 La conexión más significativa de Protágoras con el poder ateniense fue su 

amistad con Pericles. Plutarco narra un episodio revelador: ambos pasaron un 

día entero debatiendo un caso de responsabilidad legal en que un atleta había 

matado accidentalmente a otro con una jabalina durante una competición de 

pentatlón. Discutieron si debía considerarse responsable a la jabalina, al lan-

zador o a los árbitros64.  

 Esta relación culminó en 444-443 a.C., cuando Pericles encomendó a 

Protágoras la redacción de la constitución de Turios, colonia panhelénica fun-

dada en el sur de Italia cerca del sitio de la destruida Síbaris. Esta constitución 

incluyó el primer establecimiento documentado de educación pública 

 
64  Fuente: Wikipedia. Protagoras. Disponible en: <Protagoras - Wikipedia> Acceso: 10 ene. 

2026. 

https://en.wikipedia.org/wiki/Protagoras


 
~ 126 ~ 

 

obligatoria en la historia occidental, evidenciando la confianza absoluta de Pe-

ricles en el sofista y sus afinidades democráticas compartidas. 

 La tradición recogida por Diógenes Laercio (IX.54-55) narra que Protá-

goras fue acusado de impiedad (asebeia) por el inicio de su obra Sobre los 

dioses: “Respecto a los dioses no puedo saber ni si existen ni si no existen, ni 

cuál es su forma; pues muchas cosas impiden saberlo: la oscuridad del 

asunto y la brevedad de la vida humana”65.  

 Según esta versión, tras la condena —destierro o pena de muerte según 

las fuentes— Protágoras se embarcó hacia Sicilia y murió ahogado en un nau-

fragio aunque esta circunstancia puede ser una leyenda posterior. Murió apro-

ximadamente en el 420-411 a.C., con una edad estimada de 70 años según el 

Menón, aunque algunas fuentes tardías hablan de 90.  

4.1.2.- Aportaciones fundamentales 

 Las aportaciones filosóficas de Protágoras de Abdera ocupan un lugar 

trascendental en la historia del pensamiento occidental, no solo por inaugurar 

una forma radical de relativismo epistemológico, sino por situar de manera 

explícita la experiencia humana y la conciencia perceptiva en el centro del pro-

blema del conocimiento. Frente a la búsqueda presocrática de principios ob-

jetivos y universales, Protágoras desplaza el foco hacia el sujeto que conoce, 

afirmando que toda verdad se da siempre en relación con una perspectiva con-

creta. Este giro antropocéntrico introduce una comprensión del saber como 

fenómeno dependiente de la percepción, el lenguaje y el contexto vital, antici-

pando cuestiones que hoy resultan centrales en la filosofía de la conciencia, la 

epistemología contemporánea y las ciencias cognitivas. 

 4.1.2.1.- Subjetividad y conciencia perceptiva   

 La tesis más célebre de Protágoras “el hombre es la medida de todas las 

cosas” constituye uno de los primeros intentos sistemáticos de fundamentar 

el conocimiento en la experiencia consciente del sujeto. Con esta afirmación, 

Protágoras no sostiene simplemente un relativismo moral o cultural, sino una 

tesis epistemológica radical: lo que es, es para alguien, y lo es tal como aparece 

a su conciencia. 

 
65  Ibidem. 



 
~ 127 ~ 

 

 La ambigüedad del término "hombre" (anthropos) ha generado tres lí-

neas interpretativas principales: 

1. La interpretación individualista, defendida por Platón sostiene que 

cada individuo particular es medida de su propia experiencia: “Tal 

como me parecen las cosas, tales son para mí; tal como te parecen a 

ti, tales son para ti”. El famoso ejemplo del viento ilustra esta doctrina: 

el mismo viento sopla, y sin embargo uno puede sentir frío y otro no; 

ambas percepciones son verdaderas para cada perceptor66.  

2. La interpretación sociológica, propuesta por Eugène Dupréel, sos-

tiene que el término alude a cada grupo social humano: cada polis ac-

túa como medida de las cosas, implicando un relativismo cultural más 

que individual (Dupréel; 1948). 

3. La interpretación genérica, defendida por Theodor Gomperz, propone 

una única medida común para todos los individuos: una forma com-

partida por el género humano que distingue la perspectiva humana de 

la divina o animal (Gomperz; 2000). 

 Esta doctrina establece principios revolucionarios para la comprensión 

de la conciencia: 

1. El sujeto cognoscente es constitutivo del conocimiento. No existe ac-

ceso privilegiado a una realidad trascendente; las cosas adquieren sig-

nificado a través de la experiencia. Como señala Jaap Mansfeld, el ver-

dadero "medida" no es el hombre abstracto sino la experiencia per-

sonal de cada individuo —su historia, percepciones y expectativas 

(Mansfeld; 1979). 

2. Todas las percepciones son verdaderas para quien las experimenta. 

Esto implica lo que Protágoras llamaba la imposibilidad de la con-

tradicción): si cada individuo es medida de su propio mundo de sen-

saciones y juicios, la contradicción solo puede ser aparente67.  

3. La verdad se subordina a la utilidad. La "Apología de Protágoras" en 

el Teeteto de Platón distingue entre conocimiento y sabiduría: “Llamo 

 
66  Fuente: The Socratic Journey of Faith and Reason. 55. Man Is the Measure of All 

Things. Disponible en: <Protagoras Statement: Man Is the Measure of All Things> Acceso: 
10 ene. 2026.  

67  Fuente: Stanford Encyclopedia of Philosophy. Protagoras. Disponible en: <Protagoras 
(Stanford Encyclopedia of Philosophy)> Acceso: 10 ene. 2026. 

https://socratesjourney.org/man-is-the-measure-of-all-things-protagoras/
https://plato.stanford.edu/entries/protagoras/
https://plato.stanford.edu/entries/protagoras/


 
~ 128 ~ 

 

sabio al hombre que, transformando las cosas, hace que aparezcan 

como buenas y sean buenas para alguien a quien le aparecían como 

malas” (Platón; 1996). El sofista funciona como un "buen doctor" que 

usa argumentos (logoi) como el médico usa drogas: para reemplazar 

estados mentales perjudiciales por beneficiosos. 

 Desde esta perspectiva, la conciencia perceptiva no es un reflejo pasivo 

de una realidad objetiva, sino el criterio constitutivo de lo real para el sujeto. 

Cada individuo es “medida” en cuanto que su experiencia consciente deter-

mina el modo en que el mundo se manifiesta. La realidad, por tanto, no se 

impone a la conciencia, sino que se da siempre como fenómeno para una con-

ciencia situada. 

4.1.2.2.- Percepción y epistemología 

 Platón atribuye a Protágoras una “doctrina secreta” (aporrhetos logos) 

que equipara conocimiento con percepción. Esta doctrina combina tres ele-

mentos: el flujo heraclíteo (todo está en constante cambio), la relatividad del 

ser (todo es solo en relación con algo más), y la constitución relacional (objeto 

percibido y sujeto perceptor se constituyen mutuamente en el acto percep-

tivo). 

 El Teeteto desarrolla estas implicaciones: “No existe nada en sí mismo 

como una sola cosa... todo está en proceso de llegar a ser” (Platón; 1996). 

Esta ontología procesual tiene consecuencias directas para la teoría de la con-

ciencia: la experiencia consciente no es un espejo pasivo de una realidad pre-

existente, sino un acto constitutivo que genera simultáneamente sujeto y ob-

jeto. 

 El método antilogístico complementa esta epistemología: sobre cada 

cuestión existen dos argumentos igualmente fuertes. El objetivo no es hacer 

triunfar una tesis, sino mostrar la igual fuerza de cada serie de argumentos y 

desarrollar la capacidad de argumentar cualquier posición. Esta técnica con-

vierte al pensador en agente activo que puede adoptar múltiples perspectivas, 

reconociendo la legitimidad parcial de cada una. 

 Una de las aportaciones más relevantes —reconstruida principalmente a 

partir del Teeteto de Platón— es la identificación que Protágoras realiza entre 

percibir y conocer. Para Protágoras, todo conocimiento es percepción, y toda 

percepción es verdadera para quien la tiene. Esto implica varias consecuencias 

decisivas: 



 
~ 129 ~ 

 

• No existe error en el nivel de la experiencia consciente: si algo aparece 

de cierto modo, es así para el sujeto. 

• La verdad no es trascendente ni absoluta, sino inmanente a la vivencia 

consciente. 

• La conciencia no necesita validación externa: su contenido se justifica 

por el hecho mismo de aparecer. 

 Esta postura convierte a Protágoras en uno de los primeros pensadores 

en otorgar a la conciencia una autoridad epistémica primaria. Frente al inte-

lectualismo posterior (platónico y aristotélico), aquí no hay una instancia ra-

cional superior que juzgue a la experiencia: la experiencia consciente se auto-

legitima. 

 Desde la filosofía de la mente actual, esta posición guarda afinidad con la 

idea de primacía de la conciencia fenomenal, según la cual el dato consciente 

inmediato es irreductible y no puede eliminarse sin perder el fenómeno 

mismo. 

 En términos contemporáneos, Protágoras anticipa una concepción feno-

menológica del conocimiento: no accedemos a las cosas “en sí”, sino a cómo 

se nos aparecen. Esta idea resulta crucial para cualquier teoría de la concien-

cia, pues desplaza el problema desde la ontología objetiva hacia la estructura 

de la experiencia subjetiva. 

4.1.2.3.- Negación de una realidad independiente de la conciencia 

 Protágoras no afirma explícitamente que no exista una realidad externa, 

pero sí sostiene algo igualmente disruptivo: no tenemos acceso a ella fuera de 

la experiencia consciente. No hay, por tanto, diferencia operativa entre “ser” y 

“aparecer”. 

 Este punto es esencial para comprender su relevancia en el estudio de la 

conciencia en cuanto que la realidad no es un trasfondo fijo que la mente copia 

como tampoco un proceso relacional entre mundo y sujeto. En consecuencia, 

la conciencia no representa el mundo: lo co-constituye. 

 Aquí Protágoras se distancia radicalmente del realismo ingenuo y se 

aproxima a lo que hoy llamaríamos una ontología fenomenalista. El mundo 

humano es, en rigor, el mundo tal como es vivido. 



 
~ 130 ~ 

 

 Este planteamiento reaparece en múltiples tradiciones contemporáneas: 

desde la fenomenología de Husserl hasta el constructivismo cognitivo, donde 

la conciencia no refleja una realidad dada, sino que participa activamente en 

su configuración. 

4.1.2.4.- La conciencia como proceso dinámico y cambiante 

 Otro aspecto decisivo del pensamiento de Protágoras es su concepción no 

sustancialista de la experiencia. Si cada percepción depende del sujeto y de sus 

condiciones (estado corporal, contexto, edad, cultura), entonces la conciencia 

es esencialmente variable. 

 No hay una conciencia fija, idéntica a sí misma en todo momento, sino 

una corriente de experiencias en permanente transformación. Esta intuición 

—extraordinariamente moderna— anticipa la concepción procesual de la 

mente; la idea de conciencia como flujo y los modelos actuales que entienden 

la conciencia como un sistema dinámico. 

 Protágoras, en este sentido, rompe con toda noción esencialista del alma. 

La conciencia no es una sustancia, sino una actividad, un acontecer perceptivo 

y evaluativo. 

4.1.2.5.- Lenguaje, consenso y conciencia intersubjetiva 

 Aunque Protágoras enfatiza la subjetividad, no cae en un solipsismo68. Al 

contrario, su enseñanza retórica presupone que las conciencias pueden in-

fluirse, persuadirse y transformarse mutuamente. El lenguaje cumple aquí 

una función central en cuanto que no refleja verdades absolutas, sino que con-

figura mundos compartidos de sentido. 

 Desde esta perspectiva, la conciencia individual se desarrolla en un espa-

cio intersubjetivo, donde el diálogo, la educación y la persuasión modifican la 

forma en que el mundo aparece. Esto introduce una dimensión social y cultu-

ral de la conciencia, muy cercana a enfoques contemporáneos como la cogni-

ción situada, la conciencia extendida o la construcción social de la experiencia. 

 
68  El solipsismo es la posición filosófica según la cual solo la propia mente o conciencia es 

indudablemente real, y la existencia del mundo externo y de otras conciencias no puede 
conocerse con certeza, quedando reducida a contenidos de la experiencia subjetiva del su-
jeto. 



 
~ 131 ~ 

 

 En suma, lo que Protágoras aporta específicamente al conocimiento de la 

naturaleza y el desarrollo de la conciencia puede resumirse en los siguientes 

puntos: 

1. La emergencia de la autoconciencia reflexiva. Con los sofistas, 

el pensamiento adquirió conciencia de sí mismo como la esencia ab-

soluta. Se empezó a razonar y reflexionar sobre lo existente. Los sofis-

tas reflexionaron en torno al hombre mismo, marcando un cambio 

fundamental: el hombre pasó a formar parte de la totalidad de lo ob-

jetivo (Chacón; 2017). 

2. La conciencia como criterio de realidad. El principio del “homo 

mensura” establece que el hombre es el criterio de los seres, porque 

todas las cosas que se manifiestan a los hombres existen, y las que no 

se manifiestan a hombre alguno, no existen. Esto implica una forma 

de conciencia donde la percepción humana (aisthesis) determina la 

realidad misma (Rojas; 2015). 

3. La dimensión social de la conciencia. Los sofistas trataban de 

infundir en el hombre una conciencia moral, de tal forma que se aco-

modasen a las leyes y se dieran por satisfechos en su sometimiento. 

Sin embargo, al tomar sentido la reflexión en el hombre, a éste ya no 

le bastaba solamente con someterse y obedecer las leyes, sino, por me-

dio de la reflexión, se propuso encontrar satisfacción dentro de sí 

mismo (Chacón; 2017). 

4. La ampliación del concepto de aisthesis. Aisthesis no distingue 

creencias, juicios, sensaciones o experiencias "materiales" o "espiri-

tuales", se trata de todas las experiencias humanas. Esta concepción 

amplia de la percepción/conciencia trasciende la mera percepción 

sensible e incluye toda forma de experiencia humana (Rojas; 2015). 

4.1.3.- Correlatos contemporáneos 

 La tesis del homo mensura de Protágoras no es una reliquia arqueológica 

del pensamiento griego, sino una intuición fundacional que reverbera con sor-

prendente actualidad en las ciencias cognitivas del siglo XXI. Lo que el sofista 

de Abdera articuló hace 2.500 años —que el sujeto cognoscente es constitutivo 

de su experiencia y no mero receptor pasivo de una realidad preexistente— 

encuentra hoy validación empírica en neurociencia computacional, fenome-

nología experimental y filosofía de la mente. 



 
~ 132 ~ 

 

 No se trata de forzar analogías superficiales entre épocas inconmensura-

bles, sino de reconocer que ciertas intuiciones sobre la naturaleza de la expe-

riencia consciente trascienden sus contextos históricos. Cuando Anil Seth69 

describe la percepción como “alucinación controlada” (Seth; 2023) o cuando 

Donald Hoffman70 sostiene que nuestras percepciones son "íconos adaptati-

vos" más que ventanas a la realidad (Hoffman; 219), están reformulando con 

herramientas neurocientíficas la misma problemática que Protágoras identi-

ficó: ¿cómo reconciliar la multiplicidad irreducible de perspectivas subjetivas 

con la necesidad pragmática de verdades compartidas? 

 Las convergencias que a continuación analizamos iluminan tanto las con-

tinuidades como las rupturas entre el pensamiento antiguo y contemporáneo, 

revelando que el problema de la conciencia —en su dimensión más radical— 

sigue siendo el que formuló el primer filósofo que se atrevió a proclamar que 

el ser humano, y no los dioses ni la naturaleza, es la medida de todas las cosas. 

4.1.3.1.- El constructivismo epistemológico 

 Ernst von Glasersfeld71, fundador del constructivismo radical, sostiene 

principios que resuenan directamente con Protágoras: no podemos tener co-

nocimiento directo de ninguna realidad externa u objetiva; construimos nues-

tra comprensión a través de nuestras experiencias; el concepto de "verdad" 

debe reemplazarse por "viabilidad" dentro de un contexto experiencial (Von 

Glasersfeld; 1995).  

 La teoría de Von Glasersfeld señala que la conciencia no refleja la reali-

dad: la construye. La conciencia no accede a una realidad objetiva tal como es 

“en sí”, sino que construye activamente modelos del mundo a partir de la 

 
69  Anil Seth es un neurocientífico cognitivo y computacional británico, profesor en la Univer-

sity of Sussex y director del Sussex Centre for Consciousness Science. Su investigación se 
centra en explicar la conciencia, el yo y la percepción desde la neurociencia, con un énfasis 
notable en marcos de procesamiento predictivo (el cerebro como “máquina de predicción”) 

70  Donald D. Hoffman es un científico cognitivo y psicólogo estadounidense, profesor en la 
University of  California, Irvine, conocido por su Teoría de la Interfaz de la Percepción (In-
terface Theory of Perception). Su tesis central sostiene que la percepción humana no es una 
ventana a la realidad objetiva, sino una interfaz adaptativa: lo que percibimos funciona 
como “íconos” diseñados por la evolución para guiar la conducta y maximizar la aptitud, no 
para representar fielmente la estructura última del mundo. 

71  Ernst von Glasersfeld (1917–2010) fue un epistemólogo y filósofo de la ciencia germano-
estadounidense, figura central del constructivismo radical. Aunque no fue neurocientífico, 
su pensamiento ha tenido un impacto decisivo en el estudio filosófico de la conciencia, la 
cognición y el conocimiento, especialmente en diálogo con la psicología genética (Jean Pia-
get), la cibernética y las ciencias cognitivas. 



 
~ 133 ~ 

 

experiencia. El conocimiento consciente no es una representación fiel, sino 

una organización funcional de la experiencia. En otra palabras: aber no es des-

cubrir cómo es el mundo, sino construir modos viables de actuar y pensar en 

él. 

 A su vez, para Von Glasersfeld el criterio fundamental del conocimiento 

consciente no es la verdad, sino la viabilidad (viability). En este sentido, una 

construcción mental es válida si funciona en la experiencia del sujeto. La con-

ciencia selecciona y estabiliza esquemas cognitivos útiles, no necesariamente 

verdaderos en sentido metafísico. Esto tiene consecuencias profundas para la 

teoría de la conciencia: la experiencia consciente es siempre dependiente del 

sujeto. 

 En el mismo sentido para Von Glasersfeld La conciencia y el “yo” no son 

sustancias ni entidades fijas, sino procesos dinámicos de autoorganización 

cognitiva. El sujeto consciente se constituye a través del lenguaje, la memoria 

y la interacción. No descubre su identidad, sino que la construye narrativa-

mente. 

 Estos conceptos contemporáneos, resuenan de forma directa con las 

ideas de Protágoras y sus concepciones acerca de la idea de que el hombre es 

la medida de todas las cosas. 

4.1.3.2.- El proceso predictivo como reformulación neurocientí-

fica 

 Las teorías de Karl Friston (Free Energy Principle) y Anil Seth (Being 

You: A New Science of Consciousness) representan la conexión más sorpren-

dente con el pensamiento protagórico. Seth describe la percepción como una 

"alucinación controlada": Lo que experimentamos es nuestra mejor suposi-

ción sobre qué hay en el mundo. El cerebro no recibe pasivamente informa-

ción del exterior, sino que genera continuamente predicciones que ajusta se-

gún los datos sensoriales entrantes. 

 El paralelo es estructural: donde Protágoras afirmaba que "las cosas son 

para cada uno como le parecen", Seth sostiene que la percepción es generada 

internamente, viene desde dentro hacia afuera. Ambos rechazan el modelo de 

la mente como espejo de la naturaleza y la conciben como constructor activo 

de experiencia. 



 
~ 134 ~ 

 

4.1.3.3.- Donald Hoffman y la interfaz perceptual 

 La Interface Theory of Perception de Donald Hoffman (Hoffman; 2019) 

propone que las percepciones verídicas son rutinariamente dominadas por 

percepciones no verídicas sintonizadas con la aptitud evolutiva. La evolución 

no diseñó nuestros sentidos para ver la verdad, sino para guiar comportamien-

tos adaptativos. El espacio-tiempo y los objetos físicos son “íconos de una in-

terfaz2, no representaciones de la realidad. 

 Protágoras y Hoffman convergen en rechazar que la percepción sea una 

ventana a la verdad concibiéndola como construcción funcional del sujeto 

orientada a fines prácticos, no epistémicos. 

4.1.3.4.- Enactivismo y cognición como acción 

 El enactivismo de Francisco Varela, Evan Thompson y Eleanor Rosch 

(Varela; Thompson; Rosch,1992) postula la co-emergencia de organismo y en-

torno: ambos se constituyen mutuamente. La cognición no representa un 

mundo preexistente sino que lo "enactúa" —lo trae a la existencia mediante la 

acción. Los organismos están sintonizados con características de entornos que 

son significativas para ellos —entornos que los organismos mismos traen a la 

existencia. 

 Esta tesis resuena con la constitución relacional de Protágoras: ni sujeto 

ni objeto preexisten al acto perceptivo; emergen conjuntamente en la interac-

ción. 

4.1.3.5.- Thomas Nagel y la subjetividad irreducible 

 El célebre artículo de Thomas Nagel "What Is It Like to Be a Bat?" (1974) 

articula una posición que resuena profundamente con el relativismo protagó-

rico: “Un organismo tiene estados mentales conscientes si y solo si hay algo 

que es como ser ese organismo —algo que es como para el organismo” (Na-

gel; 2000) . El carácter subjetivo de la experiencia está conectado con un 

punto de vista singular e intransferible. 

 Protágoras anticipó esta intuición: cada individuo es la medida de su pro-

pia experiencia, y no podemos acceder directamente a la experiencia de otro. 

El problema contemporáneo de los qualia —las cualidades subjetivas irredu-

cibles de la experiencia consciente— plantea el mismo desafío que identificó 



 
~ 135 ~ 

 

el sofista: ¿cómo puede haber verdad objetiva sobre experiencias inherente-

mente subjetivas? 

4.1.4.- Conclusión 

 El legado de Protágoras para un proyecto de Educación Transdisciplinar 

o sobre Educación de la Conciencia trasciende el mero antecedente histórico. 

Su pensamiento articula una epistemología centrada en el sujeto que permite 

comprender por qué la conciencia no puede reducirse a procesos objetivos de 

tercera persona: la experiencia consciente es constitutivamente de perspec-

tiva, situada y activa. 

 Esta comprensión tiene implicaciones pedagógicas directas: educar la 

conciencia no puede consistir en transmitir contenidos objetivos que el apren-

diz reciba pasivamente, sino en desarrollar capacidades para construir activa-

mente significados, adoptar múltiples perspectivas (la técnica antilogística), y 

reconocer tanto la legitimidad como los límites de cada punto de vista. 

 El sofista de Abdera nos recuerda que la filosofía de la conciencia no co-

menzó con Descartes ni con Husserl: comenzó cuando un pensador tracio pro-

clamó que el ser humano es medida de todas las cosas, inaugurando una tra-

dición de reflexión sobre la subjetividad que continúa hasta las neurociencias 

predictivas de nuestros días. Para quien busca comprender los fundamentos 

filosóficos de la conciencia, Protágoras no es un capítulo introductorio sino un 

interlocutor contemporáneo. 

 

 

 

 

 

 

 

       

  



 
~ 136 ~ 

 

  

 



 
~ 137 ~ 

 

4.2.- Gorgias de Leontinos (c. 484 – c. 375 a.C.) 

«…La palabra es un poderoso soberano que, con un cuerpo pe-

queñísimo y completamente invisible, lleva a cabo obras suma-

mente divinas…» 

Gorgias de Leontinos 

Encomio a Helena 

 

 El pensador siciliano del siglo V a.C. propuso una teoría radical sobre la 

incomunicabilidad de la experiencia subjetiva que resuena con debates con-

temporáneos sobre qualia, constructivismo y filosofía de la mente. Veinticua-

tro siglos antes de que David Chalmers formulara el "problema difícil de la 

conciencia", Gorgias de Leontinos había señalado la escisión fundamental en-

tre ser, conocimiento y lenguaje. Su tratado Sobre el no ser o sobre la natura-

leza constituye el primer análisis sistemático de los límites epistemológicos de 

la experiencia humana y la incapacidad del logos para transmitir la realidad 

percibida. Estudiar a Gorgias no es un ejercicio de arqueología intelectual: es 

confrontar los fundamentos mismos del problema mente-mundo que sigue sin 

resolverse. 

 Durante siglos, Gorgias fue relegado a la categoría de "mero sofista", un 

charlatán hábil con las palabras, pero carente de profundidad filosófica. Esta 

caracterización, heredada de la crítica platónica, ha oscurecido una contribu-

ción intelectual de primera magnitud72. Como observa Antonio Melero Be-

llido, la sofística griega desarrolló intuiciones epistemológicas que la filosofía 

occidental tardó milenios en recuperar (Melero; 1996). 

 Gorgias anticipó problemas centrales de la filosofía contemporánea: la 

incomunicabilidad de los qualia, la construcción lingüística de la realidad, la 

autonomía del discurso respecto al ser, y los límites del conocimiento objetivo. 

Gorgias afirmaba que «el lenguaje es un amo poderoso». En su Encomio de 

Helena, sostenía que las palabras poseen la capacidad de influir y alterar las 

emociones y percepciones humanas. Con ello se adelanta a planteamientos ac-

tuales sobre el papel de la retórica, la propaganda y la psicología del lenguaje, 

 
72  Fuente: World History Encyclopedia. Gorgias. Disponible en: <Gorgias - World History 

Encyclopedia> Acceso: 11 ene. 2026. 

https://www.worldhistory.org/Gorgias/
https://www.worldhistory.org/Gorgias/


 
~ 138 ~ 

 

campos que reconocen hasta qué punto la comunicación puede moldear las 

creencias y las conductas de las personas. Esta concepción del logos como 

fuerza capaz de transformar estados mentales, eliminar el miedo, producir 

alegría e intensificar la compasión anticipa las investigaciones neurocientífi-

cas sobre los efectos cerebrales de la persuasión.73. 

 

4.2.1.- Apuntes biográficos 

 Gorgias nació aproximadamente entre 487 y 483 a.C. en Leontinos (ac-

tual Lentini), una colonia calcídica fundada en 729 a.C. en la costa oriental de 

Sicilia, entre Siracusa y Catania. Hijo de Carmántides (Charmantides), tuvo 

 
73  Fuente: Psico Network. Revista digital. Gorgias y el poder de la palabra: del sofismo 

a la psicología contemporánea. Disponible en: <GORGIAS Y EL PODER DE LA PA-
LABRA: DEL SOFISMO A LA PSICOLOGÍA CONTEMPORÁNEA - Psiconetwork> Acceso: 
11 ene. 2026. 

Ilustración 15 Gorgias de Leontinos. Imagen recreada por IA (ChatGPT, 2026) en base 
a un busto público disponible en la Web. 

https://psiconetwork.com/gorgias-y-el-poder-de-la-palabra-del-sofismo-a-la-psicologia-contemporanea/
https://psiconetwork.com/gorgias-y-el-poder-de-la-palabra-del-sofismo-a-la-psicologia-contemporanea/


 
~ 139 ~ 

 

un hermano llamado Heródico, médico que ocasionalmente lo acompañaba 

en sus viajes74.  

 Sicilia constituía en el siglo V a.C. un extraordinario crisol cultural donde 

convergían colonos griegos, poblaciones sículas autóctonas y comerciantes fe-

nicios. La isla fue cuna de la retórica sistematizada: Corax de Siracusa y Tisias 

desarrollaron allí los primeros tratados sobre el arte oratorio. Gorgias estudió 

con Empédocles de Acragas (c. 490-430 a.C.), filósofo naturalista cuyas teo-

rías sobre el poder transformador del logos y sus efectos psicológicos influye-

ron decisivamente en su pensamiento75.  

 Leontinos vivía bajo constante amenaza de Siracusa, la potencia hegemó-

nica de la región. Tras la expulsión del tirano Trasíbulo (c. 465 a.C.), la ciudad 

recuperó temporalmente su independencia, pero los conflictos con Siracusa se 

intensificaron. Esta situación geopolítica determinaría el momento decisivo 

en la vida de Gorgias. 

 En 427 a.C. —el mismo año del nacimiento de Platón— Gorgias llegó a 

Atenas como jefe de una embajada leontina para solicitar protección contra la 

agresión siracusana. Tenía aproximadamente 60 años y una reputación ya 

consolidada en el mundo griego occidental. Lo que ocurrió en Atenas fue una 

revolución retórica76. 

 Gorgias consiguió la alianza de Atenas con Leontinos, aunque la ayuda 

militar efectiva fue limitada. Pero su impacto personal trascendió la misión 

diplomática: se estableció en Grecia continental, "trasplantando la retórica de 

Sicilia al Ática" y contribuyendo a la difusión del dialecto ático como lengua 

de prosa literaria.  

 Como otros sofistas, Gorgias era un itinerante que practicaba en varias 

ciudades y daba exhibiciones públicas de su habilidad en los grandes centros 

panhelénicos de Olimpia y Delfos, y cobraba honorarios por su instrucción y 

actuaciones. Aristófanes lo comparaba con "una rana que saltaba de charco en 

charco, croando (enseñando)" donde aterrizaba77. 

 
74  Fuente: Wikipedia. Gorgias. Disponible en: <Gorgias - Wikipedia> Acceso: 11 ene. 2026. 

75  Ibidem. 

76  Fuente: World History Encyclopedia. Gorgias. Disponible en: <Gorgias - World History En-
cyclopedia> Acceso: 11 ene. 2026. 

77  Fuente: Wikipedia. Gorgias. Disponible en: <Gorgias - Wikipedia> Acceso: 11 ene. 2026. 

https://en.wikipedia.org/wiki/Gorgias
https://www.worldhistory.org/Gorgias/
https://www.worldhistory.org/Gorgias/
https://en.wikipedia.org/wiki/Gorgias


 
~ 140 ~ 

 

 Sus honorarios alcanzaban cifras extraordinarias: hasta 100 minas por 

alumno según Isócrates, quien escribió que Gorgias “fue el que mayor fortuna 

amasó, de cuantos sofistas recuerdo”78. A diferencia de Protágoras, Gorgias no 

profesaba enseñar la virtud (areté): enseñaba retórica como techné universal, 

convencido de que la virtud era relativa a cada situación.  

 Gorgias murió en Larisa, Tesalia, aproximadamente entre 380 y 375 a.C., 

habiendo alcanzado una edad extraordinaria: 108 años según múltiples testi-

monios antiguos que Matsen, Rollinson y Sousa documentan. Cuando le pre-

guntaron el secreto de su longevidad, habría respondido que “nunca hizo nada 

por complacer a otro”79. 

 Murió en perfecta lucidez mental, habiendo acumulado considerable ri-

queza pero sin dejar descendencia directa conocida. No hay registros de que 

se casara. Su legado inmediato incluye la fundación de la oratoria epidíctica 

(de exhibición), el desarrollo de figuras retóricas, la teoría del kairós (oportu-

nidad) y, sobre todo, una concepción del lenguaje que la filosofía tardaría mi-

lenios en recuperar plenamente.80  

4.2.2.- Aportaciones fundamentales 

 Las contribuciones de Gorgias de Leontinos al estudio de la conciencia 

constituyen un hito fundacional en la historia del pensamiento occidental que 

ha sido sistemáticamente subestimado. Mientras la tradición filosófica privi-

legió las aproximaciones ontológicas y epistemológicas de corte platónico-

aristotélico, el sofista siciliano articuló una teoría revolucionaria sobre la na-

turaleza de la experiencia consciente, sus límites intrínsecos y los mecanismos 

mediante los cuales el lenguaje configura y transforma los estados mentales. 

 Sus aportaciones pueden organizarse en torno a tres ejes fundamentales: 

primero, el establecimiento de los límites epistemológicos de la conciencia a 

través de sus célebres tres tesis, que demuestran la imposibilidad de un acceso 

directo a la realidad y la incomunicabilidad esencial de la experiencia subje-

tiva; segundo, el desarrollo de una teoría del logos como fuerza autónoma ca-

paz de actuar sobre la psique con efectos tan poderosos como los fármacos 

sobre el cuerpo, anticipando las investigaciones contemporáneas sobre los 

 
78  Fuente: World History Encyclopedia. Gorgias. Disponible en: <Gorgias - World History 

Encyclopedia> Acceso: 11 ene. 2026. 

79  Fuente: Wikipedia. Gorgias. Disponible en: <Gorgias - Wikipedia> Acceso: 11 ene. 2026. 

80  Ibidem. 

https://www.worldhistory.org/Gorgias/
https://www.worldhistory.org/Gorgias/
https://en.wikipedia.org/wiki/Gorgias


 
~ 141 ~ 

 

correlatos neuronales del lenguaje; y tercero, la formulación de la psicagogía 

como arte técnico de conducir las almas mediante la palabra, estableciendo 

los fundamentos de lo que hoy reconocemos como los efectos perlocutivos del 

discurso81. 

 Estas intuiciones, articuladas hace veinticinco siglos, no solo anticipan 

problemas centrales de la filosofía de la mente contemporánea sino que ofre-

cen perspectivas únicas sobre la naturaleza construida de la realidad cons-

ciente y el papel constitutivo del lenguaje en la formación de la experiencia 

humana.  

4.2.2.1.- Las tres tesis 

 El tratado Sobre el no ser o sobre la naturaleza de Gorgias de Leontinos 

presenta, de forma deliberadamente provocadora, tres tesis encadenadas que 

cuestionan de raíz la ontología y la teoría del conocimiento de la escuela eleá-

tica. En primer lugar, Gorgias sostiene que nada existe. Para ello toma los pro-

pios principios de Parménides —la oposición entre ser y no-ser y el principio 

de identidad— y los lleva hasta la contradicción, mostrando que cualquier in-

tento de definir el ser como eterno, infinito o engendrado conduce a paradojas. 

Con esta estrategia dialéctica no pretende tanto afirmar un nihilismo literal 

como revelar que el concepto eleático de “ser” es internamente incoherente 

cuando se lo analiza con rigor lógico y lingüístico. 

 La segunda tesis afirma que, aunque algo existiera, no podría ser cono-

cido por el ser humano. Gorgias observa que pensamos cosas que no existen 

—errores, ficciones, seres imaginarios— y que, por tanto, el pensamiento no 

garantiza la existencia de su objeto. De este modo rompe la identificación par-

menídea entre pensar y ser: lo pensado no coincide necesariamente con lo 

real, y lo real puede escapar al pensamiento. El conocimiento humano queda 

así limitado y sin acceso seguro a una realidad en sí. 

 
81  En la teoría de los actos de habla (speech act theory), los efectos perlocutivos son las con-

secuencias que un enunciado produce (o pretende producir) en el destinatario por el hecho 
de decirlo: cambios en creencias, emociones, decisiones o conductas (p. ej., convencer, 
asustar, conmover, tranquilizar, ofender, motivar, disuadir). La noción se formula clásica-
mente al distinguir tres planos del “hacer cosas con palabras”: acto locutivo (lo dicho y su 
significado), acto ilocutivo (la acción realizada al decirlo: prometer, ordenar, afirmar, pre-
guntar, etc.) y acto perlocutivo o los efectos que se generan por decirlo. (Fuente: Wikipedia. 
Cómo hacer cosas con palabras. Disponible en: <Cómo hacer cosas con palabras - Wikipe-
dia, la enciclopedia libre> Acceso: 11 ene. 2026) 

https://es.wikipedia.org/wiki/C%C3%B3mo_hacer_cosas_con_palabras
https://es.wikipedia.org/wiki/C%C3%B3mo_hacer_cosas_con_palabras


 
~ 142 ~ 

 

 La tercera tesis concluye que, aunque algo pudiera ser conocido, no po-

dría comunicarse. El argumento se basa en la diferencia entre los sentidos y el 

lenguaje: las palabras solo transmiten sonidos, no colores, sabores o formas. 

Decir “rojo” no transmite la experiencia visual del rojo, sino un sonido que 

pertenece a otro orden. Por ello, cuando hablamos no comunicamos las cosas 

mismas, sino palabras distintas de las cosas. El lenguaje tiene su propia lógica 

y no reproduce fielmente la realidad. 

 En conjunto, las tres tesis forman un movimiento coherente: se cuestiona 

primero la existencia del ser tal como lo entendían los eleáticos, luego la posi-

bilidad de conocerlo y finalmente la de comunicarlo. Con ello, Gorgias des-

plaza la filosofía desde la búsqueda de un ser estable hacia la reflexión sobre 

los límites del conocimiento y la autonomía del lenguaje, inaugurando una 

manera radicalmente nueva de pensar la relación entre realidad, mente y dis-

curso. 

4.2.2.2.- El logos como soberano del alma 

 Para Gorgias de Leontinos, el lógos es, ante todo, discurso articulado, es 

decir, palabra organizada, pronunciada en un contexto, con estructura, ritmo 

y capacidad de producir efectos en quien escucha. No se trata del término ais-

lado, sino del acto discursivo completo. 

 Gorgias concibe el lógos como una fuerza activa. En su Encomio de He-

lena afirma que el discurso puede actuar sobre el alma del oyente de manera 

semejante a como los fármacos actúan sobre el cuerpo. Esto significa que el 

lógos no se define por su capacidad de decir la verdad sobre el ser, sino por su 

poder de afectar, persuadir y transformar. 

 Además, para Gorgias el lógos no refleja la realidad, ni la copia ni la trans-

mite fielmente. Entre las cosas y el discurso hay una separación estructural. El 

lógos pertenece a un orden distinto del ser y de la percepción sensible. Por eso, 

cuando hablamos, no comunicamos las cosas mismas, sino discursos sobre 

ellas, que tienen su propia lógica interna. 

 En este sentido, la “palabra” entendida como signo lingüístico es solo un 

componente del lógos. El lógos incluye la selección de palabras, su orden, su 

sonoridad, el ritmo, la situación comunicativa y, sobre todo, el efecto que pro-

duce en el alma del oyente. 

 En síntesis, para Gorgias la palabra es un elemento del lenguaje, mientras 

que el lógos es el discurso en acto y su valor no es ontológico (no garantiza el 



 
~ 143 ~ 

 

ser), sino retórico y performativo. Por eso, el lógos de Gorgias no es un medio 

transparente de verdad, sino una potencia autónoma, capaz de crear creen-

cias, emociones y decisiones, independientemente de la realidad de las cosas. 

4.2.2.3.- La psicagogía: conducir el alma con palabras 

 La “psicagogia” es una idea central en el pensamiento de Gorgias de 

Leontinos. El término proviene del griego psykhagōgía (ψυχαγωγία), que sig-

nifica literalmente “conducción del alma”. Para Gorgias, este concepto no te-

nía un sentido espiritual o religioso, sino profundamente retórico y psicoló-

gico: el discurso tiene la capacidad de mover, afectar o moldear el alma del 

oyente mediante el poder de las palabras, sin necesidad de apelar a la verdad, 

sino a las emociones, sensaciones y apariencias. 

 Esta idea queda muy clara en su famosa obra Elogio de Helena. En ella, 

Gorgias defiende a Helena de Troya argumentando que fue persuadida por el 

lenguaje, y por tanto, no puede ser culpable. Allí afirma que “la palabra es una 

gran dominadora que, con un cuerpo pequeñísimo e invisible, realiza obras 

divinas; puede detener el temor, eliminar el dolor, producir alegría y acre-

centar la piedad” (Flores; Nogara, 2020). Lo que está diciendo es que el len-

guaje tiene un poder similar al de una medicina o incluso a una droga, capaz 

de alterar el estado emocional y mental de quien escucha. Por eso compara al 

discurso con un pharmakon, una sustancia que puede curar o envenenar el 

alma dependiendo de cómo se use. 

 En este sentido, Gorgias consideraba que la palabra no solo transmite in-

formación, sino que actúa sobre la conciencia, afectando lo que sentimos, 

creemos y percibimos. Esto es lo que hace que su concepción de la retórica sea 

esencialmente psicagógica: quien domina el arte de hablar domina también el 

arte de influir en las almas.  

 Además, Gorgias desarrolló una forma muy cuidadosa de expresarse me-

diante la utilización de figuras retóricas82. Para él, la forma del discurso era 

 
82  Las figuras retóricas son recursos expresivos del lenguaje que se apartan del uso literal o 

neutro de las palabras con el fin de intensificar, embellecer o hacer más eficaz el discurso, 
ya sea en su dimensión persuasiva, estética o cognitiva. Sus tipos principales son: 1) Figu-
ras de dicción (afectan a la forma sonora o sintáctica): aliteración, anáfora, elipsis. 2) 
Figuras de pensamiento (afectan al sentido o a la intención): hipérbole, ironía, para-
doja. 3) Figuras de significado o tropos (alteran el sentido literal): metáfora, metoni-
mia, sinécdoque y Figuras de construcción (ordenan o reorganizan el discurso): hipér-
baton, paralelismo, quiasmo. 

 



 
~ 144 ~ 

 

tan importante como el contenido, porque ayudaba a generar un efecto senso-

rial y psicológico más potente. 

 A diferencia de filósofos como Sócrates o Platón, Gorgias no creía que el 

discurso debiera guiar al alma hacia la verdad. Más bien, le interesaba cómo 

podía convencer, conmover o transformar sin necesidad de que el contenido 

fuera verdadero en sentido estricto. Esto hizo que Platón lo criticara dura-

mente en el diálogo Fedro, donde señala que la retórica de los sofistas era 

psicagógica, sí, pero en el mal sentido: sin conocimiento del alma ni de la ver-

dad, solo basada en la persuasión superficial. 

 Sin embargo, desde una perspectiva moderna, la idea de Gorgias resulta 

muy actual. Hoy sabemos que el lenguaje tiene efectos profundos sobre nues-

tra mente: puede modificar nuestras emociones, generar creencias, provocar 

empatía o rechazo. En campos como el marketing, la publicidad, la política o 

incluso la psicoterapia, se emplean estrategias discursivas que recuerdan a la 

psicagogía sofista: tocar las emociones para generar una reacción. Incluso en 

la neurociencia cognitiva actual se reconoce que el discurso puede activar cir-

cuitos neuronales ligados a la emoción, la empatía y la toma de decisiones 

 Por tanto, aunque Gorgias hablaba desde la perspectiva de la retórica an-

tigua, su concepto de psicagogía sigue siendo relevante para entender cómo el 

lenguaje moldea la conciencia, tanto individual como colectivamente. En vez 

de ver el alma como un receptor pasivo de verdades eternas, la psicagogía gor-

giana nos invita a verla como una entidad maleable, profundamente influida 

por las palabras que la rodean. 

 En suma, la filosofía de Gorgias contribuye al desarrollo de la conciencia 

reflexiva de varias maneras, mediante la: 

• Conciencia de los límites del conocimiento. Para Gorgias no es 

la palabra la que representa a la realidad exterior, sino que es ésta la 

que da un sentido a la palabra, estableciendo así una conciencia crítica 

sobre las limitaciones de nuestras capacidades cognitivas. 

• Autoconciencia sobre los estados mentales. Gorgias anticipa 

ideas modernas sobre el impacto profundo que la comunicación 

puede tener en las creencias y comportamientos de las personas desa-

rrollando una comprensión de cómo el lenguaje afecta los estados in-

ternos de conciencia. 



 
~ 145 ~ 

 

• Dimensión performativa de la conciencia. Una contribución 

fundamental es el reconocimiento de que el discurso tiene la capaci-

dad de hacer la realidad, la alocución urde la realidad al decirla, cons-

tituye el mundo al nombrarlo haciéndolo visible. Esta dimensión per-

formativa implica que la conciencia no solo representa la realidad, 

sino que participa activamente en su construcción. 

• Conciencia social y política. Los sofistas, y Gorgias en particular, 

defendieron la importancia del lenguaje como herramienta para dar 

forma a la realidad. Gorgias consideraba que el lenguaje tenía el poder 

de generar emociones, cambiar percepciones y manipular creencias. 

Esta comprensión del poder del lenguaje tuvo importantes repercu-

siones en la vida y los valores de la sociedad, contribuyendo a una 

transformación educativa y al desarrollo de una conciencia crítica ciu-

dadana. 

• Logos como pharmakon de la conciencia. Gorgias presenta el 

logos como un pharmakon (remedio/veneno) que puede tanto curar 

como envenenar el alma, estableciendo una auténtica hermenéutica 

crítica que permite comprender cómo el lenguaje influye en el estado 

de ánimo, cognición y comportamiento de las personas. 

 Las aportaciones de Gorgias con relación a la conciencia implican en de-

finitiva: 

• Una conciencia no sustancialista. La conciencia no accede a esencias 

fijas, sino que se mueve en el ámbito de lo contingente y relativo. 

• Una conciencia constructiva. Mediante la captura que realiza la meta-

física del lenguaje, Gorgias libera una tercera dimensión donde el de-

cir es un hacer inmediato, un presentar o aparecer en el proferir (Ve-

lázquez; 2023). 

• Una conciencia social. Los sofistas crearon un modo de entender la 

vida y, sobre todo, una forma de considerar y transmitir el conoci-

miento, estableciendo que la conciencia se desarrolla necesariamente 

en un contexto social y lingüístico (Rey; 2012). 

4.2.3.- Correlatos contemporáneos 

 La reflexión de Gorgias de Leontinos sobre el lenguaje y el conocimiento 

lo sitúa, de manera inesperada, en el origen de varios de los problemas cen-

trales de la filosofía contemporánea de la conciencia. En particular, su tercera 



 
~ 146 ~ 

 

tesis —según la cual el conocimiento no puede comunicarse plenamente me-

diante el lenguaje— anticipa con notable claridad el actual problema de los 

qualia, es decir, de las cualidades subjetivas de la experiencia. Estas cualida-

des se caracterizan hoy como inefables, privadas y estrictamente subjetivas: 

solo existen para quien las vive y no pueden transmitirse de manera completa 

a otro sujeto. Gorgias había formulado ya esta intuición al afirmar que las pa-

labras no comunican las cosas mismas, sino únicamente sonidos, y que me-

diante el lenguaje no transmitimos colores, sabores o tamaños, sino signos que 

nunca coinciden con la experiencia vivida. 

 Esta separación radical entre lenguaje y realidad permite leer a Gorgias 

como un precursor del llamado “hiato explicativo” de la conciencia. Mucho 

antes de que David Chalmers formulara el “problema difícil” —esto es, la pre-

gunta de cómo los procesos físicos dan lugar a la experiencia subjetiva— (Chal-

mers; 1995), Gorgias ya había señalado que lo existente fuera de nosotros per-

tenece a un ámbito distinto del lenguaje, y que entre ambos no hay una tra-

ducción directa. En términos contemporáneos, el conocimiento objetivo no 

garantiza el acceso a la vivencia subjetiva, una idea que más tarde sería desa-

rrollada de manera influyente por Thomas Nagel, cuando sostuvo que ningún 

saber neurofisiológico puede decirnos cómo es experimentar el mundo desde 

la perspectiva de otro organismo (Nagel; 2000). 

 Esta concepción se enlaza también con el constructivismo epistemológico 

y el construccionismo social, corrientes que reconocen que el conocimiento no 

es una copia pasiva del mundo, sino el resultado de una interacción activa en-

tre el sujeto, su experiencia y los marcos simbólicos que utiliza. Desde esta 

perspectiva, el lenguaje no refleja una realidad previa y objetiva, sino que par-

ticipa en su constitución. Los seres humanos construimos nuestra realidad a 

través del discurso, y no mediante una reproducción fiel de lo que existe. 

 Una afinidad similar puede observarse con la filosofía del lenguaje del 

segundo Ludwig Wittgenstein, quien rechazó la idea de que las palabras ten-

gan una esencia fija o que su significado consista en señalar objetos. Para Witt-

genstein, el significado depende del uso y de los juegos de lenguaje insertos en 

formas de vida concretas. Gorgias había sostenido ya la autonomía del lógos 

respecto al ser y la independencia del discurso frente al conocimiento del ob-

jeto sobre el que se habla, subrayando que el lenguaje crea su propio ámbito 

de sentido. 

 Esta comprensión del lenguaje como acción encuentra continuidad en la 

teoría de los actos de habla desarrollada por J. L. Austin (Austin; 2016) y 



 
~ 147 ~ 

 

posteriormente por Searle (Searle; 1997, 2017). La retórica gorgiana se anti-

cipa especialmente a la noción de efectos perlocutivos, es decir, a los efectos 

que el discurso produce en quien lo escucha. Para Gorgias, el lógos no se limita 

a describir, sino que actúa, persuade y transforma, muchas veces apelando a 

dimensiones no racionales de la mente. Esta concepción del lenguaje como 

poder hacer ha sido retomada críticamente en el pensamiento contemporá-

neo, por ejemplo en la reflexión de Judith Butler sobre el carácter productivo 

del discurso. 

 La fenomenología también comparte con Gorgias una preocupación fun-

damental por los límites de la expresión lingüística. Edmund Husserl situó el 

punto de partida del conocimiento en la experiencia vivida previa a toda for-

mulación conceptual, una experiencia que es, en su origen, todavía muda. Más 

tarde, Maurice Merleau-Ponty subrayó que el mundo no es ante todo algo pen-

sado, sino algo vivido corporalmente, insistiendo en la especificidad de cada 

modalidad perceptiva. Gorgias había señalado ya que lo percibido por la vista 

no puede ser percibido por el oído, anticipando así la irreductibilidad de las 

distintas formas de experiencia. 

 Finalmente, incluso la neurociencia contemporánea confirma algunas de 

las intuiciones gorgianas sobre la persuasión y el lenguaje. Los estudios sobre 

los sistemas duales de procesamiento cognitivo muestran que una parte signi-

ficativa de nuestras decisiones y creencias se forma de manera rápida, emo-

cional y no estrictamente racional. Gorgias había comprendido que la persua-

sión eficaz actúa precisamente en este nivel, produciendo efectos poderosos 

sin necesidad de coacción externa. Asimismo, la investigación actual sobre el 

cerebro y el lenguaje revela una arquitectura compleja y distribuida, lo que 

refuerza la idea de que la relación entre mente, lenguaje y realidad no es sim-

ple ni transparente. 

 En conjunto, la obra de Gorgias puede leerse hoy no solo como un ejerci-

cio retórico, sino como una temprana y sorprendentemente lúcida reflexión 

sobre la conciencia, la subjetividad y los límites del lenguaje, cuyos ecos resue-

nan en muchos de los debates filosóficos y científicos más relevantes de nues-

tro tiempo. 

 





 
~ 149 ~ 

 

4.3.- Pródico de Ceos (c. 465-395 a.C.) 

«…Dos caminos se le presentaron a Heracles: uno fácil y agra-

dable, pero que conducía a una vida vacía; otro arduo y difícil, 

pero que llevaba a una vida verdaderamente buena…» 

Pródico de Ceos. 

Jenofonte. 

Recuerdos de Sócrates. 

 

 El estudio de Pródico de Ceos (ca. 465-395 a.C.) resulta fundamental para 

comprender las raíces filosóficas del concepto de conciencia en la tradición 

occidental. Como es sabido, el lenguaje articulado constituye una de las fuer-

zas que ayudaron a los hombres a desarrollar su conciencia y su pensamiento, 

y precisamente Pródico fue uno de los primeros pensadores en establecer una 

conexión sistemática entre lenguaje, pensamiento y conciencia moral. 

 La relevancia de Pródico para los estudios contemporáneos sobre con-

ciencia radica en tres aspectos fundamentales. Primero, su técnica de la sino-

nimia, que consiste en distinguir los distintos sinónimos de una palabra para 

determinar los matices de su significado, anticipó las modernas investigacio-

nes sobre cómo el lenguaje estructura la conciencia. Segundo, su famosa fá-

bula de Hércules en la encrucijada, donde relata la dificultad de elección entre 

dos modos posibles de vida, constituye uno de los primeros análisis filosóficos 

sistemáticos sobre la conciencia moral y la toma de decisiones). Y tercero, su 

interpretación naturalista de la religión y los dioses como encarnación de lo 

útil prefigura las teorías contemporáneas sobre el origen evolutivo de la con-

ciencia. 

4.3.1.- Apuntes biográficos 

 Pródico nació aproximadamente en el año 465 a.C. en el poblado de Yulis, 

en la isla egea de Ceos (una de las Cícladas, en el mar Egeo). Como señala la 

investigación histórica, nació en una época de grandes cambios en Grecia. 



 
~ 150 ~ 

 

Durante el siglo V a.C., la ciu-

dad-estado de Atenas vivió un 

auge en su poder político, econó-

mico y cultural, pero también 

atravesaba importantes tensio-

nes internas y guerras, especial-

mente la Guerra del Pelopo-

neso83. 

 Más joven que Protágoras y 

pocos años menor que Sócrates 

(c. 470- c. 399 a. C.), Pródico 

formó parte de la primera gene-

ración de sofistas. Su formación 

incluyó diversos campos del sa-

ber: Entre sus intereses estaban 

la astronomía, el lenguaje, la 

ética y la religión. Aristófanes, 

en Las nubes, le llama "meteoso-

fista", es decir, experto en astro-

nomía84. 

Un aspecto distintivo de Pródico 

fue su exitosa carrera política. 

Viajó a Atenas como embajador 

de Ceos, siendo el más competente de sus conciudadanos para ello pese a su 

sordera y su voz de bajo). Como embajador, ganó el respeto y la admiración, 

lo que le permitió abrirse paso en la política de la isla, destacándose rápida-

mente. 

 Pródico desarrolló una intensa actividad como maestro en Atenas. En la 

ciudad llevó a cabo sus funciones y continuó enseñando de forma privada a 

cambio de dinero, al mismo tiempo pronunció variados discursos epidícticos). 

 
83  Fuente: MCN Biografías. Pródico de Queos (469-370 a.C.): El Sofista que Revolu-

cionó la Filosofía y la Política. Disponible en: <Pródico de Queos (469-370 a.C.): El 
Sofista que Revolucionó la Filosofía y la Política - MCN Biografías> Acceso: 11 ene. 2026. 

84  Fuente. Cibernoûs. Filosofía en red. Pródico. Disponible en: <http://cibernoûs.com/au-
tores/sofistas/teoria/prodico.html > Acceso: 11 ene. 2026. 

Ilustración 16 Pródico de Ceos. Imagen reconstruida 
por IA (Chat GPT-2026) en base la imagen pública de 

un conocido busto 

https://mcnbiografias.com/app-bio/do/prodico-de-queos
https://mcnbiografias.com/app-bio/do/prodico-de-queos
http://cibernous.com/autores/sofistas/teoria/prodico.html
http://cibernous.com/autores/sofistas/teoria/prodico.html


 
~ 151 ~ 

 

Entre sus alumnos más distinguidos se contaron los oradores Theramenes e 

Isócrates85. 

 La relación con Sócrates fue particularmente significativa. Platón lo trata 

con mayor respeto que a los demás sofistas, y en varios de los diálogos plató-

nicos Sócrates aparece como amigo de Pródico86. De hecho, existe evidencia 

de que es probable que Sócrates fuera uno de los seguidores de Pródico, sin 

embargo, con el paso del tiempo empezó a oponerse a sus ideas. 

 Aunque no se conservan obras completas de Pródico, las fuentes antiguas 

mencionan varios títulos importantes: Sobre la naturaleza, Sobre la natura-

leza del hombre, Cosmogonía y Las estaciones. Se estima que se le atribuyen 

hasta 23 obras, solo algunos fragmentos de su obra han sobrevivido hasta 

nuestros días, especialmente los relacionados con el Tratado de las Horas y 

el Tratado de Sinonimias87. 

4.3.2.- Aportaciones fundamentales 

 Las aportaciones de Pródico de Ceos deben comprenderse en el marco de 

la sofística del siglo V a. C., pero superando la lectura reductiva que identifica 

a los sofistas únicamente con el relativismo o la retórica persuasiva. En Pró-

dico encontramos un pensamiento especialmente atento a la relación entre 

lenguaje, conciencia y vida práctica, articulado a través de tres ejes fundamen-

tales: la precisión semántica como condición del pensamiento riguroso, la 

conciencia moral entendida como capacidad de elección deliberada, y una ex-

plicación naturalista del origen de las creencias religiosas. 

 Estas contribuciones no constituyen una teoría sistemática de la concien-

cia en sentido moderno, pero sí anticipan problemas centrales de la reflexión 

contemporánea: cómo el lenguaje estructura la experiencia consciente, cómo 

la deliberación ética configura el carácter y la identidad personal, y cómo los 

sistemas simbólicos surgen de necesidades humanas fundamentales. Desde 

esta perspectiva, Pródico ocupa un lugar relevante en la historia temprana de 

 
85 Fuente: AcademiaLab. Pródico de Ceos. Disponible en: <Pródico de Ceos _ Academia-

Lab> Acceso: 11 ene. 2026. 

86  Ibidem. 

87  Fuente: MCN Biografías. Pródico de Queos (469-370 a.C.): El Sofista que Revolu-
cionó la Filosofía y la Política. Disponible en: <Pródico de Queos (469-370 a.C.): El 
Sofista que Revolucionó la Filosofía y la Política - MCN Biografías> Acceso: 11 ene. 2026. 

https://academia-lab.com/enciclopedia/prodico-de-ceos/
https://academia-lab.com/enciclopedia/prodico-de-ceos/
https://mcnbiografias.com/app-bio/do/prodico-de-queos
https://mcnbiografias.com/app-bio/do/prodico-de-queos


 
~ 152 ~ 

 

las ideas sobre la conciencia como fenómeno lingüístico, normativo y cultural-

mente mediado. 

4.3.2.1.- Conciencia, sinonimia y precisión Semántica 

 La contribución más revolucionaria de Pródico al estudio de la conciencia 

fue su trabajo sobre el lenguaje. Como explica la investigación especializada, 

en el Tratado de Sinonimias, Pródico se adentró en la semántica, abordando 

cómo los diferentes sinónimos se utilizan de manera precisa y adecuada para 

describir el mundo. 

 Su método tenía como objetivo establecer una relación unívoca entre las 

palabras y sus significados, clasificando meticulosamente los matices de los 

términos y su conexión con los objetos que describen. Esta aproximación in-

fluyó en el método filosófico de la mayéutica, desarrollado por Sócrates. 

 Platón reconoció la importancia de este trabajo. En el Crátilo, Sócrates 

bromea diciendo que, si hubiera podido pagar las conferencias de cincuenta 

dracmas, ahora sería un experto en "la corrección de los nombres"88. Este en-

foque en la precisión lingüística estableció las bases para comprender cómo la 

sinonimia está en la conciencia del hablante y sobre todo del que escribe. 

 Esta aportación de Pródico es sumamente relevante para la conciencia 

humana dado que esta no solo “recibe” datos sino que discrimina, categoriza 

y jerarquiza. La capacidad de separar “lo parecido” (p. ej., temor/ansiedad, 

placer/satisfacción, querer/desear) cambia la forma en que se vive la expe-

riencia. La “ingeniería semántica” de Pródico es un antecedente filosófico de 

la tesis de que el lenguaje participa en la granularidad de la vida mental.  

 En el mismo sentido, Pródico anticipa una idea metodológica clave: para 

investigar la mente conviene depurar el vocabulario, evitando confundir pro-

blemas de lenguaje con problemas del mundo o de la psique. 

4.3.2.2.- Conciencia Moral: la elección de Heracles 

 La fábula de Hércules en la encrucijada representa la contribución más 

profunda de Pródico a la comprensión de la conciencia moral. Jenofonte pre-

servó esta narración en sus Memorabilia, diciéndonos que cuando Heracles 

(Hércules) dejaba la niñez y entraba a la adolescencia, se fue a un sitio 

 
88  Fuente: AcademiaLab. Pródico de Ceos. Disponible en: <Pródico de Ceos _ Academia-

Lab> Acceso: 11 ene. 2026. 

https://academia-lab.com/enciclopedia/prodico-de-ceos/
https://academia-lab.com/enciclopedia/prodico-de-ceos/


 
~ 153 ~ 

 

tranquilo y se sentó para decidir por cuál de los dos caminos se iría: por el de 

la virtud (ἀρετή) o por el del vicio (κακία).. 

 Esta alegoría representa varios aspectos fundamentales de la conciencia: 

1. La conciencia como deliberación: el héroe se retira a un sitio 

tranquilo para reflexionar, simbolizando el proceso introspectivo de 

la conciencia. El mito dramatiza la conciencia como escenario de de-

liberación: conflicto de motivos, anticipación de consecuencias, eva-

luación de bienes, y compromiso con un estilo de vida. Es un modelo 

temprano de conciencia práctica: no solo “saber”, sino orientar la ac-

ción. 

2. La conciencia como elección moral: las dos figuras femeninas 

que se le aparecen representan opciones morales claramente diferen-

ciadas. Como señala el análisis moderno, la primera mujer, vestida 

modestamente, tenía un aire decente y modesto; se acercó a Heracles 

como la naturaleza la había hecho: intacta y con dignidad89. Aquií se 

introduce un esquema que hoy llamaríamos autorregulación: la op-

ción por la virtud implica trabajo, disciplina y aplazamiento de grati-

ficaciones; la opción por el vicio promete placer inmediato. Esta ten-

sión es central para teorías contemporáneas del yo, control ejecutivo 

y agencia. 

3. La conciencia como proyección temporal: la virtud promete re-

compensas futuras a través del esfuerzo, mientras el vicio ofrece gra-

tificación inmediata. Esta dimensión temporal de la conciencia moral 

es fundamental en el pensamiento de Pródico. 

4.3.2.3.- La Conciencia Religiosa: Interpretación Naturalista 

 Pródico desarrolló una teoría revolucionaria sobre el origen de la con-

ciencia religiosa. Según Sexto Empírico, Pródico enseñaba que Los antiguos 

consideraron como dioses el Sol, la Luna, los ríos, las fuentes y en general to-

das aquellas cosas que son útiles para nuestra vida, en la medida en que la 

ayudan. 

 
89  Fuente: The Epoch Times en español. Una elección hercúlea: el vicio o la virtud. Dis-

ponible en: <Una elección hercúlea: el vicio o la virtud | Hércules | Virtud | vício | The 
Epoch Times en español> Acceso: 11 ene. 2026. 

https://es.theepochtimes.com/news/una-eleccion-herculea-el-vicio-o-la-virtud-624411.html
https://es.theepochtimes.com/news/una-eleccion-herculea-el-vicio-o-la-virtud-624411.html


 
~ 154 ~ 

 

 Esta interpretación naturalista sugiere que la conciencia religiosa surge 

de: 

• El reconocimiento de la utilidad práctica de los fenómenos naturales. 

• La gratitud hacia las fuerzas que sustentan la vida. 

• La personificación de lo beneficioso para la supervivencia humana. 

 Como señala la investigación académica, Esta teoría no solo era notable 

por su naturalismo sino también por su discernimiento de una estrecha cone-

xión entre la religión y la agricultura. 

 Con esta aportación se presenta una explicación genealógica: ciertas es-

tructuras de sentido (religiosas) nacen de necesidades humanas y de la atri-

bución simbólica de agencia/valor a lo que sostiene la vida. En términos ac-

tuales: un enfoque sobre cómo la mente humana produce significado y estabi-

liza normas/valores en forma cultural. A su vez, desplaza la pregunta desde 

“¿existen los dioses?” a “¿qué funciones psicológicas y sociales cumplen esas 

creencias?”, movimiento que será central en aproximaciones modernas a con-

ciencia, cultura y religión. 

4.3.2.4.- Paideía, conciencia social y metacognición 

 En el pensamiento de Pródico de Ceos, la paideía no puede entenderse 

como una mera instrucción técnica orientada a la eficacia retórica, sino como 

un auténtico proceso de formación de la conciencia humana en su dimensión 

individual, social y reflexiva. Educar, para Pródico, significa capacitar al ser 

humano para habitar conscientemente el mundo común de la polis, un mundo 

estructurado por el lenguaje, las normas y los valores compartidos. Desde esta 

perspectiva, su célebre insistencia en la corrección de los nombres no res-

ponde a un interés filológico marginal, sino a la convicción de que la claridad 

lingüística es condición indispensable de la claridad de la conciencia (Kerferd; 

2022). 

 El lenguaje aparece así, como mediación constitutiva de la experiencia 

consciente. En la Atenas democrática del siglo V a. C., donde la vida política, 

jurídica y moral se articula públicamente mediante el discurso, la conciencia 

individual no puede separarse de la capacidad de comprender, producir y eva-

luar significados compartidos. Pródico comprende que una conciencia que no 

distingue adecuadamente los términos con los que se expresa queda expuesta 

a la confusión interna y a la manipulación externa. La tecnicidad del discurso, 



 
~ 155 ~ 

 

entendida como dominio reflexivo de las distinciones semánticas, permite al 

sujeto no solo comunicarse mejor, sino comprender mejor lo que vive, lo que 

desea y lo que decide. De este modo, la conciencia se configura como una con-

ciencia socialmente situada, capaz de reconocer cómo los significados influyen 

en la percepción de los valores, las emociones y las decisiones colectivas (Jae-

ger; 1990). 

 Desde una mirada contemporánea, la práctica intelectual de Pródico 

puede interpretarse como una forma temprana de metacognición, en la me-

dida en que invita a pensar no solo sobre las cosas, sino sobre los conceptos 

mediante los cuales esas cosas se hacen presentes a la conciencia. Distinguir 

entre placer y alegría, entre deseo y voluntad, implica aprender a discriminar 

estados internos que, si permanecen indiferenciados, se confunden tanto en 

la experiencia subjetiva como en la acción. Esta atención reflexiva al propio 

lenguaje introduce una distancia crítica entre el sujeto y su vivencia inmediata, 

condición fundamental de la autoconciencia. La conciencia deja de ser un flujo 

acrítico de impresiones y se convierte en una instancia capaz de observarse, 

evaluarse y orientarse a sí misma. 

 Esta dimensión metacognitiva se manifiesta con especial claridad en el 

célebre relato de Heracles en la encrucijada, atribuido a Pródico. En él, la elec-

ción moral no surge de un mero enfrentamiento emocional, sino de la com-

prensión de dos discursos que ofrecen interpretaciones distintas de la vida 

buena. Virtud y Vicio no representan únicamente opciones prácticas, sino 

marcos semánticos y axiológicos que configuran la conciencia del agente. Ele-

gir correctamente exige comprender qué se promete realmente cuando se ha-

bla de placer, de felicidad o de bien. La conciencia ética aparece así, como una 

conciencia interpretativa, capaz de evaluar narrativas, anticipar consecuen-

cias y regular la propia conducta a partir de criterios reflexivamente asumidos. 

 En este sentido, la paideía de Pródico puede entenderse como una autén-

tica tecnología de la conciencia. A través del ejercicio del lenguaje preciso, el 

individuo aprende a no engañarse a sí mismo, a no confundir lo agradable con 

lo bueno, ni la satisfacción inmediata con la realización plena. La conciencia 

se forma, se afina y se disciplina mediante prácticas discursivas que permiten 

nombrar con mayor exactitud la experiencia interna y el mundo compartido. 

Pródico anticipa así una intuición central para la filosofía contemporánea de 

la conciencia: que la vida consciente humana no es simplemente un dato na-

tural, sino una competencia cultivada culturalmente, inseparable de procesos 

de educación, autodescripción y evaluación normativa (Hadot; 2006). 



 
~ 156 ~ 

 

 Desde esta perspectiva, la paideía no es un añadido externo a la concien-

cia, sino el proceso mismo mediante el cual la conciencia se vuelve explícita 

para sí, aprende a distinguirse internamente y a gobernarse en el espacio so-

cial. En Pródico, la conciencia no se reduce a experiencia subjetiva inmediata, 

sino que se define como capacidad reflexiva, lingüísticamente mediada y éti-

camente orientada, cuya claridad depende directamente de la claridad de los 

conceptos con los que el ser humano se comprende a sí mismo y comprende 

su lugar en el mundo (Jaeger; 1990). 

4.3.3.- Correlatos contemporáneos 

 El énfasis de Pródico en matices y distinciones es afín a programas con-

temporáneos donde se sostiene que clarificar conceptos (p. ej., “experiencia”, 

“qualia”, “atención”, “intencionalidad”) evita falsos problemas o permite ex-

perimentos más precisos. En conciencia, esto se refleja en debates sobre si 

desacuerdos empíricos esconden desacuerdos terminológicos. El valor de Pró-

dico aquí es metodológico: la conciencia requiere taxonomías finas para lo 

mental.  

 El “Heracles en la encrucijada” puede leerse como un esquema temprano 

de tensión entre recompensas inmediatas y metas de largo plazo, análogo a 

modelos actuales sobre control ejecutivo, formación de hábitos y elección In-

ter temporal. La conciencia aparece como el lugar donde se integran narrati-

vas personales (“qué vida quiero”) y mecanismos de autorregulación.  

 La tesis naturalista sobre el origen de la religión conecta con enfoques 

contemporáneos que tratan las creencias religiosas como productos de meca-

nismos cognitivos (detección de agencia, atribución de intención, necesidad 

de explicación) y/o como adaptaciones culturales que organizan cooperación, 

normas y consuelo existencial. Pródico ofrece un protomodelo: “lo sagrado” 

cristaliza alrededor de lo vitalmente significativo (lo útil/benefactor). 

 A su vez, el énfasis de Pródico en la educación moral a través de la refle-

xión y la elección consciente tiene importantes implicaciones para las teorías 

contemporáneas sobre el desarrollo de la conciencia. Su método pedagógico, 

basado en la clarificación conceptual y la deliberación ética, prefigura enfo-

ques modernos en educación en valores; el desarrollo del juicio moral; la for-

mación de la conciencia crítica y la metacognición como herramienta educa-

tiva 



 
~ 157 ~ 

 

  En filosofía y psicología contemporáneas se discute hasta qué punto ca-

tegorías lingüísticas y prácticas sociales moldean la experiencia (por ejemplo, 

en emociones, dolor, identidad). El proyecto de Pródico de precisar nombres 

sugiere una intuición compatible: modificar distinciones disponibles puede 

modificar la forma en que la mente estructura el campo fenomenológico (qué 

“vemos” como diferente, qué sentimos como equivalente, qué juzgamos como 

valioso).  

4.3.4.- Conclusión 

 El estudio de Pródico de Ceos revela a un pensador cuyas intuiciones so-

bre la naturaleza de la conciencia anticiparon muchos desarrollos contempo-

ráneos. Su triple contribución —la conciencia lingüística a través de la sinoni-

mia, la conciencia moral mediante la elección deliberada, y la conciencia reli-

giosa como reconocimiento de lo útil— establece fundamentos filosóficos que 

siguen siendo relevantes para los debates actuales sobre la naturaleza de la 

conciencia humana. 

 Las aportaciones de Pródico resultan fundamentales para la Educación 

de la Conciencia por varias razones cruciales: 

1. Dimensión pedagógica: Pródico fue esencialmente un educador 

que entendió que la conciencia se forma a través de la clarificación 

conceptual y la práctica de la elección reflexiva. Su método educativo, 

basado en la precisión lingüística y el análisis de dilemas morales, 

ofrece herramientas concretas para el desarrollo de la conciencia. 

2. Enfoque transdisciplinar: al integrar lenguaje, ética, psicología y 

religión, Pródico anticipó la necesidad de un abordaje transdisciplinar 

de la conciencia, coincidiendo plenamente con la perspectiva integra-

dora del proyecto de “Educación Transdisciplinar” en el que estamos 

embarcados y que intenta vincular educación, psicología, filosofía, 

complejidad, espiritualidad y responsabilidad social. 

3. Praxis transformadora: la elección de Hércules no es solo teoría, 

sino un modelo práctico de cómo la conciencia se desarrolla enfren-

tando decisiones existenciales. Esta dimensión práctica conecta direc-

tamente con los objetivos transformadores de la Educación de la Con-

ciencia especialmente en el contexto latinoamericano, de la Educación 

Liberadora de Paulo Freire y de la Ética y la Teología de la Liberación. 



 
~ 158 ~ 

 

4. Conciencia crítica y social: el análisis de Pródico de cómo los va-

lores surgen del reconocimiento de lo que beneficia a la comunidad 

prefigura las preocupaciones de la pedagogía crítica y la teología de la 

liberación sobre la formación de una conciencia social comprometida. 

 La permanencia de estas ideas, especialmente la fábula de Hércules en la 

encrucijada, demuestra que Pródico identificó aspectos fundamentales de la 

experiencia consciente humana que trascienden las épocas históricas. Su le-

gado nos recuerda que la conciencia no es solo un fenómeno neurológico, sino 

también lingüístico, moral y social, cuya comprensión requiere un enfoque 

verdaderamente transdisciplinar. 

 Pródico ofrece, tanto fundamentos filosóficos sólidos, como metodolo-

gías prácticas: la formación de la conciencia a través del refinamiento lingüís-

tico, la práctica de la deliberación moral, y el reconocimiento crítico de los va-

lores que sustentan la vida comunitaria. Estas dimensiones resultan esencia-

les para desarrollar una pedagogía de la conciencia que sea rigurosa en lo aca-

démico, transformadora en lo social, y liberadora en lo existencial. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
~ 159 ~ 

 

5.- Sócrates (469 - 399 a. C.) 

«…Una vida sin examen no merece ser vivida para el ser hu-

mano...» 

Platón, Apología de Sócrates, 38a. 

«…No es lo más importante vivir, sino vivir bien…» 

Platón, Critón, 48b. 

 

 La figura de Sócrates ocupa un lugar absolutamente central en la historia 

del pensamiento occidental, no solo por el impacto de sus ideas, sino por el 

modo radicalmente novedoso en que entendió la relación entre conocimiento, 

vida humana y conciencia. Estudiar a Sócrates no significa simplemente apro-

ximarse a un conjunto de doctrinas filosóficas —de hecho, no dejó ninguna 

obra escrita—, sino adentrarse en una forma de vida intelectual y ética que 

hizo de la reflexión consciente sobre uno mismo el núcleo de la existencia hu-

mana. Por ello, cualquier estudio profundo sobre la conciencia encuentra en 

Sócrates un punto de partida insoslayable. 

 La relevancia socrática para el estudio de la conciencia se manifiesta, ante 

todo, en su célebre exhortación al “conócete a ti mismo”. Esta máxima, here-

dada del santuario délfico pero reinterpretada por Sócrates con una profundi-

dad inédita, convierte la conciencia en tarea y en problema. Conocerse no 

equivale a acumular información sobre el mundo externo, sino a examinar crí-

ticamente las propias creencias, valores, deseos y motivaciones. La conciencia, 

en este sentido, no es un simple estado pasivo, sino una actividad reflexiva que 

interroga, evalúa y, llegado el caso, transforma la propia vida. Sócrates inau-

gura así una concepción de la conciencia como autoexamen racional, funda-

mento de la libertad interior y de la responsabilidad moral. 

 Desde el punto de vista educativo y pedagógico, la importancia de Sócra-

tes es enorme. Su método dialógico —la mayéutica— se basa en la convicción 

de que el verdadero aprendizaje no consiste en transmitir contenidos cerra-

dos, sino en despertar en el interlocutor la capacidad de pensar por sí mismo. 

El maestro no impone saberes, sino que acompaña al alumno en el proceso de 



 
~ 160 ~ 

 

hacerse consciente de su propia ignorancia y, a partir de ahí, de sus posibili-

dades de comprensión. Esta pedagogía de la pregunta fomenta una conciencia 

activa, crítica y autónoma, rasgos que siguen siendo esenciales en cualquier 

modelo educativo que aspire a formar personas libres y responsables, y no me-

ros repetidores de información. 

 Filosóficamente, Sócrates introduce un giro decisivo: desplaza el centro 

de la reflexión desde la explicación de la naturaleza hacia el examen de la vida 

humana. Frente a los pensadores anteriores, interesados principalmente en el 

origen y la estructura del cosmos, Sócrates coloca en primer plano cuestiones 

como qué es la justicia, qué es el bien, qué significa vivir bien. Estas preguntas 

no pueden responderse sin una conciencia capaz de reflexionar sobre sí misma 

y sobre sus propios criterios de verdad. De este modo, la filosofía se convierte 

en un ejercicio permanente de lucidez, en una práctica de vigilancia interior 

que busca coherencia entre pensamiento, palabra y acción. 

 En el ámbito ético, la aportación socrática resulta igualmente decisiva. 

Sócrates sostiene que una vida sin examen no merece ser vivida, afirmación 

que vincula directamente la dignidad humana con el ejercicio de la conciencia. 

El mal moral no procede, para él, de una maldad consciente y deliberada, sino 

de la ignorancia: actuar mal es no saber realmente qué es el bien. Esta tesis, 

más allá de sus posibles límites, subraya la importancia de una conciencia edu-

cada, capaz de discernir y de orientar la acción conforme a razones y no a im-

pulsos ciegos. La ética socrática es, en este sentido, una ética de la claridad 

interior y de la coherencia personal. 

 También desde una perspectiva psicológica, Sócrates ofrece intuiciones 

de enorme alcance. Su atención constante al diálogo interior, a la contradic-

ción interna y a la necesidad de armonizar las distintas dimensiones del alma 

anticipa preocupaciones que hoy asociamos a la psicología moral y a la psico-

logía de la conciencia. La figura del “daimón” socrático, entendida como una 

voz interior que advierte y orienta, puede leerse como una temprana reflexión 

sobre la autoconciencia moral, sobre esa instancia interna que regula la con-

ducta y exige fidelidad a uno mismo. 

 En conjunto, estudiar la obra y el pensamiento de Sócrates supone aden-

trarse en los orígenes de una concepción de la conciencia que sigue viva: la 

conciencia como examen crítico, como diálogo interior, como fundamento de 

la educación, de la ética y de la vida filosófica. Su legado no consiste en un 

sistema cerrado, sino en una invitación permanente a pensar, a cuestionar y a 

vivir con mayor lucidez. Por ello, Sócrates no es solo una figura histórica, sino 



 
~ 161 ~ 

 

un interlocutor actual para cualquiera que se interrogue seriamente por el sen-

tido de la conciencia y por la posibilidad de una vida verdaderamente humana. 

5.1.- Apuntes biográficos 

 Sócrates nació en Atenas en el año 469 a.C. en una familia de clase media: 

su padre Sofronisco era cantero y su madre Fainarete era comadrona. Creció 

en el distrito de Alopece y, aunque su familia no era rica, tampoco vivían en la 

pobreza extrema. 

      Su aspecto físico era peculiar. 

Era conocido por ser muy poco 

agraciado físicamente. Tenía los 

ojos saltones que miraban hacia 

los lados, una nariz chata y tendía 

a tener barriga. Además, prestaba 

poca atención a su apariencia, 

usando frecuentemente la misma 

capa y sandalias día y noche. 

      Como era costumbre para los 

atenienses de su época, aprendió a 

leer y escribir. Su padre se preo-

cupó por darle una educación cul-

tural completa que incluía poesía, 

música y deportes. También 

aprendió el oficio de cantero, aun-

que nunca lo ejerció como profe-

sión principal. 

 En lugar de trabajar en un 

oficio, Sócrates pasaba sus días en 

el Ágora (el mercado de Atenas) 

conversando y haciendo preguntas 

a quien quisiera hablar con él. Atrajo especialmente a un grupo de jóvenes 

aristócratas ricos, entre ellos Platón, que disfrutaban escuchándolo interrogar 

a los supuestos sabios de la ciudad. 

Ilustración 17 Imagen de Sócrates reconstruida por 
IA ChatGpt 5.2 en base a bustos conservados y co-

nocidos. 



 
~ 162 ~ 

 

 Se casó con Jantipa y tuvo tres hijos: Lamprocles (con Jantipa), y Sofro-

nisco y Menexeno (posiblemente con una segunda esposa llamada Mirto, aun-

que hay diferentes versiones sobre esto). 

 Fue un soldado valiente que participó en varias batallas importantes 

como las de Potidea (432 a.C.), donde salvó la vida del famoso general Alci-

bíades; en Delio (424 a.C.) y en Anfípolis (422 a.C.) 

 Mantuvo una relación conflictiva con Atenas A pesar de su servicio a la 

ciudad, muchos atenienses lo veían como una amenaza para la democracia. 

Esta desconfianza y sospecha hacia él fueron factores importantes que contri-

buyeron a su posterior juicio y condena 90. 

 En Atenas existía una profunda sospecha de que Sócrates era una ame-

naza para la democracia en los años posteriores al final de la Guerra del Pelo-

poneso. Pero debido a la amnistía, Anytus y sus compañeros acusadores Me-

leto y Licón no pudieron demandar a Sócrates por motivos políticos. Optaron 

en cambio por motivos religiosos. Las acusaciones se expresaban de la si-

guiente manera: “Sócrates comete un daño criminal al no reconocer a los dio-

ses que la ciudad reconoce, y además al introducir nuevas divinidades; y 

también comete daños criminales corrompiendo a la juventud” (otros rela-

tos: Memorabilia de Jenofonte I.I.1 y Apología 11-12, Platón, Apología 24b 

y Eutifrón 2c-3b). Mucha gente entendió que la acusación de corromper a la 

juventud significaba que Sócrates enseñaba sus puntos de vista subversivos a 

otros, una afirmación que él niega rotundamente en su discurso de defensa al 

afirmar que no tiene sabiduría para enseñar (Platón, Apología 20c) y que no 

puede ser considerado responsable de las acciones de quienes le escucharon 

hablar (Platón, Disculpa 33a-c). 

 El proceso judicial contra Sócrates constituye uno de los episodios más 

significativos en la historia de la filosofía occidental.  

 El juicio tuvo lugar en Atenas en el año 399 a.C., apenas cinco años des-

pués de la derrota ateniense en la Guerra del Peloponeso. La democracia había 

sido restaurada tras el gobierno de los Treinta Tiranos, creando un ambiente 

de tensión política y búsqueda de culpables por la crisis de la ciudad. 

 Tres ciudadanos atenienses presentaron la acusación: Meleto, poeta y 

principal acusador. Ánito: político influyente y curtidor y Licón, orador. La 

 
90  Fuente: Internet Encyclopedia of Philosophy. Sócrates. Disponible en: <Sócrates | Enciclo-

pedia de Internet de Filosofía> Acceso: 26 nov. 2025. 

https://iep.utm.edu/socrates/#H1
https://iep.utm.edu/socrates/#H1


 
~ 163 ~ 

 

acusación formal (graphé) contenía dos cargos principales: impiedad (asé-

beia), no reconocer a los dioses de la ciudad e introducir nuevas divinidades y 

corrupción de la juventud, pervirtiendo a los jóvenes con sus enseñanzas. 

 El juicio siguió el procedimiento legal ateniense. Tribunal de 501 ciuda-

danos elegidos por sorteo (heliea); el discurso de acusación; la defensa de Só-

crates; primera votación sobre culpabilidad: 281 votos a favor de la condena, 

220 en contra; la propuesta de penas; segunda votación sobre la pena: mayo-

ría a favor de la muerte y la defensa final de Sócrates. 

 Según el testimonio de Platón, Sócrates rechazó los cargos argumentando 

que su misión era divina, negándose a suplicar clemencia y proponiendo iró-

nicamente ser mantenido en el Pritaneo91 como benefactor sugiriendo final-

mente una multa mínima (Platón; 1981) (Jenofonte; 1993). 

 Finalmente, Sócrates fue ejecutado en Atenas en el año 399 a. C., me-

diante ingestión de cicuta, siguiendo la condena dictada por el tribunal popu-

lar que lo acusó de no reconocer a los dioses de la ciudad (acusación de impie-

dad); introducir nuevas divinidades (el “daimonion” socrático) y corromper a 

la juventud (por su influencia crítica frente a la democracia). 

5.2.- Importancia y trascendencia de Sócrates 

 Sócrates puede ser considerado como el padre de la filosofía occidental y 

tanto su vida como su obra no escrita recogida especialmente por Platón y Je-

nofonte ponen de manifiesto las claves centrales que marcarán la evolución 

del pensamiento filosófico. 

 
91  El Pritaneo era el edificio oficial donde se reunían los prítanes, es decir, los miembros que 

presidían el Consejo durante cada período del año político ateniense. Pero su importancia 
no era solo política: también tenía un carácter religioso y simbólico muy profundo. En el 
Pritaneo ardía continuamente el Hestia koiné, el fuego sagrado de la diosa Hestia, símbolo 
de la unidad de la comunidad ateniense, la continuidad del Estado y la identidad de la polis. 
Cada nueva colonia fundada por Atenas encendía su primer fuego a partir del fuego del 
Pritaneo, lo que muestra su valor simbólico. El Pritaneo funcionaba como la residencia ofi-
cial de los prítanes, quienes dirigían el gobierno cotidiano. Era pues un espacio para reunio-
nes y deliberaciones importantes, así como un centro administrativo de las polis. Los prí-
tanes permanecían allí durante su mandato, mantenidos por el Estado. 

 

 

 



 
~ 164 ~ 

 

 Platón es, con mucho, la fuente más importante y extensa sobre Sócrates. 

Sus diálogos presentan a Sócrates como personaje central, discutiendo con in-

terlocutores sobre ética, conocimiento, alma, ciudad, justicia, etc. Muchos de 

estos diálogos relatan enseñanzas atribuidas a Sócrates, su método (mayéutica 

/ dialéctica), su actitud moral, su juicio y condena (Platón; 1981). 

 Gracias a Platón se ha transmitido gran parte de lo que se considera la 

tradición filosófica socrática, aunque hay un problema de interpretación: no 

siempre se sabe con certeza cuándo Sócrates habla con su propia voz histórica 

o cuándo el autor —Platón— introduce sus propias ideas a través de él. Eso 

genera lo que en estudios modernos se llama el “problema socrático”. 

 Jenofonte fue otro discípulo de Sócrates cuya obra se conserva. Entre sus 

escritos figura la Memorabilia —junto con su versión de la Apología de Sócra-

tes—, que recogen recuerdos, conversaciones, anécdotas y enseñanzas atribui-

das a Sócrates. En estas obras Sócrates aparece como un ciudadano ejemplar, 

orientado hacia la virtud y la educación moral práctica; su retrato difiere en 

algunos rasgos del que ofrece Platón (Jenofonte; 1993). 

 Los argumentos clave que permiten considerar a Sócrates como el padre 

de la filosofía occidental son a nuestro juicio los siguientes: 

1. El giro antropológico: cambio del objeto de la filosofía. Antes 

de Sócrates, la filosofía se centraba en la physis: el origen, estructura 

y composición del cosmos. Con Sócrates ocurre el “giro antropoló-

gico”: hace del ser humano, su alma y su conducta moral el núcleo de 

la investigación. Prioriza preguntas sobre cómo debemos vivir, qué es 

la justicia, la virtud, el bien, la verdad. Se trata por tanto de un cambio 

de objeto que define el nacimiento de la ética, la psicología moral y la 

antropología filosófica occidentales (Jaeger; 1990). 

2. La fundamentación del método racional. Sócrates establece la 

indagación racional sistemática como camino seguro hacia la verdad. 

Introduce el diálogo argumentativo como método filosófico. Exige de-

finiciones universales de conceptos éticos y establece que el razona-

miento debe ser compartido, crítico, analítico y público. Este modo de 

buscar el conocimiento sigue siendo la base de la filosofía, la ciencia y 

el pensamiento democrático. Para Karl Popper, Sócrates encarna la 

esencia del pensamiento crítico porque reemplaza la autoridad por el 

intercambio de razones y no transmite doctrinas cerradas, sino que 

cuestiona creencias, opiniones y tradiciones enseñando que el pro-

greso intelectual surge de reconocer la propia ignorancia. Popper 



 
~ 165 ~ 

 

además subraya que Sócrates no enseña desde una cátedra ni desde 

un templo, sino en diálogo público, en las calles y plazas de Atenas. 

Por eso lo define como un crítico de las ideologías cerradas y un de-

fensor del intercambio libre de argumentos que funda una cultura de 

discusión frente al dogmatismo que, para Popper, las aportaciones de 

Sócrates son un pilar de la democracia ya que una sociedad libre solo 

puede sostenerse mediante debate abierto. (Popper; 2006). 

3. La creación de la ética filosófica. Sócrates es el primero en plan-

tear que la virtud se funda en el conocimiento y que por tanto es ne-

cesario investigar la moral mediante razones y no mediante tradición, 

religión o costumbre, defendiendo así la unidad de virtud y sabiduría, 

y la primacía del bien. De Sócrates nacen la ética platónica, aristotélica 

y toda la tradición ética occidental. 

4. La invención del concepto de “alma racional”. Sócrates identi-

fica el núcleo del ser humano con el alma entendida como sede de la 

razón, la moralidad y la responsabilidad personal. Para Sócrates el 

“alma racional” es la instancia que puede ser examinada, corregida y 

orientada mediante la reflexión. Esta innovación incluye cuatro carac-

terísticas esenciales: 

a) Interioridad activada: el alma no es solo vida, sino lugar de 

examen y deliberación. 

b) Racionalidad normativa: el alma puede conocer lo bueno y 

debe guiar la acción. 

c) Responsabilidad moral individual: las acciones se justifican o 

censuran por la calidad moral del alma. 

d) Educabilidad: el alma mejora mediante el diálogo y la bús-

queda de definiciones y razones. 

La novedad socrática consistió en trasladar la primacía del noûs/logos 

desde el cosmos hacia la vida humana cotidiana y moral: la razón se 

convierte en la medida del buen vivir, no solo en una categoría cosmo-

lógica o teológica.  

5. La mayéutica como origen de la dialéctica. El método socrático 

—mayéutica— establece la estructura de la argumentación filosófica 

posterior. En primer lugar, se hacen preguntas para desmontar creen-

cias falsas (ironía); posteriormente se buscan definiciones universales 



 
~ 166 ~ 

 

(elenchos) para finalmente descubrir la verdad mediante diálogo 

compartido. La mayéutica lleva al descubrimiento de criterios racio-

nales, promueve la autocrítica, conduce a una verdad que no es im-

puesta sino gestada y permite el paso de la opinión al conocimiento. 

La mayéutica no es solo un método cognitivo, sino ético. Sócrates creía 

que nadie hace el mal voluntariamente y que el mal procede de la ig-

norancia, por tanto, el conocimiento es formación moral. Así pues, la 

mayéutica purifica el alma, libera de creencias dañinas, conduce a la 

vida examinada y forma la conciencia moral crítica. De ahí su famosa 

afirmación de que “La virtud es conocimiento”. 

6. Su influencia fundacional en Platón, Aristóteles y en toda la 

tradición filosófica. La filosofía occidental se constituyó a través de 

Platón y Aristóteles, y ambos construyen sus sistemas a partir de la 

figura de Sócrates. Sin Sócrates, no hay teoría de las ideas platónicas. 

Sin Sócrates, no hay ética ni política aristotélicas. Toda la tradición 

posterior —estoicismo, escolástica, racionalismo moderno— se re-

monta a su revolución intelectual. 

7. Sócrates como modelo del filósofo.  Sócrates inaugura la figura 

del filósofo como buscador de la verdad, amante del diálogo, crítico 

de creencias sin fundamento, defensor de la autonomía moral y ejem-

plo encarnado de vida coherente con su pensamiento (martirio filosó-

fico). La filosofía occidental no solo hereda sus teorías, sino su identi-

dad como disciplina y como actitud ética y coherente ante la vida. 

5.3.- Sócrates y el desarrollo de la conciencia 

            Aunque obviamente no puede establecerse un paralelismo identitario 

entre las aportaciones filosóficas de Sócrates y los conceptos y desarrollos que 

tenemos hoy acerca de la naturaleza y las características de la conciencia, lo 

cierto a nuestro juicio es que el pensamiento, la obra y la vida de Sócrates que 

nos ha llegado a través de Platón y Jenofonte entre otros, ha sido puesto en 

valor por numerosos filósofos y psicólogos contemporáneos como fuente de 

autoconocimiento, de conciencia ética y de compromiso moral. 

 Siguiendo pues las aportaciones, el pensamiento y la vida de Sócrates, 

podemos establecer que existen al menos varias temáticas fuertemente vincu-

ladas tanto al carácter de la conciencia y su desarrollo, como incluso a la prác-

tica de una metodología racional y educativa dirigida a expandir nuestra 



 
~ 167 ~ 

 

conciencia y llevarla a niveles de desarrollo más integrado y superior. Estas 

temáticas son a nuestro juicio, las siguientes: 

 

1. La Conciencia como autoconocimiento: "Conócete a ti 

mismo". El “Conócete a ti mismo” era la máxima socrática que con-

ducía a la exigencia de que el verdadero bien para el hombre era el 

cuidado de su alma, en detrimento incluso del cuerpo y las apariencias 

externas. Aquí no se trata de una invitación superficial a la introspec-

ción, sino todo un programa filosófico completo de autoperfecciona-

miento y mejoramiento personal. Para Sócrates, el autoconocimiento 

no consiste en conocer datos biográficos sobre uno mismo, sino en: 

• Reconocer los límites del propio saber: su famosa frase “solo 

sé que no sé nada” representa la conciencia de la propia igno-

rancia como punto de partida para el verdadero conocimiento 

• Examinar las propias creencias: someter a crítica los prejui-

cios y opiniones no examinadas. 

• Descubrir la verdad interior: el conocimiento se acumula en 

la conciencia por la tradición y la experiencia de generaciones 

pasadas. 

Como señala el método socrático en su primera etapa de autoconcien-

cia, se trata de identificamos y ser capaces de reconocernos a nosotros 

mismos en todo lo que somos y en lo que no somos. Un primer paso 

introspectivo que es básico y fundamental para el desarrollo posterior 

de la conciencia. 

2. La conciencia moral: virtud y conocimiento. Una de las contri-

buciones más originales de Sócrates fue su concepción de la concien-

cia moral. El principio socrático de que nadie yerra voluntariamente 

implica que toda vez que un agente elige algo lo hace por considerarlo, 

al mismo tiempo, como bueno o, al menos, preferible a otra cosa: su 

elección es internamente racional (Vigo; 2013). Esta posición, cono-

cida como intelectualismo moral socrático, establece que la virtud es 

conocimiento, el mal es ignorancia y quien tiene conocimiento sabe 

elegir bien y dirigir rectamente su conducta. Por tanto, se debe obrar 

conforme a la razón, que va ligada a nuestra conciencia lo cual es un 

principio universal. Obviamente esta visión tiene profundas 



 
~ 168 ~ 

 

implicaciones educativas: si el mal es ignorancia, entonces la educa-

ción moral es posible y necesaria. La conciencia moral no es innata 

sino educable. 

3. La conciencia crítica: ironía y deconstrucción. Con la ironía, 

Sócrates se opone a la opinión infundada y a la arrogancia de la con-

ciencia dogmática que cree poseer la verdad. La ironía socrática no es 

sarcasmo ni burla, sino un método filosófico que permite: 

• Desmontar certezas ilusorias: muestra las inconsistencias del 

pensamiento no examinado. 

• Cultiva la humildad intelectual: el punto de partida es reco-

nocer la propia ignorancia, un acto que abre la puerta a la ver-

dadera indagación. 

• Genera perplejidad fértil (aporía): el desconcierto como es-

tado mental previo al genuino aprendizaje. 

No nos cabe ninguna duda de que esta dimensión crítica de la con-

ciencia socrática es especialmente relevante en nuestra época de 

posverdad y pensamiento dogmático. 

4. La conciencia dialógica: el diálogo como método. Sócrates 

apreciaba la importancia del diálogo y de la función del lenguaje como 

vehículos del conocimiento objetivo. En consecuencia, la conciencia 

no se desarrolla en aislamiento sino en el encuentro dialógico con 

otros. Como hemos señalado, el método dialéctico socrático opera en 

dos momentos: 

• Ironía: consistente en hacer preguntas que, bajo la aparien-

cia de tener en alta estima el saber exhibido por el interlocu-

tor, mostraban, en realidad, la inconsistencia de este. 

• Mayéutica: es el arte de ayudar a dar a luz la verdad. Con-

siste en conducir la conversación de modo que pueda aflorar 

la verdad del interior de cada uno, donde estaba latente y 

como efecto del diálogo y del intercambio de pensamientos, 

ideas, opiniones e interpretaciones. 

5. La conciencia reflexiva: la vida examinada. “La vida sin exa-

men no merece ser vivida” (Apología 38ª: Platón; 1981) es quizá la 

declaración más célebre de Sócrates. Sócrates reconoce que “la 



 
~ 169 ~ 

 

verdad está siempre por venir”. Se distancia así del discurso exclu-

yente del sofista, que defiende sus opiniones como verdades únicas e 

indiscutibles. Esta conciencia reflexiva implica: 

• Vigilancia constante: un examen continuo de las propias ac-

ciones y creencias. 

• Búsqueda perpetua: la filosofía como forma de vida, no como 

doctrina. 

• Coherencia vital: unidad entre pensamiento y acción 

 Sócrates desarrolló lo que podemos considerar la primera pedagogía sis-

temática de la conciencia en Occidente. El método mayéutico es un proceso 

dialéctico diseñado para ayudar a una persona a "parir" sus propias ideas y 

descubrir el conocimiento que yace latente en su interior. La idea básica del 

método socrático de enseñanza consiste en que el maestro no inculca al 

alumno el conocimiento, pues rechaza que su mente sea un receptáculo o ca-

jón vacío en el que se puedan introducir las distintas verdades.  

5.4.- Correlatos contemporáneos 

 El estudio de los correlatos entre el pensamiento de Sócrates y las teorías 

contemporáneas de la conciencia exige, desde el inicio, una advertencia meto-

dológica clara. No se trata —ni puede tratarse— de atribuir al filósofo ate-

niense doctrinas psicológicas, neurocientíficas o cognitivas en sentido mo-

derno, ni de presentar sus ideas como anticipaciones técnicas de teorías for-

muladas más de dos milenios después. Tal procedimiento incurriría en un 

anacronismo conceptual que empobrecería tanto la comprensión histórica de 

Sócrates como la precisión de las teorías actuales de la conciencia. 

 Hablar de “correlatos” significa aquí algo más modesto y, a la vez, más 

fecundo: identificar analogías estructurales, afinidades problemáticas y con-

vergencias funcionales entre el proyecto socrático y ciertos enfoques contem-

poráneos. Estas convergencias no se dan en el plano de las respuestas, sino en 

el de las preguntas fundamentales, los métodos de indagación y las funciones 

atribuidas a la conciencia humana. Sócrates no ofrece modelos explicativos de 

la mente, pero inaugura un modo de pensar en el que la conciencia deja de ser 

un trasfondo pasivo de la experiencia y se convierte en una tarea crítica, una 

práctica reflexiva que compromete al sujeto entero. 



 
~ 170 ~ 

 

 La cautela hermenéutica es, por tanto, indispensable. Sócrates opera en 

un horizonte ético, educativo y dialógico; las teorías contemporáneas de la 

conciencia lo hacen en marcos experimentales, computacionales o neurobio-

lógicos. Sin embargo, ambos comparten una preocupación común: cómo se 

constituye un sujeto capaz de examinar sus propias creencias, reconocer sus 

límites cognitivos, corregir errores y orientar su conducta de manera respon-

sable. Es en este nivel funcional y normativo donde el diálogo resulta legítimo 

y productivo. 

 Justificar el estudio de estos correlatos implica reconocer, además, que la 

conciencia no es un fenómeno exclusivamente empírico ni exclusivamente fi-

losófico. Las ciencias cognitivas actuales muestran con creciente claridad que 

la conciencia humana integra dimensiones de acceso, autorrepresentación, 

control, metacognición y regulación práctica, dimensiones que Sócrates tema-

tizó —aunque en otro lenguaje y con otros fines— mediante el examen de sí, el 

diálogo crítico y el cuidado del alma. Explorar estas conexiones permite enri-

quecer las teorías contemporáneas con una profundidad antropológica y ética 

que a veces se pierde en enfoques excesivamente reduccionistas. 

 Por otra parte, el interés de este estudio no es solo teórico, sino también 

educativo, psicológico y cultural. En un contexto contemporáneo marcado por 

la sobreinformación, los sesgos cognitivos y la fragilidad del pensamiento crí-

tico, el modelo socrático de conciencia como práctica de interrogación racio-

nal ofrece un contrapunto valioso. Confrontarlo con las teorías actuales per-

mite comprender mejor tanto los límites de los modelos científicos como la 

persistente necesidad de una formación reflexiva del sujeto. 

 En suma, el análisis de los correlatos entre Sócrates y las teorías contem-

poráneas de la conciencia se justifica no porque Sócrates “ya supiera” lo que 

hoy sabemos, sino porque planteó con claridad ejemplar el problema de qué 

significa ser consciente de uno mismo como agente racional y moral. Estudiar 

estos vínculos, con rigor y cautela, no diluye las diferencias históricas, sino que 

ilumina una continuidad profunda: la conciencia humana, ayer como hoy, no 

se comprende plenamente sin el ejercicio crítico de pensarse a sí misma. 

5.4.1.- Sócrates y el giro reflexivo de la conciencia 

 La aportación decisiva de Sócrates a la historia de la conciencia no con-

siste en una teoría psicológica explícita, sino en un cambio de eje: del conoci-

miento del mundo al conocimiento del propio sujeto que conoce. Frente a la 

cosmología presocrática, Sócrates sitúa en el centro la pregunta por cómo vive, 



 
~ 171 ~ 

 

juzga y se comprende a sí mismo el ser humano. Esta inflexión inaugura lo que 

hoy llamaríamos una concepción reflexiva de la conciencia: no basta con per-

cibir o pensar; es decisivo saber que se percibe y que se piensa, y hacerse res-

ponsable de ello. 

 Como señala García Morente: «…Con Sócrates, la filosofía se vuelve sobre 

sí misma; el pensamiento se piensa a sí mismo, inaugurando así la dimensión 

reflexiva que constituye la esencia misma de la conciencia filosófica…» (García 

M.; 2000, p. 67). 

 Desde esta perspectiva, el famoso mandato délfico —reinterpretado por 

Sócrates— no apunta a una introspección psicológica intimista, sino a un pro-

ceso crítico y público de autoexamen racional, realizado mediante el diálogo. 

La conciencia aparece así, como una práctica, no como un mero estado mental. 

5.4.2.-  El "Conócete a ti mismo" y su resonancia en la 

autoconciencia moderna 

 La máxima délfica “Conócete a ti mismo” (γνῶθι σεαυτόν), adoptada y 

potenciada por Sócrates, constituye uno de los pilares fundamentales de toda 

reflexión sobre la conciencia. Como explica la investigación sobre el tema, “en 

el Protágoras, Platón cuenta que fueron los Siete Sabios quienes ofrecieron a 

Apolo llevar a Delfos la frase como una ofrenda, pues la consideraban 'el 

principio de la filosofía'” (Nava; 2023). Sin embargo, fue Sócrates quien trans-

formó este aforismo en un programa filosófico completo, dotándolo de una 

marcada orientación ética y existencial. 

 En la psicología contemporánea, este imperativo socrático encuentra 

múltiples ecos. La psicología humanista, particularmente, ha hecho del auto-

conocimiento su centro de gravedad. Carl Rogers, como menciona el análisis 

de las terapias modernas, desarrolló un enfoque donde el terapeuta actúa 

como un facilitador que ofrece preguntas y reflexiones, permitiendo que el pa-

ciente explore sus propias emociones y pensamientos sin imponer interpreta-

ciones o soluciones (Rogers; 1989), recordando profundamente el método so-

crático. 

 Daniel Goleman, al incluir “el autoconocimiento como una de las cinco 

competencias esenciales de la inteligencia emocional” (Goleman; 1996), ac-

tualiza la intuición socrática de que el conocimiento de sí mismo es la base de 

toda sabiduría práctica. Esta conexión se vuelve aún más evidente cuando con-

sideramos que, según la tradición filosófica, “conocerse a sí mismo es el 



 
~ 172 ~ 

 

fundamento de toda vida ética: la raíz desde la cual florece la justicia, la tem-

planza y la sabiduría”92. 

5.4.3.-  La mayéutica socrática y la metacognición ac-

tual 

 La mayéutica, ese arte de "dar a luz" el conocimiento que ya reside en el 

interior del individuo, representa quizás la contribución metodológica más 

significativa de Sócrates al estudio de la conciencia. Como explica la literatura 

especializada, la idea básica del método socrático de enseñanza consiste en 

que el maestro no inculca al alumno el conocimiento, pues rechaza que su 

mente sea un receptáculo o cajón vacío en el que se puedan introducir las dis-

tintas verdades. 

 Esta concepción encuentra su correlato moderno en el concepto de me-

tacognición, que, según la enciclopedia especializada, “significa literalmente 

'por encima de la cognición' y se utiliza para indicar cognición sobre la cog-

nición o, de manera más informal, pensar sobre el pensamiento”93. La cone-

xión es profunda: tanto la mayéutica socrática como la metacognición mo-

derna se basan en la capacidad reflexiva de la mente para examinarse a sí 

misma. 

 En el campo de la psicoterapia, esta herencia socrática es particularmente 

visible. La Terapia Cognitivo-Conductual de Aaron T. Beck ha adoptado explí-

citamente el método socrático, donde se enseña al paciente a analizar sus pen-

samientos depresivos o ansiógenos, definiéndolos más objetivamente, deter-

minando hasta qué punto existen pruebas objetivas a favor o en contra de ellos 

(Beck et. al.; 1998).. Este proceso refleja fielmente la estructura de la mayéu-

tica clásica, adaptada a las necesidades terapéuticas contemporáneas. 

 La investigación en psicología cognitiva ha revelado que la metacognición 

empieza a aparecer ya en etapas tempranas del desarrollo, durante la niñez. 

Entre los tres y los cinco años, los niños empiezan a mostrar respuestas con-

cretas que corresponden a la activación de su capacidad para realizar la meta-

cognición (Regader; 2016). Este descubrimiento sugiere que la capacidad de 

 
92  Fuente. GONZÁLEZ, Constanza. Sócrates: «conócete a ti mismo». La Casa de la Ética, 

2025. Disponible en: <Sócrates: "Conócete a ti mismo" - La casa de la ética> Acceso: 12 ene. 
2026. 

93  Fuente: Wikipedia. Metacognición. Disponible en: <Metacognición - Wikipedia, la enciclo-
pedia libre> Acceso: 12 ene. 2026. 

https://lacasadelaetica.com/socrates-conocete-a-ti-mismo/
https://es.wikipedia.org/wiki/Metacognici%C3%B3n
https://es.wikipedia.org/wiki/Metacognici%C3%B3n


 
~ 173 ~ 

 

autoexamen que Sócrates cultivaba es, de hecho, una característica fundamen-

tal del desarrollo cognitivo humano 

5.4.4.- La docta ignorancia y la epistemología de la con-

ciencia 

 El principio socrático de la docta ignorancia —“solo sé que no sé nada”— 

ha encontrado resonancias profundas en las teorías contemporáneas sobre los 

límites del conocimiento consciente. Como señala un análisis reciente, esta 

declaración de aparente sencillez encierra, una de las más profundas reflexio-

nes sobre la naturaleza del conocimiento humano y los límites de nuestra ca-

pacidad cognoscitiva94. 

 En el contexto de las neurociencias modernas, esta humildad epistémica 

adquiere nueva relevancia. La investigación sobre la conciencia ha revelado 

que para que una teoría sobre la conciencia sea verdaderamente científica, 

debe ir más allá de la especulación y ofrecer explicaciones concretas sobre los 

procesos que la generan, reconociendo implícitamente las limitaciones de 

nuestro conocimiento actual sobre este fenómeno. 

 La influencia de la docta ignorancia socrática se extiende también a la 

filosofía de la mente contemporánea. Como observa el análisis filosófico del 

tema, “la tesis socrática sobre la conexión estructural entre error y autoen-

gaño constituye, sin duda, uno de los aportes más decisivos al pensamiento 

filosófico occidental” (Vigo; 2013). Esta perspectiva ha informado debates 

contemporáneos sobre la naturaleza de la conciencia errónea y los mecanis-

mos del autoengaño. 

5.4.5.- Sócrates en la psicología cognitiva contemporá-

nea 

 La psicología cognitiva moderna ha encontrado en Sócrates un precursor 

inesperado. Un análisis histórico detallado revela que la psicología cognitiva 

hunde sus raíces históricas en la filosofía clásica de la Grecia helénica, muy 

particularmente en la obra de los filósofos Sócrates, Platón y Aristóteles. 

 
94  Fuente: Revista Literaria El Candelabro. PEREIRA, Roberto. La Docta Ignorancia de 

Sócrates: Pilar del Pensamiento Filosófico Occidental. Disponible en: < La Docta 
Ignorancia De Sócrates: Pilar Del Pensamiento Filosófico Occidental - REVISTA LITERA-
RIA EL CANDELABRO> Acceso: 12 ene. 2026. 

 

https://revistaliterariaelcandelabro.blog/2025/05/la-docta-ignorancia-socratica-fundamento-del-pensamiento-occidental/
https://revistaliterariaelcandelabro.blog/2025/05/la-docta-ignorancia-socratica-fundamento-del-pensamiento-occidental/
https://revistaliterariaelcandelabro.blog/2025/05/la-docta-ignorancia-socratica-fundamento-del-pensamiento-occidental/


 
~ 174 ~ 

 

Sócrates, con su énfasis en el autoconocimiento y su método dialéctico, esta-

bleció principios que resuenan en las teorías cognitivas actuales (Arias; 2021). 

 El concepto socrático de que el conocimiento verdadero surge del interior 

a través del cuestionamiento sistemático prefigura aspectos centrales del 

constructivismo cognitivo. Como señala la investigación especializada, el co-

nocimiento no se obtiene de forma pasiva, ni del universo, ni tampoco me-

diante una fuerza divina. El conocimiento es procesado y construido activa-

mente, eco directo de la epistemología socrática. 

 La teoría de la reminiscencia socrática, aunque reformulada, encuentra 

paralelos en las teorías modernas sobre la memoria implícita y el conoci-

miento tácito. El principio de que Sócrates defendía la idea de que el ser hu-

mano debía cuestionarse constantemente sobre sus propias creencias, emo-

ciones y comportamientos para poder alcanzar la sabiduría anticipa conceptos 

fundamentales de la psicología cognitiva sobre la importancia de la reflexión 

metacognitiva. 

5.4.6.- Neurociencia y conciencia: el legado socrático 

 Las neurociencias contemporáneas, en su búsqueda por comprender los 

mecanismos biológicos de la conciencia, han encontrado en el pensamiento 

socrático tanto inspiración como desafío. La investigación neurocientífica ac-

tual reconoce que la conciencia es ante todo un proceso encarnado en el 

cuerpo que emerge de la actividad de las células nerviosas, pero mientras que 

el cuerpo y el cerebro son entidades públicas, externas y objetivas, la concien-

cia es una entidad privada, interna y subjetiva (Castro; Toro, 2002). 

 La teoría del Espacio Neuronal Global (Dehaene; 2025), una de las prin-

cipales aproximaciones neurocientíficas a la conciencia, propone que la con-

ciencia surge cuando la información, que inicialmente puede ser procesada de 

forma inconsciente y local, se vuelve globalmente disponible para múltiples 

sistemas cerebrales. Este modelo recuerda la concepción socrática del conoci-

miento que emerge a la conciencia a través del diálogo y la reflexión. 

5.4.7.- Mindfulness y autoconocimiento 

 El auge contemporáneo del mindfulness representa, en muchos sentidos, 

un retorno a los principios socráticos de autoexamen y conciencia reflexiva. 

Como señala la literatura sobre el tema, practicar mindfulness puede ayudarte 

a ser consciente de tus pensamientos, sentimientos y acciones en el momento 



 
~ 175 ~ 

 

presente, objetivo que resuena profundamente con el imperativo socrático del 

autoconocimiento. 

 La práctica del mindfulness, al igual que el método socrático, nos capacita 

a gestionar los propios sentimientos, emociones y pensamientos para obtener 

conciencia plena de nosotros mismos. Esta convergencia no es casual: ambas 

tradiciones comparten la convicción de que la observación atenta de la propia 

mente es el camino hacia la sabiduría y el bienestar. 

 La integración del mindfulness en contextos terapéuticos y educativos re-

fleja la actualización de principios socráticos fundamentales. Como hemos se-

ñalado en el volumen anterior (Batalloso; 2025), el autoconocimiento es la 

clave para tener una buena autoestima, desarrollar la inteligencia emocional, 

tener buenas relaciones interpersonales y poder cumplir nuestros objetivos, 

eco directo de la enseñanza socrática sobre la importancia del autoexamen 

para la vida virtuosa. 

5.5.- Vigencia educativa de de Sócrates  

 Educativamente el método socrático es de una vigencia y una potencia 

extraordinaria en cuanto que sus objetivos incluyen superar prejuicios y sabe-

res aparentes, fomentar el pensamiento autónomo, alcanzar la verdad concep-

tual, y promover la humildad intelectual. Algo por cierto que tiene profundos 

paralelismos con los conceptos que conocemos hoy de: 

• Pensamiento crítico: capacidad de análisis y cuestionamiento. 

• Metacognición: conciencia de los propios procesos de pensamiento.  

• Autonomía intelectual: capacidad de pensar por uno mismo. 

• Conciencia ética: comprensión reflexiva de valores morales. 

 La finalidad del método socrático reside en conseguir que los alumnos 

lleguen a una conciencia profunda de sí mismos y del mundo que le rodea. El 

enfoque socrático en educación vislumbra el papel de la libertad individual del 

alumno. Se trata de una visión que resuena profundamente con los enfoques 

pedagógicos contemporáneos: 

• Constructivismo: el conocimiento como construcción activa del 

aprendiz. 



 
~ 176 ~ 

 

• Aprendizaje significativo: conexión con estructuras previas de cono-

cimiento. 

• Educación liberadora (Freire): Paulo Freire considera que la verda-

dera educación es diálogo, contemplando al hombre como sujeto pen-

sante que puede enseñar también al educador. 

• Pensamiento crítico: desarrollo de habilidades de análisis y evalua-

ción. 

 En cuanto a los correlatos con las teorías modernas de la conciencia, hay 

que señalar los siguientes: 

1. Neurociencia y autoconciencia. La distinción socrática entre di-

ferentes niveles de conciencia encuentra eco en la neurociencia con-

temporánea especialmente en el concepto de conciencia fenomenoló-

gica vs. conciencia de acceso. Sócrates distingue entre tener experien-

cias y ser consciente reflexivamente de ellas, mientras que la neuro-

ciencia moderna diferencia entre procesamiento inconsciente y con-

ciencia de acceso (Dehaene; 2025). A su vez el "conócete a ti mismo" 

puede interpretarse como el desarrollo de capacidades metacognitivas 

ahora identificadas con la corteza prefrontal y así el monitoreo meta-

cognitivo puede interpretarse como la práctica socrática del auto-exa-

men. 

2. Psicología del desarrollo moral. El intelectualismo moral socrá-

tico anticipa aspectos de las teorías del desarrollo moral como las de 

Kohlberg y Carol Gillegan. Los estadios de razonamiento moral de 

Kohlberg reflejan un desarrollo progresivo similar al que Sócrates in-

tentaba promover y que consiste en pasar de la moral heterónoma a 

la moral autónoma, lo que requiere el tipo de reflexión crítica que Só-

crates cultivaba para finalmente llegar al estadio post-convencional 

de principios éticos universales coincidente con la búsqueda socrática 

de definiciones universales (Kohlberg; 2008). A su vez y aunque Só-

crates enfatizaba la razón, su preocupación por “el cuidado del alma” 

resuena con la ética del cuidado de Carol Gilligan (Gilligan; 1985). 

3. Psicología cognitiva y sesgos. La ironía socrática como método 

para desmontar creencias erróneas anticipa la investigación moderna 

sobre sesgos cognitivos. Siguiendo la teoría de Daniel Kahneman so-

bre el pensamiento rápido/lento, la ironía socrática interrumpe el 

"pensamiento rápido" (Sistema automático) para llegar mediante la 

mayéutica al pensamiento lento (Kahneman; 2013). Pero, además, la 



 
~ 177 ~ 

 

tesis socrática sobre la conexión estructural entre error y autoengaño 

constituye uno de los aportes más decisivos al pensamiento filosófico 

occidental ya que el método socrático fomenta la capacidad de tomar 

distancia de las propias creencias. 

4. Fenomenología y conciencia intencional. La filosofía fenome-

nológica del siglo XX retoma temas socráticos como son, por ejemplo, 

Husserl y la epoché o suspensión del juicio fenomenológica que es 

análoga a la duda socrática. Ambos buscan acceder a las estructuras 

esenciales de la experiencia. A su vez Heidegger y su concepto de cui-

dado como estructura fundamental del “ser-ahí” tiene raíces socráti-

cas: “Conocerse a sí mismo” en Sócrates anticipa “la comprensión del 

ser” en Heidegger. 

5. Teorías socioculturales de la conciencia. El método socrático y 

su contenido dialógico resuena en la teoría de Vygotsky y la conciencia 

mediada: el "diálogo interior" como internalización del diálogo ex-

terno. De este modo la zona de desarrollo próximo de Vigotsky y la 

mayéutica de Sócrates pueden ser consideradas como andamiaje (Vi-

gotsky; 2020). A su vez el método socrático tiene importantes reso-

nancias con las aportaciones del sociólogo y psicólogo social George 

Herbert Mead (1863–1931) y su concepto Self social. Mead plantea 

que la conciencia reflexiva emerge del diálogo social y que el "yo" y el 

"mí" surgen como resultado de la interacción simbólica (Mead; 1982), 

lo cual, obviamente es paralelo a la idea socrática de que la verdad 

emerge del diálogo. 

 





 
~ 179 ~ 

 

6.- Platón (c. 427 - 347 a. C.)  

«No es justo quien solo lo parece exteriormente, sino quien lo es 

en lo más íntimo de su alma.» 

Platón. 

República, IV, 443c–d.95 

«La vida no examinada no merece ser vivida.» 

Platón,  

Apología de Sócrates, 38a. 

«La educación no consiste en dar vista al alma, sino en dirigirla 

correctamente.» 

Platón,  

República, VII, 518c. 

 

 Hace más de dos mil años, en los jardines de la Academia ateniense, un 

hombre extraordinario comenzó a trazar el primer mapa completo de la con-

ciencia humana. Ese hombre fue Platón, y su legado no es simplemente una 

reliquia del pasado, sino una conversación viva que todavía hoy nos interpela 

sobre las cuestiones más profundas de nuestra existencia: ¿Quiénes somos? 

¿Cómo aprendemos? ¿Qué significa despertar a la verdadera conciencia? 

 Platón no fue solo un filósofo más entre tantos. Fue el arquitecto de una 

visión revolucionaria que entendió algo fundamental: que educar no es llenar 

 
95  Las letras y números proceden de la edición de referencia de las obras de Platón preparada 

por Henri Estienne (latinizado como Stephanus) en 1578. Este sistema, conocido como nu-
meración de Stephanus, se emplea universalmente en estudios académicos, indepen-
dientemente del idioma o de la editorial. En esta cita 443 es el número de página de la edi-
ción de Stephanus. Las letras c-d indican secciones internas dentro de esa página. Por tanto, 
esta cita comienza en la sección “c” de la página 443 y continua hasta la sección “d”. 

 

 



 
~ 180 ~ 

 

un recipiente vacío, sino encender una llama interior. Su genialidad radica en 

haber comprendido que la conciencia humana posee diferentes niveles y di-

mensiones que pueden ser cultivadas, armonizadas y elevadas a través de un 

proceso educativo integral. 

 En sus diálogos, especialmente en La República, Platón nos revela una 

cartografía fascinante del alma humana. Nos habla de tres fuerzas que habitan 

en nosotros: el logos, esa capacidad reflexiva que nos permite pensar y com-

prender; el thymos, ese fuego emocional que nos impulsa y nos da coraje; y la 

epithymia, esos apetitos e instintos que nos conectan con la vida más elemen-

tal. Esta división tripartita no es una mera clasificación académica: es un es-

pejo donde podemos reconocernos, donde cada uno puede identificar esas vo-

ces internas que a veces entran en conflicto y otras veces danzan en armonía. 

 Pero quizás lo más revolucionario del pensamiento platónico sea su teo-

ría de la reminiscencia, esa intuición profunda de que aprender es en realidad 

recordar. Platón sugiere que nuestra conciencia porta una sabiduría ancestral 

que la educación verdadera debe ayudar a despertar. No se trata de meter in-

formación en la cabeza, sino de facilitar ese maravilloso proceso de reconoci-

miento donde el alma dice: ¡Ah, sí! ¡Esto ya lo sabía! 

 Esta visión transforma radicalmente nuestra comprensión de la educa-

ción. La paideia platónica –ese hermoso concepto griego que significa la for-

mación integral del ser humano– no busca producir meros técnicos o especia-

listas, sino seres humanos completos, conscientes, capaces de contemplar la 

belleza, practicar la justicia y buscar la verdad. Como bien señala Werner Jae-

ger, no es transmisión de conocimientos, sino la actualización de todas nues-

tras potencialidades hacia el bien (Jaeger; 1990). 

 Y aquí encontramos otro regalo extraordinario de Platón: su método dia-

léctico. A través del diálogo, de las preguntas que despiertan más preguntas, 

Platón nos enseña que la verdadera educación es un arte mayéutico –como el 

de las parteras– que ayuda a dar a luz el conocimiento que ya habita en noso-

tros. Este método, que hoy reconocemos en las pedagogías más innovadoras, 

desde Freire hasta las corrientes de educación liberadora, nos recuerda que el 

verdadero maestro no es quien impone respuestas, sino quien despierta pre-

guntas. 

 La relevancia de Platón para nuestra época es asombrosa. Cuando habla 

del "cuidado del alma" (epimeleia heautou), está anticipando lo que hoy lla-

mamos desarrollo personal, mindfulness o crecimiento espiritual. Cuando 



 
~ 181 ~ 

 

describe la justicia como la armonía interior entre nuestras diferentes dimen-

siones, está prefigurando lo que la psicología moderna llama integración de la 

personalidad. Cuando nos invita a contemplar las Ideas eternas, está seña-

lando hacia esa dimensión transpersonal de la conciencia que las tradiciones 

espirituales de todos los tiempos han reconocido. 

 María Zambrano, con su penetrante intuición, captó algo esencial: en Pla-

tón, la conciencia humana se revela como el lugar misterioso donde se encuen-

tran el tiempo y la eternidad (Zambrano; 1996). Esta no es una afirmación 

abstracta, sino una invitación vivencial. Cada vez que experimentamos un mo-

mento de comprensión profunda, de belleza conmovedora o de amor verda-

dero, estamos tocando esa dimensión eterna que Platón cartografió con tanto 

cuidado. 

 El pensamiento platónico también ilumina los desafíos de nuestro 

tiempo. Su comprensión de los conflictos internos del alma –esa lucha entre 

lo que sabemos que debemos hacer y lo que nuestros impulsos nos empujan a 

hacer– sigue siendo dolorosamente actual. Pero más importante aún, nos 

ofrece un camino: la educación de la conciencia como vía hacia la armonía 

interior y, por extensión, hacia una sociedad más justa. 

 Lo fascinante es cómo Platón entreteje todas estas dimensiones –educa-

tiva, psicológica, ética, estética, política– en una visión integral. No separa el 

desarrollo intelectual del emocional, ni el crecimiento personal del compro-

miso social. En su Academia, se estudiaba matemáticas y astronomía, pero 

también se cultivaba la amistad y se reflexionaba sobre la justicia. Era, en el 

sentido más profundo, una educación transdisciplinar. 

 Para quienes nos embarcamos en el proyecto de comprender y educar la 

conciencia en el siglo XXI, Platón no es una estatua en el museo de la filosofía, 

sino un compañero de viaje indispensable. Sus intuiciones sobre la estructura 

de la conciencia, sus métodos pedagógicos, su ética del cuidado de sí y su vi-

sión integral del desarrollo humano constituyen un tesoro que apenas hemos 

comenzado a explorar. 

 Este viaje por el pensamiento platónico que ahora iniciamos no es un 

ejercicio de erudición arqueológica. Es una aventura de autoconocimiento, 

una exploración de los territorios más profundos de nuestra propia concien-

cia. Porque, al final, esa es la invitación perenne de Platón: conocernos a no-

sotros mismos, despertar a nuestra verdadera naturaleza, y en ese despertar, 

contribuir a la educación de la conciencia colectiva de la humanidad. 



 
~ 182 ~ 

 

  Así pues, en las páginas que siguen, exploraremos cómo las ideas plató-

nicas pueden iluminar nuestro camino hacia una educación verdaderamente 

transformadora, una educación que no solo informe, sino que forme; que no 

solo instruya, sino que despierte; que no solo transmita conocimientos, sino 

que eduque conciencias. 

6.1.- Apuntes biográficos 

 Platón nació en Atenas hacia el año 428 a. C. en el seno de una familia 

aristocrática, vinculada por línea materna a Solón y por línea paterna al legen-

dario rey Codro. Su origen social le permitió una formación cuidada, aunque 

se conocen pocos detalles concretos de su educación inicial. Desde joven es-

tuvo en contacto con corrientes filosóficas importantes, especialmente a través 

de Crátilo, discípulo de Heráclito, lo que lo familiarizó tempranamente con la 

idea del cambio constante de la realidad sensible. 

 En su juventud cultivó la poesía y la tragedia, aunque la tradición afirma 

que abandonó estas actividades —e incluso destruyó sus escritos— al entrar en 

contacto con Sócrates, cuya influencia fue decisiva. A los veinte años se con-

virtió en su discípulo y permaneció junto a él hasta su condena y muerte en el 

año 399 a. C., acontecimiento que marcó un punto de inflexión definitivo en 

su vida y en su pensamiento. 

 Durante esta primera etapa, Platón mostró un claro interés por la polí-

tica. Aspiraba a participar activamente en la vida pública ateniense y vio ini-

cialmente una oportunidad en el gobierno oligárquico de los Treinta Tiranos, 

entre los que se contaban familiares y conocidos. Sin embargo, la violencia y 

arbitrariedad de ese régimen, junto con episodios especialmente graves —

como el intento de implicar a Sócrates en actos injustos—, lo llevaron a una 

profunda decepción. La posterior restauración de la democracia tampoco di-

sipó sus dudas: el proceso y la ejecución de Sócrates le revelaron, de manera 

definitiva, la corrupción moral de la política de su tiempo (Abbagnano; 1994). 

 A partir de entonces, Platón llegó a la convicción de que la reforma au-

téntica de la vida política solo podía lograrse mediante la filosofía. Compren-

dió que ni los gobernantes sin sabiduría ni los filósofos alejados del poder po-

dían garantizar la justicia, y formuló así la idea que inspiraría toda su obra: 

solo cuando los filósofos gobiernen o los gobernantes se conviertan en verda-

deros filósofos será posible una comunidad humana justa. 



 
~ 183 ~ 

 

 Tras la muerte de Sócrates, 

Platón abandonó Atenas. Pasó pri-

mero por Megara y, según la tradi-

ción, viajó después a Egipto y Ci-

rene. Aunque estos viajes no están 

documentados con certeza, su es-

tancia en el sur de Italia sí está 

bien atestiguada. Allí entró en con-

tacto con comunidades pitagóricas 

y entabló una estrecha amistad 

con Arquitas de Tarento, lo que re-

forzó su interés por las matemáti-

cas y la organización racional de la 

vida. En Siracusa conoció a Dión, 

figura clave en sus posteriores in-

tentos de reforma política (Abbag-

nano; 1994). 

 Durante este primer viaje si-

ciliano se produjo uno de los epi-

sodios más dramáticos de su vida: 

Platón fue vendido como esclavo 

en Egina, probablemente a causa 

de tensiones políticas entre Atenas 

y esa ciudad. Fue rescatado gracias a Anniceris de Cirene. La tradición vincula 

este hecho con la fundación de la Academia, aunque no se puede afirmar con 

certeza. Lo que sí es claro es que, al regresar a Atenas, Platón dio forma insti-

tucional a su ideal educativo creando una comunidad dedicada al estudio, ins-

pirada en parte en el modelo pitagórico (Abbagnano; 1994). 

 La llegada al poder de Dionisio el Joven en Siracusa reavivó las esperan-

zas de Platón. Llamado por Dión, decidió intervenir activamente para intentar 

llevar a la práctica su ideal político. Sin embargo, el proyecto fracasó: Dión fue 

desterrado y Platón, incapaz de influir filosóficamente en el tirano, regresó 

desilusionado a Atenas. Años después, aceptó realizar un tercer viaje a Sira-

cusa con la esperanza de ayudar a su amigo y lograr una reforma, pero el re-

sultado fue aún peor. Dionisio desconfiaba de Platón y llegó a retenerlo casi 

como prisionero. Solo la intervención de Arquitas permitió su liberación y re-

greso definitivo a Atenas. 

Ilustración 18 Platón. Imagen recons-
truida por IA (ChatGPT-2026) basada 
en un busto público 



 
~ 184 ~ 

 

 Tras estos fracasos, Platón renunció de manera definitiva a la acción po-

lítica directa y se dedicó exclusivamente a la enseñanza y la reflexión filosófica. 

No obstante, algunas de sus ideas sí encontraron aplicación indirecta. Discí-

pulos suyos participaron con éxito en la reforma política de la ciudad de Atar-

neo bajo el gobierno de Hermias, dando lugar a una pequeña comunidad filo-

sófica inspirada en el pensamiento platónico. 

 Platón murió en Atenas en el año 347 a. C., a los 81 años. Un testimonio 

antiguo describe sus últimas horas con serenidad y dignidad, rodeado de con-

versación y música. Su muerte puso fin a una vida marcada por la tensión 

constante entre filosofía y política, pero dejó una obra destinada a influir de 

manera decisiva en toda la historia posterior del pensamiento occidental (Ab-

bagnano; 1994). 

6.2.- El platonismo 

 El término “Platonismo” designa el conjunto de doctrinas filosóficas ori-

ginadas en el pensamiento de Platón (427–347 a. C.) y desarrolladas, reinter-

pretadas y sistematizadas a lo largo de más de dos milenios. No se trata úni-

camente de una escuela histórica cerrada, sino de una tradición intelectual 

viva que articula una concepción metafísica, epistemológica, antropológica, 

ética y política de gran coherencia y alcance. 

 En su núcleo doctrinal, el platonismo afirma la distinción entre el mundo 

sensible y el mundo inteligible, sosteniendo que la realidad última está cons-

tituida por las Ideas o Formas, entidades universales, eternas e inmutables 

que fundamentan el ser y el conocimiento de las cosas sensibles. El conoci-

miento verdadero (epistḗmē) no se obtiene por los sentidos, sino por la activi-

dad racional del alma, que, mediante la dialéctica, asciende desde la opinión 

(dóxa) hasta la intelección de lo inteligible. A esta concepción se vincula una 

antropología dualista, según la cual el alma posee afinidad con el orden inte-

ligible y está llamada a gobernar el cuerpo y la vida práctica conforme al bien 

y a la verdad. 

 La importancia filosófica del platonismo radica en haber establecido pro-

blemas, conceptos y métodos que se convirtieron en ejes estructurales de la 

filosofía occidental: la cuestión del fundamento último de la realidad, la posi-

bilidad del conocimiento objetivo, la relación entre razón y experiencia, la na-

turaleza del bien, la justicia y el alma, así como el vínculo entre verdad, edu-

cación y política. El platonismo introduce además una comprensión 



 
~ 185 ~ 

 

normativa del conocimiento: conocer no es solo describir lo que hay, sino 

orientar la vida individual y colectiva hacia el bien. 

 Su legado histórico es extraordinariamente amplio. En la Antigüedad, dio 

lugar al platonismo medio y al neoplatonismo, influyendo decisivamente en la 

filosofía tardoantigua. En la Edad Media, fue una de las principales matrices 

conceptuales del pensamiento cristiano, judío e islámico, proporcionando ca-

tegorías clave para la teología, la metafísica y la teoría del conocimiento. En la 

Modernidad, reaparece —a veces de modo crítico— en debates sobre las ideas 

innatas, la racionalidad, la matemática, la moral y la estructura de la realidad. 

Incluso cuando es cuestionado, el platonismo suele funcionar como interlocu-

tor imprescindible. 

 La influencia del platonismo atraviesa prácticamente toda la historia de 

la filosofía: desde Aristóteles hasta los Padres de la Iglesia, desde los raciona-

listas modernos hasta corrientes idealistas y fenomenológicas, así como en la 

filosofía del lenguaje, de la mente y de la ciencia. Conceptos como universal, 

esencia, verdad objetiva, realismo matemático o jerarquía de niveles de reali-

dad se formulan, explícita o implícitamente, en diálogo con él. 

 Finalmente, la vigencia contemporánea del platonismo se manifiesta en 

debates actuales sobre el realismo y el antirrealismo, la naturaleza de las enti-

dades abstractas, el estatuto de los valores morales, la conciencia y la raciona-

lidad. En un contexto intelectual marcado por el relativismo y el empirismo 

radical, el platonismo sigue ofreciendo un marco teórico robusto para pensar 

la objetividad, la normatividad y el sentido del conocimiento humano. 

 El platonismo puede definirse, en suma, como una tradición filosófica 

fundamental que concibe la realidad, el conocimiento y la vida humana a la 

luz de principios inteligibles universales, y cuya fecundidad histórica y teórica 

lo convierte en una referencia ineludible para cualquier estudio profundo de 

la filosofía y de la conciencia. 

 Las características más relevantes del platonismo son las siguientes (Ab-

bagnano; 1994): 

1. La filosofía como investigación y forma de vida. El platonismo 

se funda en una concepción de la filosofía que trasciende la idea de un 

saber puramente teórico. Para Platón, la filosofía es una actividad vi-

tal, una investigación permanente que compromete a la totalidad del 

sujeto. No se trata de poseer doctrinas acabadas, sino de someter la 

propia vida y el propio pensamiento a un examen continuo. Filosofar 



 
~ 186 ~ 

 

implica adoptar una actitud crítica frente a uno mismo y frente al 

mundo, orientada por la búsqueda de la verdad y del bien. Esta con-

cepción explica la resistencia platónica a presentar la filosofía como 

un sistema cerrado. La verdad filosófica no se ofrece de una vez por 

todas, sino que se alcanza progresivamente, mediante un proceso de 

clarificación que exige tiempo, esfuerzo y diálogo. La filosofía es, en 

este sentido, una práctica educativa y formativa que transforma al in-

dividuo desde dentro. 

2. El diálogo como forma propia del pensamiento filosófico. 

Un rasgo distintivo del platonismo es su fidelidad a la forma dialógica. 

El diálogo no constituye un simple recurso literario, sino la expresión 

más adecuada del modo en que se produce el pensamiento. Platón 

sostiene que pensar es dialogar interiormente: el alma se interroga, se 

responde y se corrige a sí misma. El diálogo reproduce así la estruc-

tura misma de la investigación filosófica, caracterizada por el avance 

gradual, la confrontación de puntos de vista y la revisión constante de 

las propias posiciones. Desde esta perspectiva, el platonismo se mues-

tra crítico con la escritura entendida como medio autosuficiente de 

transmisión del saber. El texto escrito puede conservar y sugerir, pero 

no puede sustituir la experiencia viva del preguntar y responder. El 

conocimiento auténtico no se transmite como información, sino que 

debe despertarse en el interlocutor mediante la participación en la in-

vestigación. 

3. Enseñanza viva y comunidad filosófica. El platonismo concede 

una importancia central a la enseñanza viva, inseparable de la convi-

vencia intelectual. El saber filosófico no se reduce a fórmulas ni defi-

niciones abstractas; surge solo tras una prolongada familiaridad con 

los problemas fundamentales y en el marco de una comunidad de in-

vestigación. De ahí la relevancia que Platón otorga a la formación 

compartida y al diálogo continuo entre maestro y discípulos. Esta con-

cepción educativa se opone tanto al dogmatismo como al relativismo. 

El conocimiento no es arbitrario ni subjetivo, pero tampoco puede im-

ponerse desde fuera. Se trata de un proceso interior que solo puede 

desarrollarse plenamente en un contexto de comunicación racional y 

cooperación intelectual. 

4. Fidelidad filosófica a Sócrates. Otro rasgo esencial del plato-

nismo es su fidelidad profunda a la figura de Sócrates. Esta fidelidad 

no consiste en la repetición literal de sus enseñanzas, sino en la inter-

pretación del sentido vital de su actividad filosófica. Platón ve en Só-

crates la encarnación de la filosofía como investigación moral y como 



 
~ 187 ~ 

 

compromiso existencial con la verdad. Las doctrinas platónicas deben 

entenderse, en este sentido, como un intento de fundamentar teórica-

mente la actitud socrática. Platón amplía el horizonte de su maestro 

para descubrir los principios últimos que explican la fuerza ética y 

educativa de su ejemplo. La filosofía se presenta así, como una misión 

de vida orientada por el examen crítico y la coherencia entre pensa-

miento y acción. 

5. La unidad de la virtud y su identificación con el saber. El pla-

tonismo afirma con claridad la unidad de la virtud. No existen virtu-

des independientes o fragmentarias; toda virtud auténtica es expre-

sión de una orientación global del alma. Esta unidad se basa en la con-

vicción de que la virtud es inseparable del conocimiento: obrar bien 

implica saber qué es verdaderamente bueno para el ser humano. 

Desde esta perspectiva, el error moral no se explica como una elección 

consciente del mal, sino como ignorancia. La educación filosófica ad-

quiere así un papel decisivo, ya que solo mediante el conocimiento 

puede el individuo ordenar su vida de manera justa y coherente. La 

ética platónica es, por tanto, profundamente intelectual, pero sin re-

ducirse a un mero racionalismo abstracto. 

6. La unidad de los valores y la centralidad del bien. Vinculada a 

la unidad de la virtud se encuentra la unidad de los valores. El plato-

nismo rechaza la dispersión de los fines humanos en criterios hetero-

géneos. Lo bello, lo justo, lo útil y lo conveniente no son realidades 

separadas, sino manifestaciones de un mismo principio supremo: el 

bien. El bien no es un valor entre otros, sino el fundamento que con-

fiere sentido y validez a todos los demás. Es el criterio último de la 

acción moral, del conocimiento y de las relaciones humanas. Toda 

orientación auténtica de la vida humana se define, en última instan-

cia, por su relación con el bien. 

7. Amor, amistad y relación con el bien. Desde esta concepción 

unitaria, el platonismo interpreta el amor y la amistad como formas 

de relación mediadas por el bien. El ser humano ama aquello que con-

sidera bueno o aquello que lo conduce hacia un bien superior. Las re-

laciones humanas no se fundan simplemente en la semejanza o en la 

utilidad inmediata, sino en una referencia común a un principio va-

lioso que las trasciende. La amistad auténtica se sostiene así en la 

orientación compartida hacia el bien, que actúa como vínculo último 

entre las personas. Este enfoque confiere a las relaciones humanas 

una dimensión ética y filosófica profunda. 



 
~ 188 ~ 

 

8. Crítica platónica a la sofística. Un elemento constitutivo del pla-

tonismo es su crítica sistemática a la sofística. Platón rechaza toda 

concepción del saber como habilidad persuasiva, técnica neutral o 

destreza verbal desligada de la verdad. Frente a la erística y al relati-

vismo sofístico, defiende que el conocimiento solo es auténtico 

cuando está orientado al bien del alma. La filosofía no es un instru-

mento para el éxito externo, sino un medio de formación interior. El 

saber que no transforma al sujeto carece de valor humano. Esta crítica 

refuerza la dimensión ética del conocimiento platónico y su oposición 

a la instrumentalización del discurso. 

9. Lenguaje, verdad y posibilidad del error. El platonismo reco-

noce la importancia del lenguaje como medio de acceso al conoci-

miento, pero subraya también sus límites. Las palabras pueden apro-

ximar a la realidad, pero no la garantizan. El lenguaje debe ser juzgado 

a partir de lo que las cosas son realmente. De ahí la afirmación plató-

nica de que el error y la falsedad son posibles, y de que el pensamiento 

crítico es indispensable. Esta concepción evita tanto el convenciona-

lismo radical como el naturalismo ingenuo del lenguaje. El lenguaje 

es una creación humana orientada al conocimiento de la realidad, 

pero siempre susceptible de corrección y perfeccionamiento. 

10. Orden del alma, justicia y felicidad. Finalmente, el platonismo 

concibe la vida buena como una vida ordenada y armoniosa. El mal 

mayor no consiste en sufrir injusticia, sino en cometerla, porque la 

injusticia desordena el alma. El bien, por el contrario, se identifica con 

la medida, la regularidad y la coherencia interior. La justicia no es solo 

una norma externa, sino una estructura interna del alma. El alma 

justa es aquella en la que las distintas dimensiones humanas están 

equilibradas y orientadas racionalmente hacia el bien. Esta ordena-

ción constituye al mismo tiempo la virtud y la felicidad, cerrando así 

la unidad fundamental entre ética, conocimiento y vida. 

        Las contribuciones de Platón (c. 427-347 a.C.) al estudio de la conciencia 

constituyen uno de los pilares más influyentes en la historia del pensamiento 

occidental. Aunque Platón no utilizó el concepto de "conciencia" en el sentido 

moderno (como experiencia subjetiva o estado mental reflexivo), sus ideas so-

bre el alma, el conocimiento, la introspección y la realidad dual contienen ele-

mentos fundamentales que siguen siendo relevantes en la filosofía contempo-

ránea. Platón desarrolló la primera teoría sistemática y comprehensiva sobre 

la naturaleza de la conciencia en la filosofía occidental. Su contribución es fun-

damental no solo por su sofisticación teórica, sino porque estableció el marco 



 
~ 189 ~ 

 

conceptual dentro del cual se desarrollarían los debates posteriores sobre la 

mente. 

6.3.- La naturaleza del conocimiento cons-
ciente 

 La reflexión platónica sobre el conocimiento no es una teoría epistemo-

lógica aislada, sino una concepción integral de la conciencia cognoscente, en-

tendida como la capacidad del alma para orientarse hacia la verdad, recono-

cerla y transformarse por ella. En Platón, conocer no es meramente registrar 

información, sino hacerse consciente de lo inteligible, elevarse desde la opi-

nión sensible hasta la intelección racional. Esta comprensión del conoci-

miento consciente articula ontología, psicología, ética y educación, y mantiene 

sorprendentes resonancias con debates contemporáneos sobre la conciencia. 

6.3.1.- Conocer como acto consciente del alma 

 Para Platón, el sujeto del conocimiento es el alma racional, cuya actividad 

propia es el noûs (intelecto). El conocimiento consciente (epistḗmē) se distin-

gue radicalmente de la dóxa (opinión) porque implica claridad, necesidad y 

justificación racional. La conciencia no se reduce a una vivencia subjetiva in-

mediata, sino que posee una estructura normativa: conocer es captar lo que es 

tal como es. 

 En diálogos como República y Fedón, Platón sostiene que el conoci-

miento consciente es posible porque el alma participa de un orden inteligible 

estable: las Ideas o Formas. La conciencia cognoscente se define, así, por su 

intencionalidad hacia lo universal, no por la mera acumulación de percepcio-

nes. 

6.3.2.- Grados de conciencia y la línea dividida 

 La célebre analogía de la línea dividida (República VI) ofrece una autén-

tica teoría de los niveles de conciencia. Platón distingue cuatro modos: imagi-

nación (eikasía), creencia (pístis), pensamiento discursivo (diánoia) e intelec-

ción (nóesis). Cada nivel implica un grado distinto de lucidez consciente y de 

adecuación a la realidad. 

 Esta jerarquía anticipa debates actuales sobre niveles de conciencia, 

como los que diferencian entre conciencia perceptiva, reflexiva y 



 
~ 190 ~ 

 

metacognitiva. En términos contemporáneos, Platón podría leerse como un 

precursor de la idea de que la conciencia no es binaria (presente/ausente), 

sino gradual y estructurada. 

6.3.3.- Anámnesis: conciencia y memoria profunda 

 La teoría de la anámnesis, expuesta en el Menón, afirma que conocer es, 

en cierto modo, recordar. Este “recuerdo” no es psicológico en sentido empí-

rico, sino ontológico: la conciencia reconoce verdades que trascienden la ex-

periencia sensible. Desde una perspectiva contemporánea, esta tesis puede 

ponerse en diálogo con teorías que subrayan la existencia de estructuras cog-

nitivas previas, como el innatismo racionalista o, en clave moderna, ciertos 

enfoques de la ciencia cognitiva que reconocen arquitecturas mentales predis-

puestas. Aunque la metafísica platónica no sea hoy compartida, la intuición de 

que la conciencia cognitiva no parte de cero sigue siendo influyente. 

 La doctrina de la anámnesis, expuesta en el Menón, la dimensión espiri-

tual. Conocer es “recordar” verdades que el alma ya posee en un nivel pro-

fundo. Esta imagen sugiere que la conciencia humana tiene estratos profun-

dos, más allá de la experiencia ordinaria. En términos contemporáneos, po-

dría decirse que Platón intuye una conciencia profunda o no superficial, donde 

el desarrollo espiritual consiste en acceder a niveles más altos de claridad, sen-

tido y unidad interior. 

6.3.4.- Autoconciencia y giro del alma 

 El conocimiento consciente exige una conversión del alma (periagogé), 

simbolizada en el mito de la caverna. Conocer implica tomar conciencia de la 

propia ignorancia y reorientar la atención hacia lo inteligible. La autoconcien-

cia —saber que se sabe o que no se sabe— es condición del conocimiento au-

téntico. Este énfasis conecta con teorías contemporáneas de la metaconciencia 

y la conciencia reflexiva, que destacan la importancia de la autorregulación 

cognitiva y del reconocimiento explícito de los propios estados mentales para 

el aprendizaje y la racionalidad. 

6.3.5.- Conocimiento consciente como elevación espiri-

tual 

 Para Platón, conocer auténticamente no es un acto neutro ni puramente 

técnico. El conocimiento consciente (epistḗmē) implica una elevación del alma 

desde el nivel sensible hacia el inteligible. Este movimiento ascendente tiene 



 
~ 191 ~ 

 

un carácter claramente espiritual: supone liberarse de la dispersión, del en-

gaño de las apariencias y de la dependencia exclusiva de los sentidos. 

 En el Fedón, el conocimiento verdadero aparece ligado a la purificación 

del alma (kátharsis). Conocer es separar progresivamente al alma de lo pura-

mente corporal, no en sentido de desprecio del cuerpo, sino como superación 

de la conciencia dominada por lo inmediato y lo pasional. Esta purificación es 

ya un proceso de desarrollo espiritual. 

6.3.6.- Conexiones con teorías contemporáneas de la 

conciencia 

 Aunque Platón opera en un marco metafísico distinto, su pensamiento 

dialoga fértilmente con enfoques actuales: 

• Con las teorías de la conciencia como acceso (por ejemplo, en la filo-

sofía analítica contemporánea), Platón comparte la idea de que ser 

consciente es acceder racionalmente a contenidos verdaderos, no solo 

experimentarlos. 

• Frente a las teorías puramente fenomenológicas, Platón subraya que 

la conciencia cognitiva tiene una dimensión normativa y veritativa, 

cercana a concepciones actuales que vinculan conciencia y justifica-

ción epistémica. 

• Su distinción entre apariencia y realidad anticipa debates sobre la di-

ferencia entre conciencia fenomenal y conciencia cognitiva, hoy cen-

trales en la filosofía de la mente. 

 En este sentido, Platón no ofrece una teoría empírica de la conciencia, 

pero sí una arquitectura conceptual que sigue siendo operativa para pensar 

sus dimensiones epistémicas. 

6.3.7.- Importancia epistemológica 

 Desde el punto de vista epistemológico, Platón establece tres tesis de 

largo alcance: 

1. El conocimiento consciente exige verdad, no mera creencia. 

2. Requiere justificación racional. 

3. Transforma al sujeto que conoce. 



 
~ 192 ~ 

 

 Estas ideas han sido decisivas para la tradición epistemológica occidental 

y reaparecen, reformuladas, en teorías contemporáneas del conocimiento 

como creencia verdadera justificada, así como en enfoques que incorporan la 

responsabilidad epistémica del sujeto consciente. 

2.4.3.7.- Relevancia para la educación 

 En educación, la concepción platónica del conocimiento consciente tiene 

una vigencia notable. Educar no es transmitir datos, sino despertar la concien-

cia, guiar al alumno desde la opinión acrítica hacia la comprensión reflexiva. 

El modelo dialógico platónico anticipa pedagogías contemporáneas centradas 

en el aprendizaje significativo, la metacognición y el pensamiento crítico. 

  

6.4.- Los niveles de conciencia: la alegoría de 
la caverna 

 La alegoría de la caverna, presentada en el libro VII de la República, (Pla-

tón; 2000) no es solo una metáfora epistemológica, sino una sofisticada teoría 

sobre los niveles y grados de conciencia. Platón distingue cuatro estados de 

conciencia: 

• La eikasia (imaginación) representa el nivel más básico de concien-

cia, donde el sujeto toma las sombras e imágenes por la realidad 

misma. Este estado corresponde a una conciencia pasiva, ingenua, do-

minada por las apariencias sensibles e incapaz de distinguir entre 

realidad y representación. En teorías contemporáneas este nivel de-

conciencia se corresponde con estados de conciencia perceptiva no re-

flexiva, estudiados en neurociencia sensorial. Es afín a la distinción 

entre “tener experiencias” y “ser consciente de que se tienen” expe-

riencias. Se trata de un estado en el que la conciencia está capturada 

por apariencias, sin acceso crítico a su origen ni a su validez. 

• La pistis (creencia) constituye un nivel superior donde la conciencia 

se dirige hacia los objetos sensibles mismos, pero sin comprensión de 

sus principios. Aunque representa un progreso respecto a la mera 

imaginación, permanece atada al mundo del devenir y carece de la es-

tabilidad propia del conocimiento auténtico. En las teorías contempo-

ráneas de la conciencia este nivel o grado de desarrollo corresponde a 

los modelos de conciencia como acceso: la información perceptiva 



 
~ 193 ~ 

 

está disponible para el razonamiento y la acción. Y en Psicología Cog-

nitiva con el sentido común y el conocimiento cotidiano. No obstante, 

este nivel de desarrollo de la conciencia sigue siendo acrítico, depen-

diente del contexto y vulnerable al error. 

• La dianoia (pensamiento discursivo) marca el ingreso en el ámbito 

de lo inteligible. Aquí la conciencia opera con conceptos y razona-

mientos, particularmente en las matemáticas, pero permanece depen-

diente de hipótesis no demostradas y de representaciones sensibles. 

Al salir de la caverna, el alma comienza a pensar mediante hipótesis y 

relaciones abstractas. Este nivel es claramente afín a la conciencia re-

flexiva y metacognitiva contemporánea. Tiene correlatos con Teorías 

de la metaconciencia, que destacan la capacidad de evaluar y regular 

los propios procesos mentales, así como con la Psicología del pensa-

miento crítico y del razonamiento científico. Aquí la conciencia ya no 

solo experimenta, sino que se examina a sí misma y justifica sus con-

tenidos. 

• Finalmente, la noesis (intuición intelectual) representa el estado más 

elevado de la conciencia, donde el alma contempla directamente las 

Formas sin mediación alguna. Este es el conocimiento filosófico en 

sentido estricto, que Platón describe como una visión inmediata de la 

Verdad. La nóesis culmina en la visión del sol (Idea del Bien). Este 

nivel puede compararse, con cautela, con teorías contemporáneas que 

postulan una conciencia altamente integrada y coherente como por 

ejemplo los modelos de conciencia unificada, donde múltiples proce-

sos se integran en una comprensión global o también en filosofía de la 

mente, la idea de conciencia como síntesis significativa, no como 

suma de datos. Aunque Platón formula esto en términos metafísicos, 

la intuición central —que la conciencia plena implica unidad, claridad 

y sentido— sigue siendo influyente. 

 En suma, esta teoría de los niveles de conciencia establece un marco je-

rárquico que influirá profundamente en toda la tradición filosófica posterior. 

La distinción entre diferentes grados de conciencia será retomada por Aristó-

teles, desarrollada por los neoplatónicos, y resonará incluso en la fenomeno-

logía y las teorías del desarrollo de la conciencia contemporáneas. 



 
~ 194 ~ 

 

6.5.- La estructura tripartita del alma 

 En la República IV y el Fedro, Platón propone una estructura tripartita 

de la psique que constituye una de sus contribuciones más influyentes al estu-

dio de la conciencia. (Platón; 1988, 2000) Esta división no es meramente des-

criptiva, sino que responde a la necesidad de explicar los conflictos internos 

de la conciencia y la posibilidad de la educación moral. 

• El noûs (razón) constituye la parte más elevada del alma, la única 

verdaderamente inmortal. Es la sede del conocimiento de las Formas 

y de la deliberación racional. Su función es contemplar la Verdad y 

dirigir la conducta según principios racionales. 

• El thymos (ánimo o voluntad) es la parte intermedia, sede de las 

emociones nobles como el valor, la indignación justa y la ambición 

honorable. Su función natural es ser aliada de la razón en el gobierno 

del alma, pero puede rebelarse y aliarse con los apetitos. 

• La epithymia (apetito) constituye la parte más baja, sede de los im-

pulsos corporales y los deseos materiales. Por su naturaleza está 

orientada hacia lo múltiple y cambiante, y tiende naturalmente al des-

orden. 

 Esta estructura tripartita anticipa de manera notable debates contempo-

ráneos sobre la modularidad de la mente y los conflictos entre diferentes sis-

temas motivacionales. La descripción platónica de los conflictos internos de la 

conciencia resuena con teorías modernas sobre el conflicto entre sistemas cog-

nitivos automáticos y controlados, y su análisis de la educación moral como 

armonización de las partes del alma mantiene relevancia en la psicología con-

temporánea. 

 La sorprendente actualidad del modelo platónico de la estructura tripar-

tita del alma se aprecia claramente al compararlo con enfoques contemporá-

neos: 

1. Modularidad de la mente. La tripartición platónica puede leerse 

como un antecedente filosófico de las teorías de la modularidad fun-

cional. La idea de que distintos sistemas mentales cumplen funciones 

diferentes —cognitivas, emocionales y motivacionales— es central en 

la psicología cognitiva actual. 



 
~ 195 ~ 

 

2. Sistemas automáticos y controlados. El contraste entre epi-

thymia y noûs resuena con la distinción contemporánea entre proce-

sos automáticos y procesos controlados de la conciencia. La razón pla-

tónica cumple una función similar a los sistemas ejecutivos moder-

nos: inhibición, regulación y planificación. 

3. Conflicto interno y autorregulación. La descripción platónica 

del conflicto interior anticipa modelos actuales de la conciencia como 

espacio de negociación entre sistemas en competencia. La conciencia 

no elimina el conflicto, sino que lo gestiona. 

4. Educación y desarrollo de la conciencia. Platón concibe la edu-

cación como formación del alma en su totalidad. Esta visión coincide 

con enfoques contemporáneos que entienden el desarrollo humano 

como integración cognitiva, emocional y ética, no como mera adqui-

sición de habilidades técnicas. 

6.6.- Cosmología y conciencia: el Timeo 

 En el Timeo, Platón nos presenta una visión extraordinaria donde la con-

ciencia no es algo que surge accidentalmente en los seres humanos, sino el 

principio mismo que da vida y orden al universo entero. Esta obra nos habla 

del “alma del mundo” o anima mundi, una conciencia cósmica de la cual par-

ticipan todas las conciencias individuales. 

 Lo fascinante de esta propuesta es que Platón no se queda en abstraccio-

nes filosóficas. Describe cómo el cosmos tiene alma y razón, convirtiéndolo en 

un ser viviente consciente. Nuestra propia conciencia sería entonces un frag-

mento o participación de esa conciencia universal, lo que establece una conti-

nuidad profunda entre lo que somos y la naturaleza misma del universo. 

6.6.1.- La estructura matemática de la conciencia 

 Platón va más allá y propone que el alma tiene una estructura matemá-

tico-musical basada en proporciones armónicas. Esto puede parecer extraño 

a primera vista, pero tiene implicaciones profundas: sugiere que la conciencia 

opera según principios de armonía y proporción, que el desarrollo consciente 

implica armonizar opuestos, y que educar la conciencia requiere atender a es-

tas “proporciones del alma”. 



 
~ 196 ~ 

 

 En términos prácticos, esto significa que cuando hablamos de desarrollo 

personal y espiritual, no estamos hablando de algo vago o meramente subje-

tivo, sino de un proceso que tiene estructura y puede ser cultivado mediante 

prácticas específicas como la música, las matemáticas, la contemplación y el 

movimiento corporal armonioso. 

6.6.2.- Los movimientos de la conciencia 

 Una de las imágenes más poderosas del Timeo es la descripción de dos 

movimientos circulares del alma: el círculo de lo Mismo, relacionado con 

nuestra capacidad de comprender lo universal y eterno, y el círculo de lo Otro, 

vinculado a nuestra percepción de lo particular y cambiante. La salud psíquica 

dependería de la armonía entre ambos movimientos. 

 Platón explica que cuando nacemos y el alma se encarna, estos movi-

mientos se perturban debido al impacto de las sensaciones corporales. Es 

como si la conciencia, al entrar en el cuerpo, experimentara una especie de 

mareo o desorientación inicial. La educación y las prácticas espirituales serían 

entonces formas de restaurar gradualmente el movimiento armónico natural 

de estos círculos del alma. 

6.6.3.- El cuerpo como base de la conciencia 

 Contrario a lo que muchos piensan sobre Platón como dualista extremo, 

en el Timeo reconoce plenamente la importancia del cuerpo. Describe cómo 

diferentes aspectos del alma tienen sedes corporales específicas: la razón en la 

cabeza, las emociones nobles en el pecho, y los apetitos en el vientre. Esta no 

es una anatomía primitiva sino un mapa fenomenológico de cómo experimen-

tamos la conciencia en nuestro cuerpo. 

 Esta visión implica que no puede haber verdadero desarrollo espiritual 

sin atender al cuerpo, que la salud es un equilibrio dinámico entre estos dife-

rentes centros, y que las prácticas corporales como la gimnasia rítmica son 

esenciales para la educación de la conciencia. 

6.6.4.- Resonancias con la ciencia contemporánea 

 Lo sorprendente es cuánto anticipa el Timeo a teorías contemporáneas 

sobre la conciencia. La idea del anima mundi resuena con propuestas actuales 

del panpsiquismo, que sugiere que la conciencia podría ser una propiedad fun-

damental del universo, tan básica como la masa o la energía. Científicos como 



 
~ 197 ~ 

 

Ervin Laszlo hablan de un campo de información cósmica que conecta todas 

las mentes (Laszlo; 2004), mientras que la estructura matemática del alma 

platónica encuentra eco en teorías que vinculan la conciencia con procesos 

cuánticos. 

 La insistencia de Platón en la base corporal de la conciencia anticipa el 

paradigma actual de la cognición corporizada, que reconoce que la mente no 

está separada del cuerpo, sino que emerge de la interacción dinámica entre 

cerebro, cuerpo y ambiente. Las neurociencias contemplativas han mostrado 

cómo la meditación modifica patrones cerebrales de formas que recuerdan la 

"restauración de los círculos del alma" que describe Platón. 

6.6.5.- Implicaciones para el desarrollo personal y espi-

ritual 

 El Timeo nos ofrece una visión integral del desarrollo humano que une lo 

personal, lo educativo y lo espiritual. Sugiere que el crecimiento personal re-

quiere reconocer nuestra naturaleza compleja (racional, emocional y 

deseante) e integrar estos aspectos mediante prácticas que cultiven la armo-

nía. La música, las matemáticas, la contemplación de la naturaleza y el movi-

miento corporal consciente no son actividades separadas sino diferentes for-

mas de restaurar las proporciones naturales del alma. 

 El desarrollo espiritual, desde esta perspectiva, implica reconocer nues-

tra participación en la conciencia cósmica, cultivar una visión que perciba las 

correspondencias entre lo grande y lo pequeño, y transformarnos mediante la 

contemplación e imitación del orden cósmico. No es escapar del mundo sino 

encontrar nuestro lugar armónico dentro de él. 

6.6.6.- La educación como restauración 

 Quizás la idea más relevante del Timeo para la educación contemporánea 

es que educar no es llenar un recipiente vacío sino restaurar los movimientos 

naturales del alma. Esto transforma completamente nuestra comprensión de 

qué significa educar la conciencia. No se trata de imponer desde fuera sino de 

facilitar que emerja la armonía inherente, perturbada pero no destruida por 

las vicisitudes de la encarnación. 

 Esta visión tiene profundas implicaciones para proyectos sobre la educaci 

de la conciencia. Sugiere que la conciencia es educable porque tiene estructura 

y proporciones que pueden ser cultivadas, que la educación auténtica es un 



 
~ 198 ~ 

 

proceso cósmico porque participamos del alma del mundo, y que el desarrollo 

es fundamentalmente un proceso de restauración de nuestra armonía original 

mediante prácticas específicas. 

6.6.7.- El Timeo como texto vivo 

 El Timeo no es solo un documento histórico sino un texto vivo que sigue 

ofreciendo ideas valiosas. Nos recuerda que somos seres complejos con di-

mensiones racionales, emocionales y corporales que necesitan ser integradas 

armoniosamente. Nos dice que participamos de algo más grande que nosotros 

mismos, que la conciencia individual está conectada con la conciencia cós-

mica. Y nos ofrece un camino práctico de desarrollo a través de la educación 

integral que incluye el cuerpo, las emociones, la mente y el espíritu. 

 En un mundo que tiende a fragmentar estos aspectos, el Timeo nos invita 

a una visión unificada donde cosmología, psicología, educación y espirituali-

dad forman un todo coherente. Esta síntesis sigue siendo profundamente re-

levante para cualquier proyecto que busque comprender y educar la concien-

cia humana en su plenitud. 

 



 
~ 199 ~ 

 

7.- Aristóteles (384- 322 a. C.)  

«Por naturaleza, todos los hombres desean saber. Señal de ello 

es el placer que nos causan las sensaciones, pues incluso al mar-

gen de su utilidad, son amadas por sí mismas, y más que todas 

las demás, las visuales. (…) De la sensación nace la memoria, y 

de la memoria repetida en lo mismo surge la experiencia.» 

Aristóteles, 

Metafísica, I, 1, 980a21–27; 981a5–796. 

 

 Adentrarse en el pensamiento aristotélico constituye un viaje intelectual 

indispensable para quien busca comprender las raíces profundas del estudio 

de la conciencia humana. Aristóteles, discípulo de Platón y maestro de Alejan-

dro Magno, no solo representa una figura central en la historia del pensa-

miento occidental, sino que sus contribuciones continúan iluminando debates 

contemporáneos sobre la naturaleza de la mente, el conocimiento y la forma-

ción humana. 

 La trascendencia de Aristóteles para la filosofía es innegable. Su sistema 

de pensamiento estableció categorías fundamentales que aún empleamos para 

comprender la realidad: sustancia y accidente, potencia y acto, materia y 

forma. Estas distinciones no son meras abstracciones filosóficas, sino herra-

mientas conceptuales que permiten analizar cómo la conciencia humana se 

despliega y actualiza sus potencialidades. Cuando Aristóteles habla del alma 

como "forma del cuerpo" y distingue entre sus facultades vegetativa, sensitiva 

e intelectiva, está sentando las bases para una comprensión integral de la 

 
96  Las notaciones numéricas de las citas corresponden al sistema de numeración de Bekker, el 

método universalmente aceptado para localizar con precisión cualquier pasaje de la obra 
aristotélica, con independencia de la edición, el idioma o la traducción utilizada. La nume-
ración de Bekker fue establecida por el filólogo alemán August Immanuel Bekker en el siglo 
XIX, al editar la primera recopilación crítica completa de las obras de Aristóteles (Aristote-
lis Opera, Berlín, 1831–1870). Desde entonces, este sistema funciona como un “mapa co-
mún” que permite a todos los estudiosos del mundo referirse exactamente al mismo lugar 
del texto aristotélico, aunque utilicen ediciones distintas. En este caso, por ejemplo, la no-
tación 980a21–27 significa: página 980, columna “a”, líneas 21 a 27 de la edición de Be-
kker. 

 



 
~ 200 ~ 

 

conciencia que anticipa muchos desarrollos posteriores en psicología y neuro-

ciencia. 

 En el ámbito de la ética, Aristóteles nos legó una visión profundamente 

educativa del desarrollo moral. Su concepto de virtud como hábito adquirido 

mediante la práctica revela una comprensión sofisticada de cómo la concien-

cia moral se forma y transforma. La noción de phrónesis o sabiduría práctica 

anticipa lo que hoy llamamos inteligencia emocional y conciencia reflexiva, 

mostrando cómo el juicio ético requiere no solo conocimiento teórico sino una 

forma particular de conciencia situada y contextual. 

 Para la psicología, Aristóteles representa un precursor fundamental. Su 

tratado "De Anima" constituye el primer estudio sistemático de las funciones 

mentales, explorando la percepción, la memoria, la imaginación y el pensa-

miento de manera integrada. Su análisis de cómo el noûs (intelecto) abstrae 

las formas inteligibles de la experiencia sensible prefigura debates actuales so-

bre el procesamiento de información y la emergencia de la conciencia refle-

xiva. Más aún, su distinción entre noûs poietikós (intelecto agente) y noûs pat-

hetikós (intelecto paciente) anticipa discusiones contemporáneas sobre los as-

pectos activos y receptivos de la conciencia. 

 En educación, Aristóteles comprendió que la formación humana es esen-

cialmente un proceso de actualización de potencialidades. Su énfasis en que 

"somos lo que repetidamente hacemos" revela una intuición profunda sobre 

cómo la conciencia se configura mediante la práctica deliberada. Esta visión 

resuena poderosamente con teorías contemporáneas del aprendizaje que en-

fatizan la plasticidad neural y la formación de hábitos cognitivos. La paideia 

aristotélica no busca simplemente transmitir conocimientos, sino cultivar dis-

posiciones estables que permitan el florecimiento humano integral. 

 La necesidad de estudiar a Aristóteles para comprender los fundamentos 

filosóficos de la conciencia se hace evidente cuando reconocemos cuántos con-

ceptos clave de nuestro vocabulario actual tienen raíces aristotélicas. Cuando 

hablamos de intencionalidad, autoconciencia, deliberación o realización per-

sonal, estamos empleando nociones que Aristóteles articuló sistemáticamente 

por primera vez. Su análisis del movimiento desde la potencia al acto propor-

ciona un marco conceptual para entender cómo la conciencia no es algo está-

tico sino un proceso dinámico de actualización continua. 

 La vigencia de Aristóteles en el estudio contemporáneo de la conciencia 

es sorprendente. Su concepción del ser humano como animal social y político 



 
~ 201 ~ 

 

anticipa enfoques actuales que comprenden la conciencia como fenómeno in-

herentemente relacional e intersubjetivo. Su teoría de la percepción como ac-

tualización conjunta del percipiente y lo percibido prefigura las teorías enac-

tivas de la cognición que ven la conciencia como emergente de la interacción 

dinámica entre organismo y entorno. El concepto aristotélico de hexis (dispo-

sición habitual) encuentra eco en las neurociencias cuando hablan de patrones 

neuronales estables que subyacen a nuestras capacidades conscientes. 

 Particularmente relevante para nuestro tiempo es la visión aristotélica de 

la eudaimonía como florecimiento humano integral. En una época donde pro-

liferan visiones fragmentadas de la conciencia, Aristóteles nos recuerda que el 

desarrollo de la conciencia no puede separarse de la búsqueda del bien común 

y la realización ética. Su insistencia en que el ser humano solo se realiza ple-

namente en comunidad resuena con aproximaciones contemporáneas que re-

conocen las dimensiones sociales, políticas y ecológicas de la conciencia. 

 En Aristóteles encontramos no solo el origen histórico de muchos con-

ceptos centrales para el estudio de la conciencia, sino también una visión in-

tegral y sistemática que puede ayudarnos a superar las fragmentaciones disci-

plinarias que a menudo oscurecen nuestra comprensión de este fenómeno 

fundamental. Su legado nos invita a pensar la conciencia no como un objeto 

aislado de estudio, sino como la actualización progresiva de nuestras poten-

cialidades más profundas en el contexto de una vida plena de sentido. 

7.1.- Apuntes biográficos 

 Aristóteles nació en Estagira en el año 384-383 a. C. y, siendo todavía 

muy joven —apenas diecisiete años—, ingresó en la Academia de Platón en 

Atenas. Permaneció allí cerca de veinte años, hasta la muerte de su maestro. 

Esta larga convivencia intelectual, excepcional si se tiene en cuenta la enorme 

capacidad crítica e independencia de pensamiento de Aristóteles, hace difícil 

sostener las anécdotas antiguas que lo presentan como ingrato o desleal con 

Platón. Aunque la tradición recoge frases irónicas atribuidas al maestro, la in-

vestigación moderna ha mostrado con claridad que Aristóteles atravesó un au-

téntico “período platónico” y que su actitud hacia Platón fue siempre de res-

peto profundo, aun cuando desarrolló una crítica filosófica firme y autónoma 

(Abbagnano; 1994). 

 El propio Aristóteles reconoce lo doloroso que le resultaba disentir de las 

doctrinas platónicas, especialmente de la Teoría de las Ideas. En la Ética a 



 
~ 202 ~ 

 

Nicómaco afirma que la amistad 

y la verdad son igualmente valio-

sas, pero que el filósofo tiene el 

deber de anteponer la verdad in-

cluso a los vínculos personales. 

Esta declaración resume con 

precisión su posición: fidelidad 

humana al maestro, indepen-

dencia intelectual absoluta en la 

búsqueda de la verdad. 

 Tras la muerte de Platón, 

Aristóteles abandonó definitiva-

mente la Academia. El nuevo 

rumbo de la escuela, bajo la di-

rección de Espeusipo, no coinci-

día con su orientación filosófica. 

Acompañado de Jenócrates, se 

trasladó a Assos, en la Tróade, 

donde se integró en una comuni-

dad filosófico-política dirigida 

por Hermias. Allí inició proba-

blemente su primera actividad 

docente independiente. En este 

entorno se consolidó también su círculo de discípulos, entre los que destacó 

Neleo, cuya familia custodiaría más tarde importantes manuscritos aristotéli-

cos (Abbagnano; 1994). 

 Después pasó a Mitilene y, tras el asesinato de Hermias a manos de los 

persas, Aristóteles compuso una elegía en honor de su amigo, exaltando su 

virtud y nobleza moral. Durante este período se produjo un distanciamiento 

decisivo respecto del platonismo: Aristóteles comenzó a criticar de manera 

sistemática las Ideas-número y a elaborar una concepción filosófica propia, 

como se advierte en su hoy perdido Diálogo sobre la filosofía. 

 En el año 342 a. C., fue llamado a la corte macedónica por Filipo II de 

Macedonia para educar a su hijo Alejandro Magno. Esta elección estuvo faci-

litada tanto por antiguos vínculos familiares como por relaciones políticas. La 

formación impartida por Aristóteles influyó decisivamente en la concepción 

de la misión histórica de Alejandro, especialmente en la idea de la superiori-

dad cultural griega y su vocación de liderazgo. Sin embargo, la relación entre 

lustración 19 Aristóteles. Imagen reconstruida por IA 
(ChatGPT-2026) en base a bustos públicos conocidos 



 
~ 203 ~ 

 

maestro y discípulo se deterioró cuando Alejandro adoptó modelos orientales 

de soberanía y promovió la fusión política y cultural entre griegos y pueblos 

orientales, un proyecto que Aristóteles no compartía plenamente (Abbagnano; 

1994). 

 Tras la subida de Alejandro al trono, Aristóteles regresó a Atenas en 335-

334 a. C., después de trece años de ausencia. Volvió convertido en una figura 

de enorme prestigio intelectual y fundó entonces su propia escuela: el Liceo. 

Esta institución combinaba una vida comunitaria con una organización rigu-

rosa de la enseñanza. Por las mañanas se impartían las lecciones más técnicas 

y filosóficamente exigentes; por las tardes, enseñanzas más accesibles de re-

tórica y dialéctica dirigidas a un público amplio. Junto a Aristóteles enseñaban 

discípulos destacados como Teofrasto y Eudemo. 

 La muerte de Alejandro en 323 a. C. desencadenó en Atenas un fuerte 

movimiento antimacedónico que puso en peligro la seguridad de Aristóteles. 

Para evitar que la ciudad repitiese —según sus propias palabras— un nuevo 

crimen contra la filosofía abandonó Atenas y se refugió en Calcis, en la isla de 

Eubea, donde poseía bienes familiares. Allí murió al año siguiente, a los se-

senta y tres años, aquejado de una enfermedad estomacal. Su testamento, con-

servado, ofrece valiosos datos personales sobre su familia y muestra su deseo 

de ser enterrado junto a su esposa Pitia (Abbagnano; 1994). 

 Las obras que han llegado hasta nosotros corresponden principalmente 

a los escritos destinados a la enseñanza interna del Liceo, conocidos como 

acroamáticos o esotéricos. No se trata de textos secretos, sino de apuntes y 

tratados escolares de estilo conciso y técnico. Junto a ellos, Aristóteles escribió 

obras de carácter divulgativo, en forma dialogada y con recursos literarios he-

redados de Platón, los llamados escritos exotéricos. De estos últimos sólo se 

conservan fragmentos, cuyo valor para comprender la evolución personal e 

intelectual de Aristóteles ha sido reconocido plenamente sólo en época mo-

derna. 

 Los tratados escolares fueron publicados siglos después, en tiempos de 

Sila, gracias a la labor de Andrónico de Rodas. Hasta entonces, Aristóteles era 

conocido casi exclusivamente por sus diálogos. La publicación de los escritos 

acroamáticos cambió radicalmente la imagen del filósofo, imponiendo la vi-

sión de un pensador sistemático, coherente y acabado. 

 Sin embargo, el estudio conjunto de los diálogos y los tratados escolares 

revela una imagen más rica y humana: Aristóteles no elaboró su filosofía de 



 
~ 204 ~ 

 

una vez y para siempre, sino que atravesó crisis, revisiones y cambios profun-

dos. Su pensamiento evolucionó desde una adhesión inicial al platonismo ha-

cia una filosofía propia, cada vez más orientada a la investigación científica 

concreta. Así, el análisis de su obra permite seguir no sólo la formación de un 

sistema filosófico, sino también el desarrollo intelectual y vital de Aristóteles 

como hombre y como pensador. 

 Las obras más importantes de Aristóteles reconocidas académicamente 

por la Historia de la Filosofía son las siguientes: 

1. Metafísica. Es una investigación sobre el ser en cuanto ser y los pri-

meros principios y causas. Introduce conceptos fundamentales como 

sustancia (ousía), acto y potencia, causa primera y el Motor Inmóvil. 

Constituye el núcleo de la ontología aristotélica. 

2. Ética a Nicómaco. Tratado fundamental de ética. Analiza el fin úl-

timo de la vida humana (eudaimonía), la virtud ética e intelectual, la 

deliberación, la responsabilidad moral y la amistad. Es la obra ética 

más influyente de Aristóteles. 

3. Política. Análisis de la vida comunitaria, el origen del Estado y las 

formas de gobierno. Considera la política como continuación de la 

ética y estudia la educación cívica y la justicia. 

4. Física. Fundamento de la filosofía de la naturaleza. Examina el mo-

vimiento, el cambio, el tiempo, el espacio y la causalidad natural. Es 

esencial para comprender su cosmología y su metafísica. 

5. De Anima. Tratado sobre el alma (psyché) como principio de vida. 

Analiza las funciones vegetativa, sensitiva e intelectiva, y establece 

una concepción no dualista de la relación alma–cuerpo. Es clave para 

el estudio de la conciencia en Aristóteles. 

6. Órganon. Conjunto de tratados lógicos que fundan la lógica formal 

occidental. Incluye Categorías, Sobre la interpretación, Analíticos 

primeros, Analíticos segundos, Tópicos y Refutaciones sofísticas. In-

troduce el silogismo y la teoría de la demostración científica. 

7. Retórica. Estudio sistemático del discurso persuasivo. Analiza los ti-

pos de discurso, los medios de persuasión (ethos, pathos, logos) y la 

relación entre retórica, psicología y ética. 



 
~ 205 ~ 

 

8. Poética. Tratado fundamental de estética y teoría literaria. Analiza la 

tragedia, la mímesis, la estructura del relato y el concepto de catarsis. 

Ha marcado la teoría del arte occidental. 

9. Historia de los animales. Obra empírica dedicada a la descripción 

y clasificación de los seres vivos. Muestra el método observacional de 

Aristóteles y constituye uno de los primeros tratados científicos de 

biología. 

10. Ética a Eudemo. Tratado ético paralelo a la Ética a Nicómaco, con 

reflexiones sobre la virtud, la felicidad y la vida buena. De gran interés 

comparativo para el estudio de la ética aristotélica. 

7.2.- De Anima: psicología filosófica y concien-
cia 

 El tratado Acerca del alma (De Anima) de Aristóteles ocupa un lugar fun-

dacional en la historia de la psicología filosófica y en la reflexión sistemática 

sobre la conciencia. Lejos de abordar el alma como una entidad mítica, reli-

giosa o meramente especulativa, Aristóteles la sitúa en el corazón de una in-

vestigación racional sobre los seres vivos, entendiendo el alma como el prin-

cipio explicativo de la vida, de la percepción, del pensamiento y de la acción. 

En este sentido, De Anima no es simplemente un tratado “psicológico” en el 

sentido moderno, sino una obra de alcance ontológico, biológico y gnoseoló-

gico. 

 La psicología aristotélica se funda en una concepción unitaria del ser 

vivo: el alma no es una sustancia separada del cuerpo, sino la forma o acto 

primero de un cuerpo natural organizado, aquello por lo cual un organismo es 

viviente y capaz de desplegar sus funciones propias. Desde este marco, las ac-

tividades que hoy asociamos a la conciencia —sentir, percibir, imaginar, pen-

sar, desear y deliberar— son comprendidas como actualizaciones de potencias 

inscritas en la estructura misma del viviente, y no como procesos aislados o 

independientes de su corporeidad. 

 Este planteamiento permite a Aristóteles superar tanto el dualismo radi-

cal entre mente y cuerpo como cualquier reducción mecanicista de lo psíquico 

a lo puramente físico. La conciencia aparece así, como un fenómeno dinámico, 

gradual y funcional, íntimamente ligado a la vida orgánica y articulado en 



 
~ 206 ~ 

 

distintos niveles —sensitivo, imaginativo e intelectual— que se integran en la 

unidad del sujeto viviente. 

7.2.1.- De Anima: obra fundacional de la psicología filo-

sófica 

 El tratado Acerca del alma no es un texto marginal dentro del corpus 

aristotélico, sino la obra fundacional de una psicología entendida como ciencia 

filosófica de los vivientes. Aristóteles no se pregunta si el alma existe, sino qué 

es el alma y a qué género de realidad pertenece, situando desde el inicio la 

investigación en un plano ontológico y no meramente empírico: 

«Resulta necesario establecer en primer lugar a qué género per-

tenece y qué es el alma (…) y, en segundo lugar, si se encuentra 

entre los seres en potencia o si constituye una cierta entelequia» 

(De Anima I, 1, 402a23-27; ed. RBA-Gredos, 2014, p. 39)  

 Este planteamiento convierte a De Anima en el primer tratado sistemá-

tico sobre las funciones psíquicas: nutrición, sensación, imaginación, intelec-

ción y movimiento, entendidas como principios explicativos de la vida cons-

ciente y no consciente. 

 Desde esta perspectiva, la psicología aristotélica no es una psicología 

“mentalista” ni introspectiva, sino una psicología ontológica y funcional, inse-

parable de la biología y de la física de los seres naturales. 

7.2.2.- El alma como forma sustancial 

 El núcleo metafísico de De Anima es la concepción hilemórfica del alma. 

El alma no es una sustancia separada al modo platónico, ni una realidad acci-

dental, sino la forma específica (eîdos) de un cuerpo natural organizado: «…El 

alma es la entidad definitoria, esto es, la esencia de un cuerpo de tal tipo…» 

(De Anima II, 1, 412b9-10; RBA-Gredos, 2014, p. 82). Y, formulado de manera 

aún más decisiva: «…El alma es necesariamente entidad en cuanto forma es-

pecífica de un cuerpo natural que en potencia tiene vida; ahora bien, la enti-

dad es entelequia, luego el alma es entelequia de tal cuerpo…» (De Anima II, 

1, 412a20-23; RBA-Gredos, 2014, p. 81)  

 Aquí se establece el rechazo explícito del dualismo cuerpo-alma: el alma 

no es un “habitante” del cuerpo, sino el principio que lo hace ser un cuerpo 

viviente y funcional. Esta tesis constituye un antecedente directo de las 



 
~ 207 ~ 

 

actuales teorías de la mente encarnada (embodied cognition), que sostienen 

que la conciencia no puede comprenderse al margen del organismo vivo. 

7.2.3.- Alma, vida y conciencia: acto primero y actos se-

gundos 

 Un punto central —y conceptualmente muy fértil— del tratado es la dis-

tinción entre alma como acto primero y actividades vitales como actos segun-

dos. Aristóteles define el alma como: «,,,La entelequia primera de un cuerpo 

que en potencia tiene vida,,,» (De Anima II, 1, 412a27-28; RBA-Gredos, 2014, 

p. 82)  

 Esto implica que el alma es el principio estructural permanente, mientras 

que ver, pensar, desear, moverse son actualizaciones concretas. 

 La conciencia, en términos aristotélicos, no es una entidad separada, sino 

un modo de actualización de las potencias del alma, especialmente de las fa-

cultades sensitiva e intelectiva. Esta concepción se aproxima notablemente a 

modelos contemporáneos que entienden la conciencia como proceso diná-

mico, no como “cosa” (por ejemplo, teorías funcionales y dinámicas de la con-

ciencia). 

7.2.4.- Sensación, percepción y conciencia pre-reflexiva 

 Aristóteles ofrece en De Anima una teoría extraordinariamente rica de la 

sensación. La percepción no es pasiva, sino una recepción formal sin materia: 

«…El sentido es aquello que es capaz de recibir la forma sensible sin la mate-

ria, como la cera recibe la impronta del anillo sin el hierro ni el oro…» (De 

Anima II, 12, 424a17-19; RBA-Gredos, 2014, p. 118)  

 Este pasaje es crucial para una teoría de la conciencia perceptiva en 

cuanto que la percepción implica intencionalidad (estar dirigido a algo) sin 

identificación material con el objeto. 

 Aquí se anticipan con notable precisión la fenomenología de la percep-

ción (Husserl, Merleau-Ponty), y y las teorías contemporáneas de la represen-

tación no simbólica. 

 Además, Aristóteles introduce el sentido común (koiné aisthesis) como 

instancia unificadora de las sensaciones, lo que puede considerarse un precur-

sor de la integración multisensorial, hoy ampliamente estudiada en neuro-

ciencia cognitiva. 



 
~ 208 ~ 

 

7.2.5.- Imaginación (phantasía) y continuidad de la con-

ciencia 

 La phantasía ocupa un lugar intermedio entre sensación e intelecto. Aris-

tóteles la define como: «…Un movimiento producido por la sensación en 

acto…» (De Anima III, 3, 429a1-2; RBA-Gredos, 2014, p. 147). 

 Gracias a la imaginación la conciencia no queda limitada al presente per-

ceptivo, se hace posible la memoria, la anticipación y la deliberación. 

 Esta función explica la continuidad del campo consciente, incluso en au-

sencia de estímulos externos, y conecta con modelos actuales que subrayan el 

papel de la simulación mental y la predicción en la conciencia. 

7.2.6.- Intelecto (noûs) y conciencia racional 

 El punto más debatido del Tratado es la doctrina del intelecto. Aristóteles 

afirma: «…El intelecto es capaz de llegar a ser todas las cosas…» (De Anima 

III, 4, 429a18; RBA-Gredos, 2014, p. 150). Y añade que el intelecto no tiene 

órgano corporal y es impasible y separable en cierto sentido. 

Sin entrar en una lectura sustancialista, este planteamiento puede interpre-

tarse como la afirmación de un nivel de conciencia abstracta y universal, dis-

tinto de la conciencia sensible. En términos contemporáneos, se aproxima a la 

distinción entre conciencia fenomenal (sensorial) y conciencia de orden supe-

rior (conceptual, reflexiva). 

7.2.7.- De Anima y las teorías contemporáneas de la con-

ciencia 

 La vigencia de De Anima se manifiesta en varios correlatos actuales: 

• Embodied cognition: la mente como inseparable del cuerpo vivo. 

• Enactivismo: la conciencia como actividad, no como representación 

pasiva. 

• Teorías dinámicas: la conciencia como proceso de actualización. 

• Neurofenomenología: afinidad con la intencionalidad perceptiva 

aristotélica. 



 
~ 209 ~ 

 

• Crítica al reduccionismo: rechazo de la identificación de lo psí-

quico con lo meramente físico. 

 Aristóteles ofrece un modelo no dualista y no reduccionista, que sigue 

siendo conceptualmente más robusto que muchas alternativas contemporá-

neas. 

 En conclusión podemos decir que De Anima constituye el acto fundacio-

nal de la psicología filosófica porque: 

• define el alma como principio explicativo de la vida, 

• integra cuerpo, percepción, imaginación e intelecto en una unidad or-

gánica, 

• ofrece una concepción de la conciencia como actualización estructu-

rada de potencias vitales. 

 Lejos de ser un texto superado, De Anima continúa siendo un marco teó-

rico de primer orden para pensar la conciencia humana en diálogo crítico con 

la filosofía y la ciencia contemporáneas. 

7.3.- La Jerarquía de las funciones psíquicas 

 La teoría aristotélica de la jerarquía de las funciones psíquicas representa 

uno de los primeros intentos sistemáticos en la historia del pensamiento occi-

dental por comprender la arquitectura de la mente humana desde una pers-

pectiva integrada y evolutiva. Este marco conceptual, desarrollado principal-

mente en el tratado De Anima, establece una visión estratificada de las capa-

cidades psíquicas que anticipa notablemente muchas de las comprensiones 

contemporáneas sobre los niveles de conciencia y procesamiento cognitivo. 

 Como hemos señalado anteriormente, Aristóteles concibe el alma no 

como una entidad separada del cuerpo, sino como su principio vital y organi-

zador, estableciendo una jerarquía ascendente de funciones que se construyen 

unas sobre otras sin que las superiores eliminen a las inferiores. Como afirma 

en De Anima: «…El alma es la entelequia primera de un cuerpo natural que 

tiene vida en potencia…» (De Anima II, 1, 412a27-28). Esta definición revolu-

cionaria establece que cada nivel de organización psíquica presupone e integra 

los anteriores. 



 
~ 210 ~ 

 

 La estructura jerárquica se despliega en tres niveles fundamentales que 

Aristóteles denomina "partes" o "facultades" del alma, aunque insiste en su 

unidad esencial: «…No está claro si el alma es divisible o indivisible [...] En 

cualquier caso, es evidente que difiere conceptualmente…» (De Anima II, 2, 

413b13-16). 

7.3.1.- El alma vegetativa o nutritiva 

 El nivel más básico corresponde al alma vegetativa, presente en todos los 

seres vivos. Aristóteles la describe así: «…La facultad nutritiva pertenece a 

todos los vivientes y es la primera y más común facultad del alma, en virtud 

de la cual todos tienen vida…» (De Anima II, 4, 415a23-25). Esta facultad 

comprende las funciones de nutrición, crecimiento y reproducción, estable-

ciendo el fundamento biológico sobre el cual se edifican las demás capacida-

des. 

 Lo notable de esta conceptualización es que Aristóteles no la considera 

meramente mecánica, sino teleológicamente orientada: «…La más natural de 

las obras de los vivientes [...] es hacer otro viviente semejante a sí mismo [...] 

para participar de lo eterno y divino en la medida de lo posible…» (De Anima 

II, 4, 415a26-b2). Esta perspectiva anticipa las modernas teorías de las auto-

poiesis desarrolladas por Maturana y Varela, donde la autoproducción y auto-

mantenimiento constituyen la característica definitoria de lo vivo (Maturana; 

Varela, 2003). 

7.3.2.- El alma sensitiva  

 El segundo nivel introduce la capacidad de percepción, propia de los ani-

males. Aristóteles establece una distinción crucial: «…La sensación consiste 

en ser movido y padecer [...] pero parece ser cierta alteración…» (De Anima 

II, 5, 416b33-34). Sin embargo, no es una alteración cualquiera, sino una ac-

tualización de potencialidades: «…El sentido es lo que tiene la capacidad de 

recibir las formas sensibles sin la materia, como la cera recibe la impronta 

del anillo sin el hierro o el oro…» (De Anima II, 12, 424a17-20). 

 Esta facultad sensitiva se diversifica en los cinco sentidos externos y lo 

que Aristóteles denomina “sentido común”, una capacidad integradora que 

unifica las percepciones dispersas: «…Hay también un sentido común por el 

cual percibimos que vemos y oímos…» (De Anima III, 2, 425b12). Este con-

cepto prefigura notablemente las teorías contemporáneas sobre la integración 



 
~ 211 ~ 

 

sensorial y la conciencia perceptual unificada, como las desarrolladas por An-

tonio Damasio en su teoría del marcador somático (Damasio; 2004; 2018). 

 Además, Aristóteles introduce aquí la imaginación como función media-

dora: «…La imaginación es aquello en virtud de lo cual decimos que se nos 

presenta una imagen…» (De Anima III, 3, 428a1-2). Esta facultad, situada 

entre la sensación y el pensamiento, permite la retención y manipulación de 

imágenes mentales, anticipando las modernas teorías sobre la representación 

mental y la memoria de trabajo. 

7.3.3.- El alma intelectiva o racional 

 El nivel superior de la jerarquía corresponde al alma intelectiva, exclusiva 

del ser humano. A esta “alma” intelectiva o racional, Aristóteles la nombra 

como noûs, la facultad más alta del alma humana, responsable del conoci-

miento intelectivo de los principios universales y de las esencias. No se reduce 

a pensar discursivamente ni a razonar paso a paso; es, ante todo, aprehensión 

inmediata de lo inteligible. 

 Aristóteles introduce aquí su famosa distinción entre el intelecto pasivo y 

el intelecto activo: «…Y existe un intelecto que es tal por llegar a ser todas las 

cosas, y otro por producirlas todas, como una especie de estado similar a la 

luz…» (De Anima III, 5, 430a14-15). 

 Esta distinción ha generado siglos de debate interpretativo. El intelecto 

pasivo es descrito como pura potencialidad: «…El intelecto en potencia es en 

cierto modo los inteligibles, pero en entelequia no es nada antes de inteli-

gir…» (De Anima III, 4, 429a22-24). Por su parte, el intelecto activo es carac-

terizado en términos casi místicos: «…Este intelecto es separable, impasible 

y sin mezcla, siendo acto por esencia [...] y sólo esto es inmortal y eterno…» 

(De Anima III, 5, 430a17-23). 

 El noûs pertenece al alma intelectiva o racional esta última y se diferencia 

del lógos (razón discursiva) en que este capta los principios universales y ne-

cesarios, mientras el lógos, razona, infiere, deduce a partir de esos principios. 

 La complejidad de esta teoría se enriquece cuando Aristóteles distingue 

diferentes operaciones del intelecto. En la Ética Nicomáquea, diferencia entre 

la parte científica del alma racional, orientada a lo necesario y eterno, y la parte 

calculadora, dirigida a lo contingente: «…Una es aquella con la que percibi-

mos las cosas cuyos principios no pueden ser de otra manera, y otra aquella 



 
~ 212 ~ 

 

con la que percibimos las contingentes…» (Ética Nicomáquea VI, 1, 1139a6-

8). 

7.3.4.-  La integración jerárquica y la actualización de 

potencias 

 Un aspecto crucial de esta teoría es que los niveles superiores no anulan 

los inferiores, sino que los presuponen e integran. Como señala Aristóteles: 

«…Si existe la facultad sensitiva, existe también la apetitiva. En efecto, el ape-

tito comprende el deseo, el impulso y la voluntad…» (De Anima II, 3, 414b1-

3). Esta integración implica una continuidad evolutiva y funcional que anti-

cipa las modernas teorías de la emergencia y la complejidad. 

 La teoría aristotélica establece también que cada nivel representa la ac-

tualización de potencialidades específicas: «…El alma es aquello por lo que 

primariamente vivimos, percibimos y pensamos, de modo que será forma y 

no materia o sujeto…» (De Anima II, 2, 414a12-14). Esta concepción dinámica 

del desarrollo psíquico prefigura notablemente las teorías contemporáneas 

del desarrollo cognitivo. 

7.3.5.- Paralelismos con teorías contemporáneas 

 La arquitectura jerárquica aristotélica encuentra resonancias notables en 

múltiples teorías contemporáneas de la conciencia. La teoría de los tres cere-

bros de Paul MacLean (reptiliano, límbico y neocórtex) reproduce, en térmi-

nos neuroanatómicos, la estratificación aristotélica (MacLean; 1990). El nivel 

vegetativo correspondería al cerebro reptiliano (funciones básicas de supervi-

vencia), el sensitivo al sistema límbico (emociones y memoria), y el intelectivo 

al neocórtex (funciones cognitivas superiores). 

 Ken Wilber, en su modelo integral de la conciencia, retoma explícita-

mente esta visión jerárquica, distinguiendo entre los niveles prepersonal, co-

rrespondiente a las funciones vegetativas y sensitivas básicas; personal, fun-

ciones racionales y transpersonal que podría relacionarse con el noûs poieti-

kos aristotélico (Wilber; 2001). La idea de que cada nivel trasciende e incluye 

al anterior es fundamentalmente aristotélica. 

 Antonio Damasio, en su teoría de los niveles de conciencia, distingue en-

tre el proto-self, (regulación homeostática básica; el core consciousness, con-

ciencia nuclear del aquí y ahora y la extended consciousness, conciencia ex-

tendida con memoria autobiográfica y proyección temporal (Damasio; 2018). 



 
~ 213 ~ 

 

Esta estratificación guarda paralelismos evidentes con la jerarquía aristoté-

lica, particularmente en la idea de que los niveles superiores se construyen 

sobre los inferiores sin eliminarlos. 

 La distinción aristotélica entre intelecto pasivo y activo encuentra eco en 

las teorías contemporáneas sobre los dos sistemas de procesamiento cogni-

tivo. El Sistema 1 (automático, intuitivo, rápido) y el Sistema 2 (deliberativo, 

analítico, lento) de Kahneman reflejan, en cierto modo, la dualidad que Aris-

tóteles percibió en el funcionamiento intelectual humano (Kahneman; 2013). 

7.3.6.- Implicaciones para una educación de la concien-

cia 

 La teoría aristotélica sugiere que el desarrollo de la conciencia no es un 

proceso de sustitución, sino de integración jerárquica. Cada nivel debe ser 

adecuadamente cultivado como fundamento para el siguiente. La educación, 

desde esta perspectiva, no puede descuidar las bases biológicas y emocionales 

en favor de un desarrollo puramente intelectual. 

 Además, la noción del intelecto activo como principio actualizador su-

giere que la educación no es mera transmisión de contenidos, sino activación 

de potencialidades latentes. Como afirma Aristóteles: «…Lo que está en po-

tencia llega a estar en acto por la acción de algo que ya está en acto…» (Me-

tafísica IX, 8, 1049b24-25). Esta concepción anticipa las pedagogías construc-

tivistas y transformadoras que buscan despertar las capacidades inherentes 

del educando. 

 La integración de las funciones psíquicas en Aristóteles ofrece, así, un 

marco comprehensivo para entender el desarrollo de la conciencia como un 

proceso holístico que abarca desde las funciones vitales más básicas hasta las 

operaciones intelectuales más elevadas, proporcionando fundamentos filosó-

ficos sólidos para una educación verdaderamente integral de la conciencia hu-

mana. 

7.4.- La Metafísica XII: la autoconciencia di-
vina 

 La Metafísica XII de Aristóteles constituye uno de los textos más enigmá-

ticos y profundos de la filosofía occidental, donde el Estagirita desarrolla su 

concepción más elaborada sobre la naturaleza divina y la autoconciencia 



 
~ 214 ~ 

 

absoluta. En este libro culminante, Aristóteles presenta la célebre fórmula de 

la noesis noeseos —el pensamiento que se piensa a sí mismo—, estableciendo 

un paradigma que ha resonado a través de los siglos y que encuentra ecos pro-

fundos en las teorías contemporáneas sobre la conciencia y el desarrollo espi-

ritual. 

 Como señala Erwin Sonderegger97 en su innovadora interpretación, es 

fundamental liberar el texto aristotélico de presuposiciones metafísicas y teo-

lógicas posteriores para acceder a su mensaje más profundo: que el ser (ousia) 

es fundamentalmente noesis —conciencia o percepción consciente (Sondereg-

ger; 1996). 

 La Metafísica XII no debe entenderse como un tratado teológico en el 

sentido medieval del término, sino como una investigación especulativa sobre 

la naturaleza fundamental del ser (Sonderegger; 1996). Sonderegger argu-

menta convincentemente que cuando Aristóteles afirma peri ousias he theoria 

(nuestra investigación es sobre el ser), está planteando una pregunta radical 

sobre la estructura misma de la realidad, cuya respuesta especulativa es que 

“el ser es noesis, el Ser es Conciencia”. 

 Esta interpretación revolucionaria nos invita a comprender que, para 

Aristóteles, la realidad empírica y el conocimiento que tenemos de ella son la 

realización de una estructura noética fundamental. En este sentido, la famosa 

expresión noesis noeseos no se refiere exclusivamente a un dios trascendente, 

sino que describe la estructura fundamental de toda conciencia cuando al-

canza su plena actualización. 

7.4.1.-  El Noûs Divino como Paradigma de la Conciencia 

Perfecta 

 En el capítulo 7 de la Metafísica XII, Aristóteles describe la actividad del 

Primer Motor como pura actualidad (energeia) de pensamiento. Como explica 

Stanley Sfekas en su análisis del concepto aristotélico de Dios, Aristóteles 

 
97  Erwin Sonderegger es un filósofo contemporáneo suizo, relativamente poco conocido fuera 

de ámbitos académicos especializados, cuya labor se sitúa principalmente en la filosofía de 
la conciencia, la fenomenología y el diálogo interdisciplinar entre filosofía, neurociencia y 
psicología. Sonderegger se ha interesado de manera sistemática por el problema de la ex-
periencia consciente, abordándolo desde una perspectiva crítica frente a las reducciones 
estrictamente fisicalistas. Su trabajo se inscribe en la tradición fenomenológica europea 
(Husserl, Merleau-Ponty), aunque incorpora con rigor los desarrollos contemporáneos de 
las ciencias cognitivas. 

 



 
~ 215 ~ 

 

concibió a Dios como fuera del mundo, como la causa final de todo movi-

miento en la Naturaleza, como el Primer Motor y el Inmóvil del universo. Para 

Aristóteles Dios fue el objetivo supremo de todo desarrollo dinámico en el cos-

mos, desde la materia hasta la forma y desde la potencialidad hasta la actuali-

dad. Se encontraba fuera de la Gran Cadena del Ser, pero era la fuente de todo 

movimiento y desarrollo. Aristóteles no atribuía misericordia, amor, simpatía 

ni providencia a Dios, sino más bien la eterna autocontemplación. Sin em-

bargo, Tomás de Aquino y los teólogos medievales lograron una síntesis entre 

el Dios de Aristóteles y el cristianismo. Para Aristóteles, la metafísica culmina 

finalmente en la teología (Sfekas; 2008). 

 Para Aristóteles la actividad divina representa la perfecta identidad entre 

el sujeto que piensa y el objeto pensado, una unidad absoluta que trasciende 

la división característica del pensamiento humano ordinario. 

 John J. Cleary, en su estudio sobre el noûs como fundamento de la meta-

física aristotélica, destaca que para Aristóteles, el modo divino de cognición, 

que implica la completa identidad entre el conocedor y lo conocido, representa 

el ideal al que aspira la actividad noética humana (Cleary; 1993). Esta pers-

pectiva sugiere que la autoconciencia divina no es simplemente un atributo 

exclusivo de la divinidad, sino el paradigma mismo de lo que significa la plena 

realización de la conciencia. 

7.4.2.- La Accesibilidad Humana de la Noesis Divina 

 Una de las contribuciones más significativas de los estudios recientes so-

bre la Metafísica XII es el reconocimiento de que Aristóteles no limita la expe-

riencia de la noesis noeseos exclusivamente al ámbito divino (Laurens; 2024). 

Como argumentan diversos especialistas contemporáneos, existe una pro-

funda congruencia entre nuestro "mejor estado" y el del Primer Motor. 

Cuando el noûs humano se actualiza plenamente en la contemplación de las 

formas inteligibles, participa de la misma actividad autoconsciente que carac-

teriza a la divinidad. 

 Victor Caston, en su exhaustivo análisis sobre la conciencia en Aristóte-

les, señala que el tratamiento aristotélico de la percepción de que percibimos 

tiene puntos de contacto significativos con los debates contemporáneos sobre 

la naturaleza de la conciencia98. La capacidad reflexiva del noûs humano —su 

 
98  Fuente: CASTON, Victor. Aristotle on Consciousness. Disponible en: <castonframe.fm> Ac-

ceso: 13 ene. 2026. 

https://ancphil.lsa.umich.edu/-/downloads/faculty/caston/aristotle-consciousness.pdf


 
~ 216 ~ 

 

habilidad para ser consciente de su propia actividad— refleja, aunque de ma-

nera limitada y temporal, la perfecta autotransparencia del pensamiento di-

vino. 

7.4.3.-  Conexiones con la Psicología Transpersonal 

 La concepción aristotélica de la autoconciencia divina resuena profunda-

mente con desarrollos contemporáneos en psicología transpersonal y estudios 

de la conciencia. La psicología transpersonal, como campo dedicado al estudio 

de los aspectos espirituales y trascendentales de la experiencia humana, en-

cuentra en la noesis noeseos aristotélica un antecedente fundamental para 

comprender los estados de conciencia expandida y la autorrealización espiri-

tual. 

 Abraham Maslow, pionero de la psicología transpersonal, extendió su je-

rarquía de necesidades para incluir la autotrascendencia como el nivel más 

alto del desarrollo humano (Maslow; 2016). Esta autotrascendencia guarda 

similitudes notables con la experiencia noética descrita por Aristóteles, donde 

la conciencia trasciende la dualidad sujeto-objeto para alcanzar una unidad 

integradora. 

 Stanislav Grof y otros investigadores transpersonales han documentado 

estados de conciencia en los que los individuos experimentan una disolución 

de los límites del ego y una identificación con dimensiones más amplias de la 

realidad (Grof; 2008). Estos estados, caracterizados por una sensación de uni-

dad y conocimiento directo, recuerdan la descripción aristotélica del noûs 

cuando se actualiza plenamente en la contemplación. 

7.4.4.- Implicaciones para la educación de la conciencia 

 La comprensión aristotélica de la actualización progresiva del noûs ofrece 

un marco valioso para conceptualizar el desarrollo espiritual. Los modelos 

contemporáneos de desarrollo transpersonal reconocen que el crecimiento es-

piritual implica una expansión gradual de la conciencia más allá de las limita-

ciones del ego personal. 

 El desarrollo humano puede entenderse como un proceso de expansión 

de los límites del Yo para incluir dimensiones cada vez más amplias de la reali-

dad. Esta perspectiva encuentra en Aristóteles un precursor fundamental: el 

noûs humano, aunque limitado por su conexión con el cuerpo, posee la capa-

cidad inherente de participar en la actividad divina del pensamiento puro. 



 
~ 217 ~ 

 

 La visión aristotélica de la autoconciencia divina tiene profundas impli-

caciones para la educación y el cultivo de la conciencia. Si, como sugiere Aris-

tóteles, la actividad más elevada y natural del noûs es la autocontemplación, 

entonces las prácticas educativas deberían facilitar el desarrollo de esta capa-

cidad reflexiva. 

 Los enfoques transpersonales en educación enfatizan la importancia de 

integrar prácticas contemplativas que permitan a los estudiantes acceder a es-

tados expandidos de conciencia. La meditación, la contemplación filosófica y 

otras prácticas reflexivas pueden entenderse como métodos para actualizar el 

potencial noético inherente en cada ser humano. 

7.4.5.-  Transparencia, placer de la contemplación y feli-

cidad 

 Uno de los aspectos más fascinantes de la noesis noeseos aristotélica es 

su descripción de la perfecta transparencia del pensamiento divino ante sí 

mismo. Como señala Caston en su análisis99, esta autotransparencia ofrece 

una alternativa tanto a las teorías de orden superior como a las teorías intrín-

secas de la conciencia contemporáneas. 

 La experiencia de la transparencia de la conciencia —momentos en los 

que la conciencia se vuelve lúcidamente consciente de su propia actividad sin 

mediación conceptual— es reconocida en diversas tradiciones contemplativas 

como un signo de desarrollo espiritual avanzado. Aristóteles proporciona un 

marco filosófico para comprender estos estados como participaciones tempo-

rales en la actividad permanente del nous divino. 

 Aristóteles vincula estrechamente la actividad noética con el placer más 

elevado y la felicidad suprema (eudaimonia). Como señala en la Ética Nico-

máquea, la vida contemplativa representa la forma más alta de florecimiento 

humano precisamente porque en ella el noûs actualiza su naturaleza más pro-

funda. 

 Esta conexión entre contemplación y felicidad encuentra eco en la inves-

tigación contemporánea sobre bienestar y estados de flujo. Los estudios sobre 

experiencias cumbre y estados de conciencia óptimos documentan que los 

 
99  Ibidem. 



 
~ 218 ~ 

 

momentos de mayor realización humana involucran frecuentemente una di-

solución de la separación sujeto-objeto similar a la descrita por Aristóteles. 

7.4.6.- Conclusión 

 La exploración aristotélica de la autoconciencia divina en la Metafísica 

XII trasciende su contexto histórico para ofrecer comprensiones perennes so-

bre la naturaleza de la conciencia y su potencial desarrollo. La noesis noeseos, 

lejos de ser una abstracción metafísica arcaica, describe una dimensión fun-

damental de la experiencia humana: la capacidad de la conciencia para cono-

cerse a sí misma y, en ese autoconocimiento, participar de una dimensión tras-

cendente de la realidad. 

 Para la Educación de la Conciencia, la visión aristotélica ofrece tanto un 

fundamento filosófico como una orientación práctica. Sugiere que el cultivo 

de la capacidad reflexiva y contemplativa no es simplemente un ejercicio inte-

lectual, sino el camino hacia la realización más plena del potencial humano. 

En un mundo que frecuentemente enfatiza la exterioridad y la fragmentación, 

el llamado aristotélico a la unidad de la conciencia consigo misma resuena con 

renovada urgencia. 

 La convergencia entre la antigua sabiduría aristotélica y los desarrollos 

contemporáneos en psicología transpersonal, neurociencia contemplativa y 

estudios de la conciencia sugiere que estamos redescubriendo, con nuevos len-

guajes y métodos, verdades fundamentales sobre la naturaleza humana que 

Aristóteles intuyó hace más de dos milenios. En este sentido, la Metafísica XII 

no es solo un texto del pasado, sino un mapa para el futuro desarrollo de la 

conciencia humana. 

 

 

 

 

 

 



 
~ 219 ~ 

 

8.- Helenismo 

 El helenismo es un período histórico y cultural que se extiende desde la 

muerte de Alejandro Magno en el año 323 a.C. hasta la consolidación del do-

minio romano, alrededor del 30 a.C. con la caída de Egipto. Este período 

marca una profunda transformación de la cultura griega tradicional, expan-

diéndola más allá de las fronteras de Grecia hacia todo el Oriente mediterrá-

neo y Asia, dando lugar a una fusión entre la cultura griega y las orientales. 

 La filosofía helenística emerge como respuesta a una profunda crisis po-

lítica, social y existencial. La desintegración del mundo de la poli griega clá-

sica, tras las conquistas alejandrinas y la fragmentación de su imperio, generó 

una sensación de desamparo individual sin precedentes. Los ciudadanos per-

dieron el sentido de pertenencia a comunidades pequeñas y cohesionadas, en-

contrándose inmersos en vastos imperios cosmopolitas donde se sentían in-

significantes. Más específicamente, la filosofía helenística surge como conse-

cuencia de: 

• Desintegración del Imperio de Alejandro Magno: tras la 

muerte de Alejandro, su vasto imperio se fragmentó en reinos más pe-

queños, sumidos en guerras y luchas de poder. Esto generó inestabi-

lidad política y social. 

• Cosmopolitismo: la expansión del imperio alejandrino fomentó el 

intercambio cultural y el contacto entre diferentes pueblos y tradicio-

nes, lo que relativizó las certezas y valores tradicionales de las polis 

griegas. 

• Pérdida de autonomía de las polis: las ciudades-estado griegas 

perdieron su independencia política y económica, quedando someti-

das a los nuevos reinos helenísticos. Esto llevó a una pérdida de inte-

rés por la filosofía política y a un enfoque en la vida privada. 

• Inseguridad existencial: la inestabilidad política, la incertidum-

bre económica y la mezcla de culturas generaron una profunda sensa-

ción de inseguridad y angustia existencial en los individuos. La filoso-

fía helenística buscó ofrecer respuestas y consuelo a estas inquietudes. 

 Todas estas transformaciones geopolíticas coincidieron con el agota-

miento de los grandes sistemas filosóficos clásicos de Platón y Aristóteles, que 



 
~ 220 ~ 

 

habían abordado fundamentalmente cuestiones metafísicas y epistemológi-

cas. Los individuos necesitaban ahora una filosofía que les proporcionara he-

rramientas prácticas para vivir, orientación ética concreta y, sobre todo, tran-

quilidad interior (ataraxia) frente a la incertidumbre del mundo. 

 Las Escuelas filosóficas más destacadas del periodo helenístico son: 

• Estoicismo. Fundado por Zenón de Citio (334 a. C. - 262 a. C.) y cu-

yas figuras clave fueron Epicteto (ca. 55–135 d.C.), Lucio Anneo Sé-

neca (c. 4 a.C. – 65 d.C.) y el emperador romano Marco Aurelio (121 

d.C. – 180 d.C.). Básicamente el estoicismo propone una vida virtuosa 

basada en la razón y la aceptación del destino. Los estoicos creían que 

la felicidad reside en la tranquilidad del alma (ataraxia), que se al-

canza controlando las emociones y viviendo de acuerdo con la natura-

leza. 

• Epicureísmo. Fundado por Epicuro de Samos (341-270 a.C.), siendo 

Lucrecio (99-55 a.C.) una de sus figuras clave. El epicureísmo busca 

la felicidad a través del placer (hedoné), entendido este como la au-

sencia de dolor y la tranquilidad del alma (ataraxia). Los epicúreos 

valoraban la amistad, la vida sencilla y el conocimiento como medios 

para alcanzar el placer. La escuela epicúrea desarrolló la teoría mate-

rialista más consistente de la antigüedad sobre la naturaleza de la con-

ciencia. Su contribución es fundamental para entender el desarrollo 

de concepciones naturalistas de la mente y su influencia en el pensa-

miento moderno. 

• Escepticismo. Fundado por Pirrón de Elis (c. 360 a.C. – c. 270 a.C.) 

que proponía la suspensión del juicio (epoché) como vía para alcanzar 

la ataraxia (imperturbabilidad del alma). Una de sus figuras clave fue 

Sexto Empírico (c. 160 - c. 210 d.C.), filósofo y médico griego, cono-

cido como el principal representante y sistematizador del escepti-

cismo pirrónico. Gracias a sus obras, el pensamiento escéptico clásico 

—especialmente el de Pirrón de Elis— se conservó y se transmitió a la 

filosofía moderna. El escepticismo duda de la posibilidad de alcanzar 

la verdad absoluta argumentando que las opiniones son relativas y 

subjetivas, y que no hay razón para preferir una sobre otra. 

• Cinismo. Su fundador fue Antístenes de Atenas (c. 445-365 a.C.), el 

primero en formular doctrinas sistemáticas basadas en la vida y ense-

ñanzas de Sócrates, especialmente la idea de que la virtud basta para 

alcanzar la felicidad, y que todo lo demás (placer, riqueza, poder) es 

superfluo o incluso perjudicial.  Enseñaba en el gimnasio de 



 
~ 221 ~ 

 

Cinosarges, de donde se deriva el término "cínico" (del griego 

kynikós, ‘perruno’). Sostuvo que el sabio debe vivir de forma natural, 

austera y autosuficiente (autárkeia), sin depender de los convencio-

nalismos sociales. Dos de las figuras claves de la Escuela cínica fueron 

Diógenes de Sinope y Crates de Tebas. Diógenes de Sinope (c. 412 – c. 

323 a.C.) fue el cínico más famoso, el discípulo más radical y provoca-

dor del cinismo. Llevó las ideas de Antístenes a su extremo más visible 

y desafiante, viviendo en la pobreza absoluta, despreciando normas 

sociales y predicando con el ejemplo una vida acorde con la natura-

leza. Crates de Tebas (c. 365 a.C. – c. 285 a.C.) fue un discípulo de 

Diógenes de Sinope y maestro de Zenón de Citio. Es considerado uno 

de los más importantes representantes del cinismo, especialmente por 

su forma de vida coherente con la doctrina y por haber contribuido a 

su difusión en Atenas. 

 Las Escuelas filosóficas helenísticas mantenían y compartían la preocu-

pación por la ética individual y la búsqueda de la felicidad (eudaimonia). To-

das proponían un camino para alcanzar la tranquilidad del alma (ataraxia), 

aunque diferían en los medios para lograrlo. También coincidían en su re-

chazo a la filosofía política y su enfoque en la vida privada. No obstante, man-

tuvieron importantes desacuerdos. Sus principales diferencias radicaban en 

su concepción de la felicidad y los medios para alcanzarla. Los estoicos valo-

raban la virtud y la aceptación del destino, mientras que los epicúreos busca-

ban el placer y la ausencia de dolor. Los escépticos dudaban de la posibilidad 

de alcanzar la verdad y proponían la suspensión del juicio, mientras que los 

cínicos rechazaban las convenciones sociales y buscaban una vida sencilla y 

natural. 





 
~ 223 ~ 

 

8.1.- Epicureísmo 

«…La muerte, el más terrible de los males, no es nada para no-

sotros, pues cuando nosotros existimos, la muerte no está pre-

sente, y cuando la muerte está presente, nosotros ya no existi-

mos. Por tanto, la muerte no es nada ni para los vivos ni para 

los muertos, pues para aquéllos no existe, y éstos ya no exis-

ten…» 

Epicuro 

Carta a Meneceo (García G.; 2013) 

«…Es dulce, cuando en el gran mar los vientos revuelven las 

aguas, contemplar desde tierra el penoso trabajo de otro; no 

porque deleite y placer sea el mal ajeno, sino porque es dulce ver 

de qué males careces tú mismo…» 

Lucrecio 

De la naturaleza de las cosas (Lucrecio Caro, 1961) 

 

 Como ya hemos señalado el epicureísmo constituye toda una transforma-

ción filosófica que representa el paso del mythos al logos poniendo el énfasis 

en la práctica de una vida tranquila y ausente de conflictos mentales. En ge-

neral todas las concepciones del epicureísmo contienen en germen diversas 

elaboraciones modernas sobre el origen, carácter y desarrollo de la conciencia, 

que a nuestro juicio son entre otras: 

1. La primacía de la experiencia subjetiva (sensación). Epicuro 

parte de la base de que el conocimiento reside en las sensaciones, sen-

saciones que son siempre verdaderas, aunque nuestras interpretacio-

nes pueden ser erróneas. Para el epicureísmo la ausencia de dolor y 

turbación se consideran el bien supremo. Estas concepciones pueden 

rastrearse en la actualidad en: 

• Fenomenología. El estudio de la experiencia subjetiva en 

primera persona. Los fenomenólogos buscan describir la es-

tructura de la conciencia sin reducirla a meros mecanismos 



 
~ 224 ~ 

 

cerebrales. Aunque no necesariamente materialistas, com-

parten con los epicúreos la centralidad de la experiencia. 

• Neurofenomenología. Combina la neurociencia con la 

fenomenología para estudiar las correlaciones neuronales 

de la experiencia consciente. Busca puentes entre la objeti-

vidad de la neurociencia y la subjetividad de la conciencia. 

• Dolor y placer en la neurociencia. La investigación so-

bre el dolor y el placer identifica las áreas cerebrales involu-

cradas en estas experiencias subjetivas fundamentales. Esto 

se relaciona con la búsqueda epicúrea de la ataraxia y la apo-

nía, entendidas no como mera ausencia de estímulos, sino 

como un estado de bienestar subjetivo óptimo. 

2. El Materialismo Corpóreo y el “alma” como entidad física. 

El epicureísmo sostiene que todas las cosas que existen son los átomos 

y el vacío, y que el alma, igual que el cuerpo, es material y está com-

puesta de átomos. La muerte implica la disolución de estos átomos, y, 

por lo tanto, el fin de la conciencia. No hay vida después de la muerte. 

Esta visión materialista anticipa los enfoques neurocientíficos actua-

les que buscan explicar la conciencia como producto de procesos ce-

rebrales materiales: 

• Materialismo eliminativo. Algunos filósofos de la mente 

niegan la existencia de estados mentales como creencias y 

deseos, argumentando que son construcciones teóricas sin 

correspondencia con la realidad neuronal. Si bien no todos 

los materialistas eliminativos son epicúreos, comparten la 

visión de que la conciencia es un producto puramente físico 

del cerebro. 

• Neurociencia de la conciencia. La búsqueda de los co-

rrelatos neuronales de la conciencia (NCC) implica identifi-

car las áreas y procesos cerebrales que son necesarios y su-

ficientes para la experiencia consciente. Esta búsqueda 

asume una base material de la conciencia. 

• Inteligencia artificial y conciencia. Los intentos de 

crear máquinas conscientes, aunque aún incipientes, 



 
~ 225 ~ 

 

exploran la posibilidad de que la conciencia emerja de siste-

mas puramente físicos (hardware y software). 

3. Reduccionismo y emergentismo. Para el epicureísmo la concien-

cia se explica completamente mediante la interacción de los átomos, 

lo cual obviamente es una forma de reduccionismo. Esta concepción 

también tiene correlatos actuales relativos al estudio de la conciencia: 

• Emergentismo. Postula que la conciencia emerge de la 

complejidad del sistema nervioso, pero no se reduce simple-

mente a la suma de sus partes. Es decir, la conciencia tiene 

propiedades nuevas que no se encuentran en los átomos in-

dividuales. Esta visión es compatible con un materialismo 

no reduccionista. 

• Teoría de la Información Integrada (TII). Una influ-

yente teoría de la conciencia que propone que la cantidad de 

información integrada en un sistema determina su nivel de 

conciencia. La TII puede ser compatible con una visión ma-

terialista y emergentista. 

4. La Filosofía como "Medicina del Alma". Para Epicuro, la filoso-

fía es una actividad que, a la manera de las medicinas para el cuerpo, 

cura las almas. Esta concepción terapéutica encuentra eco en: 

• Terapias cognitivo-conductuales: El epicureísmo 

puede aliviar las preocupaciones contemporáneas, defen-

diendo enfoques que se parecen a las terapias cognitivo-con-

ductuales de Aaron Beck y Albert Ellis. 

• Neurociencia aplicada: Las neurociencias actuales abor-

dan la neuroética y las condiciones de posibilidad de la hu-

manización como horizonte para una moral subjetiva  

5. El Problema Cuerpo-Alma y el Problema Difícil de la Con-

ciencia. Epicuro no era dualista, es decir, no postulaba la oposición 

cuerpo-alma; el alma, igual que el cuerpo, es material. Esta perspec-

tiva monista se relaciona en la actualidad con: 



 
~ 226 ~ 

 

• El problema difícil de la conciencia, es decir, el problema de 

por qué y cómo se experimenta la conciencia dando lugar a 

la experiencia subjetiva (Chalmers; 1995) 

• Teorías de la identidad mente-cerebro: El materialismo 

equivale a la tesis de la identidad mente-cerebro. 

6. La Ataraxia y la Neurociencia del Bienestar. Los epicúreos 

buscaban la ataraxia (tranquilidad y libertad del miedo) y la aponía 

(ausencia de dolor corporal). La neurociencia actual estudia: 

• Estados de bienestar y serenidad mental. 

• Correlatos neuronales de la felicidad y tranquilidad. 

• Los correlatos neuronales de la conciencia (NCC) que son 

necesarios para producir estados conscientes. 



 
~ 227 ~ 

 

8.1.1.- Epicuro y el Atomismo Psicológico 

 Epicuro (341-270 a.C.) fue el 

creador de una teoría de la con-

ciencia basada en el atomismo de 

Demócrito, pero con modificacio-

nes significativas. De acuerdo con 

Carlos García Gual en su obra 

“Epicuro” (García; 2013) es en la 

Carta a Meneceo donde Epicuro 

establece todos los principios y ca-

racterísticas de su Teoría Física 

que puede considerarse como todo 

un antecedente de una psicología 

materialista.  

 En su “Carta a Herodoto” y 

también en su “Carta Meneceo” 

(Vara; 2012) Epicuro nos propor-

ciona toda una Teoría sobre la na-

turaleza de la realidad, en la cual 

establece que: 

 

 

1. Todo lo que existe se reduce a átomos y vacío 

«Por un lado, lo primero es que nada nace de lo que no existe, 

puesto que, si así fuera, cualquier cosa habría nacido de cual-

quier cosa, sin necesitar para nada semilla alguna…» (Vara; 

2012, p. 51. Carta a Herodoto: §39) 

«…hay que dar por garantizado también que existe el universo. 

En efecto, que existen, por un lado, los cuerpos lo atestiguan en 

todos los aspectos la propia sensación, criterio por referencia al 

cual es forzoso deducir, mediante el razonamiento, lo incierto. 

Por otro lado, si no existiera lo que denominamos vacío, espacio 

y realidades intangibles, los cuerpos no tendrían lugar alguno 

donde estar ni tampoco por donde moverse…» (Vara; 2012, p. 

51. Carta a Herodoto: §39 y §40) 

Ilustración 20 Epicuro de Samos. Imagen reconstruida 
por IA (ChatGPT-2026) en base a busto público. 



 
~ 228 ~ 

 

2. Átomos eternos y Universo infinito 

«…Y hay que dar por garantizado también que unos cuerpos 

son compuestos, y otros aquéllos a partir de los que se forman 

los compuestos. Estos últimos cuerpos son los átomos, que deben 

ser indivisibles e inmutables…» (Vara; 2012, p. 52. Carta a He-

rodoto: §41) 

«…el universo es infinito, puesto que lo finito tiene extremo y, a 

su vez, el extremo se percibe que está contrapuesto a algún otro 

extremo. La consecuencia de ello es que el universo, al no tener 

extremo, no tiene fin, y, al no tener fin, será infinito y no fi-

nito…» (Vara; 2012, p. 52. Carta a Herodoto: §41) 

3. La realidad se rige por la Naturaleza, no por los dioses 

«… El mundo se explica por causas naturales y por la necesidad 

que rige el movimiento de los átomos…»  (Vara; 2012, p. 70. 

Carta a Herodoto: §80) 

«…Pues no son prenociones sino falsas suposiciones las declara-

ciones del común de las gentes sobre los dioses, concepción de 

los dioses de la que se derivan los más grandes daños para los 

que tienen de ellos una mala interpretación, y los más grandes 

bienes para los que la tienen buena. Pues familiarizados en todo 

momento con sus propias virtudes aceptan a los que son iguales 

a ellos, considerando cosa extraña todo lo que no es así…» 

(Vara; 2012, p. 70. Carta a Meneceo: §88) 

4. Los dioses existen, pero no intervienen en el mundo 

«…Ante todo, considera que dios es un ser inmortal y feliz, como 

así fue grabada en el alma de todo el mundo la idea de dios, y 

no le apliques ningún concepto extraño a su inmortalidad ni 

ninguno impropio de su felicidad. Los dioses, en efecto, existen, 

pues su identificación es clara, pero no son como el común de las 

gentes se los imagina, puesto que no los mantienen a salvo de 

objeciones al considerarlos como los consideran…» (Vara; 2012, 

p. 88. Carta a Meneceo: §123) 

 En cuanto a la naturaleza del alma, de la mente o de la conciencia Epicuro 

nos dice: 



 
~ 229 ~ 

 

1. El alma es material, está compuesta de átomos muy sutiles 

«…El alma es un cuerpo formado a base de partículas finísimas 

extendidas por el cuerpo entero, y sumamente parecido a un so-

plo de aire que lleva en sí cierta mezcla de calor y, en un sentido, 

parecido a uno de estos dos elementos y, en otro, al otro. Es el 

alma la parte que, en razón de sus partículas finísimas, ha ex-

perimentado enorme diferenciación incluso de esos mismos ele-

mentos a los que se parece, y, por razón de esta su especial fi-

nura, comparte también más los mismos sentimientos con el 

resto del cuerpo agregado a ella…» (Vara; 2012, p. 62-63. Carta 

a Herodoto: §63) 

2. El alma es mortal, depende del cuerpo 

«…Acostúmbrate a pensar que la muerte no tiene nada que ver 

con nosotros, porque todo bien y todo mal radica en la sensa-

ción, y la muerte es la privación de sensación. De ahí que la idea 

correcta de que la muerte no tiene nada que ver con nosotros 

hace gozosa la mortalidad de la vida, no porque añada un 

tiempo infinito sino porque quita las ansias de inmortalidad (…) 

Así pues, el mal que más pone los pelos de punta, la muerte, no 

va nada con nosotros, justamente porque cuando existimos no-

sotros la muerte no está presente, y cuando la muerte está pre-

sente entonces nosotros no existimos. Por tanto, la muerte no 

tiene nada que ver ni con los vivos ni con los muertos, justa-

mente porque con aquellos no tiene nada que ver y éstos ya no 

existen…» (Vara; 2012, p. 88. Carta a Meneceo: §124 y §125) 

 En este sentido Epicuro nos proporciona: 

• Una teoría de la percepción sensible y de la actividad intelectiva. Epi-

curo sostiene que todo conocimiento y toda actividad intelectual se 

originan en la experiencia sensible, la que explica y describe a través 

de una base materialista: la interacción entre los átomos de los objetos 

externos y los del alma. 

• Una doctrina atómica, en la que Epicuro formula una cosmología ma-

terialista, en la que todo lo que existe está hecho de átomos y vacío, y 

en la que no hay intervención divina ni finalidad trascendente. Para 

su formulación Epicuro se apoya en lo que considera las propiedades 



 
~ 230 ~ 

 

y características de los átomos, sus partes mínimas y los movimientos 

atómicos. 

• Una Teoría del alma, describiendo su condición corpórea y mortal. El 

alma, por tanto, es para Epicuro una realidad física, sujeta a las leyes 

naturales. Está compuesta por partículas suaves y móviles que permi-

ten la percepción, el pensamiento y el movimiento, partículas que se 

disuelven o desaparecen con la muerte. 

 En suma, para Epicuro el alma o la conciencia está compuesta de átomos 

especialmente sutiles que se dispersan con la muerte del cuerpo. Esta teoría 

tiene implicaciones éticas fundamentales: si el alma es mortal, entonces no 

hay nada que temer después de la muerte, lo que fundamenta su famosa má-

xima “la muerte no es nada para nosotros”. 

 Otro aspecto de sumo interés de las aportaciones de Epicuro sobre el es-

tudio del alma es la introducción del concepto de "clinamen" o desviación es-

pontánea de los átomos. Esta desviación, aunque mínima, es suficiente para 

romper la cadena causal determinista y fundamentar la libertad humana. La 

conciencia, aunque material, no está completamente determinada por causas 

antecedentes. 

  



 
~ 231 ~ 

 

8.1.2.- Lucrecio y la Poética de la Mente 

 Lucrecio (c. 99 – c. 55 a.C.) desarrolla poéticamente la teoría epicúrea en 

su obra De Rerum Natura, ofreciendo la exposición más completa y sistemá-

tica del materialismo antiguo sobre la conciencia. De esta única obra de Lu-

crecio el profesor Ángel J. Cappelletti (1927-1995) en su obra “Lucrecio: filo-

sofía como liberación” (Cappelletti; 1987) citando al reconocido historiador 

de la filosofía Benjamín Farrington (1891-1974) nos dice: 

«…Lucrecio asimiló la doctrina de Epicuro y su base atomista la 

vertió en forma poética según el molde filosófico de Empédocles. 

Su poema no contiene nada original, excepto la noble y ferviente 

elocuencia del escritor y su eminente capacidad para la siste-

matización y exposición ordenada del material. Es indudable-

mente una obra maestra de la literatura, el mayor poema filo-

sófico de la historia, pero desde cierto ángulo es también una 

obra maestra del pensamiento científico, si consideramos que la 

ciencia no es solamente una técnica sino una filosofía, una men-

talidad, una manera de ver las cosas, una fe en la razón. El sa-

grado placer en el espectáculo de la naturaleza y en el conoci-

miento de sus leyes, la necesidad de un conocimiento de esas le-

yes para poder vivir rectamente, el deber de someter la mente a 

la evidencia de los hechos observados, estas ideas no han sido 

expresadas nunca…» (Cappelletti; 1987, p. 22) 

 A esta cita de Farrington, Cappelletti señala que la obra de Lucrecio no 

puede considerarse exclusivamente como una obra literaria o un tratado cien-

tífico-filosófico. La obra de Lucrecio es sobre todo una obra de carácter ético 

y también de psicología de la liberación: 

«…La “ética” de Lucrecio significa, aquí, búsqueda de la felici-

dad y del placer; en segundo lugar, que placer y felicidad quie-

ren decir, ante todo y, sobre todo, ausencia del dolor físico y psí-

quico. Desde este punto de vista, la ética de Lucrecio y de su 

maestro Epicuro se presenta en esencia como una doctrina des-

tinada a liberar al hombre del sufrimiento y del dolor, ni más ni 

menos que la doctrina de Buda. Desde este punto de vista, Lu-

crecio, Epicuro y Buda enseñan fundamentalmente una filosofía 

de la liberación (…) La peculiaridad del “De rcrum natura” con-

siste, pues, en lo siguiente: es un poema filosófico cuyo fin es la 

liberación del alma individual y cuyo propósito es enseñar a 



 
~ 232 ~ 

 

conquistar la felicidad, expulsando de las mentes humanas la 

superstición, el miedo y la angustia, pero que considera como 

única vía posible para lograrlo explicar la naturaleza de las co-

sas y sus causas físicas, esto es, brindar una visión científica del 

mundo, de la vida y del hombre. Se trata de una filosofía de la 

liberación que se realiza por medio de una física y de una cos-

mología, y que sólo puede expresar la grandeza de su propósito 

libertario, y lo gigantesco de su lucha contra el dolor y el miedo, 

en un gran poema que asume la forma métrica de la epopeya 

(... ) Se trata, para él, ante todo, de una guerra contra la supers-

tición y el miedo, de una militante campaña por la conquista de 

la serenidad y de la beatitud…» (Cappelletti; 1987, p. 23-25) 

    Lucrecio distingue entre ani-

mus (mente) y anima (alma), 

ambos materiales, pero de com-

posición atómica diferente. El 

animus, localizado en el pecho, 

es la sede del pensamiento y la 

voluntad, o lo que es lo mismo, 

es una parte del cuerpo del indi-

viduo, igual que cualquier otra 

como podrían ser los ojos, los 

pies o la nariz. En cambio, el 

anima, está distribuida por todo 

el cuerpo, siendo la responsable 

de la sensación y el movimiento.  

     Para Lucrecio, toda concien-

cia comienza en la sensación 

(sensus). Los objetos emiten 

constantemente películas de 

átomos (simulacra o eidôla) que 

impactan nuestros sentidos. La 

percepción sensorial es directa y 

pasiva, dado que los sentidos no 

interpretan, solo reciben y la conciencia se construye a partir de estas impre-

siones, que luego se combinan mediante la mente. Así pues, la idea de que el 

alma es material y mortal implica que la conciencia no es una entidad trascen-

dente, sino una propiedad emergente de la organización de la materia. Cuando 

el cuerpo muere y los átomos se dispersan, la conciencia también se 

Ilustración 21 Lucrecio. Imagen recosntruida por IA 
(ChatGpt 5.2) en base a busto conocido. 



 
~ 233 ~ 

 

desvanece, lo que significa para Lucrecio que la conciencia es un fenómeno 

natural sujeto a las leyes físicas. 

  Lucrecio explica el pensamiento como un proceso físico que ocurre en el 

cerebro. Argumenta que la mente es capaz de combinar y recombinar imáge-

nes mentales para formar nuevos pensamientos e ideas. No obstante, reconoce 

que la mente a veces puede ser engañada por ilusiones o errores de juicio, pero 

sostiene que la razón puede ayudarnos a corregir estos errores y a alcanzar un 

conocimiento más preciso de la realidad. En este sentido, Lucrecio explora las 

relaciones entre las emociones y el pensamiento, argumentando que las emo-

ciones pueden influir en nuestros juicios y decisiones dando lugar a errores. 

Desde este enfoque puede decirse que Lucrecio ofrece una visión temprana de 

la cognición como un proceso material y computacional. Su reconocimiento 

de la posibilidad de errores y la necesidad de la razón para corregirlos sugiere 

que la conciencia no es infalible, sino un proceso susceptible a sesgos y limita-

ciones. Su análisis de la relación entre emociones y pensamiento es relevante 

para entender cómo la afectividad influye en la experiencia consciente. 

 Lucrecio retoma el concepto epicúreo del clinamen (movimiento espon-

táneo de los átomos) para explicar por qué no estamos totalmente determina-

dos por causas externas. Gracias al clinamen el alma puede iniciar movimien-

tos propios, lo que permite el libre albedrío. Como señala Carlos Garcia Gual, 

tanto en Lucrecio, como en Epicuro «…Hay algo más que un rudo mecani-

cismo, un ámbito para la libertad de decisión, algo que depende de nosotros; 

está en nuestro interior la elección de la conducta…» (García; 2013, p. 94) 

 En su obra "De Rerum Natura", Lucrecio dedica una sección a la expli-

cación de los sueños. Argumenta que los sueños son causados por la actividad 

aleatoria de los átomos en la mente durante el sueño y que los sueños pueden 

ser confusos y extraños porque la mente no está sujeta al control de la razón 

durante el sueño. Sin embargo, Lucrecio sugiere que los sueños también pue-

den revelar nuestros deseos y temores ocultos. Así pues, el análisis de los sue-

ños de Lucrecio apoya la idea de que la conciencia no es una entidad unitaria 

y constante, sino un proceso dinámico y cambiante. Los sueños demuestran 

que la mente puede generar experiencias subjetivas complejas sin la necesidad 

de estímulos externos o control racional. Esto sugiere que la conciencia tiene 

una capacidad inherente para la actividad autogenerada, lo que anticipa expli-

caciones naturalistas contemporáneas de los estados alterados de conciencia. 

 En suma, Lucrecio, contribuye al estudio de la conciencia en cuanto que: 



 
~ 234 ~ 

 

• Proporciona un marco materialista para entender la mente y el alma. 

• Ofrece una explicación física de la sensación, la percepción y el pen-

samiento. 

• Reconoce la importancia de la interpretación en la construcción de la 

realidad subjetiva. 

• Explora la relación entre las emociones, el pensamiento y la concien-

cia. 

• Analiza los sueños como una ventana a la naturaleza dinámica y au-

togenerativa de la mente. 

 Aunque limitado por el conocimiento científico de su época, Lucrecio 

ofrece una perspectiva valiosa y sorprendentemente moderna sobre la natura-

leza de la conciencia, situándola firmemente en el ámbito del mundo natural. 

Su trabajo sigue siendo relevante para los filósofos y científicos que buscan 

comprender la base física de la experiencia subjetiva. 



 
~ 235 ~ 

 

8.2.- Estoicismo 

«…Vivir de acuerdo con la naturaleza es vivir según la virtud, 

pues la naturaleza nos conduce a ella…» 

Zenón de Citio (334-262 a.C) 

Diógenes Laercio. 

Vidas de los filósofos ilustres, VII, 87 

«…Toda vida, Lucilio, es una servidumbre. Por eso es preciso 

acostumbrarse a la propia condición, quejarse de ella lo menos 

posible y aprovechar las ventajas que tenga…» 

Lucio Anneo Séneca (4 a.C.-65 d.C.) 

Cartas a Lucilio, Carta 61, 3.  

«…No son las cosas mismas las que nos perturban, sino las opi-

niones que tenemos sobre las cosas…» 

Epicteto (50-135 d.C.) 

Enquiridión 

«…Tienes poder sobre tu mente, no sobre los acontecimientos 

externos. Date cuenta de esto y encontrarás tu fuerza…» 

Marco Aurelio (121-180 d.C.) 

Meditaciones, XII, 22.  

 

 La escuela estoica o el estoicismo es una de las más importantes tradicio-

nes filosóficas del periodo y la cultura helenística. Desarrolló una concepción 

materialista y naturalista de la conciencia que, paradójicamente, mantenía un 

profundo sentido de la dignidad racional del ser humano. Su contribución es 

fundamental para entender el desarrollo de teorías materialistas de la mente 

y su compatibilidad con la ética y la racionalidad. 



 
~ 236 ~ 

 

 En realidad, el estoicismo es una filosofía y una forma de vida caracteri-

zada por la búsqueda de la sabiduría, el dominio emocional, la virtud y la vida 

de acuerdo con la naturaleza. Los estoicos creían que, aunque no podemos 

controlar los eventos externos, sí podemos controlar nuestras respuestas a 

ellos a través de la razón y la autodisciplina. 

 La virtud, para los estoicos, es el bien más alto y se logra viviendo en con-

formidad con la razón y la naturaleza. Esto implica entender el orden natural 

del mundo y reconocer nuestro papel dentro de él. Los estoicos sostienen que 

al aceptar el curso natural de las cosas y enfocarse en nuestro propio compor-

tamiento y actitudes, podemos alcanzar la tranquilidad y la felicidad, indepen-

dientemente de las circunstancias externas. 

 El estoicismo se ocupa del estudio y desarrollo de tres grandes áreas filo-

sóficas: lógica, física y ética. La lógica trata sobre cómo pensamos; la física, 

sobre cómo funciona el mundo y la ética, sobre cómo deberíamos vivir. Estas 

áreas están interconectadas, ayudando al individuo a desarrollar una com-

prensión profunda de la vida y a vivirla de manera plena y significativa.100 

 Uno de sus conceptos fundamentales tomado de Heráclito, es el Logos, 

el principio racional, divino, ordenador y activo que estructura y rige el uni-

verso entero. Los filósofos estoicos creían que todo estaba interconectado y 

que todo ocurría de acuerdo con el Logos, por lo que debían aceptar y adap-

tarse a lo que sucedía, ya que era parte de un plan más grande e inmutable. 

 Este concepto les servía en su vida cotidiana para enfrentar los desafíos y 

adversidades de la vida con serenidad y aceptación. Les ayudaba a entender 

que las circunstancias externas estaban fuera de su control, por lo que lo ver-

daderamente importante era controlar sus respuestas y actitudes frente a 

ellas. Además, el Logos les recordaba que todo lo que sucedía, incluso lo que 

consideraban malo o injusto, formaba parte de un orden más amplio y que 

debían aceptarlo como parte de su destino. Esto les permitía mantener la 

calma y la paz interior, incluso en medio de situaciones difíciles, ya que con-

fiaban en que todo ocurría como debía ser.101  

 El estoicismo como escuela filosófica, atravesó una evolución de aproxi-

madamente cinco siglos, desde su fundación hasta su declive. Los 

 
100  Fuente: Estoicopedia, la biblioteca estoica. ¿Qué es el estoicismo? Disponible en: <Es-

toicopedia, la biblioteca estoica.> Acceso: 24 jun. 2025. 

101  Fuente: Estoicopedia, la biblioteca estoica. Concepto estoico: Logos. <Logos - Estoicopedia, 
la biblioteca estoica.> Acceso: 24 jun. 2025. 

https://estoicopedia.com/
https://estoicopedia.com/
https://estoicopedia.com/conceptos/logos
https://estoicopedia.com/conceptos/logos


 
~ 237 ~ 

 

historiadores de la filosofía tradicionalmente dividen este desarrollo en tres 

grandes períodos, aunque algunos proponen divisiones más detalladas. 

1. Estoicismo Antiguo (300 a.C.-129 a.C.) o período fundacional de 

sistematización doctrinal en el que se desarrolla un sistema filosófico 

completo constituido por la Lógica, la Física y la Ética. A este periodo 

pertenecen filósofos como Zenón de Citio (334 a.C.- 262 a. C.), Clean-

tes de Asos (330 a.C. – 230 a.C.) y Crisipo de Solos (c. 279 a.C-206 

a.C.) 

2. Estoicismo Medio o de Transición (129 a.C.-50 a.C.) en el que se 

suavizan algunas de las doctrinas más rígidas y se incorporan elemen-

tos platónicos y aristotélicos poniendo el acento en los deberes socia-

les y políticos. A este periodo pertenecen filósofos como Panecio de 

Rodas (185 a.C.-109 a.C.) y Posidonio de Apamea (135 a.C.-51 a.C.). 

3. Estoicismo Imperial o Romano (50 a.C.-180 d.C.) con centro de-

finitivo en Roma, ocupándose de cuestiones éticas y de prácticas para 

la vida y en el que destacan pensadores como Lucio Anneo Séneca (4 

a.C.-65 d.C.); Musonio Rufo (30-101 d.C.) conocido como el “Sócrates 

Romano”; Epicteto (55-135 d.C.), creador de la distinción central de 

aquello que depende de nosotros y lo que no y Marco Aurelio (121-180 

d.C.). 

8.2.1.- Zenón de Citio y la Teoría de las Representacio-

nes 

 A Zenón de Citio (334 a. C. - 262 a. C.) se le considera el fundador de la 

escuela filosófica de los estoicos y fue el primero en formular la conocida “Teo-

ría de la Representaciones”, posteriormente adoptada y desarrollada por Cri-

sipo, Epicteto y Marco Aurelio. 

 Puede decirse que la “Teoría de las Representaciones” constituye el nú-

cleo epistemológico fundamental de la filosofía helenística, funcionando como 

criterio de verdad, fundamento causal del conocimiento y principio rector de 

la acción virtuosa. Los estoicos desarrollaron una síntesis única entre mate-

rialismo físico y racionalidad normativa, donde las representaciones catalép-

ticas (phantasia kataleptike) operan como garantía infalible de conocimiento 

cuando cumplen tres condiciones: surgir de lo que es, estar impresas 



 
~ 238 ~ 

 

exactamente según la realidad, y poseer características que las hacen incon-

fundibles de las falsas102. 

 El proceso epistemológico estoico despliega todo un aparataje conceptual 

extraordinariamente preciso. El hegemonikón103, localizado físicamente en 

el corazón según los estoicos antiguos, funciona como centro de comando psi-

cológico con cuatro poderes fundamentales: phantasia (formación de repre-

sentaciones), synkatáthesis (asentimiento), hormé (impulso) y logos (razón 

evaluativa). 

8.2.1.1.- La phantasia kataleptike 

 La phantasia kataleptike (representación comprensiva) es una im-

presión o representación mental que porta en sí misma la garantía de su ver-

dad. Para ello deben cumplir simultáneamente condiciones causales externas 

(origen apropiado) y características fenoménicas internas (claridad distin-

tiva). Se diferencian de las representaciones falsas, engañosas o confusas que 

no alcanzan el estándar epistémico requerido. 

 Los estoicos distinguieron además entre representaciones sensibles (aist-

hêtike) e intelectuales (noêtike), racionales (logike) e irracionales (alogoi). 

Una categoría técnica especial son las phantasia paratupôtike ("mal impre-

sas"), que siendo defectuosas siguen siendo genuinas representaciones, y las 

phantasia hormetikei que generan impulso al presentar objetos como desea-

bles104. 

 Las phantasia kataleptike se diferencia de las representaciones sensoria-

les comunes (la que no ofrecen garantías de verdad), en que son representa-

ciones que se corresponden directamente con la realidad siendo producidas 

por un estímulo externo de forma clara, firme y convincente. Este concepto es 

una respuesta a la posición de los “escépticos”105 sobre la existencia de estados 

 
102  Fuente: Stanford Encyclopedia of Philosophy. Stoicism, 2023. Disponible en: <Stoicism 

(Stanford Encyclopedia of Philosophy)> Acceso: 23 jun. 2025. 

103  En la filosofía estoica, el hegemonikón es el centro de la vida psíquica, lo que coordina, 
recibe y evalúa las representaciones mentales. Su función es unificar y dirigir las funciones 
del alma: percepción, juicio, deseo, razón e impulso. Se considera una parte del alma racio-
nal que está en constante relación con el logos universal que tiene la capacidad de discernir 
entre lo verdadero y lo falso y actuar conforme a la virtud. 

104  Fuente: Stanford Encyclopedia of Philosophy. Stoicism, 2023. Disponible en: <Stoicism 
(Stanford Encyclopedia of Philosophy)> Acceso: 23 jun. 2025. 

105  Los escépticos fueron una corriente filosófica de la Antigua Grecia que se caracterizó por 
cuestionar la posibilidad del conocimiento verdadero o seguro. El escepticismo en 

https://plato.stanford.edu/entries/stoicism/
https://plato.stanford.edu/entries/stoicism/
https://plato.stanford.edu/entries/stoicism/
https://plato.stanford.edu/entries/stoicism/


 
~ 239 ~ 

 

de conciencia que se autentifican por su propia claridad y distinción. El estoi-

cismo considera que las phantasia kataleptike tienen las siguientes caracte-

rísticas: 

• No son un producto de la imaginación o un sueño, sino que se deri-

van directamente de un objeto existente en el mundo externo.  

• Son verdaderas, representan fielmente el objeto del que provienen 

y, por tanto, no son ilusiones, ensoñaciones o distorsiones.  

• Se “graban” en la mente de tal forma, que se puede discernir su ver-

dad intrínseca. Esta impresión no es vaga ni confusa, sino precisa y 

distintiva.  

• Las representaciones no pueden derivarse de algo falso, de lo con-

trario, no podrían ser consideradas una fuente fiable de conoci-

miento.  

• La phantasia kataleptike tienen la capacidad de generar una res-

puesta de asentimiento inevitable en la mente del individuo. Es tan 

clara y convincente que es imposible negarla. 

8.2.1.2.- La synkatáthesis 

 Otro concepto estoico de suma importancia es la synkatáthesis, que se 

traduce generalmente como “asentimiento” es uno de los más importantes de 

la psicología, epistemología y ética estoica. Representa el núcleo de la libertad 

y la responsabilidad moral del ser humano en el marco de una filosofía que 

valora el autodominio racional como camino hacia la virtud y la sabiduría. 

 En la filosofía estoica, la synkatáthesis es el acto mediante el cual el alma 

racional da o niega su consentimiento a una representación (phantasía). Es 

una función voluntaria, reflexiva y crítica de la mente o alma, que permite al 

sujeto ejercer su libertad interna, discerniendo entre lo verdadero y lo falso, lo 

 
filosofía es una teoría del conocimiento que afirma la inexistencia de la verdad, o que, si 
existe, el ser humano es incapaz de conocerla. El término se usó para nombrar a los miem-
bros de la escuela filosófica que "no afirman nada", es decir, que se quedan en reflexión sin 
pronunciarse, ni aceptando ni negando Su influencia fue decisiva en el desarrollo de la filo-
sofía helenística, especialmente como respuesta crítica a los dogmatismos de escuelas como 
el estoicismo, el epicureísmo y el aristotelismo. El fundador del escepticismo Pirro de Elis 
(c. 360–270 a.C) que viajó a la India con Alejandro Magno y se inspiró en filosofías orien-
tales que abogaban por el desapego de las opiniones. (Fuente: Wikipedia. Disponible en: 
<Escepticismo - Wikipedia, la enciclopedia libre> Acceso: 23 jun. 2025). 

https://es.wikipedia.org/wiki/Escepticismo


 
~ 240 ~ 

 

bueno y lo indiferente, lo justo y lo injusto. En términos actuales, podríamos 

decir que es el juicio evaluativo y consciente sobre una percepción, impulso o 

idea que se presenta ante la mente. 

 Una de las grandes aportaciones del estoicismo es situar en la synkatá-

thesis el lugar exacto donde reside la libertad del ser humano. Aunque no po-

demos evitar recibir impresiones sensoriales, internas o externas, sí podemos 

decidir si las aceptamos como verdaderas, útiles o virtuosas. Esta enseñanza 

implica que el sabio no se deja arrastrar por la primera impresión, sino que la 

examina, la suspende si es necesario, o la acepta si está en conformidad con la 

razón y la naturaleza. 

 Los estoicos distinguieron varios niveles o posibilidades respecto al asen-

timiento o la synkatáthesis: 

• Asentimiento a lo verdadero: cuando la representación es clara, evi-

dente y concorde con la razón (por ejemplo, una phantasia katalep-

tike). 

• Asentimiento precipitado o irreflexivo: fuente de error y pasión, 

cuando se acepta lo falso o lo confuso. 

• Negación: rechazo consciente de una representación no confiable. 

• Suspensión del juicio: cuando no hay claridad suficiente para asentir 

ni para negar. Esta opción fue valorada por los escépticos, pero tam-

bién reconocida por los estoicos como prudente cuando no hay evi-

dencia suficiente. 

 Para el estoicismo la synkatáthesis es el fundamento de la ética, en 

cuanto considera que la virtud se alcanza a través de la práctica continua de 

asentir a las representaciones correctas y rechazar las incorrectas. Implica cul-

tivar la sabiduría (para discernir la verdad), la justicia (para actuar de acuerdo 

con la razón), la valentía (para resistir las pasiones) y la templanza (para mo-

derar los deseos). A su vez, para los estoicos, el vicio surge del asentimiento a 

las impresiones falsas y de dejarse llevar por las pasiones. Esto conduce a la 

confusión, al sufrimiento y a la infelicidad. Sus características, por tanto, son 

las siguientes: 

• El asentimiento es un acto voluntario y racional. Aunque las impre-

siones nos llegan de forma pasiva, tenemos la capacidad de examinar-

las, evaluarlas y decidir si las aceptamos o no.  



 
~ 241 ~ 

 

• El asentimiento implica un juicio sobre la validez de la impresión. De-

cidimos si la impresión se corresponde con la realidad y si es apro-

piada para nuestra conducta.  

• Dado que el asentimiento (aceptar o rechazar) es un acto voluntario, 

somos responsables de nuestras creencias y acciones. No podemos 

culpar al mundo externo por nuestras decisiones; la responsabilidad 

recae en nuestra capacidad de razonar y asentir correctamente.  

• El asentimiento a una representación conduce a la acción.  

• Las emociones como ira, miedo, deseo, etc. surgen de un asentimiento 

erróneo. Por ejemplo, la ira surge del asentimiento a la impresión de 

que "he sido dañado injustamente". Controlar el asentimiento es clave 

para controlar las emociones y alcanzar la ataraxia (tranquilidad men-

tal). 

 En suma, la synkatáthesis estoica es mucho más que una función cogni-

tiva. Es el núcleo activo de la conciencia ética, el lugar donde el ser humano 

ejerce su libertad racional ante el flujo constante de representaciones e impul-

sos. Su cultivo exige atención, reflexión y práctica filosófica. Comprenderla es 

comprender el ideal estoico del sabio: libre, autónomo y dueño de sí mismo. 

8.2.1.3.- La hormé 

 Otro concepto de suma importancia para el estoicismo es el término 

griego “hormé” que se traduce comúnmente como “impulso”, “tendencia ha-

cia la acción” y constituye el elemento o factor que conecta y vincula la percep-

ción con la acción. En la actualidad y a nuestro juicio, podría asimilarse al 

constructo psicológico de “actitud” que integra elementos cognitivos, afectivos 

y tendenciales. 

 En el sistema estoico, la hormé es el impulso psicológico que surge tras el 

asentimiento (synkatáthesis) a una impresión o representación (phantasia). 

No es un simple reflejo o reacción automática, sino un movimiento del alma 

que ya implica racionalidad. Los estoicos distinguían entre hormé racional, 

que es exclusiva de los seres humanos adultos, mediada por el logos, de la 

hormé irracional, más directa, impulsiva e instintiva, presente en animales y 

niños. La hormé racional humana siempre está teñida de juicio. Cuando per-

cibimos algo como bueno o malo, deseable o evitable, se genera un impulso 



 
~ 242 ~ 

 

hacia o contra ese objeto. Este 

impulso no es ciego, está funda-

mentado en una evaluación cog-

nitiva previa. 

 El concepto de hormé permi-

tió a los estoicos elaborar toda 

una Teoría de las pasiones que 

inició Zenón al considerar que 

las pasiones eran perturbaciones 

de la mente contrarias a la natu-

raleza, a lo cual Crisipo añadió 

que las pasiones son en realidad 

juicios, no meras perturbacio-

nes, considerando que estas son 

impulsos excesivos. En conse-

cuencia, una pasión es una 

hormé que ha sobrepasado los lí-

mites de la razón; se basa en jui-

cios falsos sobre el bien y el mal 

y genera perturbación en la 

mente o alma. 

 Los estoicos hablaban de im-

pulsos "apropiados" 

(kathékonta) que están alineados con nuestra naturaleza racional y social. Es-

tos impulsos nos llevan a preservar nuestra vida (pero sin apego excesivo); a 

cuidar de nuestros hijos y familia; a participar en la vida comunitaria y a bus-

car el conocimiento y la verdad. La clave para comprender el concepto de 

hormé está en que debe estar subordinada a la virtud y a la racionalidad. 

 El concepto de hormé es crucial para entender la libertad estoica. Aunque 

no podemos controlar las impresiones que recibimos y las representaciones 

que hacemos, sí podemos controlar nuestro asentimiento a esas impresiones; 

la dirección e intensidad de nuestros impulsos, así como la conversión de esos 

impulsos en acción. Epicteto enfatizaba que la hormé está en nuestro poder, 

siendo uno de los elementos fundamentales de nuestra libertad moral. 

 Por todo esto, el sabio estoico no es que carezca de impulsos, sino que 

más bien, sus hormé están perfectamente alineadas con la naturaleza y la 

Ilustración 22 Imagen de Zenón de Citio reconstruida 
por IA (ChatGPT-2026) en base a busto 

conocido. 



 
~ 243 ~ 

 

razón. Sus impulsos surgen de juicios correctos sobre la realidad actuando con 

determinación y aceptando cualquier resultado. 

 Entender la hormé estoica tiene importantes consecuencias prácticas 

para nuestra conducta: 

1. Podemos rastrear nuestros impulsos hasta los juicios que los originan 

(Autoexamen) 

2. Cambiando nuestros juicios, cambiamos nuestros impulsos y pode-

mos modificar nuestra conducta. 

3. Las emociones perturbadoras son impulsos mal dirigidos que pode-

mos reconducir (Control emocional) 

4. Podemos cultivar impulsos alineados con la virtud y el bien común. 

 En suma, la teoría de la hormé muestra la singularidad de la filosofía es-

toica, que no niega los impulsos humanos, sino que busca comprenderlos y 

dirigirlos racionalmente. Es un concepto que anticipa muchas ideas modernas 

sobre la relación entre cognición, emoción y comportamiento, manteniendo 

siempre el énfasis estoico en nuestra capacidad de elección y responsabilidad 

moral. 

8.2.1.4.- La praxis 

 Por último, uno de los conceptos más trascendentales para el estoicismo 

es la praxis o acción que en el estoicismo, representa la culminación del pro-

ceso epistemológico de la Teoría de las Representaciones, constituyendo el 

momento donde el conocimiento se materializa en conducta virtuosa.  

 La praxis estoica es el acto final, visible, concreto y externo que surge de 

un proceso interior racional y ético. Tiene por tanto un valor moral solo si: 

• Ha sido precedida por un asentimiento correcto (synkatáthesis), 

• Proviene de una representación verdadera (phantasia kataleptike), 

• Y se alinea con la naturaleza racional y social del ser humano (la na-

turaleza universal, kathēkon y katorthōma). 

 La acción virtuosa no depende pues únicamente del resultado externo, 

sino del correcto uso de la razón en todo el proceso. La acción conforme a la 



 
~ 244 ~ 

 

virtud es “acción sabia”, incluso si las circunstancias la hacen parecer fallida 

o ineficaz. 



 
~ 245 ~ 

 

8.2.2.- Crisipo y la Teoría del Hegemonikon 

    Crisipo de Solos (279-206 

a.C.), fue el gran sistematizador 

del estoicismo, realizó contribu-

ciones fundamentales a lo que 

hoy llamaríamos filosofía de la 

mente y teoría de la conciencia. 

Aunque el término "conciencia" 

es moderno, Crisipo desarrolló 

teorías sofisticadas sobre la au-

toconciencia, la mente racional y 

los procesos cognitivos que anti-

cipan muchos debates contem-

poráneos. 

     Crisipo de Solos desarrolló la 

teoría estoica más sistemática 

del hegemonikon (principio rec-

tor) como sede de la conciencia 

racional. Aunque su obra Sobre 

el Alma se ha perdido, podemos 

reconstruir su teoría a través de 

testimonios posteriores, parti-

cularmente de Sexto Empírico y 

Galeno. 

 Según Crisipo, el hegemonikon es “pneuma” (aliento divino) especial-

mente concentrado y refinado que reside en el corazón. El “pneuma” es: 

• La sustancia activa del cosmos: un compuesto material de fuego y aire.  

• El principio de cohesión universal: lo que mantiene unida toda la 

realidad.  

• El vehículo del Logos divino: la racionalidad que atraviesa el universo 

entero. 

• La base de toda vida y conciencia: desde las piedras hasta los dioses. 

 Crisipo unificó la física presocrática (Heráclito, Anaxímenes); la biología 

aristotélica; La medicina hipocrática en toda una teoría coherente. Adoptó un 

Ilustración 23 Imagen de Crisipo de Solos recons-
truida por IA (Chat Gpt 5.2.) en base a un busto co-

nocido. 



 
~ 246 ~ 

 

Materialismo Dinámico superador del atomismo estático señalando que todo 

es cuerpo, pero cuerpo activo. El concepto de pneuma en Crisipo constituye 

así uno de los intentos más sofisticados de la antigüedad para explicar la uni-

dad y diversidad del cosmos, la naturaleza de la vida y la conciencia, y la rela-

ción entre lo físico y lo mental, todo dentro de un marco materialista pero no 

mecanicista, que anticipa muchos debates contemporáneos sobre emergencia, 

complejidad y conciencia. 

 Las ideas de Crisipo plantean de forma aguda el problema de cómo la 

materia puede ser racional. La solución estoica anticipa debates contemporá-

neos sobre la emergencia: el pneuma psíquico no es cualitativamente diferente 

del pneuma físico, pero su organización específica le confiere propiedades ra-

cionales. La racionalidad emerge de la complejidad organizacional, no de la 

introducción de un principio inmaterial. 

 



 
~ 247 ~ 

 

8.2.3.- Epicteto y la conciencia racional y moral 

 Epicteto (ca. 55–135 d.C.), es uno de los grandes filósofos estoicos de la 

Antigüedad tardía. Si bien no utiliza el término “conciencia” en el sentido mo-

derno neurocientífico o psicológico, su pensamiento contiene una concepción 

profunda de la conciencia moral y racional como núcleo del ser humano. 

 En su filosofía, lo que hoy llamamos “conciencia” se relaciona con la ca-

pacidad de juicio racional y el dominio interior sobre las impresiones (phan-

tasiai), así como una autoconciencia ética que guía hacia la libertad y la virtud. 

Básicamente los conceptos de Epicteto que hacen referencia a la conciencia 

son a nuestro juicio, los siguientes: 

8.2.3.1.- Dicotomía del control 

 La base de la filosofía de Epicteto está en la distinción entre lo que pode-

mos controlar (nuestros pensamientos, juicios, intenciones, acciones) y lo que 

no (eventos externos, la opi-

nión de los demás, el destino, 

la enfermedad).  Cultivar la 

virtud implica enfocarnos en 

lo que está bajo nuestro con-

trol y aceptar con ecuanimi-

dad lo que no. Esta distinción 

no es meramente práctica, 

sino también ontológica y 

epistemológica, constituyendo 

una de las primeras formula-

ciones sistemáticas sobre la 

naturaleza reflexiva de la con-

ciencia. El filósofo sostiene 

que solo nuestras representa-

ciones (phantasiai), juicios 

(sunkatathesis) y voliciones 

están verdaderamente bajo 

nuestro control. En este sen-

tido, Epicteto nos dice: 

«…De lo existente, unas cosas 

dependen de nosotros; otras 

no dependen de nosotros. De 
Ilustración 24 Imagen de Epicteto reconstruida por IA 
(ChatGPT-2026        .) en base a un busto conocido. 



 
~ 248 ~ 

 

nosotros dependen el juicio, el impulso, el deseo, el rechazo y, en 

una palabra, cuanto es asunto nuestro. Y no dependen de noso-

tros el cuerpo, la hacienda, la reputación, los cargos y, en una 

palabra, cuanto no es asunto nuestro. Y lo que depende de noso-

tros es por naturaleza libre, no sometido a estorbos ni impedi-

mentos; mientras que lo que no depende de nosotros es débil, 

esclavo, sometido a impedimentos, ajeno…» (Ortiz; 2014, p. 21) 

 Esta dicotomía implica un reconocimiento de la capacidad de la concien-

cia para dirigir la atención y la voluntad. La autoconciencia se convierte en-

tonces en la clave para discernir entre las reacciones automáticas (a menudo 

impulsadas por deseos o miedos incontrolables) y las respuestas reflexivas, 

basadas en la razón y la virtud. 

 Esta idea tiene importantes resonancias con la Terapia Cognitivo Con-

ductual de Aaron Beck y la Terapia Racional Emotiva de Albert Ellis, cuya fi-

nalidad reside en identificar aquellos patrones de pensamiento disfuncionales 

con objeto de generar bienestar emocional. A su vez, la dicotomía del control 

de Epicteto se relaciona con los procesos de atención y su desarrollo mediante 

procedimientos como el Mindfulness cuyo objeto reside en el desarrollo de la 

conciencia prestando atención al momento presente sin juzgarlo, permitién-

donos así responder de manera más consciente a las situaciones en lugar de 

reaccionar impulsivamente. 

8.2.3.2.- Juicio racional 

 Epicteto concede una significativa y relevante importancia al pensa-

miento racional, que es el que permite, no solo distinguir lo verdadero de lo 

falso o lo correcto de lo incorrecto, sino sobre todo la diferencia existente entre 

hechos y opiniones. Epicteto cree que lo que perturba y genera sufrimiento en 

los seres humanos no son los hechos en sí mismos, sino las interpretaciones, 

juicios y opiniones que hacemos de ellos. En palabras de Epicteto: 

«… Lo único insoportable para el ser racional es lo irracional, 

pero lo razonable se puede soportar: los golpes no son insopor-

tables por naturaleza. ¿De qué manera? Mira cómo: los lacede-

monios son azotados porque han aprendido que es razonable. 

¿No es insoportable ahorcarse? Pero cuando alguien siente que 

es razonable, va y se ahorca. Sencillamente, si nos fijamos, ha-

llaremos que nada abruma tanto al ser racional como lo irra-

cional y, a la vez, nada lo atrae tanto como lo razonable. Mas 



 
~ 249 ~ 

 

cada uno experimenta de modo distinto lo razonable y lo irra-

cional, igual que lo bueno y lo malo y que lo conveniente y lo 

inconveniente. Ésa es la razón principal de que necesitemos la 

educación, que aprendamos a adaptar de modo acorde con la 

naturaleza el concepto de razonable e irracional a los casos par-

ticulares…» (Ortiz; 2014, p. 31) 

 Desde esta perspectiva que distingue lo racional de lo irracional, la fun-

ción de la conciencia consiste precisamente en esto, es decir, si somos cons-

cientes de nuestros propios juicios y prejuicios, podemos desafiarlos y reem-

plazarlos por perspectivas más racionales y beneficiosas. Esto requiere obvia-

mente de autoconciencia o de una observación consciente de nuestros pensa-

mientos, emociones, intenciones y deseos.  

 El correlato actual de esta posición de Epicteto está también en el fondo 

de las elaboraciones de la terapia cognitiva de Beck y Ellis, así como también 

en la Terapia de Aceptación y Compromiso que ayudan a los pacientes a iden-

tificar y desafiar pensamientos negativos automáticos y a aceptarlos como me-

ros eventos mentales, en lugar de verdades objetivas. A su vez, la neurociencia 

también está explorando cómo la práctica de la meditación puede influir en la 

actividad cerebral relacionada con la evaluación y la regulación emocional. 

8.2.3.3.- El bien supremo de la virtud 

 Para Epicteto, la virtud (sabiduría, justicia, coraje, templanza) es el único 

bien verdadero. Buscar la virtud implica vivir de acuerdo con la razón y la na-

turaleza, independientemente de las circunstancias externas. No obstante, la 

virtud para Epicteto no es teoría o conocimiento de lo correcto, es sobre todo 

praxis, es decir, coherencia entre lo que sentimos, pensamos, decimos y hace-

mos. Para Epicteto, la conciencia no es un estado dado, sino algo que se desa-

rrolla mediante tres movimientos fundamentales: el examen de las represen-

taciones, el control de los deseos y el cumplimiento de los deberes. En sus pro-

pias palabras: 

«… Y si la virtud promete precisamente la felicidad y la impasi-

bilidad y la serenidad, con toda certeza que el progreso hacia 

ella es un progreso hacia cada una de estas cosas. Pues el pro-

greso es siempre un acercamiento a aquello a lo que la perfec-

ción nos conduce de un modo definitivo (…) De lo existente, unas 

cosas son buenas, otras malas y otras indiferentes. Buenas son 

las virtudes y lo que participa de ellas; malas, las maldades y lo 



 
~ 250 ~ 

 

que participa de la maldad; indiferente, lo que está entre am-

bas: la riqueza, la salud…» (Ortiz; 1993, p. 67, 226). 

 Para Epicteto, en suma, el aprendizaje de la virtud o en nuestro caso el 

desarrollo de la conciencia se realiza mediante: 

1. El reconocimiento intelectual de que existe una diferencia entre nues-

tras representaciones y la realidad externa. Este es un paso cognitivo 

fundamental que requiere educación y reflexión. 

2. La implementación práctica del examen de las representaciones cons-

tituye el núcleo del desarrollo de la conciencia. Epicteto propone ejer-

cicios específicos para cultivar esta capacidad, incluyendo la reflexión 

nocturna sobre las acciones del día. 

3. El nivel más avanzado implica la integración de esta práctica en la to-

talidad de la existencia, donde la conciencia reflexiva se convierte en 

una disposición permanente del alma. 

8.2.3.4.- Relevancia transdisciplinar  

 Desde una perspectiva transdisciplinar, las aportaciones de Epicteto tras-

cienden las fronteras entre filosofía, psicología y neurociencias. Su compren-

sión de la conciencia como proceso dinámico y desarrollable conecta con in-

vestigaciones contemporáneas sobre neuroplasticidad y desarrollo cognitivo a 

lo largo de la vida. 

 A su vez, la dimensión ética de su propuesta también resuena con enfo-

ques contemporáneos que ven el desarrollo de la conciencia no solo como un 

proceso cognitivo, sino como una transformación integral de la persona que 

incluye dimensiones afectivas, sociales y espirituales. 

 En suma, la filosofía de Epicteto, a pesar de tener más de dos mil años, 

sigue siendo sorprendentemente relevante en el mundo contemporáneo. Su 

enfoque en la autoconciencia, el control de las emociones, la virtud y la acep-

tación de lo inevitable ofrece herramientas prácticas para afrontar los desafíos 

de la vida y vivir una vida más significativa y satisfactoria. Su relevancia trans-

disciplinar reside en su capacidad para informar y enriquecer diversas áreas 

del conocimiento y la práctica, desde la psicología y la neurociencia hasta la 

ética, el liderazgo, el deporte y la educación. La clave reside en su aplicabilidad 

universal a la experiencia humana, independientemente del contexto cultural 

o histórico. 



 
~ 251 ~ 

 

8.2.4.- Séneca 

 Lucio Anneo Séneca (4 a.C – 65 d.C) no solo fue el máximo exponente del 

estoicismo romano, sino el arquitecto de conceptos que fundamentan la psi-

coterapia moderna (Guzmán; 2025). Su obra constituye la principal fuente 

conservada de filosofía estoica y anticipó en dos milenios ideas centrales de la 

terapia cognitivo-conductual, el mindfulness y la psicología de la conciencia. 

Nacido en Córdoba hacia el 4 a.C., este filósofo-estadista combinó la reflexión 

sobre la naturaleza con una ética práctica centrada en el autoexamen diario, 

influyendo profundamente en el cristianismo medieval, el Renacimiento hu-

manista y el pensamiento contemporáneo sobre la conciencia moral y psico-

lógica. Su método del examen conscientiae (examen de conciencia nocturno) 

prefigura técnicas modernas de autorregulación emocional, mientras que su 

obra científica Naturales Quaestiones representa el primer tratado romano 

sistemático de filosofía natural, rechazando explicaciones sobrenaturales en 

favor de causas racionales106. 

 Lucio Anneo Séneca nació en Corduba (Córdoba, Hispania) entre el 4 

a.C. y el 1 d.C., hijo de Marco Anneo Séneca el Viejo, reconocido retórico, y de 

Helvia, noble de la región. Trasladado a Roma de niño, estudió retórica y filo-

sofía con maestros estoicos como Atalo, el neopitagórico Soción y Papirio Fa-

biano, formación que marcaría profundamente su pensamiento ecléctico. Su 

juventud incluyó un viaje formativo a Egipto (16 d.C.), donde estudió admi-

nistración, geografía y ciencias naturales junto a su tío, el prefecto romano 

Cayo Galerio107.  

 La vida de Séneca estuvo atravesada por las convulsiones del poder im-

perial. Bajo Calígula destacó como principal orador del Senado, pero el empe-

rador celoso ordenó su muerte (revocada solo porque Séneca parecía mori-

bundo por tuberculosis). En el 41 d.C., bajo Claudio, fue exiliado a Córcega 

durante ocho años acusado de adulterio con Julia Livila, sobrina del empera-

dor. Durante este exilio escribió dos de sus obras más emotivas: la Consola-

ción a Helvia (dirigida a su madre) y la Consolación a Polibio, intentando ob-

tener el perdón imperial108. 

 
106  Fuente: Wikipedia. Séneca. Disponible en: <Séneca - Wikipedia, la enciclopedia libre> Ac-

ceso: 12 oct. 2025. 

107  Ibidem. 

108  Ibidem. 

https://es.wikipedia.org/wiki/S%C3%A9neca


 
~ 252 ~ 

 

 Su retorno triunfal llegó en el 49 d.C. cuando Agripina la Menor lo nom-

bró preceptor del joven Nerón. Cuando su pupilo ascendió al trono en el 54 

d.C. con apenas 17 años, Séneca se convirtió en gobernador de facto del Impe-

rio junto al prefecto del pretorio Sexto Afranio Burro109. Este período (54-62 

d.C.), conocido como el "Quinquenio de Nerón", fue considerado por el empe-

rador Trajano como uno de los mejores gobiernos imperiales: implementaron 

reformas legales y financieras, redujeron impuestos, persiguieron la corrup-

ción y promovieron una política exterior exitosa. 

 Sin embargo, la relación maestro-discípulo se deterioró irremediable-

mente. El asesinato de Agripina en el 59 d.C. marcó el punto de inflexión; Sé-

neca escribió la controvertida carta al Senado justificando el matricidio, deci-

sión que empañaría su reputación. Tras la muerte de Burro en el 62 d.C., Sé-

neca se retiró de la vida pública, 

dedicándose a la escritura de 

sus obras más importantes: las 

Epístolas morales a Lucilio y las 

Naturales Quaestiones. En el 65 

d.C., implicado (probablemente 

falsamente) en la Conjura de Pi-

són, Nerón ordenó su suicidio. 

Séneca enfrentó la muerte con 

serenidad estoica: se cortó las 

venas, tomó cicuta y finalmente 

murió asfixiado por vapores en 

un baño caliente, encarnando 

hasta el final sus principios filo-

sóficos. 

 Su contexto histórico fue el 

Alto Imperio romano bajo la di-

nastía Julio-Claudia, período de 

la Pax Romana que combinaba 

relativa prosperidad con luchas 

de poder, conjuras y asesinatos. 

El estoicismo era la filosofía 

predominante entre la clase di-

rigente romana, y el sincretismo cultural fusionaba elementos griegos, 

 
109  Ibidem. 

Ilustración 25 Imagen de Séneca reconstruida por IA 
(Chat GPT-2026.) en base a un busto conocido. 



 
~ 253 ~ 

 

romanos y orientales. Contemporáneo del surgimiento del cristianismo (su 

hermano Galión juzgó a Pablo de Tarso), Séneca vivió en una época donde 

filosofía y poder político se entrelazaban de manera dramática110. 

 La producción literaria de Séneca es extraordinariamente diversa y casi 

completamente conservada, un privilegio único entre los filósofos estoicos. 

Sus once diálogos filosóficos incluyen tres consolaciones (a Marcia, a Helvia 

y a Polibio) y tratados morales fundamentales: De la ira (tres libros dedicados 

a su hermano Novato sobre el control de esta pasión destructiva), De la pro-

videncia (sobre el orden divino del cosmos), De la brevedad de la vida (su 

obra más popular, escrita en el 55 d.C.), De la serenidad del alma, De la vida 

bienaventurada (dedicado a Galión, exponiendo su concepción de la felici-

dad), De la clemencia (dirigido a Nerón, exponiendo su programa político) y 

De los beneficios. 

 Las 124 Epístolas morales a Lucilio (62-64 d.C.) constituyen su testa-

mento filosófico y obra más influyente. Escritas en sus últimos años, estas car-

tas dirigidas a su amigo Lucilio el Joven desarrollan temas éticos con estilo 

accesible y profundidad conceptual, inspirando directamente los Ensayos de 

Montaigne y estableciendo un género literario-filosófico que perdura hasta 

hoy. Aquí encontramos su filosofía práctica en su máxima expresión: reflexio-

nes sobre la muerte, el tiempo, las pasiones, la virtud y el autoconocimiento. 

 La concepción estoica del cosmos en Séneca se caracteriza por tres ras-

gos: monismo (todo es una sustancia única, pneuma-Dios), materialismo (solo 

lo corpóreo existe realmente, incluso el alma es "soplo extremadamente sutil 

y cálido") y dinamismo (la tensión o tonos como propiedad esencial de la ma-

teria). El universo es un organismo vivo penetrado por el pneuma (espíritu 

vital) que proporciona forma y movimiento, siendo origen de los elementos, 

la vida y la racionalidad humana. Para Séneca la Naturaleza, la Razón, el Des-

tino son nombres diversos de Dios. Esta razón divina inmanente constituye la 

Providencia que gobierna todo según un plan necesario y bueno, estableciendo 

un determinismo compatible con la libertad: el sabio conoce los designios del 

logos y actúa en conformidad con ellos, lo que constituye su verdadera liber-

tad111. 

 El concepto de conscientia en Séneca representa una de sus contribucio-

nes más originales y perdurables a la filosofía de la mente. Del latín con-

 
110  Ibidem. 

111  Ibidem. 



 
~ 254 ~ 

 

scientia (conocimiento compartido, conocimiento con uno mismo), Séneca 

utiliza este término en múltiples dimensiones interrelacionadas: como con-

ciencia moral (capacidad de juzgar el bien y el mal), como autoconocimiento 

psicológico (reflexión sobre la propia vida interior) y como testigo interno de 

nuestras acciones. En una epístola fragmentaria pregunta retóricamente ¿De 

qué nos sirve no tener un testigo si tenemos conciencia?: Esta distinción entre 

testimonio externo e interno establece la primacía de la autoevaluación moral 

sobre la opinión pública. 

 



 
~ 255 ~ 

 

8.2.5.- Marco Aurelio y la introspección filosófica 

 Las Meditaciones de Marco 

Aurelio (121-180 d.C.) repre-

sentan un desarrollo único en 

la filosofía antigua: una explo-

ración sistemática de la estruc-

tura de la conciencia desde la 

perspectiva de la primera per-

sona. Aunque no constituyen 

una teoría técnica, ofrecen una 

comprensión profunda y feno-

menológica. Uno de sus con-

ceptos centrales es el de Inteli-

gencia que entiende como un 

Arte de vivir que nos permite 

distinguir y separar aquello 

que depende de nosotros en lo 

que nos sucede y en lo que po-

demos intervenir, de lo que no 

depende de nosotros y no po-

demos controlar. 

 La famosa exhortación 

«Cava en tu interior. Dentro se 

halla la fuente del bien, y es 

una fuente capaz de brotar 

continuamente, si no dejas de excavar» (Marco Aurelio; 2002, p. 121. Libro 

VII. Sentencia 59) establece la introspección como método filosófico funda-

mental. Marco Aurelio desarrolla técnicas de autoobservación que anticipan 

métodos de la psicología contemporánea y de la meditación contemplativa. 

 Sobre el sentido de la vida humana y el bien común, Marco Aurelio nos 

dice: 

«…Quien no tiene un solo e idéntico objetivo en la vida, es impo-

sible que persista durante toda ella único e idéntico. No basta lo 

dicho, si no añades eso: ¿Cuál debe ser ese objetivo? Porque, del 

mismo modo que no es igual la opinión relativa a todas las cosas 

que parecen, en cierto modo, buenas al vulgo, sino únicamente 

acerca de algunas, como, por ejemplo, las referentes a la 

Ilustración 26 Imagen de Marco Aurelio reconstruida por 
IA (Chat GPT-2026) en base a un busto conocido. 



 
~ 256 ~ 

 

comunidad, así también hay que proponerse como objetivo el 

bien común y ciudadano. Porque quien encauza todos sus im-

pulsos particulares a ese objetivo, corresponderá con acciones 

semejantes, y según eso, siempre será el mismo…» (Marco Au-

relio; 2002, p. 176. Libro 11. Sentencia 21) 

 Marco Aurelio destaca también su análisis de la temporalidad de la con-

ciencia: «El tiempo es un río y una corriente impetuosa de acontecimientos. 

Apenas se deja ver cada cosa, es arrastrada; se presenta otra, y ésta también 

va a ser arrastrada.» (Marco Aurelio; 2002, p. 80. Libro IV. Sentencia 43) 

sentencia que anticipa desarrollos de la fenomenología sobre la estructura 

temporal de la experiencia consciente. Su exploración de la relación entre pen-

samiento, emoción nos acerca a una idea de conciencia que percibe objetiva-

mente la realidad y es capaz de analizar ventajas e inconvenientes de toda de-

cisión encaminada a enfrentar los acontecimientos con serenidad, así   «…El 

dueño interior, cuando está de acuerdo con la naturaleza, adopta, respecto 

a los acontecimientos, una actitud tal que siempre, y con facilidad, puede 

adaptarse a las posibilidades que se le dan...» (Marco Aurelio; 2002, p. 175. 

Libro 11. Sentencia 21) y en consecuencia no son los acontecimientos y las co-

sas las que nos perturban o desequilibran, sino nuestra mente que es la que 

elabora juicios e interpretaciones. En este sentido, Marco Aurelio destaca la 

trascendentalidad de la Inteligencia vital o conciencia que es la que nos pro-

porciona el arte de vivir: 

«… Tres son las cosas que integran tu composición: cuerpo, há-

lito vital, inteligencia. De ésas, dos te pertenecen, en la medida 

en que debes ocuparte de ellas. Y sólo la tercera es propiamente 

tuya. Caso de que tú apartes de ti mismo, esto es, de tu pensa-

miento, cuanto otros hacen o dicen, o cuanto tú mismo hiciste o 

dijiste y cuanto como futuro te turba y cuanto, sin posibilidad 

de elección, está vinculado al cuerpo que te rodea o a tu hálito 

connatural, y todo cuanto el torbellino que fluye desde el exte-

rior voltea, de manera que tu fuerza intelectiva, liberada del 

destino, pura, sin ataduras pueda vivir practicando por sí 

misma la justicia, aceptando los acontecimientos y profesando 

la verdad; si tú, repito, separas de este guía interior todo lo que 

depende de la pasión, lo futuro y lo pasado, y te haces a ti 

mismo, como Empédocles «una esfera redonda, ufana de su es-

table redondez»[183], y te ocupas en vivir exclusivamente lo que 

vives, a saber, el presente, podrás al menos vivir el resto de tu 

vida hasta la muerte, sin turbación, benévolo y propicio con tu 



 
~ 257 ~ 

 

divinidad interior…» (Marco Aurelio; 2002, p. 179. Libro XII. 

Sentencia 3)  

 En las Meditaciones, Marco Aurelio emplea el término hegemonikón 

para designar la facultad directiva del alma, que constituye el núcleo de la in-

teligencia humana o la parte dirigente del alma humana, el principio rector 

que gobierna todas las demás funciones psíquicas. Este concepto, heredado 

del estoicismo ortodoxo, adquiere en el emperador-filósofo una profundidad 

psicológica excepcional. Este hegemonikón, para Marco Aurelio se caracteriza 

por su capacidad autorreflexiva: la mente consciente se observa a sí misma 

operando, por tanto, la conciencia se desarrolla mediante la práctica del auto-

conocimiento: 

«Adquiere un método para contemplar cómo todas las cosas se 

transforman, unas en otras, y sin cesar aplícate y ejercítate en 

este punto particular, porque nada es tan apto para infundir 

magnanimidad. Se ha despojado de su cuerpo y después de con-

cluir que cuanto antes deberá abandonar todas estas cosas y 

alejarse de los hombres, se entrega enteramente a la justicia en 

las actividades que dependen de él, y a la naturaleza del con-

junto universal en los demás sucesos.» (Marco Aurelio; 2002, p. 

157. Libro X. Sentencia 11)  

 Esta dimensión metacognitiva y de autoconocimiento implica para 

Marco Aurelio: 

• Autoobservación: vigilancia constante de los propios procesos 

mentales. 

• Autodirección: control consciente de pensamientos y juicios. 

• Autoconocimiento: comprensión de las propias limitaciones y 

posibilidades 

 Para Marco Aurelio «La facultad de discernir es lo único que puede per-

turbarse a sí misma» (Libro XI, Sentencia 11). Marco Aurelio concibe la inte-

ligencia como capacidad discriminativa que distingue: 

• Representaciones verdaderas de las falsas. 

• Lo que depende de nosotros de lo que no depende. 



 
~ 258 ~ 

 

• Juicios racionales de pasiones irracionales. 

• Presente real de construcciones mentales. 

 El concepto de Inteligencia que nos ofrece Marco Aurelio en sus Medita-

ciones trabaja fundamentalmente en la inmediatez consciente, lo cual exige: 

• Atención plena: concentración en el momento presente. 

• Suspensión del juicio: epoché ante representaciones no verifica-

das. 

• Aceptación activa: amor fati como expresión de inteligencia supe-

rior. 

 Siguiendo la tradición estoica, Marco Aurelio concibe la inteligencia in-

dividual como un fragmento del Logos universal: 

«… Recuerda cuánto tiempo hace que difieres eso y cuántas ve-

ces has recibido avisos previos de los dioses sin aprovecharlos. 

Preciso es que a partir de este momento te des cuenta de qué 

mundo eres parte y de qué gobernante del mundo procedes 

como emanación, y comprenderás que tu vida está circunscrita 

a un período de tiempo limitado. Caso de que no aproveches esta 

oportunidad para serenarte, pasará, y tú también pasarás, y ya 

no habrá otra. (Marco Aurelio; 2002, p. 55. Libro II, Sentencia 

4). 

 Esta participación en el Logos universal implica para Marco Aurelio: 

• Racionalidad compartida: la inteligencia humana participa de la 

razón cósmica. 

• Conexión ontológica: continuidad entre microcosmos y macro-

cosmos. 

• Responsabilidad ética: la inteligencia comporta deberes hacia el 

conjunto. 

 Marco Aurelio participa de la Teoría de las Representaciones de los estoi-

cos añadiendo, además de las Representaciones, el Asentimiento y el Impulso 

un nuevo estrato a la Inteligencia, o la conciencia como guía interior, la 



 
~ 259 ~ 

 

denominada Probabiresis o la elección moral que guía y motiva nuestro com-

portamiento. 

 Igualmente, ilustrativa es la consideración de la conciencia como un Tea-

tro Interior en el que cada individuo puede observar sus procesos mentales: 

«…Como un actor en escena, observa lo que sucede en tu mente» (Libro VII 

Sentencia  57). Bajo esta perspectiva de la conciencia Marco Aurelio desarrolla 

toda una fenomenología de la introspección que se relaciona con concepciones 

orientales de la conciencia y sus prácticas meditativas, además de ser precur-

sora de diversos desarrollos contemporáneos: 

• Desidentificación yoica: distinción entre el observador y lo observado. 

• Fluidez temporal: reconocimiento del carácter transitorio de los esta-

dos mentales. 

• Objetivación de la subjetividad: tratamiento "científico" de los fenó-

menos psíquicos. 

 De una u otra manera de las Meditaciones de Marco Aurelio podría de-

cirse que constituyen ejercicios espirituales (askesis) que emplean la escritura 

como instrumento de autoformación consciente, que sirve para 

• Examinar la conciencia: revisión sistemática de pensamientos y 

acciones. 

• Memorizar los principios: inscripción de máximas en la memoria. 

• Dialogar interiormente: conversación consigo mismo como mé-

todo terapéutico. 

 Marco Aurelio se detiene también en reflexionar sobre la Inteligencia o 

conciencia como práctica de la virtud: «La inteligencia que no se traduce en 

acción justa es inútil» (Libro IX Sentencia 1) y en esta medida, en la medida 

de las acciones justas, Marco Aurelio concibe la Inteligencia como sabiduría 

práctica orientada hacia la: 

• Justicia: reconocimiento de los derechos del otro. 

• Fortaleza: resistencia ante las adversidades. 

• Templanza: moderación en placeres y dolores. 



 
~ 260 ~ 

 

• Magnanimidad: grandeza de alma en la acción. 

 Otro aspecto de sumo interés para el desarrollo de la Inteligencia o de la 

conciencia es la distinción de aquello no depende de nosotros de lo que si de-

pende de nuestra voluntad y acciones: «Distingue siempre entre lo que de-

pende de ti y lo que no depende de ti» (Libro II Sentencia 11). Esta máxima 

fundamental revela la estructura básica de la conciencia inteligente: 

• Ámbito de la libertad: juicios, deseos, aversiones, decisiones. 

• Ámbito de la necesidad: cuerpo, muerte, opiniones ajenas, cir-

cunstancias externas. 

• Sabiduría práctica: actuación apropiada en cada ámbito. 

 Para Marco Aurelio, el desarrollo de la Inteligencia o de la conciencia po-

see una dimensión y una aplicación terapéutica: «La filosofía es medicina 

para el alma» (Libro V Sentencia 9) y en consecuencia Marco Aurelio utiliza 

la Filosofía y su Inteligencia como un instrumento curativo para: 

• Controlar y equilibrar las perturbaciones emocionales (pathe): 

transformar las pasiones y los impulsos irrefrenables en emocio-

nes equilibradas. 

• Ilusiones cognitivas: corrección de juicios erróneos sobre la reali-

dad, lo que recuerda la Terapia cognitiva de Aaron Beck y la Ra-

cional Emotiva de Alberte Ellis. 

• Sufrimiento existencial: aceptación inteligente de la condición 

humana. 

 Otro aspecto sumamente importante en las Meditaciones de Marco Au-

relio es que contienen protocolos específicos para el cultivo de la inteligencia 

consciente, como son: 

1. Análisis de representaciones: "¿Qué es esto en sí mismo, 

según su propia constitución?" (VI, 13) 

2. Perspectiva cósmica: "Contempla desde arriba" (VII, 48) 

3. Meditación sobre la impermanencia: "Todo fluye" (IV, 

43)  



 
~ 261 ~ 

 

4. Ejercicios de gratitud: "Al levantarte por la mañana..." (II, 

1) 

 No tenemos dudas de que las intuiciones de Marco Aurelio en sus Medi-

taciones sobre la conciencia anticiparon desarrollos en: 

• Psicología cognitiva: metacognición y autorregulación. 

• Mindfulness: atención plena y observación no-juiciosa. 

• Terapia cognitivo-conductual: reestructuración de pensamientos au-

tomáticos. 

• Neuroplasticidad: capacidad de automodificación consciente del ce-

rebro. 

 Al mismo tiempo las Meditaciones de Marco Aurelio tienen una impor-

tante relevancia de carácter transdisciplinar que mantiene su vigencia en diá-

logos contemporáneos sobre: 

• Filosofía de la mente y neurociencias. 

• Ética aplicada y psicología moral. 

• Estudios contemplativos y ciencias cognitivas. 

• Filosofía práctica y terapias de tercera generación. 

 En síntesis, para Marco Aurelio la Inteligencia auténtica es “conciencia 

ética en acto”: capacidad de discernir, elegir y actuar según la razón universal, 

manteniendo simultáneamente la autoobservación reflexiva y la responsabili-

dad moral hacia el cosmos del que formamos parte. Esta concepción integra 

dimensiones cognitivas (discernimiento), existenciales (autenticidad), éticas 

(virtud) y espirituales (participación cósmica) en una síntesis que sigue ofre-

ciendo recursos conceptuales para la comprensión transdisciplinar de la con-

ciencia como fenómeno simultáneamente individual y universal. 

 





 
~ 263 ~ 

 

 

9.- Neoplatónicos: Plotino 

     Aunque el neoplatonismo se desa-

rrolla en el período tardío de la filoso-

fía antigua, su síntesis de las tradicio-

nes anteriores y su influencia en el 

pensamiento posterior hacen necesa-

ria su consideración en cualquier aná-

lisis comprehensivo de las concepcio-

nes clásicas sobre la conciencia. 

     Plotino (204-270 d.C.) desarrolla en 

las Enéadas la teoría más sofisticada 

de la antigüedad sobre la estructura je-

rárquica de la realidad y la conciencia. 

Su teoría de las hipóstasis establece ni-

veles ontológicos que corresponden a 

niveles de conciencia. Plotino concibe 

la conciencia dentro de un sistema 

triádico jerárquico: Uno-Intelecto-

Alma, donde cada hipóstasis repre-

senta tanto un nivel ontológico como 

un modo particular de experiencia 

consciente (Yarza; 2007) 

1. El Uno trasciende incluso el ser y el pensamiento, constituyendo el 

principio absolutamente simple del cual emana toda la realidad. Aun-

que está más allá de la conciencia, es la fuente de toda conciencia po-

sible. 

2. El Noûs (Intelecto) es la primera emanación del Uno y constituye la 

forma perfecta de conciencia: pensamiento que incluye en su unidad 

toda la multiplicidad de las Formas platónicas. Aquí sujeto y objeto 

son idénticos, realizando perfectamente la autoconciencia. Esta con-

ciencia noética se define por su carácter contemplativo y atemporal. 

Plotino la describe como "unidad o identidad en la diferencia; es a la 

vez unidad-multiplicidad: «El Ser mismo es en sí mismo múltiple» 

[En. V, 3, 13]. En cuanto pensamiento de sí mismo, es actualidad pura, 

Ilustración 27 Imagen de Plotino reconstruida por 
IA (Chat GPT 5.2.) en base a un busto conocido 



 
~ 264 ~ 

 

inmutable contemporaneidad de todo lo que es en él y en él es pen-

sado. Vida eterna que no implica movimiento; es conciencia intempo-

ral de todo lo pensable. (Yarza; 2007) 

3. El Alma es la tercera hipóstasis, que media entre el mundo inteligible 

y el mundo sensible. El alma humana participa de esta hipóstasis, lo 

que explica tanto su capacidad de conocimiento intelectual como su 

unión con el cuerpo. La estructura del alma plotiniana presenta múl-

tiples niveles (Yarza; 2007):  

• Alma superior: Permanece eternamente unida al Intelecto, par-

ticipando de la contemplación noética 

• Alma media: Función mediadora que "requiere la sucesión para 

contemplar, por lo que origina el tiempo y el espacio" 

• Alma inferior/Naturaleza: Genera y anima el mundo sensi-

ble. 

 Plotino distingue entre diferentes niveles de autoconciencia: la concien-

cia pre-reflexiva que acompaña a todos los actos mentales, la autoconciencia 

reflexiva que toma la mente como objeto, y la autoconciencia intelectual que 

trasciende la dualidad sujeto-objeto. Esta distinción será influyente en toda la 

tradición posterior. 

 Plotino desarrolla un vocabulario técnico específico para diferentes mo-

dos de conciencia (Hutchison; 2018): 

• Antilêpsis (aprehensión): Conciencia mediada que capta objetos 

mediante representaciones. 

• Parakolouthêsis (autoconciencia): Conciencia reflexiva de se-

gundo orden. 

• Sunaisthêsis (awareness): Reconocimiento unificado de estados 

corporales y psíquicos. 

• Sunesis (comprensión): Modo más elevado asociado con la com-

prensión intelectual directa. 



 
~ 265 ~ 

 

 Plotino además considera que, por la práctica de la virtud, el hombre, li-

berado de sus pasiones, puede emprender el ascenso hacia el reencuentro con 

el Uno. En este proceso ascendente hay cuatro grados de perfección:112 

1. La práctica del bien y de la virtud, por la cual el hombre se libera de 

las pasiones. 

2. La contemplación de lo bello, que permite el paulatino proceso de pa-

sar de la belleza sensorial a la belleza incorpórea. El amor por la be-

lleza es una manifestación de lo inteligible en lo sensible, o manifes-

tación de lo inteligible en la mera corporeidad. Este proceso de con-

templación de lo bello lo entiende Plotino en sentido dialéctico plató-

nico, y permite conducirnos al tercer nivel: 

3. El conocimiento de lo verdadero, que es la función de la filosofía, a la 

que concibe no como un saber sino como una forma de vida que debe 

permitir contemplar las ideas en sí. 

4. Estos grados culminan en un cuarto y privilegiado grado de perfec-

ción: el gozo del éxtasis, que implica la anulación de la propia perso-

nalidad y la fusión con el Uno-Dios. 

 

 
112  Fuente: Enciclopedia Herder. Disponible en: <https://encyclopaedia.herderedito-

rial.com/wiki/Autor:Plotino> Acceso: 15 jun. 2025. 

https://encyclopaedia.herdereditorial.com/wiki/Autor:Plotino
https://encyclopaedia.herdereditorial.com/wiki/Autor:Plotino




 
~ 267 ~ 

 

10.-  Pedagogía de la Conciencia y Filoso-

fía griega 

«…Toda educación auténtica se realiza mediante la experiencia 

reflexiva; y la reflexión es, esencialmente, toma de conciencia 

del significado de la experiencia...» 

John Dewey (1859-1952) 

Democracia y educación (2004) 

«…Todo conocimiento es inseparable de la experiencia vivida 

del sujeto que conoce. Conocer es un acto que implica conciencia, 

cuerpo y mundo…» 

Varela; Thompson; Rosch (1992) 

De cuerpo presente 

«…La educación debe contribuir a que cada uno tome concien-

cia de su condición humana, de su identidad compleja y de su 

responsabilidad ética en el mundo…» 

Edgar Morin 

Los siete saberes necesarios 

para la educación del futuro (1999) 

 

 Vivimos en un momento histórico paradójico. Nunca la humanidad había 

acumulado tanto conocimiento ni desarrollado tecnologías tan poderosas, y, 

sin embargo, como señala Edgar Morin en La cabeza bien puesta, «…conoce-

mos cada vez más sobre cada vez menos, mientras perdemos la capacidad 

de comprender el sentido del conjunto…» (Morin; 2002, p. 23). Esta fragmen-

tación del saber se refleja dramáticamente en nuestros sistemas educativos, 

donde la acumulación de información ha desplazado el desarrollo integral de 

la persona. 

 La crisis educativa global, documentada exhaustivamente por Ken Ro-

binson en Escuelas creativas (Robinson; 2015), no es principalmente una 



 
~ 268 ~ 

 

crisis de recursos o metodologías, sino fundamentalmente una crisis de con-

ciencia: hemos olvidado para qué educamos. Como argumenta Marina Garcés 

en Nueva ilustración radical, «…la educación contemporánea produce suje-

tos competentes, pero no necesariamente conscientes, hábiles, pero no nece-

sariamente sabios, informados pero no necesariamente críticos…» (Garcés; 

2017, p. 89). 

 Los indicadores de esta crisis son múltiples y convergentes. El informe de 

la UNESCO Replantear la educación: ¿Hacia un bien común mundial? 

(UNESCO, 2015) documenta el aumento global de problemas de salud mental 

entre estudiantes, la pérdida de motivación intrínseca para el aprendizaje y la 

dificultad creciente para encontrar sentido vital a través de la educación. En 

el contexto español, el estudio de Álvaro Marchesi Qué será de nosotros, los 

malos alumnos revelan que más del 40% de los estudiantes experimenta la 

escuela como un espacio de alienación más que de desarrollo personal (Mar-

chesi; 2004). 

 La irrupción de la inteligencia artificial y la digitalización acelerada han 

añadido nuevas dimensiones a esta crisis. Como analiza Luciano Floridi en La 

cuarta revolución, estamos viviendo una transformación ontológica donde 

«…la pregunta no es qué pueden hacer las máquinas, sino qué significa ser 

humano cuando las máquinas pueden hacer casi todo…» (Floridi; 2014, p. 

145). Este contexto hace aún más urgente una pedagogía que cultive precisa-

mente aquello que nos hace irreductiblemente humanos: la conciencia. 

 José Antonio Marina, en Objetivo: Generar talento, argumenta convin-

centemente que «…en la era de la inteligencia artificial, la educación debe 

centrarse en desarrollar la inteligencia ejecutiva y la conciencia reflexiva, 

precisamente aquellas dimensiones que no son computables…» (Marina; 

2016, p. 78). La investigación neurocientífica de Stanislas Dehaene, presen-

tada en El cerebro lector, confirma que la conciencia humana posee cualida-

des únicas de integración, creatividad y significación que ningún algoritmo 

puede replicar (Dehaene; 2022). 

 No cabe duda de que la educación de nuestro tiempo atraviesa una pro-

funda crisis. Junto a los avances científicos y tecnológicos, emergen también 

síntomas claros de desgaste en los sistemas educativos: dificultades crecientes 

de atención; aumento del estrés y la ansiedad en el alumnado y el profesorado; 

empobrecimiento del clima relacional en las aulas y en los centros y una pro-

gresiva desconexión entre los aprendizajes escolares y la experiencia vital de 

los estudiantes. Y todo ello constatando que estamos inmersos en una 



 
~ 269 ~ 

 

profunda crisis civilizatoria que es al mismo tiempo ecológica, existencial, po-

lítica, social y económica: la emergencia de continuos conflictos bélicos; la 

aparición de genocidios como el de Gaza o el auge del autoritarismo, el dog-

matismo y el fascismo impulsado por Trump y sus seguidores en el resto del 

mundo y la profunda y cada vez mayor desigualdad social,  ponen de mani-

fiesto la urgencia de redimensionar la Educación que ofrecen nuestras insti-

tuciones en clave de desarrollo de la conciencia y de responsabilidad social 

(Batalloso; 2006). 

    En este contexto, resulta cada vez más evidente que enseñar contenidos 

no es suficiente si no se atienden las condiciones internas que hacen posible 

aprender, convivir y desarrollarse como personas y si no existe un compro-

miso explícito de las instituciones y de todos sus agentes por mejorar las con-

diciones existenciales de vida y garantizar el cumplimiento de los Derechos 

Humanos Universales. 

 De estas constataciones surge la imperiosa necesidad de una Pedagogía 

de la Conciencia, entendida como un enfoque educativo que sitúa en el centro 

del proceso formativo el desarrollo de la atención, la autorregulación emocio-

nal, la reflexión crítica, el autoconocimiento, la cooperación, la solidaridad y 

la responsabilidad social. Educar la conciencia significa ayudar al alumnado a 

estar presente, a comprender lo que piensa y siente, a relacionarse de manera 

más lúcida con los demás y a integrar el conocimiento en una visión más am-

plia y significativa de la realidad. No se trata de añadir contenidos accesorios, 

sino de crear las condiciones pedagógicas que permitan un aprendizaje más 

profundo, humano y duradero. 

 Desde el punto de vista científico, esta orientación cuenta con un respaldo 

sólido. La investigación educativa y psicológica de las últimas décadas ha mos-

trado que las capacidades atencionales, la regulación emocional y la concien-

cia metacognitiva influyen directamente en el rendimiento académico, la mo-

tivación y el bienestar personal y psicológico del alumnado. Diversos estudios 

y revisiones sistemáticas indican que cuando los estudiantes aprenden a reco-

nocer y gestionar su mundo interno —pensamientos, emociones, impulsos— 

mejoran su capacidad de concentración, su resiliencia ante las dificultades y 

su disposición al aprendizaje. En consecuencia, educar la conciencia no solo 

favorece el bienestar personal, sino que potencia de manera indirecta pero 

clara los aprendizajes curriculares tradicionales. 

 Esta perspectiva enlaza de forma natural con el desarrollo de las compe-

tencias clave actualmente reconocidas en los marcos educativos 



 
~ 270 ~ 

 

internacionales: aprender a aprender, competencia personal y social, ciuda-

danía responsable, pensamiento crítico y compromiso ético. Organismos in-

ternacionales como la UNESCO y la OCDE han subrayado la importancia de 

una educación que forme personas conscientes, capaces de comprender la 

complejidad del mundo y de actuar de manera responsable y sostenible. En 

este sentido, la Pedagogía de la Conciencia no introduce una ruptura con el 

currículo vigente, sino que lo profundiza y le otorga coherencia interna. 

 Desde una mirada pedagógica, educar la conciencia responde a una idea 

fundamental: no hay aprendizaje significativo sin atención, ni pensamiento 

crítico sin reflexión, ni convivencia sin conciencia emocional y ética. La es-

cuela no puede limitarse a transmitir información; debe ayudar a los estudian-

tes a comprenderse a sí mismos, a los otros y al mundo que habitan. La con-

ciencia actúa así, como un eje integrador que conecta conocimiento, experien-

cia y valores, favoreciendo una educación verdaderamente integral. 

 La incorporación de la Pedagogía de la Conciencia puede realizarse de 

manera progresiva y realista, adaptándose a las características de cada centro. 

Por un lado, puede desarrollarse como estrategia transversal, integrando prác-

ticas sencillas y breves en la vida cotidiana del aula: momentos de atención al 

inicio de la clase, pausas reflexivas, espacios de tutoría emocional, dinámicas 

de cierre que ayuden a tomar conciencia de lo aprendido y de cómo se ha 

aprendido. Estas prácticas no restan tiempo al currículo, sino que mejoran la 

calidad del tiempo educativo. 

 Por otro lado, la conciencia puede abordarse también en espacios curri-

culares específicos, a través de materias, proyectos o módulos dedicados a la 

educación emocional, la ética aplicada, el bienestar personal o la reflexión so-

bre la experiencia. De este modo, se garantiza una formación sistemática, eva-

luable y coherente, complementaria al enfoque transversal. En ambos casos, 

la clave reside en comprender que la conciencia no es una técnica puntual, 

sino una actitud educativa que impregna la enseñanza y el aprendizaje. 

 Un elemento esencial para la viabilidad de este enfoque es la formación 

del profesorado y la coherencia institucional. Educar la conciencia implica 

también una cultura escolar basada en la atención, el respeto, la escucha y la 

reflexión compartida. Cuando el profesorado dispone de herramientas y espa-

cios para cultivar su propia conciencia profesional, el impacto en el aula se 

multiplica y se consolida de manera sostenible. 



 
~ 271 ~ 

 

 Conviene subrayar, asimismo, que la Pedagogía de la Conciencia debe 

desarrollarse desde una perspectiva laica, inclusiva y científicamente funda-

mentada, respetuosa con la diversidad cultural y personal del alumnado. Su 

finalidad es educativa, no terapéutica ni confesional. Se trata de formar per-

sonas más conscientes, no de imponer creencias, y de hacerlo con transparen-

cia, rigor y sentido pedagógico. 

 Incorporar pues, una Pedagogía de la Conciencia en el sistema educativo 

responde a una necesidad profunda de nuestro tiempo. Educar sin atender a 

la conciencia supone dejar incompleta la formación de la persona. Por el con-

trario, una educación que cultiva la atención, la reflexión y la responsabilidad 

contribuye decisivamente al bienestar, a la calidad de los aprendizajes y a la 

construcción de una ciudadanía más lúcida y comprometida. Por todo ello, la 

Pedagogía de la Conciencia se presenta como un eje imprescindible para una 

educación más humana, eficaz y con sentido. Y este punto, aparecen todas las 

aportaciones realizadas por la filosofía griega que siguen siendo de extraordi-

naria validez y vigencia para nuestro tiempo. 

 No obstante, la traducción de los fundamentos filosóficos griegos en prác-

ticas educativas concretas requiere un trabajo hermenéutico cuidadoso que 

respete tanto la profundidad de las intuiciones originales como las necesida-

des del contexto educativo contemporáneo. Como señala acertadamente Ma-

ría Zambrano en Filosofía y educación: Manuscritos : «…la filosofía griega 

no es un museo de ideas muertas, sino un manantial vivo que puede irrigar 

la práctica educativa cuando se comprende su esencia transformadora…» 

(Zambrano; 2007, p. 45). 

 La primera clave para esta traducción pedagógica radica en comprender 

que los griegos no separaban el conocimiento teórico de la transformación 

personal. Pierre Hadot, en su obra fundamental Ejercicios espirituales y filo-

sofía antigua (Hadot; 2006), demuestra convincentemente que la filosofía an-

tigua era ante todo un modo de vida, una práctica transformadora que impli-

caba ejercicios concretos de desarrollo de la conciencia. Esta comprensión, 

como desarrolla ampliamente Martha Nussbaum en El cultivo de la humani-

dad (Nussbaum; 2005), tiene implicaciones revolucionarias para la educación 

actual: sugiere que todo aprendizaje auténtico debe involucrar la totalidad de 

la persona y apuntar a su transformación integral. 



 
~ 272 ~ 

 

10.1.- Pedagogía del asombro 

«…Los hombres comenzaron a filosofar movidos por el asombro 

(θαυμάζειν); al principio se asombraban de las cosas más sim-

ples y después, avanzando poco a poco, se plantearon proble-

mas mayores…». 

Aristóteles (384-322 a.c) 

Metafísica, I, 2, 

«…El asombro es la antesala del conocimiento; es la emoción 

que nos impulsa a abrir los ojos y el corazón hacia lo descono-

cido, y desde ahí iniciar el aprendizaje auténtico (…) Educar no 

es transmitir respuestas, sino preservar vivo el asombro que 

hace posibles las preguntas fundamentales sobre el mundo, so-

bre los otros y sobre uno mismo…» 

Catherine L’Ecuyer 

Educar en el asombro (2012) 

 

 El asombro que los presocráticos identificaron como origen de la filosofía 

puede y debe ser recuperado como principio pedagógico fundamental. Joan-

Carles Mèlich, en Filosofía de la finitud (Mèlich; 2012), propone una “peda-

gogía del asombro” que recupera esta intuición griega: «…El asombro no es 

solo el comienzo histórico de la filosofía, sino el estado permanente que debe 

cultivar toda educación que aspire a mantener viva la capacidad de interro-

gación…» (Mèlich; 2012, p. 78). 

 En términos prácticos, esto se traduce en estrategias como las que docu-

menta Ángel Gabilondo en Darse a la lectura (Gabilondo; 2012): 

1. Prácticas de contemplación activa: Inspiradas en la theoría 

griega, donde los estudiantes aprenden a observar fenómenos natura-

les, obras de arte o textos con atención sostenida, desarrollando lo que 

Simone Weil llamaba “atención desinteresada” (Weil; 2005). El tra-

bajo de María Acaso en Pedagogías invisibles (ofrece ejemplos con-

cretos de cómo implementar estas prácticas en contextos educativos 

diversos (Acaso; 2012). 



 
~ 273 ~ 

 

2. Diálogos filosóficos en comunidad: Siguiendo el modelo de 

Matthew Lipman (Lipman; 2002) se crean espacios donde el asombro 

compartido genera indagación colectiva. El programa desarrollado 

por el Centro Latinoamericano de Filosofía para Niños 

(http://www.celafin.org) ofrece materiales y formación específica en 

esta línea. 

3. Cuadernos de asombro: Inspirados en los hypomnemata113 hele-

nísticos estudiados por Foucault en Tecnologías del yo (Foucault, 

1991), donde los estudiantes registran sus experiencias de perplejidad 

y descubrimiento. Victoria Camps, en El gobierno de las emociones, 

fundamenta teóricamente esta práctica conectándola con el desarrollo 

de la inteligencia emocional (Camps; 2011). 

4. Pedagogías del error: inspiradas en la dialéctica de Heráclito, 

donde el error se comprende como momento necesario del aprendi-

zaje.  

5. Diarios de aprendizaje dialéctico: donde los estudiantes regis-

tran las tensiones y contradicciones de su proceso formativo. 

6. Geometría sagrada y mandalas: el trabajo con formas geométri-

cas y mandalas puede ser una vía de desarrollo de la conciencia espa-

cial, simbólica y de acceso a estados de calma, serenidad y flujo. 

 
113  Los hypomnēmata (ὑπομνήματα) helenísticos fueron cuadernos personales de notas y 

ejercicios utilizados en la Antigüedad grecorromana —especialmente por filósofos estoicos, 
epicúreos y cínicos— como instrumentos de formación ética y cuidado de sí. El término 
griego hypomnēma significa literalmente “recordatorio” o “ayuda para la memoria”. No de-
signa un género literario destinado a la publicación, sino soportes privados de escritura en 
los que el sujeto recogía fragmentos de lectura, máximas, sentencias, ejemplos, reflexiones 
propias y ejercicios morales, con el fin de asimilar interiormente una doctrina y modelar la 
conducta. Los hypomnēmata se integran en una concepción de la filosofía como téchnē tou 
bíou (arte de vivir). Filósofos estoicos como Epicteto o Marco Aurelio promovieron explíci-
tamente estas prácticas. Las Meditaciones de Marco Aurelio son, de hecho, un ejemplo tar-
dío y célebre de este tipo de escritura para sí. El filósofo Michel Foucault recuperó el con-
cepto en sus últimos cursos y obras, interpretando los hypomnēmata como tecnologías del 
yo: prácticas mediante las cuales el sujeto se constituye activamente a través de ejercicios 
de atención, memoria y escritura reflexiva. 

http://www.celafin.org/




 
~ 275 ~ 

 

10.2.- En la Escuela de Mileto 

«…De donde las cosas tienen su origen, hacia allí también tienen 

su destrucción según la necesidad; pues se dan mutuamente jus-

ticia y reparación por su injusticia según el orden del tiempo…» 

Anaximandro (c 610-546 a.C) 

Fragmento B1 (DK 12 B1). 

 

«Así como nuestra alma, siendo aire, nos mantiene unidos y nos gobierna, así 

también el aliento y el aire envuelven y sostienen al cosmos entero.» 

Anaxímenes (c. 585-c. 546 a.C.)  

Fragmento B2 (DK 13 B2). 

 

 La Escuela de Mileto nos ofrece un tesoro pedagógico extraordinario para 

despertar la conciencia en nuestros estudiantes. Estos primeros filósofos grie-

gos protagonizaron algo revolucionario: el paso del mito al logos, de aceptar 

las historias tradicionales a preguntarse por qué las cosas son como son. Este 

cambio fundamental puede inspirar toda una pedagogía orientada a desarro-

llar mentes críticas y conscientes. 

 Traducida al aula contemporánea, esta herencia milesia se concreta en 

una pedagogía que cultiva la conciencia a través de la observación atenta, la 

formulación de preguntas radicales y la elaboración provisional de hipótesis. 

El estudiante no es un receptor pasivo de verdades, sino un investigador en 

formación que aprende a pasar de la experiencia al concepto y del concepto de 

nuevo a la experiencia. En este proceso, la conciencia se vuelve reflexiva: toma 

distancia de sus propias explicaciones, las contrasta y las revisa. Como señala 

Edgar Morin, pensar bien es siempre “pensar el pensamiento”, es decir, inte-

grar la metacognición en el acto mismo de conocer (Morin; 1994). 

 Desde el punto de vista metodológico, la pedagogía de la conciencia ins-

pirada en Mileto se despliega como un aprendizaje problematizador y racio-

nal. Los fenómenos se presentan como preguntas abiertas, no como datos ce-

rrados; el error se valora como momento formativo; y la evaluación se orienta 

menos a la respuesta correcta que a la calidad del proceso de pensamiento. En 

esta línea, la educación recupera su sentido originario: no producir meros 



 
~ 276 ~ 

 

expertos, sino formar conciencias capaces de comprender el mundo, expli-

carlo con razones y habitarlo con lucidez. 

 Imaginemos por un momento a Tales de Mileto observando el agua: 

cómo fluye, se evapora, se congela, nutre la vida. Su genialidad fue ver en ella 

no solo un elemento más, sino el principio de todo lo que existe. Esta búsqueda 

del arjé —el principio originario de las cosas— nos brinda una estrategia pe-

dagógica poderosa: enseñar a los estudiantes a buscar la unidad detrás de la 

diversidad. 

 En el aula, podemos aplicar lo que llamaríamos la “Indagación fenome-

nológica progresiva”. Los alumnos observan fenómenos diversos —desde el 

ciclo del agua hasta los patrones sociales en su comunidad— y aprenden a 

identificar principios comunes. No se trata de memorizar que “Tales dijo que 

todo es agua”, sino de desarrollar esa misma capacidad de abstracción que él 

tuvo. 

 Una técnica concreta es el “Círculo hermenéutico milesio”, que funciona 

en tres momentos. Primero, los estudiantes observan directamente su en-

torno, como Tales observaba los fenómenos naturales. Segundo, formulan hi-

pótesis sobre qué principios unifican lo que ven. Tercero, vuelven a la expe-

riencia para validar o reformular sus ideas. Es un proceso vivo que desarrolla 

una conciencia capaz de ir más allá de las apariencias sin perder contacto con 

la realidad. 

 Anaximandro dio un paso aún más audaz al proponer el ápeiron —lo in-

finito o indeterminado— como principio de todo. Esta idea aparentemente 

abstracta tiene implicaciones pedagógicas profundas. Nos enseña a cultivar en 

los estudiantes la capacidad de sostener la incertidumbre creativa, de recono-

cer que hay aspectos de la realidad que trascienden nuestras categorías habi-

tuales. 

 El “Aprendizaje aporético” inspirado en Anaximandro invita a los estu-

diantes a explorar los límites de su conocimiento sin angustia, sino con curio-

sidad. Una actividad fascinante es crear mapas cosmológicos personales, 

donde cada alumno representa gráficamente su comprensión del mundo: qué 

áreas conoce bien, cuáles permanecen nebulosas, dónde están las fronteras de 

lo impensado. Como el famoso mapa que Anaximandro dibujó del mundo co-

nocido, estos mapas personales visualizan el territorio de la conciencia en ex-

pansión. 



 
~ 277 ~ 

 

 Anaxímenes eligió el aire como principio universal y explicó toda la di-

versidad del mundo a través de procesos de rarefacción y condensación. Esta 

visión procesual de la realidad se traduce maravillosamente en estrategias pe-

dagógicas que ayudan a los estudiantes a comprender que todo está en trans-

formación constante. 

 La “Respiración consciente filosófica” conecta la experiencia corporal 

con la reflexión conceptual. Mientras practican diferentes ritmos respirato-

rios, los estudiantes contemplan cómo los procesos de expansión y contrac-

ción se manifiestan en el pensamiento, las emociones, las relaciones sociales. 

No es meditación vacía, sino contemplación activa que desarrolla la conciencia 

de los procesos. 

 El “Laboratorio de transformaciones conceptuales” lleva esta idea más 

lejos. Los estudiantes toman ideas abstractas y las "condensan" en ejemplos 

concretos, o parten de experiencias particulares y las "rarefactan" hacia prin-

cipios generales. Por ejemplo, pueden partir del concepto abstracto de justicia 

y condensarlo en situaciones concretas de su escuela, o partir de un conflicto 

específico en el recreo y expandirlo hacia reflexiones sobre la convivencia hu-

mana. 

 La “Comunidad de indagación milesia” transforma el aula en un espacio 

de investigación colectiva. Cada estudiante se convierte en un filósofo natural, 

formulando preguntas fundamentales sobre la realidad. No hay respuestas co-

rrectas predeterminadas; lo valioso es el proceso de cuestionamiento y la cali-

dad del diálogo que se genera. 

 El “Diario fenomenológico” es una herramienta simple pero poderosa. 

Los estudiantes registran observaciones diarias sobre fenómenos naturales y 

sociales, buscando patrones y principios. Un alumno puede notar cómo se for-

man las gotas de rocío y conectarlo con procesos de cambio de estado, otro 

puede observar patrones en las interacciones del patio de recreo y reflexionar 

sobre dinámicas sociales. Lo importante es desarrollar esa mirada atenta y re-

flexiva que caracterizó a los milesios. 

 En esta pedagogía, la evaluación no puede limitarse a exámenes tradicio-

nales. Los portafolios de indagación permiten a los estudiantes documentar 

su proceso de búsqueda, mostrando no solo lo que han aprendido sino cómo 

ha evolucionado su pensamiento. Los diálogos socráticos invertidos evalúan 

su capacidad de formular preguntas profundas más que de dar respuestas me-

morizadas. 



 
~ 278 ~ 

 

 La “Cartografía conceptual” evolutiva ofrece una forma visual de seguir 

el desarrollo de la conciencia. Los estudiantes crean mapas conceptuales al 

inicio del curso y los van modificando periódicamente, mostrando cómo se 

complejiza y enriquece su comprensión. Es fascinante ver cómo conceptos que 

comenzaron aislados van estableciendo conexiones cada vez más ricas y signi-

ficativas. 

 La pedagogía milesia cultiva simultáneamente tres dimensiones de la 

conciencia. La conciencia empírica se desarrolla mediante la observación 

atenta del mundo, recuperando esa capacidad de asombro que tenían los pri-

meros filósofos. La conciencia reflexiva emerge al buscar principios unificado-

res detrás de la diversidad fenoménica. La conciencia crítica se fortalece al 

cuestionar las apariencias y buscar explicaciones más profundas. 

 Un ejercicio integrador es el “Tribunal de la razón milesia”, donde los 

estudiantes someten creencias comunes al escrutinio racional. No se trata de 

destruir por destruir, sino de examinar críticamente para construir sobre ba-

ses más sólidas. Por ejemplo, pueden analizar frases hechas o prejuicios co-

munes, examinando su origen y validez. 

 Esta pedagogía inspirada en Mileto ofrece un antídoto contra el pensa-

miento fragmentario de nuestra época. Recupera esa unidad entre conoci-

miento y transformación personal que marcó el nacimiento de la filosofía. Los 

estudiantes no solo aprenden sobre los milesios; desarrollan ellos mismos esa 

mirada filosófica originaria, esa capacidad de maravillarse y preguntarse que 

está en la base de toda conciencia despierta. 

 Al final, lo que buscamos es que cada estudiante desarrolle su propia ca-

pacidad de ver el mundo con ojos filosóficos, de buscar principios unificadores 

sin perder contacto con la experiencia concreta, de sostener la incertidumbre 

creativa sin caer en el relativismo. Es una pedagogía que forma no solo mentes 

brillantes, sino conciencias despiertas y comprometidas con la búsqueda de la 

verdad y el bien común. 



 
~ 279 ~ 

 

10.3.- Los Pitagóricos 

«…No permitas que el sueño cierre tus ojos sin haber examinado 

tres veces cada una de tus acciones del día: ¿en qué he faltado?, 

¿qué he hecho?, ¿qué he dejado sin hacer?...» 

Pitágoras de Samos (s. VI-V a.C.) 

Versos Áureos 

«…El silencio es el primer aprendizaje del sabio…» 

Pitágoras de Samos (s. VI-V a.C.). 

Jámblico de Calcis (c. 245–325 d. C.) en 

Vida pitagórica 

 

 La escuela pitagórica representa uno de los modelos pedagógicos más fas-

cinantes de la antigüedad, donde la educación de la conciencia constituía el 

eje central de todo el proceso formativo. Los pitagóricos desarrollaron un sis-

tema educativo integral que trascendía la mera transmisión de conocimientos, 

orientándose hacia la transformación profunda del ser humano mediante la 

armonización de todas sus dimensiones: intelectual, emocional, corporal y es-

piritual. 

 Para los pitagóricos, la conciencia no era simplemente una facultad cog-

nitiva, sino el principio rector que permitía al ser humano percibir la armonía 

cósmica y participar activamente en ella. Esta perspectiva se fundamentaba 

en su comprensión del cosmos como un orden matemático-musical donde 

cada elemento encontraba su lugar mediante relaciones numéricas precisas. 

La educación consistía entonces en despertar en el alumno la capacidad de 

percibir estas relaciones armónicas, comenzando por el reconocimiento de las 

propias desarmonías internas. 

 El proceso educativo pitagórico se estructuraba como una iniciación pro-

gresiva que conducía al discípulo desde la percepción sensorial ordinaria hacia 

estados superiores de conciencia capaces de captar las realidades matemáticas 

y espirituales subyacentes. Esta ascensión pedagógica se realizaba mediante 

un cuidadoso sistema de purificaciones (katharsis) que abarcaba todos los as-

pectos de la vida del estudiante: su alimentación, sus hábitos de sueño, su 



 
~ 280 ~ 

 

actividad física, sus relaciones sociales y, especialmente, su práctica contem-

plativa. 

 La pedagogía pitagórica implementaba estrategias educativas altamente 

sofisticadas que pueden adaptarse creativamente al contexto contemporáneo. 

La primera y más fundamental era el establecimiento de un ambiente de 

aprendizaje comunitario donde la vida cotidiana misma se convertía en el 

principal vehículo educativo. Los estudiantes no solo asistían a lecciones, sino 

que participaban en una forma de vida integral donde cada actividad tenía una 

intención pedagógica específica. 

 El silencio ocupaba un lugar privilegiado en esta pedagogía. Los novicios 

debían observar largos períodos de silencio (hasta cinco años según algunas 

fuentes) durante los cuales desarrollaban la capacidad de escucha profunda, 

tanto externa como interna. Este silencio no era meramente la ausencia de 

palabras, sino un estado activo de receptividad consciente que permitía al es-

tudiante liberarse gradualmente de sus prejuicios y condicionamientos para 

abrirse a nuevas comprensiones. 

 La música y las matemáticas funcionaban como lenguajes privilegiados 

para la educación de la conciencia. A través del estudio de las proporciones 

musicales y las relaciones numéricas, los estudiantes aprendían a percibir los 

patrones ordenadores que subyacen tanto en el cosmos como en el alma hu-

mana. Esta aproximación no era abstracta o meramente intelectual; por el 

contrario, involucraba experiencias directas donde el estudiante podía verifi-

car en su propia conciencia las verdades matemático-musicales estudiadas. 

 Los pitagóricos desarrollaron técnicas concretas que pueden traducirse 

en prácticas educativas contemporáneas. La anamnesis matutina y el examen 

vespertino constituían prácticas diarias fundamentales. Cada mañana, antes 

de levantarse, el estudiante debía rememorar ordenadamente los aconteci-

mientos del día anterior, ejercitando así su memoria consciente y su capacidad 

de autobservación. Por la noche, realizaba un examen detallado de las accio-

nes del día, evaluando en qué medida habían estado en armonía con los prin-

cipios estudiados. 

 La contemplación de los números y las formas geométricas no se limitaba 

a un ejercicio intelectual, sino que involucraba una forma de meditación activa 

donde el estudiante internalizaba las cualidades esenciales de cada número o 

figura. El número uno representaba la unidad primordial de la conciencia; el 

dos, la primera diferenciación y el principio de la dualidad; el tres, la síntesis 



 
~ 281 ~ 

 

y la armonía; el cuatro, la manifestación completa en el mundo material. Cada 

número era así un portal hacia estados específicos de conciencia que el estu-

diante aprendía a reconocer y cultivar. 

 La práctica de la dietética consciente constituía otra técnica fundamental. 

Los pitagóricos comprendían que el estado de conciencia está íntimamente 

relacionado con la alimentación, por lo que desarrollaron un sistema dietético 

orientado no solo a la salud física sino principalmente a facilitar estados de 

claridad mental y apertura espiritual. Esta aproximación incluía períodos de 

ayuno controlado, la abstención de ciertos alimentos considerados perturba-

dores de la conciencia, y rituales conscientes de preparación y consumo de 

alimentos. 

 El método pedagógico pitagórico se caracterizaba por su naturaleza ho-

lística e integradora. El estudiante no progresaba mediante la acumulación 

fragmentaria de conocimientos, sino a través de síntesis sucesivas donde cada 

nuevo aprendizaje se integraba en una comprensión cada vez más amplia y 

profunda de la realidad. Este proceso se facilitaba mediante el uso sistemático 

de analogías y correspondencias, donde el estudiante aprendía a reconocer los 

mismos patrones operando en diferentes niveles de la realidad. 

 La teoría de las esferas celestes ejemplifica magistralmente este enfoque 

integrador. Los estudiantes aprendían a percibir las correspondencias entre 

los movimientos planetarios, las proporciones musicales y los estados del 

alma humana. Esta comprensión no era meramente teórica; se cultivaba me-

diante prácticas contemplativas donde el estudiante sintonizaba su propia 

conciencia con los ritmos cósmicos, desarrollando así una percepción directa 

de la unidad fundamental que subyace a la aparente multiplicidad del mundo. 

 La traducción de estos principios pitagóricos al contexto educativo actual 

requiere creatividad y sensibilidad pedagógica. El establecimiento de ritmos y 

rutinas conscientes en el aula puede recrear algo del ambiente formativo pita-

górico. Comenzar cada jornada con un momento de silencio y centración, im-

plementar pausas contemplativas entre actividades, y cerrar el día con una re-

flexión compartida son prácticas que educan la conciencia de manera sutil 

pero profunda. 

 El trabajo con proporciones y patrones puede introducirse de manera vi-

vencial a través de actividades artísticas, musicales y corporales. Los estudian-

tes pueden explorar las proporciones áureas en la naturaleza y el arte, experi-

mentar con intervalos musicales y sus efectos en la conciencia, o practicar 



 
~ 282 ~ 

 

movimientos corporales basados en geometrías sagradas. Estas actividades 

desarrollan una percepción más refinada de las relaciones armónicas presen-

tes en toda la realidad. 

 La creación de comunidades de aprendizaje donde los estudiantes mayo-

res acompañan a los menores reproduce el modelo pitagórico de transmisión 

iniciática del conocimiento. Este acompañamiento no se limita a lo académico, 

sino que abarca el desarrollo integral del estudiante, creando vínculos de res-

ponsabilidad mutua y cuidado que facilitan el crecimiento consciente de todos 

los participantes. 

 En la pedagogía pitagórica, la evaluación no consistía en exámenes exter-

nos sino en el desarrollo progresivo de la capacidad de autoevaluación cons-

ciente. Los estudiantes aprendían a reconocer sus propios avances y limitacio-

nes mediante la práctica sistemática de la autobservación. Este enfoque puede 

implementarse mediante porfolios reflexivos, diarios de aprendizaje y sesio-

nes regulares de autoevaluación guiada donde los estudiantes desarrollan cri-

terios internos cada vez más refinados para valorar su propio progreso. 

 La dimensión ética ocupaba un lugar central en este proceso evaluativo. 

Los pitagóricos entendían que el desarrollo de la conciencia era inseparable 

del cultivo de la virtud, por lo que la evaluación incluía necesariamente la con-

sideración de aspectos como la honestidad, la generosidad, la templanza y la 

justicia. Estos aspectos no se evaluaban de manera moralista o punitiva, sino 

como indicadores del grado de armonización alcanzado por el estudiante. 

 En suma, la pedagogía pitagórica de la conciencia ofrece un modelo edu-

cativo de extraordinaria riqueza y actualidad. Su énfasis en la formación inte-

gral del ser humano, su comprensión de la educación como un proceso de des-

pertar consciente, y su sofisticado sistema de prácticas y métodos constituyen 

un legado invaluable para quienes buscan renovar la educación contemporá-

nea desde sus fundamentos más profundos. 

 La implementación de estos principios requiere educadores comprome-

tidos con su propio desarrollo consciente, capaces de encarnar los valores y 

prácticas que buscan transmitir. Solo así puede recrearse algo del espíritu 

transformador de la antigua escuela pitagórica, adaptándolo creativamente a 

las necesidades y posibilidades del presente. La educación de la conciencia, tal 

como la concibieron los pitagóricos, no es simplemente una metodología pe-

dagógica más, sino una vía de transformación individual y colectiva que man-

tiene toda su vigencia en nuestro tiempo. 



 
~ 283 ~ 

 

 





 
~ 285 ~ 

 

10.4.- En los sofistas 

«…El hombre es la medida de todas las cosas: de las que son en 

cuanto son y de las que no son en cuanto no son...» 

Protágoras (c. 485-c. 411 a.C.) 

Fragmento B1 (DK 80 B1). 

«…La palabra es un poderoso soberano que, con un cuerpo pe-

queño e invisible, realiza las obras más divinas...» 

Gorgias de Leontinos (c. 484-c. 375 a.C.) 

 Elogio de Helena 

 

 La sofística representa el primer gran proyecto educativo centrado explí-

citamente en la formación consciente del sujeto social. Frente a la educación 

tradicional basada en la transmisión acrítica de mitos y normas heredadas, los 

sofistas introdujeron una pedagogía orientada al despertar reflexivo, al domi-

nio del lenguaje, al análisis de los valores y a la participación en la vida pública. 

Su propuesta no buscaba producir eruditos, sino ciudadanos capaces de pen-

sar, argumentar, decidir y actuar con autonomía intelectual. En este sentido, 

la pedagogía sofística constituye un antecedente directo de los actuales enfo-

ques de educación crítica, metacognitiva y comunicativa (Jaeger; 1990). 

 Desde la perspectiva de la pedagogía de la conciencia, los sofistas pueden 

ser leídos como los primeros educadores que comprendieron que el aprendi-

zaje auténtico no consiste solo en acumular información, sino en transformar 

la manera en que el sujeto se percibe a sí mismo, interpreta el mundo y regula 

su pensamiento. 

 El punto de partida de la pedagogía sofística es una concepción antropo-

lógica radicalmente novedosa para su tiempo: el ser humano no es un receptor 

pasivo del orden cósmico, sino un agente interpretativo activo. 

 Protágoras formula este principio en su célebre tesis: «El hombre es la 

medida de todas las cosas». Educativamente, esta idea inaugura una pedago-

gía de la conciencia situada: el conocimiento siempre implica un punto de 

vista, una experiencia y un marco cultural. Por tanto, educar no significa 



 
~ 286 ~ 

 

imponer verdades absolutas, sino enseñar a examinar críticamente los propios 

criterios de verdad. 

 Esta concepción se traduce en un objetivo pedagógico central: desarrollar 

en el alumno la conciencia epistemológica, es decir, la capacidad de reconocer 

cómo se construyen sus creencias, opiniones y juicios. En términos contem-

poráneos, equivale a formar competencias metacognitivas y pensamiento re-

flexivo (Pozo; 1998). 

 Gorgias profundiza en el papel del lenguaje como instrumento de confi-

guración de la conciencia. En el Elogio de Helena afirma que el logos actúa 

sobre el alma con una fuerza transformadora comparable a la de un fármaco 

sobre el cuerpo. Esta afirmación introduce una intuición pedagógica de 

enorme actualidad: el modo en que hablamos moldea el modo en que pensa-

mos y sentimos. 

 Desde esta perspectiva, la pedagogía sofística convierte el aprendizaje lin-

güístico en aprendizaje de conciencia. El alumno no solo adquiere vocabulario 

o habilidades retóricas, sino que aprende a reconocer marcos narrativos im-

plícitos; a detectar manipulaciones discursivas; a analizar emociones induci-

das por el lenguaje y a reformular experiencias mediante nuevas categorías 

simbólicas. 

 Pródico de Ceos introdujo una dimensión fundamental para la pedagogía 

de la conciencia: la educación del significado. Su método consistía en distin-

guir cuidadosamente términos próximos para evitar confusiones conceptua-

les.  

 No hay que olvidar que los sofistas aportaron todo un conjunto de méto-

dos y técnicas pedagógicas como fueron: 

1. La antilogía como método dialéctico. El método de los dissoi lo-

goi o discursos dobles constituye una de las innovaciones pedagógicas 

más significativas de los sofistas. Esta técnica no buscaba el relati-

vismo moral sino desarrollar la capacidad de comprender múltiples 

perspectivas sobre un mismo problema. Los ejercicios antilogísticos, 

incluían la defensa alternada de tesis contrarias sobre temas como lo 

justo e injusto, lo verdadero y falso, lo conveniente e inconveniente. 

Esta técnica resulta especialmente valiosa para superar el pensa-

miento dogmático y desarrollar lo que Edgar Morin denomina “pen-

samiento complejo” capaz de integrar perspectivas aparentemente 

contradictorias Morin; 1994; 1999). 



 
~ 287 ~ 

 

2. La orthoepeia. La orthoepeia o corrección del lenguaje, desarro-

llada especialmente por Protágoras, constituía un método integral de 

educación lingüística que abarcaba desde la corrección gramatical 

hasta el análisis crítico del discurso. Este método incluía ejercicios es-

pecíficos de análisis morfológico y sintáctico, estudio de la etimología, 

y práctica de la composición en diferentes géneros discursivos. La re-

levancia contemporánea de la orthoepeia se manifiesta en su capaci-

dad para desarrollar lo que Norman Fairclough denomina una “con-

ciencia lingüística crítica” (Fairclough; 1995). Los ejercicios protagó-

ricos de análisis de la ambigüedad, la polisemia y los usos metafóricos 

del lenguaje preparan a los estudiantes para resistir la manipulación 

discursiva y desarrollar competencias comunicativas sofisticadas. 

3. El método epidíctico y las demostraciones. Gorgias perfeccionó 

el género epidíctico o demostrativo como herramienta pedagógica. 

Las demostraciones gorgianas no eran meros ejercicios de virtuo-

sismo verbal sino modelos pedagógicos que enseñaban simultánea-

mente técnica retórica y análisis crítico. La aplicación contemporánea 

del método epidíctico puede realizarse mediante ejercicios de "de-

fensa paradójica" donde los estudiantes deben argumentar a favor de 

posiciones aparentemente indefendibles, desarrollando así creativi-

dad argumentativa y conciencia de los mecanismos persuasivos. Esta 

técnica, como sugiere Philippe Breton en, resulta especialmente va-

liosa en la era de la posverdad para desarrollar inmunidad crítica 

frente a la manipulación mediática (Breton; 2014). 

4. La mnemotecnia y las artes de la memoria. Hipias de Élide 

desarrolló sofisticadas técnicas mnemotécnicas que constituían, se-

gún Frances Yates no solo herramientas para retener información 

sino métodos para organizar y estructurar el conocimiento. El sistema 

de lugares (loci) e imágenes (imagines) permitía a los estudiantes 

construir "palacios de memoria" donde almacenar y recuperar cono-

cimientos complejos (Yates; 2005). La pedagogía mnemotécnica de 

Hipias incluía ejercicios de visualización, asociación y narración que 

desarrollaban simultáneamente memoria, imaginación y capacidad 

organizativa. Estas técnicas encuentran validación en la neurociencia 

cognitiva contemporánea, como demuestra Eric Kandel y pueden in-

tegrarse en estrategias actuales de aprendizaje significativo (Kandel; 

2007). 

5. La crítica poética como análisis cultural. Los sofistas desarro-

llaron la crítica de los poetas como método pedagógico para el análisis 

cultural y la formación del juicio estético y ético. Protágoras utilizaba 



 
~ 288 ~ 

 

los textos homéricos y hesiódicos no como autoridades incuestiona-

bles sino como material para el análisis crítico de valores, creencias y 

estructuras sociales. Esta metodología, incluía técnicas específicas de 

interpretación alegórica, análisis contextual y crítica ideológica que 

anticipan métodos modernos de análisis literario y cultural. La prác-

tica sofista de reescribir y parodiar textos canónicos desarrollaba en 

los estudiantes capacidad crítica y creatividad interpretativa. 

 Desde el punto de vista pedagógico, estas aportaciones son cruciales dado 

que la conciencia conceptual determina la calidad del pensamiento. Cuando el 

estudiante no distingue entre conceptos como justicia, legalidad, libertad, de-

seo o necesidad, su reflexión se vuelve superficial. Educar la conciencia im-

plica entrenar la claridad conceptual, que es condición de la autonomía inte-

lectual. 

 Como hemos señalado anteriormente, una de las técnicas más caracterís-

ticas de los sofistas es el ejercicio de los dissoi logoi o razonamientos dobles: 

la práctica sistemática de defender argumentos opuestos sobre un mismo 

tema. Desde la pedagogía de la conciencia, esta práctica desarrolla flexibilidad 

cognitiva; tolerancia intelectual; capacidad de suspensión del juicio dogmático 

y conciencia de los propios sesgos ideológicos. 

 En el aula contemporánea, este método se traduce en debates dialógicos, 

análisis de dilemas éticos, simulaciones parlamentarias y resolución de con-

troversias morales complejas. Su valor formativo radica en que el estudiante 

aprende a separar identidad personal y opinión, condición básica de una con-

ciencia madura. 

 No hay que olvidar que la sofística surge en el contexto de la democracia 

ateniense y responde a una necesidad concreta: formar ciudadanos capaces de 

intervenir en la asamblea, los tribunales y la vida pública. Protágoras sostiene 

explícitamente que la virtud política se aprende mediante la práctica social y 

el ejercicio deliberativo. 

 Desde una pedagogía de la conciencia, esto implica comprender la edu-

cación como formación ética y política, no solo intelectual. El alumno, por 

tanto, debe aprender a: 

• Argumentar públicamente con responsabilidad. 

• Escuchar posiciones contrarias. 



 
~ 289 ~ 

 

• Tomar decisiones colectivas informadas. 

• Reconocer el impacto social de sus palabras. 

 Esta dimensión enlaza con la pedagogía democrática contemporánea de 

Dewey y su obra magna “Democracia y educación” (Dewey; 2004) y con los 

modelos actuales de educación para la ciudadanía crítica (Bolívar; 2007) 

(Nussbaum; 2010). 

 Por otro lado, hay que tener en cuenta también que la pedagogía sofística 

no separa razón, emoción y cuerpo. La retórica incluía entrenamiento vocal, 

gestual, postural y expresivo. Gorgias comprendió que la persuasión actúa so-

bre la sensibilidad, no solo sobre la lógica. Esto anticipa enfoques actuales de 

educación emocional y comunicación consciente. Desde esta perspectiva, la 

conciencia se entiende como una experiencia integrada que incluye: autoper-

cepción corporal; regulación emocional; presencia comunicativa y empatía 

discursiva. Autores contemporáneos como Damasio han confirmado científi-

camente esta intuición al mostrar la interdependencia entre emoción y cogni-

ción (Damasio; 2004). 

 Finalmente, en cuanto a estrategias didácticas aplicables a la pedagogía 

de la conciencia inspiradas en el modelo sofístico, pueden relacionarse las si-

guientes prácticas pedagógicas: 

1. Debates estructurados con roles argumentativos opuestos, para entre-

nar el descentramiento cognitivo. 

2. Análisis crítico de discursos políticos, mediáticos y publicitarios, desa-

rrollando conciencia comunicativa. 

3. Talleres de precisión conceptual, donde el alumnado redefine térmi-

nos clave de ética y ciudadanía. 

4. Simulaciones deliberativas, inspiradas en la asamblea ateniense. 

5. Ejercicios de reformulación narrativa, que entrenan la conciencia in-

terpretativa. 

 En conclusión, puede decirse que la pedagogía sofística ofrece un modelo 

educativo extraordinariamente actual. Enseña que la conciencia se cultiva me-

diante el diálogo, el lenguaje, la deliberación pública, la autocrítica y la plura-

lidad interpretativa. Frente a modelos educativos centrados exclusivamente 

en contenidos, la tradición sofística propone una educación orientada a la 



 
~ 290 ~ 

 

formación integral del sujeto reflexivo, capaz de habitar la complejidad del 

mundo contemporáneo con lucidez, responsabilidad y autonomía intelectual. 

 

 



 
~ 291 ~ 

 

10.5.- En Sócrates 

«…Solo sé que no sé nada...» 

Sócrates (469-399 a.C) 

Platón, Apología de Sócrates, 21d–e. 

«…Yo no enseño nada a nadie; solo les hago pensar...» 

Sócrates (469-399 a.C) 

Platón en Menón, 80d–86c  

 

 

 La pedagogía de la conciencia fundamentada en las aportaciones socráti-

cas constituye uno de los pilares más sólidos para el desarrollo del autocono-

cimiento y la formación integral del ser humano. El núcleo del método peda-

gógico socrático es un proceso dialéctico diseñado para ayudar a una persona 

a "parir" sus propias ideas y descubrir el conocimiento que yace latente en su 

interior, estableciendo así una relación profunda entre el proceso educativo y 

el despertar de la conciencia individual. Esta concepción pedagógica, magis-

tralmente articulada por Sócrates hace más de dos milenios, mantiene una vi-

gencia extraordinaria en el contexto educativo contemporáneo, especialmente 

cuando abordamos la formación de la conciencia crítica y reflexiva en los es-

tudiantes114. 

 El método mayéutico, cuyo término proviene del griego maieutiké y se 

traduce como "el arte de partear"115, representa una metáfora profunda que 

Sócrates empleó para describir su aproximación pedagógica. La mayéutica in-

vita a recuperar la pregunta y la capacidad de preguntarse, y demuestra que el 

conocimiento para ser significativo debe ser una conquista y un descubri-

miento del propio estudiante mediado por el diálogo consigo mismo, con los 

otros y con lo otro (Vargas; Quintero, 2023). Esta perspectiva trasciende la 

 
114  Fuente: LOBO, Andrés. Sócrates y la Educación: el poder del método mayéutico y 

el diálogo en el aula. Actos en la Escuela. Disponible en: <Sócrates y la educación: El 
Poder del Método Mayéutico y el Diálogo en el Aula> Acceso: 15 ene. 2026. 

115  Fuente: Wikipedia. Mayéutica. Disponible en: <Mayéutica - Wikipedia, la enciclopedia 
libre> Acceso: 15 ene. 2026. 

https://actosenlaescuela.com/socrates-y-la-educacion/
https://actosenlaescuela.com/socrates-y-la-educacion/
https://es.wikipedia.org/wiki/May%C3%A9utica
https://es.wikipedia.org/wiki/May%C3%A9utica


 
~ 292 ~ 

 

mera transmisión de información para convertirse en un proceso de construc-

ción activa del conocimiento desde la interioridad del estudiante. 

 La estructura del método socrático para la educación de la conciencia se 

despliega en tres momentos fundamentales que configuran una estrategia pe-

dagógica integral. 

 En primer lugar, encontramos la ironía socrática que se constituye como 

la primera fase de depuración del pensamiento de prejuicios116, donde el maes-

tro adopta una posición de aparente ignorancia para desestabilizar las certezas 

superficiales del estudiante. Esta fase inicial resulta crucial porque, como es-

tablece el principio socrático, nadie hace el mal a sabiendas, siendo la igno-

rancia la raíz de las acciones incorrectas, lo que otorga a la educación una di-

mensión fundamentalmente ética orientada hacia el desarrollo de la concien-

cia moral. 

 El segundo momento corresponde a la refutación o elenchos, donde se 

produce un cuestionamiento sistemático de las ideas preconcebidas. A través 

del diálogo y la reflexión, invita a pensar por uno mismo y explorar nuevas 

formas de pensamiento (Vázquez; 2022), estableciendo así las bases para una 

educación verdaderamente transformadora. Martha C. Nussbaum, en su aná-

lisis sobre el método socrático en los programas educativos actuales, enfatiza 

que para promover la formación de buenos ciudadanos se debe considerar la 

capacidad de analizar críticamente las tradiciones propias, pues como men-

ciona Sócrates, la democracia necesita ciudadanos que puedan pensar por sí 

mismos en lugar de someterse al poder (Zetina-Esquivel; Piñón-Rodríguez, 

2016). 

 El tercer momento, la mayéutica propiamente dicha, representa la culmi-

nación del proceso donde el discípulo es invitado a continuar el diálogo para 

descubrir de manera profunda la coherencia de la verdad. Esta fase se funda-

menta en la convicción de que el conocimiento se encuentra latente en la con-

ciencia humana y que es necesario hacerlo nacer, parirlo.  La educación cen-

trada en la discusión socrática aspira por medio del diálogo y el cuestiona-

miento al desarrollo activo de la subjetividad y a la autonomía del propio es-

tudiante, y por eso mismo, es la única manera de preparar para la acción libre 

y el discernimiento de conciencia (González; 2021). 

 
116  Ibidem. 



 
~ 293 ~ 

 

 Las estrategias pedagógicas derivadas del método socrático para la edu-

cación de la conciencia se articulan en torno a principios metodológicos espe-

cíficos que han sido sistematizados por diversos investigadores contemporá-

neos. El Dr. Richard Paul, director de la Fundación del Pensamiento Crítico, 

ha identificado siete categorías de preguntas socráticas que constituyen herra-

mientas fundamentales para el desarrollo de la conciencia crítica. a de la ma-

yéutica. Las preguntas de Sócrates eran abiertas, no buscaba un "sí" o un "no", 

tampoco preguntaba condicionando la respuesta, estableciendo así un modelo 

de interrogación que promueve la reflexión profunda y el autoexamen. Estas 

preguntas son (Richard; Elder, 2004): 

 

1) Preguntas de aclaración, tipo «cuéntame más»: 

• ¿Qué quieres decir con …? 

• ¿Podrías explicar … de otra forma? 

• ¿Cuál crees que es el aspecto más importante de …? 

• ¿Por qué dices que …? 

• ¿Cómo se relaciona esto con lo que hablábamos sobre …? 

• ¿Podrías poner un ejemplo de …? 

• ¿Qué sabemos sobre …? 

2) Preguntas para razonar y argumentar: 

• ¿Por qué ocurre …? 

• ¿Cómo sabes que …? 

• ¿Podrías enseñarme …? 

• ¿Podrías poner un ejemplo de …? 

• ¿Por qué crees que … es verdad? 

• ¿Qué otra información necesitaríamos para saber si … es cierto? 



 
~ 294 ~ 

 

• ¿Qué te lleva a pensar que …? 

• ¿Hay alguna razón para dudar de …? 

• ¿Cómo podríamos saber si … es cierto? 

3) Preguntas sobre asunciones: 

• ¿Cómo llegaste a asumir que …? 

• ¿Qué más cosas podemos asumir sobre …? 

• ¿Estás asumiendo que …? 

• ¿Por qué alguien asumiría que …? 

• ¿Es correcto si digo que asumes que …? 

4) Preguntas sobre causas y consecuencias: 

• ¿Qué pasaría si…? 

• ¿Cuáles serían las consecuencias de … si asumimos que …? 

• ¿Cómo influiría … en …? 

• ¿Qué implica que …? 

• ¿Qué más pasaría si fuera verdad que …? 

5) Preguntas sobre el origen de las ideas: 

• ¿Es tuya la idea sobre … o la has oído en algún sitio? 

• ¿De dónde viene esa idea …? 

• ¿Siempre has pensado igual sobre …? 

• ¿Crees que tu opinión sobre … está influenciada por algo o alguien? 

• ¿Qué te hace pensar así sobre …? 

6) Preguntas sobre perspectivas y puntos de vista: 



 
~ 295 ~ 

 

• ¿De qué otra forma podríamos ver …? 

• ¿Qué otro punto de vista podríamos tomar sobre …? 

• ¿Sería razonable ver esto como…? 

• ¿Cómo respondería (otro grupo) a la afirmación sobre…? 

• ¿Qué objeciones a … haría (otro grupo)? 

• ¿Qué diría sobre … alguien que pensara (otra forma de pensar)? 

 

7) Preguntas sobre las propias preguntas: 

• ¿Por qué crees que preguntaba …? 

• ¿Cuál era el objetivo de preguntar …? 

• ¿Qué significa …? 

• ¿Por qué es importante esta pregunta? 

• ¿Es una pregunta fácil o difícil de responder? ¿Por qué? 

• ¿Qué podemos asumir basándonos en esta pregunta? 

• ¿A que otro tema importante nos lleva esta pregunta? 

 La implementación de estas estrategias en el contexto educativo contem-

poráneo requiere una comprensión profunda de los principios que sustentan 

el método socrático. El maestro no es un transmisor de verdades absolutas, 

sino un facilitador que guía al estudiante en su proceso de autodescubri-

miento. Esta concepción del rol docente implica una transformación radical 

en las dinámicas del aula, donde el profesor pierde su autoridad para conver-

tirse en orientador o guía, dejando a los alumnos ser el centro del proceso de 

enseñanza aprendizaje. Esta metodología contempla algunos aspectos educa-

tivos que todavía perviven hoy en día y que son de extraordinaria actualidad, 

incluyendo la promoción del aprendizaje colaborativo y el desarrollo de la au-

tonomía intelectual. 



 
~ 296 ~ 

 

 Las técnicas específicas para la educación de la conciencia basadas en el 

método socrático incluyen el diálogo sistemático como herramienta principal 

de construcción del conocimiento. El diálogo, la duda y la refutación deben 

formar parte del proceso de aprendizaje, elementos que contrastan radical-

mente con los modelos pedagógicos tradicionales basados en la transmisión 

unidireccional de información.  

 Hay que decir también que la aplicación del método socrático en la edu-

cación de la conciencia encuentra resonancias significativas en las corrientes 

pedagógicas contemporáneas. Paulo Freire, en sus obras nos ofrece todo un 

paradigma de Educación Liberadora basándose en estrategias interrogativas, 

participativas y de diálogo (Freire; 1975; 1976; 1984). Este es el caso de los 

conocidos “Círculos de Cultura” consistentes en la creación de un espacio co-

lectivo de diálogo crítico donde las personas aprenden a leer la palabra le-

yendo el mundo, es decir, aprenden a interpretar su realidad histórica, social 

y cultural para transformarla conscientemente mediante la praxis (reflexión y 

acción). En el mismo sentido Freire, promovió también los “Círculos de Lec-

tura” que al igual que los “Círculos de Cultura” son un dispositivo pedagógico 

dialógico —derivado de sus célebres círculos de cultura— concebidos para leer 

críticamente textos y realidad, promoviendo concientización (conscienti-

zação), autonomía intelectual y transformación social. No son clubes de lec-

tura ni técnicas instrumentales: constituyen una práctica educativa y política 

basada en el diálogo problematizador (Gadotti; 1989) (Freire; Shor; 2011). 

 Por otra parte, el desarrollo del autoconocimiento a través de la pedago-

gía socrática constituye un elemento central en la formación de la conciencia. 

El autoconocimiento ("conócete a ti mismo", inscripción en el templo de Apolo 

en Delfos que Sócrates hizo suya) es el camino hacia la excelencia moral. Esta 

máxima socrática establece las bases para una educación que trasciende lo 

meramente cognitivo para adentrarse en el desarrollo integral del ser humano. 

La introspección socrática implica hacerse preguntas a uno mismo sobre una 

situación específica que se esté viviendo. Este proceso es esencialmente un 

diálogo socrático hacia dentro, basado en el conocimiento de sí mismo como 

condición fundamental. 

 A su vez, la dimensión ética de la pedagogía socrática para la educación 

de la conciencia se fundamenta en el principio del intelectualismo moral. Só-

crates sostenía que nadie hace el mal a sabiendas. Si una persona actúa de 

manera injusta o incorrecta, es por ignorancia, porque no conoce verdadera-

mente qué es el bien. Esta concepción otorga a la educación una responsabili-

dad fundamental en la formación de ciudadanos éticos y conscientes.  



 
~ 297 ~ 

 

 No cabe pues ninguna duda de que las implicaciones de la pedagogía so-

crática para la educación contemporánea de la conciencia son profundas y 

multidimensionales. Su puesta en práctica consiste en un diálogo entre profe-

sor y alumnos, en el que el primero asume el papel de guía haciendo preguntas 

que cuestionen los puntos de vista de los estudiantes y ayudándoles a reflexio-

nar. Esta metodología promueve el desarrollo de competencias fundamentales 

para el siglo XXI, incluyendo el pensamiento crítico, la capacidad de autoexa-

men y la reflexión ética. 

 Al mismo tiempo, la influencia del método socrático en la psicología con-

temporánea y las prácticas terapéuticas evidencia su relevancia para el desa-

rrollo de la conciencia. En la terapia cognitiva, y particularmente en la Terapia 

Cognitivo-Conductual (TCC) de Aaron Beck (Beck; 1998), se utiliza una téc-

nica similar a la mayéutica llamada "diálogo socrático". En esta técnica, el te-

rapeuta hace preguntas abiertas y reflexivas que llevan al paciente a examinar 

sus pensamientos automáticos y creencias disfuncionales. Esta aplicación del 

método socrático en contextos terapéuticos demuestra su versatilidad y efica-

cia para promover procesos de autoconocimiento y transformación perso-

nal117. 

 No cabe duda tampoco, que el método socrático aplicado a la educación 

de la conciencia requiere de una preparación específica del educador. Como 

establece Nussbaum en su análisis, el docente cobra importancia en el proceso 

de enseñanza que recurre al método socrático (Nussbaum; 2005). En su papel 

de guía o facilitador, el maestro está obligado a conocer la materia que im-

parte. Esta exigencia de competencia profesional se combina con la necesidad 

de desarrollar habilidades específicas para la conducción del diálogo pedagó-

gico. Quien ejerce la mayéutica debe tener un dominio práctico de la realidad 

que se discute, tanto para preguntar como para argumentar. 

 En síntesis, podemos decir que el método socrático, lejos de ser una reli-

quia pedagógica, ofrece un modelo de enorme actualidad para desarrollar el 

pensamiento crítico y la autoconciencia. La actualización de este método ha 

sido explorada sistemáticamente por Oscar Brenifier en El diálogo en clase, 

donde propone protocolos concretos para su implementación (Brenifier; 

2005). 

 
117  Fuente: PsicoNetwork, 2024. La mayéutica socrática: su impacto en la psicología y 

el desarrollo del autoconocimiento. Disponible en: < LA MAYÉUTICA SOCRÁTICA: 
SU IMPACTO EN LA PSICOLOGÍA Y EL DESARROLLO DEL AUTOCONOCIMIENTO - 
Psiconetwork> Acceso: 15 ene. 2026 

https://psiconetwork.com/la-mayeutica-socratica-su-impacto-en-la-psicologia-y-el-desarrollo-del-autoconocimiento/
https://psiconetwork.com/la-mayeutica-socratica-su-impacto-en-la-psicologia-y-el-desarrollo-del-autoconocimiento/
https://psiconetwork.com/la-mayeutica-socratica-su-impacto-en-la-psicologia-y-el-desarrollo-del-autoconocimiento/


 
~ 298 ~ 

 

 Las investigaciones de José Antonio Marina en El aprendizaje de la crea-

tividad muestran cómo la interrogación socrática puede estructurarse en se-

cuencias didácticas específicas (Marina; 2013): 

1. Fase de perplejidad: Mediante preguntas aparentemente simples, 

se desestabilizan las certezas iniciales. Antoni Zabala y Laia Arnau en 

Métodos para la enseñanza de las competencias ofrecen ejemplos de-

tallados de cómo generar esta perplejidad productiva en diferentes 

áreas del conocimiento (Arnau; Zabala; 2014). 

2. Fase de exploración dialógica: A través del diálogo estructurado 

pero abierto, se exploran las implicaciones de las respuestas iniciales. 

El trabajo del Proyecto Noria (http://www.octaedro.com/noria) coor-

dinado por Irene de Puig proporciona materiales específicos para esta 

fase. 

3. Fase de síntesis provisional: Los participantes construyen nuevas 

comprensiones, siempre abiertas a posterior revisión. Miguel Ángel 

Santos Guerra en La escuela que aprende documenta experiencias 

exitosas de este proceso en contextos escolares diversos (Santos G.; 

2020). 

 En sema, la pedagogía de la conciencia centrada en las aportaciones de 

Sócrates ofrece un marco metodológico extraordinariamente rico para abor-

dar los desafíos educativos contemporáneos. La mayéutica, como método de 

alumbramiento del conocimiento interior, establece las bases para una educa-

ción que promueve la autonomía intelectual, el pensamiento crítico y el desa-

rrollo ético de los estudiantes.  

http://www.octaedro.com/noria


 
~ 299 ~ 

 

10.6.- En Platón 

«…El mayor bien para el hombre es dialogar cada día sobre la 

virtud y sobre las demás cosas que examináis cuando habláis de 

ellas y cuando os examináis a vosotros mismos...» 

Platón (c. 427-347 a.C) 

 Apología de Sócrates, 38a. 

«…El alma debe elevarse desde lo visible hacia lo inteligible 

hasta contemplar lo que es en sí…» 

Platón (c. 427-347 a.C) 

La República, VI, 511b–c  

 Hablar de Platón es hablar del origen mismo de la educación entendida 

como formación integral de la persona. Antes de él, educar significaba princi-

palmente transmitir habilidades, normas sociales o conocimientos prácticos. 

Con Platón, la educación adquiere un sentido mucho más profundo: pasa a ser 

un proceso de transformación interior, orientado al desarrollo de la concien-

cia, la razón y los valores morales. 

 Para Platón, educar no consiste en “llenar la mente” de información, sino 

en ayudar a la persona a aprender a pensar, a distinguir lo verdadero de lo 

aparente y a orientar su vida hacia el bien y la justicia. Por eso utiliza imágenes 

tan poderosas como la “Alegoría de la Caverna”, que muestra la educación 

como un camino de liberación: salir de la ignorancia, abrir los ojos a la verdad 

y aprender a vivir de manera más consciente y responsable. 

 Además, Platón fue uno de los primeros pensadores en comprender que 

la educación no es solo un asunto individual. Una sociedad justa —afirma— 

solo puede construirse si sus ciudadanos han sido formados moral e intelec-

tualmente. De este modo, la escuela, el maestro y el proceso educativo se con-

vierten en pilares fundamentales de la vida social y política. 

 Estudiar hoy la obra de Platón sigue siendo relevante porque muchas de 

las preguntas que él planteó continúan vigentes: ¿para qué educamos?, ¿qué 

tipo de personas queremos formar?, ¿cómo desarrollar el pensamiento crítico, 

la responsabilidad ética y la conciencia ciudadana? Su pensamiento ofrece un 



 
~ 300 ~ 

 

punto de partida sólido para reflexionar sobre la educación como formación 

de seres humanos libres, críticos y comprometidos con el bien común. 

 Pero además, el estudio de Platón, al igual que el de Sócrates y Aristóteles 

resulta especialmente relevante en la formación del profesorado. No se trata 

de mantener tradiciones académicas seculares sino de responder a las necesi-

dades educativas plenamente actuales. En un contexto marcado por la sobre-

información, la rapidez digital, la proliferación de noticias falsas y la fragmen-

tación del conocimiento, la escuela se enfrenta al reto de enseñar a pensar con 

criterio y profundidad. Platón ya había señalado este problema al distinguir 

entre la opinión superficial y el conocimiento fundamentado, una distinción 

que hoy resulta especialmente relevante para ayudar al alumnado a evaluar 

fuentes, argumentar con rigor y construir juicios propios. Desde esta perspec-

tiva, formar docentes con una base platónica sólida significa fortalecer su ca-

pacidad para promover el pensamiento crítico y el aprendizaje significativo. 

 Al mismo tiempo, la obra de Platón ofrece un marco especialmente va-

lioso para la educación en valores y la formación ciudadana. En un momento 

en el que las aulas reflejan tensiones sociales, culturales y emocionales cada 

vez más complejas, Platón recuerda que no puede existir una sociedad justa 

sin educación moral. Para el profesorado, esta idea implica comprender que 

su labor no se limita al currículo académico, sino que contribuye directamente 

a la construcción de actitudes de respeto, convivencia democrática, responsa-

bilidad social y compromiso ético. La educación deja así de ser un simple pro-

ceso instructivo para convertirse en una experiencia formativa que orienta la 

vida personal y social del alumnado. 

 Platón también ayuda a revalorizar el papel del docente en una época en 

la que la tecnología y los recursos digitales tienden a desplazar el protago-

nismo pedagógico hacia plataformas y dispositivos. Frente a esta tendencia, 

su concepción del educador como guía intelectual y moral refuerza la impor-

tancia del profesorado como mediador del aprendizaje, como referente hu-

mano y como acompañante del proceso de crecimiento personal de los estu-

diantes. Esta visión resulta especialmente pertinente para la formación do-

cente, ya que devuelve sentido profesional y ético a la tarea educativa. 

 La propuesta de educación integral de Platón adquiere hoy una nueva ac-

tualidad. En sistemas educativos cada vez más orientados a competencias téc-

nicas y resultados cuantificables, Platón propone una formación que integra 

razón, emociones, sensibilidad estética y valores. Esta mirada amplia permite 

al profesorado diseñar experiencias educativas que no se reduzcan al 



 
~ 301 ~ 

 

rendimiento académico, sino que atiendan al desarrollo completo de la per-

sona, favoreciendo el equilibrio emocional, la capacidad reflexiva y la madurez 

moral del alumnado. 

 Por otra parte, Platón aporta una comprensión temprana de la diversidad 

educativa al reconocer que los estudiantes no aprenden del mismo modo ni al 

mismo ritmo y que la educación debe adaptarse a las disposiciones individua-

les. Esta idea conecta directamente con los enfoques actuales de educación in-

clusiva y atención a la diversidad, ayudando al profesorado a entender que la 

equidad educativa no consiste en tratar a todos por igual, sino en ofrecer a 

cada estudiante las condiciones necesarias para desplegar sus capacidades. 

 Finalmente, Platón invita a concebir la educación como un proceso de 

transformación profunda y no como una simple acumulación de contenidos. 

Educar, desde esta perspectiva, significa ayudar al alumnado a cambiar su ma-

nera de ver el mundo, de comprenderse a sí mismo y de relacionarse con los 

demás. Para el profesorado en formación, esta visión resulta especialmente 

valiosa porque refuerza la dimensión humana de la enseñanza y sitúa la prác-

tica docente como una tarea orientada a formar personas libres, críticas y so-

cialmente responsables. 

 En este sentido, estudiar a Platón no supone mirar al pasado, sino recu-

perar fundamentos sólidos para afrontar los desafíos educativos del presente, 

fortaleciendo una concepción de la docencia como profesión intelectual, ética 

y socialmente comprometida. 

10.6.1.- La alegoría de la caverna como metáfora  

 La caverna platónica ofrece una potente metáfora para pensar los proce-

sos educativos. Emilio Lledó, en La memoria del logos, propone una lectura 

pedagógica profunda: «…La educación es ese viaje desde las sombras hacia 

la luz, pero un viaje que cada uno debe emprender con sus propios pies…» 

(Lledó; 1996, p. 156). Esta interpretación ha sido desarrollada prácticamente 

por Gregorio Luri en La escuela no es un parque de atracciones donde pro-

pone itinerarios concretos de “ascenso epistémico” (Luri; 2020). 

 Las aplicaciones prácticas incluyen: 

1. Cartografías del conocimiento personal: los estudiantes elabo-

ran mapas de su propio viaje desde las opiniones no examinadas hacia 

comprensiones más fundamentadas. El trabajo de David Perkins en 



 
~ 302 ~ 

 

La escuela inteligente  ofrece herramientas específicas para este ma-

peo (Perkins; 1995). 

2. Proyectos de investigación como liberación: siguiendo la pro-

puesta de Juan Ignacio Pozo en Aprendices y maestros, se diseñan 

experiencias donde los estudiantes deben cuestionar sus preconcep-

tos mediante la investigación sistemática (Pozo; 1998). 

3. Círculos de reflexión crítica: inspirados en la pedagogía crítica de 

Paulo Freire, pero enriquecidos con la dimensión contemplativa pla-

tónica, como propone Catherine L'Ecuyer en Educar en el asombro 

(L’Ecuyer; 2012). 

10.6.2.- Educación y justicia: conciencia ética y moral 

 Todos los historiadores de la Educación que hemos podido consultar 

coinciden en un punto central: la identificación platónica entre educación y 

justicia (Abbagnano;Visalberghi; 1994) (Luzuriaga; 1971) (Böhm; 2010). 

 Abbagnano destaca que la educación no es neutral, sino orientada al co-

nocimiento objetivo del Bien, condición para una conciencia ética auténtica.  

Luzuriaga sintetiza esta idea afirmando que el núcleo de la pedagogía plató-

nica es la formación del hombre moral dentro del Estado en cuanto éste re-

presenta la justicia y Böhm interpreta la justicia platónica no como simple or-

ganización institucional, sino como orden interior del alma, que luego se pro-

yecta socialmente 

 En este sentido podemos decir, que la educación platónica consiste en la 

interiorización del principio de justicia mediante la formación de la conciencia 

moral que es la que ayuda a armonizar la ética individual y la ética social. 

10.6.2.1.- Pedagogía diálógica 

 Una de las aplicaciones más directas del planteamiento platónico sobre 

justicia interior es la pedagogía dialógica, inspirada en la tradición socrático-

platónica. Platón concibe la educación moral como un proceso de clarificación 

racional mediante el diálogo, donde el sujeto aprende a examinar sus creen-

cias y a orientar su juicio hacia el bien común. 

 En la práctica educativa contemporánea, este enfoque se concreta en me-

todologías como debates éticos guiados; diálogo filosófico en el aula y discu-

sión argumentativa estructurada utilizando también dilemas morales reales 



 
~ 303 ~ 

 

para guiar al alumnado a analizar consecuencias, valores implicados y crite-

rios de justicia, fomentando así la interiorización ética y no la obediencia ex-

terna. Estas metodologías que han sido sistematizadas en programas como la 

Community of Inquiry desarrollada por Matthew Lipman, cuyo objetivo es 

formar pensamiento ético, juicio crítico y conciencia social mediante el diá-

logo reflexivo (Lipman; 2002). 

10.6.2.2.- Educación del carácter y virtud cívica 

 Platón entiende la justicia como armonía interior entre razón, emociones 

y deseos, lo que hoy se traduce pedagógicamente en los programas de educa-

ción del carácter y educación en virtudes. Estos programas trabajan autocon-

trol, responsabilidad, honestidad, respeto y sentido de justicia. 

 Thomas Lickona, uno de los principales referentes internacionales en 

educación moral, reconoce explícitamente la influencia de la tradición clásica 

greco-platónica en la formación ética escolar. En su clásica obra de 1991 Edu-

cating for Character: How Our Schools Can Teach Respect and Responsibi-

lity traducida al español en 2017, Lickona nos ofrece más de 100 estrategias 

prácticas adaptadas al contexto escolar y familiar para promover virtudes 

como sabiduría, justicia, autocontrol, integridad, gratitud y humildad, me-

diante la colaboración de la familia y la escuela. 

10.6.2.3.- Justicia restaurativa en contextos escolares 

 El concepto platónico de justicia no se limita al castigo, sino que apunta 

al restablecimiento del orden interior y social. Esta idea conecta directamente 

con los actuales modelos de justicia restaurativa educativa, utilizados en nu-

merosos sistemas escolares. 

 Estos enfoques sustituyen modelos punitivos por diálogo reparador, res-

ponsabilidad personal, reconstrucción de relaciones y conciencia del daño 

causado. 

 A partir de las experiencias que actualmente se desarrollan en diversos 

países de Europa, Canadá, EE. UU. y América Latina se pueden identificar 

rasgos pedagógicos y educativos consistentes: 

1. Resolución colaborativa de conflictos: uso de mediación restau-

rativa entre pares (estudiantes), docentes y familias, con énfasis en 

escuchar a todas las partes implicadas.  



 
~ 304 ~ 

 

2. Círculos restaurativos y diálogo estructurado: encuentros fa-

cilitados en los que se comparte impacto emocional, se reflexiona so-

bre los hechos y se acuerdan acciones reparadoras.  

3. Cambio de cultura escolar: paso de un enfoque punitivo a uno que 

prioriza la reparación de relaciones y la responsabilidad personal.  

4. Articulación con redes regionales: asociación entre escuelas, or-

ganizaciones civiles y redes de formación docente para la expansión y 

sostenibilidad de prácticas restaurativas.  

10.6.2.4.- Educación para la ciudadanía democrática 

 Platón defendía que no puede existir una poli justa sin ciudadanos edu-

cados moralmente. Esta idea se refleja hoy en los programas de educación 

para la ciudadanía, donde se busca formar conciencia cívica, participación res-

ponsable y compromiso social. 

 La UNESCO ha recogido este principio en su marco educativo para el 

desarrollo sostenible y la ciudadanía global, subrayando que la educación debe 

formar conciencia ética, sentido de justicia social y responsabilidad colectiva, 

principios coherentes con el planteamiento platónico. 

 En este ámbito tienen una significativa importancia y relevancia los “Pro-

yectos de Aprendizaje-Servicio” (ApS) mediante los cuales el alumnado par-

ticipa en actividades comunitarias reflexionando sobre justicia social, equidad 

y bien común. Los Proyectos de Aprendizaje-Servicio integran, en una misma 

experiencia planificada, aprendizajes curriculares (conocimientos y compe-

tencias) y un servicio real a la comunidad, con reflexión sistemática y evalua-

ción. Su rasgo distintivo no es “hacer voluntariado”, sino aprender mejor por-

que se actúa sobre necesidades reales con aliados comunitarios. 

10.6.2.5.- Educación socioemocional con base ética 

 Platón integra razón y emociones bajo el gobierno racional del alma. Esta 

idea se refleja hoy en programas de educación emocional con orientación 

ética, que no se limitan al bienestar psicológico, sino que buscan formar con-

ciencia moral. 

 En este sentido, el prestigioso psicopedagogo Rafael Bisquerra señala que 

la educación emocional debe estar vinculada a valores éticos y convivencia so-

cial, no solo a la autorregulación individual. 



 
~ 305 ~ 

 

 Otras de las figuras más destacables y emblemáticas respecto a la educa-

ción emocional es sin duda el profesor y prolífico autor José Antonio Marina, 

que en su clásica obra Ética para náufragos, sitúa la educación afectiva dentro 

de un horizonte normativo: la finalidad no es “sentirse bien” sin más, sino 

aprender a actuar bien. Para Marina, La ética aparece como una brújula para 

orientar deseos, emociones y decisiones hacia criterios universalizables (res-

ponsabilidad, respeto, justicia, dignidad). En términos de educación socio-

emocional con base ética, esto se traduce en que competencias como la empa-

tía, la autorregulación o la convivencia solo son plenamente educativas 

cuando se articulan con un marco de valores compartidos y con la asunción de 

consecuencias: no basta con “expresar emociones”; hay que aprender a res-

ponder moralmente a lo que se siente y a lo que se provoca en los demás (Ma-

rina; 1995). 

 En suma, y desde una perspectiva aplicada, el planteamiento platónico 

sobre educación y justicia se traduce hoy en prácticas educativas reconocidas 

que comparten un núcleo común: formar conciencia moral interior y no solo 

regular conductas externas. El diálogo reflexivo, la educación del carácter, la 

justicia restaurativa, la ciudadanía activa y la educación emocional ética re-

presentan desarrollos contemporáneos coherentes con la intuición central de 

Platón: que la verdadera justicia se construye primero en el interior del sujeto 

y luego se proyecta socialmente. 

10.6.3.- La educación como transformación interior 

 Uno de los rasgos más originales de Platón es su concepción de la educa-

ción como conversión interior. Como hemos señalado anteriormente el Moti 

de la caverna es una metáfora que simboliza el paso de las opiniones a la ver-

dad, es decir, de la conciencia pasiva a la conciencia reflexiva orientada al Bien 

(Abbagnano; Visalberghi, 1992). 

 A su vez, la pedagogía platónica no busca mera adaptación social, sino la 

transformación total del ser humano, desde el mundo de las apariencias hacia 

el orden inteligible de las Ideas. Así pues, la educación platónica no es trans-

misión de información, sino reorientación existencial de la conciencia. 

 Pero ¿En qué consiste hoy la “transformación interior” en clave plató-

nica? Traducido al lenguaje educativo contemporáneo, el principio platónico 

de conversión del alma puede describirse como un proceso formativo que 

busca: 



 
~ 306 ~ 

 

• Pasar de la reacción impulsiva a la autorregulación consciente. 

• Pasar de la repetición acrítica a la reflexión personal. 

• Pasar de la motivación externa a la motivación interna. 

• Pasar del egocentrismo al sentido de responsabilidad social. 

• Pasar de la pasividad cognitiva a la autonomía intelectual. 

 No se trata de imponer valores, sino de formar estructuras internas de 

juicio, atención, autocontrol y sentido moral, que permiten al estudiante diri-

gir su propia vida con mayor lucidez. 



 
~ 307 ~ 

 

10.7.- En Aristóteles 

 Aristóteles ocupa un lugar fundamental en la Historia de la Educación 

porque fue uno de los primeros pensadores en preguntarse no solo qué debe-

mos saber, sino sobre todo cómo debemos vivir y aprender a vivir bien. Mien-

tras Platón puso el acento en la búsqueda de las grandes ideas y los valores 

universales, Aristóteles llevó la reflexión educativa al terreno de la vida coti-

diana, de las decisiones concretas y de la formación del carácter. 

 Para Aristóteles, educar no significa simplemente transmitir conocimien-

tos, sino ayudar a las personas a desarrollar hábitos positivos, a pensar con 

criterio propio y a actuar con responsabilidad. La educación, en este sentido, 

es un proceso progresivo que acompaña el crecimiento de la persona: primero 

se aprende a controlar los impulsos, después a formar el carácter y finalmente 

a usar la razón de manera reflexiva y prudente. 

 Además, Aristóteles comprendió que la educación no es solo un asunto 

individual, sino una tarea social. Una comunidad funciona mejor cuando sus 

ciudadanos han aprendido a convivir, a respetar normas comunes y a buscar 

el bien colectivo. Por eso defendió una educación pública orientada a formar 

personas equilibradas, éticas y capaces de participar activamente en la vida 

social. 

 Hoy, muchas ideas educativas actuales —como la educación en valores, 

el aprendizaje a través de la experiencia, la importancia de los hábitos y el 

desarrollo del pensamiento práctico— tienen sus raíces en Aristóteles. Estu-

diar su obra nos ayuda a entender que educar es, en el fondo, enseñar a vivir 

bien, a elegir mejor y a construir una vida con sentido. 

 El estudio de Aristóteles en la formación del profesorado resulta especial-

mente relevante porque conecta directamente la teoría educativa con la prác-

tica cotidiana del aula. En un contexto escolar en el que los docentes deben 

enfrentarse a problemas reales como la convivencia, la motivación del alum-

nado, la educación emocional o la formación en valores, Aristóteles ofrece una 

visión de la educación centrada en la vida concreta y en el desarrollo progre-

sivo de la persona. Para él, educar no consiste únicamente en transmitir cono-

cimientos, sino en ayudar a formar hábitos positivos, fortalecer el carácter y 

desarrollar la capacidad de tomar decisiones responsables. 



 
~ 308 ~ 

 

 Esta perspectiva resulta muy cercana a la experiencia docente actual, 

donde el aprendizaje no se produce solo a través de explicaciones teóricas, sino 

mediante la repetición de prácticas, la construcción de rutinas educativas, el 

acompañamiento emocional y la creación de un clima de aula favorable. Aris-

tóteles ayuda a comprender que el comportamiento ético no surge espontá-

neamente ni se logra únicamente con normas, sino que se construye poco a 

poco a través del ejercicio constante, la reflexión y el ejemplo. Para el profeso-

rado en formación, esta idea refuerza la importancia de la coherencia educa-

tiva y del papel del docente como modelo de conducta. 

 Además, Aristóteles aporta una comprensión muy actual del aprendizaje 

como proceso gradual. Reconoce que el desarrollo humano pasa por etapas y 

que no se puede exigir el mismo nivel de madurez intelectual o emocional a 

todos los estudiantes al mismo tiempo. Esta visión se relaciona directamente 

con los enfoques actuales de atención a la diversidad, educación inclusiva y 

aprendizaje personalizado, ayudando al profesorado a diseñar propuestas 

educativas adaptadas a las necesidades reales del alumnado. 

 Por otra parte, Aristóteles subraya que la educación no es solo un asunto 

individual, sino una responsabilidad social. La escuela no solo prepara para 

aprobar exámenes, sino para convivir, participar en la comunidad y contribuir 

al bienestar colectivo. Esta idea resulta especialmente relevante en la forma-

ción docente actual, donde se busca que el profesorado actúe como agente 

educativo y social capaz de fomentar valores como el respeto, la cooperación, 

la justicia y la participación democrática. 

 Finalmente, Aristóteles ofrece una concepción de la educación orientada 

al desarrollo del juicio práctico, es decir, a la capacidad de pensar antes de 

actuar, de evaluar consecuencias y de elegir de manera responsable. En una 

sociedad caracterizada por la inmediatez, la impulsividad y la presión social, 

esta dimensión educativa cobra una importancia decisiva. Para el profesorado, 

estudiar a Aristóteles significa fortalecer una pedagogía que no solo enseña 

contenidos, sino que ayuda al alumnado a aprender a vivir mejor, a tomar de-

cisiones más conscientes y a construir una vida con sentido. 

 En este marco, la obra de Aristóteles sigue siendo una referencia funda-

mental para comprender la educación como un proceso humano, ético y so-

cialmente comprometido, que sitúa al profesorado en el centro de la forma-

ción integral de las nuevas generaciones. 



 
~ 309 ~ 

 

10.7.1.- Eudaimonía y realización humana 

 El objetivo último de la educación aristotélica es la “eudaimonía”, enten-

dida como realización plena de lo humano, o lo que es lo mismo, la actualiza-

ción de las capacidades racionales y morales del ser humano, orientadas a la 

vida buena (Abbagnano; Visalberghi, 1992). Así, la educación de la conciencia 

en Aristóteles no persigue éxito externo, sino madurez moral y plenitud hu-

mana. 

 Es de suma importancia destacar que el concepto de eudaimonía en Aris-

tóteles no es lo mismo que lo que entendemos hoy por felicidad aunque en 

muchas traducciones se utilice ese término por aproximación. La diferencia es 

conceptual, filosófica y pedagógicamente muy relevante, especialmente en 

Aristóteles. 

 En griego clásico, eudaimonía significa literalmente “tener un buen dai-

mon” o “estar bien acompañado por el espíritu”, pero en el pensamiento aris-

totélico adquiere un sentido mucho más profundo: designa el estado de reali-

zación plena de la vida humana, no un sentimiento pasajero de placer o bie-

nestar emocional. 

 Cuando hoy hablamos de “felicidad” solemos referirnos a un estado sub-

jetivo de satisfacción, alegría o bienestar psicológico, que puede ser momen-

táneo, fluctuante y dependiente de circunstancias externas. En cambio, la eu-

daimonía se refiere a una forma de vida lograda, estable y estructural, basada 

en el ejercicio de la razón, la virtud y el desarrollo de las capacidades humanas 

propias. 

 Para Aristóteles, una persona no es eudaimónica porque “se sienta feliz”, 

sino porque vive de acuerdo con su naturaleza racional y moral, actúa virtuo-

samente, toma buenas decisiones y desarrolla sus potencialidades a lo largo 

del tiempo. Por eso afirma que la eudaimonía no es un placer, ni una emoción, 

ni una posesión externa, sino una actividad del alma conforme a la virtud 

(Ética a Nicómaco, I, 7). 

 Desde el punto de vista educativo, esta diferencia es crucial. Educar para 

la “felicidad” entendida como bienestar emocional inmediato puede conducir 

a una pedagogía centrada en el confort, la evitación del esfuerzo o la gratifica-

ción rápida. Educar para la eudaimonía, en cambio, significa formar el carác-

ter, el juicio moral, la responsabilidad y la capacidad de vivir bien a largo 

plazo, incluso cuando ello exige esfuerzo, disciplina y renuncia. 



 
~ 310 ~ 

 

 Por eso, muchos autores contemporáneos prefieren traducir eudaimonía 

como: “vida lograda”, “florecimiento humano”, “realización plena”, o “bien vi-

vir”. Estas expresiones reflejan mejor su sentido ético y existencial que el tér-

mino moderno “felicidad”. 

 Puede decirse que la felicidad emocional puede formar parte de la eudai-

monía, pero no la agota. La eudaimonía no depende solo de cómo me siento, 

sino de cómo vivo, cómo actúo y qué tipo de persona llego a ser. Esto explica 

por qué Aristóteles convierte la educación ética en el núcleo de su proyecto 

pedagógico: porque solo a través de la formación de la virtud puede alcanzarse 

una vida verdaderamente lograda. 

 En consecuencia, una educación y una pedagogía de la conciencia basada 

en el concepto de eudaimonía de Aristóteles implica desarrollar: 

1. Conciencia teleológica. Educar la conciencia significa aprender a 

responder: ¿Qué persigo realmente cuando elijo esto?; ¿Qué tipo de 

persona estoy llegando a ser con estos hábitos? ¿Qué bienes son dig-

nos (y cuáles son solo atractivos)? Esto convierte la tutoría, la orien-

tación y la convivencia en “espacios de finalidad”. 

2. Conciencia moral como hábitos + reflexión. Aristóteles integra 

dos planos que la escuela suele separar: el entrenamiento del carácter 

(hábitos, rutinas, práctica guiada) por un lado, y reflexión ética (razo-

nes, deliberación, juicio) por otro. Si solo hay reflexión sin práctica, 

no hay transformación; si solo hay práctica sin reflexión, hay adies-

tramiento sin autonomía. 

3. Conciencia relacional y cívica. La eudaimonía aristotélica es in-

separable de la vida en comunidad: se aprende a vivir bien con otros, 

en instituciones y con responsabilidades. Por eso, el fin educativo in-

cluye ciudadanía y convivencia, no solo rendimiento. 

 Hoy, el marco aristotélico reaparece con fuerza en líneas como educación 

del carácter, educación en virtudes y enfoques de florecimiento que conectan 

bienestar con desarrollo moral. En España, hay desarrollos académicos y di-

vulgativos que presentan la educación del carácter explícitamente enraizada 

en Aristóteles (virtud–bien–felicidad–ciudadanía)118. También existen pro-

puestas que articulan “florecimiento” como finalidad educativa, conectando 

eudaimonía con debates contemporáneos (bienestar eudaimónico, teoría de la 

 
118  Ver: NAVAL, Concepción et. al. Educación del carácter. Pamplona: Eunsa, 2018. 



 
~ 311 ~ 

 

autodeterminación, etc.)119. Y desde la Psicología Positiva aplicada a la Edu-

cación se han difundido programas escolares centrados en bienestar, sentido 

y fortalezas que pueden leerse como compatibles —con matices— con un ho-

rizonte eudaimónico si se integran con virtud y responsabilidad.120 

 Como ejemplos de metodologías y actividades basadas en la eudaimonía 

aristotélica pueden citarse los siguientes y cuya clave no es “hablar de virtu-

des”, sino practicarlas con conciencia, deliberación y feedback. 

10.7.1.1.- Deliberación guiada (phrónesis en acción) 

1. Objetivo: entrenar juicio práctico: fines, medios, consecuencias, con-

texto, virtudes en juego. 

2. Dinámica (15–25 min): Presentar un caso breve realista (conflicto de 

convivencia, trabajo en equipo, uso del móvil, copia, exclusión). 

3. Preguntas fijas: ¿Cuál sería el fin bueno aquí (no solo lo conve-

niente)?; ¿Qué opciones reales tengo?; ¿Qué virtud falta/excede? (va-

lentía, templanza, justicia, amistad cívica); ¿Qué haría alguien pru-

dente y por qué? 

4. Cierre: “microcompromiso” (una acción concreta para la semana). 

5. Evaluación: rúbrica simple de deliberación (claridad del fin, conside-

ración de otros, justificación, viabilidad). 

10.7.1.2.- Taller de hábitos (héxis): “diseño de práctica” 

1. Objetivo: convertir una virtud en conducta repetible (de intención a 

hábito). 

2. Ejemplo: templanza digital. Definir conducta observable: “primer blo-

que de estudio de 25 min sin móvil”. Diseñar entorno: móvil fuera del 

alcance; temporizador; lista corta de tareas. Registro 7 días: lo-

gro/obstáculo/ajuste. 

 
119  Ver: BERNAL, Aurora; NAVAL, Concepción. El florecimiento como fin de la educa-

ción del carácter. Revista Española de Pedagogía, 2023. Disponible en: 
<REP+284_ESP_Bernal.pdf> Acceso: 16 ene. 2026. 

120  Ver: ARGUÍS, Ricardo et. al. Programa “Aulas felices”. Psicología Positiva aplicada a la 
Educación. Zaragoza: Equipo SATI, 2012. Disponible en: <Aulas Felices> Acceso: 16 ene. 
2026. 

file:///C:/Users/Usuario/AppData/Local/Temp/MicrosoftEdgeDownloads/d554e897-356d-46e7-83d7-33155c2c5cb4/REP+284_ESP_Bernal.pdf
https://conrecursos.org/wp-content/uploads/2021/06/Libro-del-Programa-Aulas-Felices.-Psicologia-Positiva-aplicada-a-la-Educacion.pdf?utm_source=chatgpt.com


 
~ 312 ~ 

 

3. Reflexión de conciencia: “¿qué deseo me domina?” “¿qué bien persigo 

realmente?” 

 Esta dinámica concreta en la práctica la idea aristotélica: nos hacemos 

mediante acciones repetidas, pero con conciencia del fin. 

10.7.1.3.- Diario eudaimónico (conciencia narrativa y teleológica) 

1. Objetivo: integrar experiencia + fin + virtud. 

2. Plantilla semanal (10 min): 

• “Esta semana me acerqué a una vida buena cuando…” 

• “Me alejé cuando…” 

• “La virtud que más necesité fue…” 

• “Una acción concreta para la próxima semana…” 

 Puede vincularse a tutoría y a proyectos de convivencia (sin invadir inti-

midad: el alumno decide qué comparte). 

10.7.1.4.- Eudaimonía cívica: proyectos de Aprendizaje-Servicio 

1. Objetivo: experimentar como el bien propio crece con bienes compar-

tidos. 

2. Claves aristotélicas: explicitar el fin: no “hacer horas”, sino justi-

cia/solidaridad/amistad cívica. 

3. Reflexión estructurada: ¿qué bien interno del proyecto se pone en 

juego? ¿qué virtudes exige? 

10.7.1.5.- “Currículo de virtudes” transversal por asignaturas  

 Objetivo: no aislar la ética en una hora; integrarla en prácticas intelectua-

les. 

 Ejemplos: 

• Ciencias: honestidad intelectual (errores, replicación, datos). 

• Lengua: veracidad, escucha, argumentación justa. 

• Educación física: fortaleza, templanza, juego limpio. 



 
~ 313 ~ 

 

• Historia: justicia, prudencia política, análisis de fines colectivos. 

 Este enfoque es coherente con marcos contemporáneos de educación del 

carácter.  

10.7.1.6.- Riesgos frecuentes y cómo corregirlos  

1. Reducir eudaimonía a “bienestar emocional”: integrar siempre virtud, 

responsabilidad y comunidad.  

2. Moralizar sin práctica: sin hábitos y entornos, no hay héxis. 

3. Practicar sin conciencia: sin deliberación, no hay autonomía (phróne-

sis). 

4. Convertir virtudes en eslóganes: usar conductas observables, 

feedback y reflexión. 

10.7.2.- Prudencia (phrónesis): núcleo de la conciencia 

práctica 

 En la Ética a Nicómaco (especialmente Libro VI), Aristóteles llama 

phrónesis a la prudencia o sabiduría práctica: una virtud intelectual cuyo 

objeto no es “saber” en abstracto, sino deliberar bien sobre lo que conviene 

hacer aquí y ahora para vivir bien. No se reduce a aplicar reglas; exige captar 

los fines humanos (el bien) y, a la vez, leer adecuadamente las circunstancias 

concretas. En la tradición de lectura contemporánea, esto se expresa con una 

idea clave: la prudencia no se adquiere solo por aprender principios, sino por 

formación del carácter, hábitos, práctica y experiencia.  

 Desde una pedagogía de la conciencia, esa “sabiduría práctica” funciona 

como conciencia práctica porque articula tres operaciones internas que edu-

cativamente son decisivas: 

1. Atención lúcida a la situación: percibir lo relevante moralmente. 

2. Deliberación: ponderar razones, medios, consecuencias, bienes en 

conflicto… 

3. Elección responsable: decidir y sostener la acción con coherencia. 

 Este enfoque converge con la interpretación clásica de la phrónesis como 

virtud inseparable de la virtud moral: Aristóteles sostiene que no hay 



 
~ 314 ~ 

 

prudencia plena sin un carácter ético formado y viceversa, la virtud moral ne-

cesita la guía prudencial.  

10.7.2.1.- Rasgos pedagógicamente relevantes de la prudencia 

 En primer lugar, la prudencia o conciencia práctica es una racionalidad 

orientada a fines (teleológica) y al bien humano. La prudencia no optimiza 

meros resultados; orienta la acción hacia el “vivir bien” (eudaimonía) en con-

diciones reales, con bienes humanos en tensión. Por eso, educar la prudencia 

equivale a educar una conciencia capaz de ordenar prioridades éticas y no solo 

“resolver problemas”.  

 En segundo lugar, la prudencia trabaja con lo contingente y particular. A 

diferencia del saber teórico, la acción humana ocurre en escenarios variables; 

por ello, la prudencia implica juicio contextual, sensibilidad moral y capacidad 

de ajustar medios. En clave educativa: no basta con “normas”; hay que entre-

nar la percepción moral y el discernimiento en casos.  

 Y finalmente, la prudencia integra cognición, emoción y carácter, presu-

pone disposiciones afectivas y hábitos (hexis): sin autocontrol, empatía y sen-

tido de justicia, la deliberación se sesga. Este punto conecta bien con marcos 

actuales que enfatizan la toma de decisiones responsable y competencias so-

cioemocionales como parte de una formación ética integral 

10.7.2.2.- Objetivos de aprendizaje para desarrollar la prudencia 

 Si convertimos la phrónesis en competencias observables (sin traicionar 

a Aristóteles), un programa de “conciencia prudencial” busca que el alumnado 

progrese en la consecución de los siguientes objetivos: 

1. Clarificación del fin: “¿Qué bien buscamos aquí? ¿Qué significa actuar 

bien en este contexto?”  

2. Lectura ética de la situación: identificar valores en conflicto, afecta-

dos, necesidades, asimetrías, riesgos. 

3. Deliberación con razones: argumentar, considerar alternativas, anti-

cipar consecuencias, reconocer sesgos. 

4. Elección y compromiso: decidir, justificar y revisar (aprendizaje por 

reflexión posterior). 



 
~ 315 ~ 

 

5. Formación del carácter: hábitos que sostienen el juicio (templanza, 

justicia, valentía cívica). 

10.7.2.3.- Metodologías actuales compatibles con el desarrollo de 

la prudencia 

1. Discusión de dilemas morales. La discusión de dilemas es una 

técnica consolidada para provocar razonamiento moral: narraciones 

breves con conflicto de valores, debate guiado y justificación pública 

de la decisión. Bien aplicada, no “adoctrina”: entrena deliberación, 

contraste de razones y revisión crítica121.  

2. Filosofía para Niños y Niñas (FpNN) y “Comunidad de Inda-

gación”: conciencia atenta y pensamiento práctico.La FpNN (inspi-

rada en Lipman) aporta una estructura muy afín a phrónesis: pregun-

tas auténticas, diálogo disciplinado, construcción de razones, revisión 

y autocorrección en comunidad. En España hay guías didácticas ins-

titucionales con secuencias y propuestas para aula122.  

3. Prácticas restaurativas. Las prácticas restaurativas educan una 

conciencia práctica centrada en responsabilidad, impacto y repara-

ción: hacen visible el daño, ordenan turnos de palabra, promueven 

acuerdos y compromisos verificables. Son una tecnología pedagógica 

idónea para entrenar phrónesis en conflictos reales123.  

4. Aprendizaje-Servicio (ApS): El ApS integra aprendizaje curricu-

lar, servicio real y reflexión; por eso es especialmente aristotélico: la 

prudencia se forma en la acción deliberada y revisada. Guías de ApS 

 
121  Ver: FERNÁNDEZ-CAMINERO, G. et. al. Enseñando moralidad como competencia 

inclusiva: efectos de una intervención basada en discusión de dilemas morales. 
Revista Española de Pedagogía, 2023. Disponible en: <REP+286_ESP_Fernandez.pdf> 
Acceso: 16 ene. 2026.   

122  Ver: JAIMES, José C. et. al.  La metodología de la Filosofía para niños y niñas 
(FpNN) y el desarrollo del pensamiento crítico y creativo en la escuela. Revista 
de Filosofía. Vol, 38 Nº 99, 2021. Disponible en: <La metodología de la Filosofía para niños 
y niñas (FpNN) y el desarrollo del pensamiento crítico y creativo en la escuela - Dialnet> 
Acceso: 16 ene. 2026 

123  Ver: ORTEGA, Manel; SCHMITZ, Jean. Prácticas restaurativas en el ámbito educa-
tivo. Quito (Ecuador) Asociación Flamenca de Cooperación al Desarrollo y Asistencia Téc-
nica VVOB. Disponible en: <Practicas-restaurativas-en-el-ambito-educativo-2019-
spa.pdf> Acceso: 16 ene. 2026. 

file:///C:/Users/Usuario/AppData/Local/Temp/MicrosoftEdgeDownloads/e88daf3f-bfa4-433c-a02b-e1c18666a47f/REP+286_ESP_Fernandez.pdf
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=8153525
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=8153525
https://www.ungei.org/sites/default/files/Practicas-restaurativas-en-el-ambito-educativo-2019-spa.pdf
https://www.ungei.org/sites/default/files/Practicas-restaurativas-en-el-ambito-educativo-2019-spa.pdf


 
~ 316 ~ 

 

en el ámbito hispano subrayan la intencionalidad, participación y re-

flexión como ejes del método124.  

10.7.3.- Proceso educativo gradual: cuerpo, carácter e 

intelecto 

 Para Aristóteles, educar no significa únicamente transmitir conocimien-

tos, sino acompañar el desarrollo progresivo de la persona en todas sus di-

mensiones, de modo que aprenda a gobernarse a sí misma, a actuar con virtud 

y a deliberar con prudencia en las situaciones concretas de la vida. 

 Desde este enfoque, la educación se entiende como un camino de interio-

rización y toma de conciencia: conciencia corporal y autorregulación, concien-

cia ética y formación del carácter, y conciencia reflexiva y racionalidad prác-

tica.  

10.7.3.1.- El “cuerpo” como base educativa: hábito, medida y au-

torregulación 

 Para Aristóteles, la educación comienza por el cuerpo porque es el primer 

ámbito donde la persona aprende a gobernarse. En la Política subraya que la 

formación corporal no persigue el rendimiento competitivo, sino la disposi-

ción adecuada para una vida buena y equilibrada. Desde una pedagogía de la 

conciencia, esto significa ayudar al alumnado a darse cuenta de su propio es-

tado corporal, de sus ritmos de atención, de su nivel de activación, del cansan-

cio y del descanso necesarios, y de cómo todo ello influye en su conducta y en 

su aprendizaje. El cuerpo se convierte así en el primer espacio educativo de la 

autorregulación. 

 En términos aristotélicos, aquí aparece la noción de hexis, es decir, la dis-

posición estable que se construye a través de la repetición consciente de accio-

nes. No se trata solo de “hacer ejercicio” o “sentarse bien”, sino de adquirir 

hábitos que sostienen el autocontrol, la perseverancia y el cuidado de sí. 

Cuando el alumnado aprende a regular su respiración antes de una prueba, a 

planificar descansos, a mantener rutinas de estudio o a reconocer señales de 

tensión corporal, está desarrollando una base ética elemental: la capacidad de 

moderarse y orientarse hacia lo que le conviene. 

 
124  Ver: Guía para emprender un proyecto de Aprendizaje-Servicio. Programa Nacio-

nal “Escuela y Comunidad” (Argentina). Disponible en: <MODULO 1 FINAL CORRE-
GIDO> Acceso: 16 ene. 2026. 

https://www.zerbikas.es/wp-content/uploads/2015/09/0403ARGgui.pdf
https://www.zerbikas.es/wp-content/uploads/2015/09/0403ARGgui.pdf


 
~ 317 ~ 

 

 En la práctica educativa actual, este planteamiento se traduce en pro-

puestas como la educación física consciente, el trabajo sistemático de hábitos 

saludables, la incorporación de microrutinas de atención plena o autorregula-

ción emocional al inicio de las clases, y el uso de diarios breves donde el alum-

nado registra cómo se siente antes y después de una actividad exigente. Todo 

ello responde fielmente a la idea aristotélica de que sin una base corporal or-

denada es difícil sostener un carácter firme y un pensamiento lúcido. 

10.7.3.2.- El “carácter” como núcleo: habituación de virtudes y 

educación emocional 

 El corazón del proyecto educativo de Aristóteles está en la formación del 

carácter. En la Ética a Nicómaco afirma con claridad que nos hacemos justos 

practicando actos de justicia, valientes actuando con valentía y templados 

ejercitando la moderación. La virtud no se transmite como un contenido teó-

rico, sino que se construye mediante la repetición de acciones guiadas, acom-

pañadas de reflexión y corrección progresiva. 

 Desde la pedagogía de la conciencia, educar el carácter significa ayudar 

al alumno a comprender el vínculo entre lo que siente, lo que desea, lo que 

elige y lo que finalmente hace. Cuando el estudiante aprende a reconocer sus 

impulsos, a poner nombre a sus emociones, a anticipar consecuencias y a eva-

luar sus propias decisiones, está desarrollando una conciencia ética práctica. 

De este modo, el aula se convierte en un pequeño espacio de convivencia 

donde se ensayan formas justas de relación, cooperación, autocontrol y res-

ponsabilidad. 

 Las corrientes actuales de educación del carácter y educación socioemo-

cional conectan directamente con este planteamiento aristotélico. Programas 

basados en virtudes, metodologías de Aprendizaje-Servicio y dinámicas de 

diálogo moral permiten traducir estas ideas clásicas en prácticas concretas. 

Por ejemplo, trabajar una virtud durante varias semanas —como la responsa-

bilidad, la templanza digital o la empatía— mediante compromisos diarios, 

reflexión semanal y evaluación formativa del comportamiento, reproduce el 

esquema aristotélico de hábito, repetición y consolidación del carácter. 

 Asimismo, el uso de dilemas morales, debates guiados y proyectos soli-

darios ayuda al alumnado a experimentar la virtud en contextos reales. 

Cuando un grupo participa en un proyecto de apoyo comunitario y luego re-

flexiona sobre qué actitudes ha desarrollado, qué dificultades ha encontrado y 



 
~ 318 ~ 

 

qué ha aprendido de sí mismo, está realizando exactamente lo que Aristóteles 

entendía por formación ética: aprender a obrar bien a través de la experiencia. 

10.7.3.3.- El “intelecto”: virtudes intelectuales, deliberación y 

phrónesis 

 Para Aristóteles, la educación no culmina solo en un buen carácter, sino 

en la capacidad de pensar y decidir bien. Aquí entra en juego la phrónesis o 

prudencia, que no es un conocimiento abstracto, sino una sabiduría práctica 

que permite comprender las situaciones concretas, regular las emociones im-

plicadas y elegir la acción más adecuada. La phrónesis une el carácter y el in-

telecto: sin virtudes morales, el razonamiento se vuelve instrumental; sin re-

flexión racional, la virtud queda ciega y rígida. 

 Desde la pedagogía de la conciencia, este nivel corresponde al desarrollo 

metacognitivo y ético: aprender a observar cómo pensamos, qué criterios uti-

lizamos para decidir, qué sesgos influyen en nuestros juicios y cómo podemos 

mejorar nuestras razones. En el aula, esto se trabaja mediante escritura refle-

xiva, análisis de casos reales, debates argumentativos y seminarios socráticos, 

donde el alumnado aprende a justificar sus decisiones y a revisar sus propios 

razonamientos. 

 Actividades como la “bitácora de deliberación”, en la que el estudiante 

registra una situación vivida, las opciones posibles, los riesgos, las emociones 

implicadas y la decisión tomada, son un claro ejemplo de entrenamiento en 

phrónesis. Del mismo modo, el uso de rúbricas que evalúan no solo el resul-

tado, sino la calidad del razonamiento, la consideración del contexto y la cohe-

rencia ética refuerza la dimensión intelectual de la educación moral aristoté-

lica. 

10.7.3.4.- Una secuencia didáctica 

 La propuesta aristotélica puede traducirse hoy en una secuencia educa-

tiva coherente que respete el desarrollo gradual del alumno. En una primera 

fase se trabaja el cuerpo y la autorregulación básica: hábitos de atención, des-

canso, organización del tiempo y control emocional inicial. En una segunda 

fase se pone el acento en el carácter, entrenando virtudes concretas mediante 

prácticas diarias, normas compartidas y dinámicas de convivencia y coopera-

ción. Finalmente, en una tercera fase se fortalece el intelecto práctico, promo-

viendo la deliberación, el pensamiento crítico y la reflexión ética sobre situa-

ciones reales. 



 
~ 319 ~ 

 

 Este itinerario no es rígido, sino cíclico: cada nuevo aprendizaje vuelve a 

pasar por el cuerpo, el carácter y el intelecto, profundizando progresivamente 

en cada nivel. Desde la pedagogía de la conciencia, el elemento transversal es 

siempre el mismo: hacer explícita la experiencia del alumno. Se trata de que 

el estudiante no solo actúe, sino que se dé cuenta de lo que hace, de por qué lo 

hace y de qué efectos tiene. Así, el proceso educativo deja de ser meramente 

instructivo y se convierte en una auténtica formación integral de la persona. 

10.7.4.- Educación pública y dimensión política 

 Para Aristóteles, la educación no es un asunto privado ni exclusivamente 

familiar. Es una responsabilidad pública esencial, porque la ciudad existe para 

algo más que sobrevivir: existe para vivir bien. Si la polis tiene un fin común, 

la formación de los ciudadanos no puede quedar al azar ni depender solo de 

iniciativas individuales. Por eso afirma que la educación debe ser común, re-

gulada y orientada al bien colectivo. 

 Esta idea se apoya en una concepción profundamente comunitaria del ser 

humano. El individuo no se realiza aislado, sino como miembro activo de una 

comunidad política. La educación, entonces, cumple una función estructural: 

prepara a las personas para participar responsablemente en la vida común, 

sostener las leyes, respetar la justicia y contribuir al equilibrio social. Pero aquí 

es indispensable señalar que la “dimensión política” no es propaganda ni 

adoctrinamiento: es la tesis de que la educación debe cultivar capacidades in-

ternas sin las cuales la ciudad se desordena: virtud, autodominio, prudencia 

(phrónesis), sentido de justicia y disposición a deliberar. La escuela, en este 

marco, es un dispositivo de formación del carácter cívico mediante hábitos y 

criterios. 

 Así pues, desde la pedagogía de la conciencia, este planteamiento implica 

que educar no consiste solo en transmitir contenidos, sino en formar ciudada-

nos interiormente capaces de autorregularse, deliberar, actuar éticamente y 

asumir responsabilidades públicas. La dimensión política no se reduce al 

aprendizaje de normas, sino a la construcción de una conciencia cívica que 

comprenda que el bien personal está vinculado al bien común. 

10.7.4.1.- Del hábito al juicio práctico 

 Aristóteles entiende que la verdadera educación no actúa solo sobre el 

intelecto, sino sobre el carácter. La conciencia moral no se forma únicamente 



 
~ 320 ~ 

 

mediante discursos, sino a través de hábitos estables que configuran la manera 

de sentir, pensar y actuar. 

 Por un lado, la educación debe generar disposiciones internas duraderas. 

La virtud no surge espontáneamente: se construye mediante la repetición 

consciente de acciones justas, responsables y equilibradas. En términos peda-

gógicos, esto significa que el entorno escolar debe ofrecer oportunidades cons-

tantes para practicar el respeto, la cooperación, la honestidad y el autocontrol. 

 Por otro lado, Aristóteles subraya la importancia de la prudencia o phró-

nesis, es decir, la capacidad de discernir qué es lo correcto en situaciones con-

cretas. No basta con conocer reglas generales. La conciencia madura sabe in-

terpretar contextos, valorar consecuencias, ponderar alternativas y elegir con 

sensatez. Esta dimensión es especialmente relevante hoy, en contextos com-

plejos donde no existen respuestas simples. 

 Finalmente, la educación también tiene una función social: preparar para 

la vida compartida. Aprender a convivir implica desarrollar la capacidad de 

dialogar, aceptar normas razonables, participar en decisiones colectivas y asu-

mir tanto responsabilidades como límites. En este sentido, la escuela se con-

vierte en una pequeña comunidad política formativa, donde el alumnado 

aprende a ejercer ciudadanía de manera progresiva. 

10.7.4.2.- Límites históricos y lectura crítica 

 Es importante reconocer que la propuesta aristotélica se formuló en un 

contexto histórico excluyente. La ciudadanía plena estaba reservada a una mi-

noría masculina y libre, dejando fuera a mujeres, esclavos y extranjeros. Este 

dato no invalida su planteamiento educativo, pero obliga a reinterpretarlo 

desde una perspectiva contemporánea. 

 Hoy, la pedagogía de la conciencia recupera el núcleo valioso de Aristó-

teles —educación para el bien común y formación del carácter cívico—, pero lo 

amplía hacia una visión democrática, inclusiva y basada en derechos huma-

nos. La educación pública ya no forma solo “buenos ciudadanos” en sentido 

clásico, sino personas capaces de convivir en diversidad, respetar la dignidad 

humana y participar críticamente en sociedades pluralistas. 



 
~ 321 ~ 

 

10.7.4.3.- Puentes con marcos contemporáneos 

 Las ideas aristotélicas encuentran continuidad en los actuales marcos 

educativos europeos e internacionales. En el currículo español, por ejemplo, 

se reconoce explícitamente que la educación debe desarrollar competencias 

ciudadanas orientadas a la participación democrática, la responsabilidad so-

cial y la convivencia ética. Esto conecta directamente con la idea aristotélica 

de que la educación debe servir al proyecto colectivo. 

 El Consejo de Europa, a través del Marco de Competencias para la Cul-

tura Democrática, insiste en que las democracias solo pueden sostenerse si los 

ciudadanos poseen valores, actitudes, habilidades sociales y pensamiento crí-

tico. Aquí reaparece la intuición de Aristóteles: sin formación del carácter y de 

la conciencia pública, las instituciones pierden estabilidad. 

 Por su parte, la UNESCO amplía este horizonte hacia una ciudadanía glo-

bal, incorporando dimensiones como la paz, el desarrollo sostenible y la justi-

cia social. Desde una lectura aristotélica actualizada, el “bien común” ya no se 

limita a la ciudad local, sino que se proyecta hacia una responsabilidad plane-

taria. 

10.7.4.4.- Metodologías actuales compatibles con Aristóteles 

 Desde la pedagogía de la conciencia, existen metodologías especialmente 

coherentes con el planteamiento aristotélico. 

 La deliberación ética estructurada permite entrenar la prudencia. 

Cuando el alumnado analiza dilemas reales, identifica valores en conflicto, 

evalúa consecuencias y argumenta decisiones, está desarrollando la capacidad 

de juicio práctico que Aristóteles consideraba central para la vida moral y po-

lítica. 

 El Aprendizaje-Servicio conecta directamente educación y bien común. 

Al vincular el aprendizaje académico con acciones solidarias reales, el alum-

nado experimenta que el conocimiento tiene sentido social. Además, la refle-

xión posterior permite integrar acción y conciencia, evitando que la ayuda se 

quede en activismo superficial. 

 El gobierno democrático del aula reproduce en pequeño la vida política. 

Asambleas, normas consensuadas, cargos rotativos y toma de decisiones co-

lectivas convierten la escuela en un espacio donde se aprende ciudadanía 



 
~ 322 ~ 

 

practicándola. Este enfoque refleja la idea aristotélica de que se aprende a vivir 

en comunidad viviendo realmente en comunidad. 

 Los círculos restaurativos introducen una visión ética de la convivencia. 

Frente al castigo automático, promueven la responsabilidad, la reparación del 

daño y el reconocimiento del otro. Así se forma una conciencia orientada a la 

justicia relacional, no solo a la obediencia externa. 

 Finalmente, el trabajo con micro-hábitos permite traducir las virtudes en 

acciones cotidianas. Pequeñas prácticas diarias de reflexión, autocontrol y res-

ponsabilidad consolidan progresivamente el carácter moral. 

10.7.4.5.- Diseño de actividades pedagógicas orientadas a la con-

ciencia cívica 

 La pedagogía aristotélica aplicada puede concretarse en propuestas sim-

ples y potentes. El diario de prudencia, por ejemplo, invita al alumnado a re-

flexionar sobre decisiones reales, analizar alternativas y reconocer sesgos per-

sonales. No busca respuestas correctas, sino desarrollar capacidad reflexiva. 

 La creación de una “constitución del aula” permite trabajar el sentido de 

norma como construcción racional compartida. El alumnado aprende que las 

reglas no son arbitrarias, sino acuerdos orientados al bien común, revisables 

y perfectibles. 

 Los laboratorios de justicia distributiva, donde se simulan repartos de re-

cursos escasos, ayudan a comprender conflictos éticos reales entre igualdad, 

mérito y necesidad. Este tipo de actividades fortalece la conciencia social y el 

pensamiento moral aplicado. 

10.7.5.- Método educativo: experiencia, inducción y ra-

cionalidad crítica 

 En la obra de Aristóteles, el método educativo no se reduce a la transmi-

sión de contenidos, sino que constituye un proceso de formación integral de 

la conciencia humana mediante la experiencia sensible, la inducción intelec-

tual y el ejercicio de la racionalidad crítica. Desde la perspectiva de la pedago-

gía de la conciencia, este enfoque resulta especialmente relevante porque ar-

ticula el paso desde la percepción inmediata hasta la comprensión reflexiva y 

ética de la realidad, favoreciendo la autoconciencia, el juicio prudente y la au-

tonomía moral. Aristóteles propone, así, un itinerario formativo que va de lo 



 
~ 323 ~ 

 

concreto a lo universal, del hábito a la virtud y de la experiencia vivida al co-

nocimiento racional. 

10.7.5.1.- Experiencia 

 Para Aristóteles, todo conocimiento comienza con la experiencia (empei-

ría). En los Analíticos Posteriores (II, 19), afirma que “de la sensación surge 

la memoria, y de la memoria repetida surge la experiencia, y de la experien-

cia nace el principio universal del conocimiento”. Esta afirmación sitúa la vi-

vencia concreta como punto de partida de la educación. Desde la pedagogía de 

la conciencia, esto implica que el aprendizaje significativo no puede separarse 

de la experiencia personal del alumno, ya que es en el contacto con la realidad 

donde se activan los procesos de atención, percepción y autoconocimiento. 

 En términos educativos, la experiencia no es mera acumulación de datos 

sensoriales, sino una vivencia interpretada que permite al sujeto reconocer 

patrones, regular su conducta y construir sentido. Aristóteles vincula este pro-

ceso con la formación del carácter (êthos), pues las experiencias repetidas con-

figuran hábitos (héxeis) que moldean la conciencia moral. De ahí que en la 

Ética a Nicómaco (II, 1) sostenga que las virtudes se adquieren “practicándo-

las”, del mismo modo que se aprende a tocar un instrumento tocándolo. 

 En la escuela contemporánea, este principio se traduce en enfoques de 

aprendizaje experiencial y vivencial, como el learning by doing de Dewey o el 

aprendizaje basado en proyectos, donde el alumno se implica activamente en 

situaciones reales o simuladas. Estas prácticas permiten que la conciencia se 

forme no solo en el plano cognitivo, sino también en el emocional y ético. Una 

actividad coherente con este enfoque sería, por ejemplo, el diseño de un pro-

yecto comunitario en el que los estudiantes identifiquen un problema social 

cercano, actúen para mejorarlo y posteriormente reflexionen sobre el impacto 

de sus acciones, desarrollando así conciencia social y responsabilidad ética. 

10.7.5.2.- Inducción 

 La inducción (epagogé) ocupa un lugar central en el método aristotélico. 

A diferencia de una deducción puramente formal, la inducción es el proceso 

mediante el cual la mente, a partir de casos concretos y experiencias reitera-

das, alcanza principios universales. Aristóteles señala que los principios no se 

demuestran, sino que se “intuyen” intelectualmente gracias a la inducción. 

Este paso supone un salto cualitativo en la conciencia: el sujeto deja de 



 
~ 324 ~ 

 

percibir hechos aislados y comienza a comprender estructuras, regularidades 

y leyes. 

 Desde la pedagogía de la conciencia, la inducción se interpreta como un 

proceso de toma de conciencia progresiva. El estudiante no memoriza reglas 

abstractas, sino que las descubre a partir de su propia experiencia, desarro-

llando así una comprensión más profunda y autónoma. Este enfoque se alinea 

con metodologías actuales como el aprendizaje inductivo y el enfoque por des-

cubrimiento guiado, donde el docente actúa como mediador que orienta la ob-

servación, plantea preguntas y ayuda a formular generalizaciones significati-

vas. 

 Un ejemplo pedagógico concreto sería el trabajo en ciencias naturales a 

partir de la observación directa de fenómenos, como el crecimiento de plantas. 

Los alumnos registran datos, comparan resultados y, guiados por el docente, 

infieren principios generales sobre nutrición vegetal o fotosíntesis. En este 

proceso no solo adquieren conocimientos científicos, sino que desarrollan una 

conciencia epistemológica: aprenden cómo se construye el saber y toman con-

ciencia de sus propios procesos cognitivos. 

10.7.5.3.- Racionalidad crítica 

 La racionalidad crítica constituye el tercer eje del método aristotélico. 

Aristóteles distingue entre el conocimiento teórico (epistéme), el conoci-

miento técnico (téchne) y la sabiduría práctica (phrónesis). Esta última resulta 

esencial para la educación de la conciencia, ya que se refiere a la capacidad de 

deliberar correctamente sobre lo que es bueno y conveniente para la vida hu-

mana. En la Ética a Nicómaco (VI, 5), la phrónesis se define como una dispo-

sición racional orientada a la acción correcta. 

 Desde esta perspectiva, hay que reiterar que educar no es solo transmitir 

información, sino formar el juicio crítico y la capacidad de deliberación ética. 

La racionalidad aristotélica no es abstracta ni meramente lógica, sino situada, 

práctica y orientada al bien. En la pedagogía contemporánea, este enfoque se 

refleja en el desarrollo del pensamiento crítico, la educación ética y la educa-

ción para la ciudadanía, donde se fomenta la argumentación, el análisis de di-

lemas morales y la toma de decisiones responsables. 

 Una aplicación pedagógica concreta sería el trabajo con dilemas éticos en 

el aula. A partir de situaciones reales o ficticias, los estudiantes analizan dife-

rentes opciones, evalúan consecuencias, contrastan valores y argumentan sus 



 
~ 325 ~ 

 

decisiones. Este tipo de actividades promueve la autoconciencia moral y el 

desarrollo de la phrónesis, ya que obliga al alumno a reflexionar sobre sus cri-

terios de acción y a justificar racionalmente sus elecciones. 

10.7.5.4.- Integración en la pedagogía actual 

 El valor del método aristotélico reside en su carácter integrador. La expe-

riencia proporciona el material vivo del aprendizaje, la inducción organiza ese 

material en conceptos y principios, y la racionalidad crítica orienta su aplica-

ción ética y práctica. Desde la pedagogía de la conciencia, esta integración per-

mite una formación holística que abarca lo cognitivo, lo afectivo y lo moral. 

 En el ámbito educativo actual, este modelo se refleja en metodologías ac-

tivas como el aprendizaje basado en proyectos, el aprendizaje-servicio y el en-

foque de competencias. Estas propuestas parten de experiencias reales, pro-

mueven la construcción inductiva del conocimiento y culminan en procesos 

de reflexión crítica sobre el sentido y el impacto social del aprendizaje. Por 

ejemplo, en un proyecto de Aprendizaje-Servicio relacionado con el medio 

ambiente, los estudiantes investigan problemas ecológicos locales, elaboran 

propuestas de intervención y reflexionan sobre su responsabilidad como ciu-

dadanos. De este modo, se activan simultáneamente los tres niveles aristoté-

licos: experiencia concreta, generalización conceptual y juicio ético. 

 En definitiva, el enfoque aristotélico ofrece una base sólida para una pe-

dagogía de la conciencia orientada a la realización humana. Al articular expe-

riencia, inducción y racionalidad crítica, se promueve un aprendizaje que no 

se limita al dominio de contenidos, sino que favorece el desarrollo de la auto-

conciencia, la capacidad reflexiva y la responsabilidad moral. En este sentido, 

la educación se concibe como un proceso de formación del sujeto en su totali-

dad, coherente con la finalidad última que Aristóteles atribuye a la vida hu-

mana: la realización plena de sus capacidades racionales y éticas. 





 
~ 327 ~ 

 

10.8.- En los epicúreos 

«…Vana es la palabra del filósofo que no remedia ninguna afec-

ción del alma. Pues, así como de nada sirve la medicina si no 

expulsa las enfermedades del cuerpo, tampoco sirve la filosofía 

si no expulsa el sufrimiento del alma…» 

Epicuro (341-270 a.C.) 

Fragmentos (2012) 

«…Cuando decimos que el placer es el fin, no hablamos de los 

placeres del libertinaje ni de los placeres sensuales, sino del no 

sufrir dolor en el cuerpo ni turbación en el alma…» 

Epicuro (341-270 a.C.) 

Carta a Meneceo (2015) 

«…Así como los niños tiemblan y temen todo en las tinieblas, así 

nosotros tememos muchas cosas a plena luz del día, que no son 

más temibles que aquellas que los niños imaginan en la oscuri-

dad. Este terror del alma no lo disipan los rayos del sol ni la 

claridad del día, sino el conocimiento racional de la natura-

leza…» 

Lucrecio (c. 99 – c. 55 a.C.) 

De la naturaleza de las cosas (1961). 

 

 En el panorama de las filosofías helenísticas, el epicureísmo emerge como 

una propuesta revolucionaria que sitúa la educación de la conciencia en el cen-

tro mismo de su proyecto filosófico-pedagógico. Mientras que otras escuelas 

de la época se perdían en especulaciones metafísicas abstractas o en rigideces 

morales desencarnadas, Epicuro y sus seguidores desarrollaron un sistema in-

tegral de formación de la conciencia profundamente arraigado en la experien-

cia corporal, la dimensión afectiva y la vida comunitaria. 

 La importancia de estudiar las aportaciones epicúreas a la educación de 

la conciencia radica en varios aspectos fundamentales que mantienen una 



 
~ 328 ~ 

 

sorprendente actualidad. En primer lugar, los epicúreos fueron pioneros en 

concebir la filosofía como una práctica terapéutica orientada a la transforma-

ción existencial, anticipándose en más de dos milenios a las corrientes con-

temporáneas de la psicología humanista y las terapias cognitivo-conductuales. 

Su comprensión de la conciencia como realidad que requiere cultivo sistemá-

tico, cuidado y educación específica constituye un antecedente histórico cru-

cial para cualquier proyecto educativo que aspire a la formación integral del 

ser humano. 

 En segundo lugar, la pedagogía epicúrea representa uno de los primeros 

intentos sistemáticos de democratización del saber filosófico y de la educación 

de la conciencia. La apertura del Jardín a mujeres, esclavos y personas de toda 

condición social supuso una ruptura radical con los elitismos académicos de 

su tiempo, prefigurando los ideales de educación inclusiva y transformadora 

que hoy consideramos irrenunciables. Esta dimensión comunitaria y solidaria 

de la formación de la conciencia epicúrea ofrece claves valiosas para superar 

los individualismos fragmentadores de nuestra época. 

 Un tercer elemento que justifica la atención al epicureísmo es su concep-

ción integral y holística de la conciencia. Lejos de los dualismos platónicos que 

escindían cuerpo y alma, los epicúreos comprendieron que la educación de la 

conciencia debía partir necesariamente del reconocimiento de nuestra corpo-

reidad, de la legitimidad de los afectos y de la búsqueda de un bienestar inte-

gral que abarcara todas las dimensiones del ser humano. Esta visión unificada 

resuena poderosamente con las concepciones contemporáneas sobre la inteli-

gencia emocional, la educación somática y los enfoques integrales del desarro-

llo humano. 

 Además, la propuesta epicúrea de una “medicina del alma” basada en el 

cultivo de la ataraxia (serenidad) y la aponía (ausencia de dolor) ofrece he-

rramientas conceptuales y prácticas de extraordinaria pertinencia para abor-

dar las patologías de la conciencia contemporánea: la ansiedad generalizada, 

el estrés crónico, la dispersión atencional y la pérdida de sentido existencial. 

Su diagnóstico de los miedos fundamentales que perturban la conciencia hu-

mana —el miedo a la muerte, a los dioses y al destino— mantiene una vigencia 

notable en una época caracterizada por nuevas formas de angustia existencial. 

 Finalmente, el epicureísmo aporta una comprensión profunda de la rela-

ción entre placer, conciencia y educación que desafía tanto los ascetismos re-

presivos como los hedonismos consumistas. Su distinción entre placeres na-

turales y necesarios, naturales pero no necesarios, y ni naturales ni necesarios, 



 
~ 329 ~ 

 

proporciona criterios valiosos para una educación de la conciencia orientada 

hacia formas sostenibles y compartibles de bienestar. 

 En un momento histórico que demanda urgentemente nuevos paradig-

mas educativos capaces de formar conciencias lúcidas, críticas y compasivas, 

el legado epicúreo emerge como una fuente de inspiración imprescindible 

para quienes aspiramos a una auténtica educación de la conciencia que integre 

las dimensiones cognitiva, afectiva, corporal, social y espiritual del ser hu-

mano. 

10.8.1.- La conciencia como cultivo de la ataraxia 

 La ataraxia se refiere a un estado de serenidad y calma interior, libre de 

inquietudes, temores y perturbaciones emocionales, constituyendo un con-

cepto central en la filosofía epicúrea. Para los epicúreos, el cultivo de la con-

ciencia se orientaba específicamente hacia la consecución de este estado de 

imperturbabilidad, entendido no como pasividad o indiferencia, sino como 

una conquista activa de la serenidad que requería educación sistemática, dis-

ciplina interior y práctica constante. 

 La ataraxia es tranquilidad, serenidad e imperturbabilidad en relación 

con el alma, la razón y los sentimientos125. Esta definición revela la compren-

sión integral que los epicúreos tenían de la conciencia: no se trataba única-

mente de apaciguar la mente racional, sino de armonizar todas las dimensio-

nes del ser humano —emocional, cognitiva y sensorial— en un estado de equi-

librio dinámico que permitiera el florecimiento de la sabiduría y la felicidad. 

 La metodología epicúrea para el cultivo de la conciencia se articulaba en 

torno al Tetrafármaco, una medicina cuádruple del alma que abordaba los 

cuatro temores fundamentales que perturban la serenidad humana: el miedo 

a los dioses, el miedo a la muerte, el miedo al destino y el miedo al dolor. De 

esta manera resulta útil el concepto de Tetrafármaco, usado de manera figu-

rativa y alegórica por los epicúreos como una herramienta que ayuda a evadir 

y eliminar ciertos temores que puedan alterar la felicidad del ser126. Esta apro-

ximación terapéutica a la educación de la conciencia anticipaba en más de dos 

 
125  Fuente: Wikipedia. Ataraxia. Disponible en: <Ataraxia - Wikipedia, la enciclopedia libre> 

Acceso: 17 ene. 2026. 

126  Ibidem. 

https://es.wikipedia.org/wiki/Ataraxia


 
~ 330 ~ 

 

milenios las corrientes psicopedagógicas contemporáneas que comprenden el 

aprendizaje como un proceso de sanación integral. 

10.8.1.1.- La educación de la conciencia como respuesta al ruido 

contemporáneo 

 En el contexto de la sociedad actual, caracterizada por lo que diversos 

pensadores han denominado “sociedades del ruido”, la relevancia de la atara-

xia epicúrea adquiere una dimensión profética. Las redes sociales y la tecno-

logía digital han llevado a una sobreproducción de contenido que elimina la 

posibilidad de detenerse y escuchar, haciendo que el silencio sea percibido 

como algo improductivo (Ortiz O.; 2024). Esta saturación informacional cons-

tituye una nueva forma de perturbación que los epicúreos no conocieron, pero 

para la cual su pedagogía de la conciencia ofrece herramientas conceptuales 

extraordinariamente pertinentes. 

 En el contexto de las sociedades determinadas por la tecnología se busca 

plantear una crítica al exceso de ruido que se vive cotidianamente, propo-

niendo una relación entre el silencio y la capacidad de pensar libremente (Pin-

zón; 2019). Los epicúreos habían intuido que la educación de la conciencia 

requería la creación de espacios de quietud —físicos, mentales y sociales— que 

permitieran el desarrollo de lo que el filósofo Byung-Chul Han127 denomina 

"atención profunda". El Jardín epicúreo funcionaba precisamente como un 

refugio de esta naturaleza, un espacio protegido de las turbulencias políticas y 

sociales de la época helenística. 

 La problemática contemporánea de la incomunicación, paradójicamente 

intensificada por la hiperconectividad digital, encuentra en la pedagogía epi-

cúrea de la amistad una respuesta fundamental. El modelo de retroalimenta-

ción propio de la cultura del “like” está deteriorando el funcionamiento de la 

sociedad con mecanismos diseñados para captar y retener la atención, gene-

rando dinámicas erosivas de nuestra capacidad colectiva para comunicarnos 

(Manrique; 2025). Frente a esta fragmentación de los vínculos auténticos, los 

epicúreos propusieron la philía (amistad) como el núcleo mismo de la 

 
127  Byung-Chul Han es uno de los filósofos contemporáneos más influyentes en el análisis crí-

tico de la subjetividad, la cultura digital y las formas actuales de dominación simbólica. Sus 
aportaciones resultan especialmente relevantes para la educación y la pedagogía de la con-
ciencia, ya que ofrecen un marco teórico sólido para comprender cómo el capitalismo neo-
liberal, la hiperconectividad y la cultura del rendimiento están transformando la experien-
cia interior, la atención, el aprendizaje y la formación ética del sujeto. 



 
~ 331 ~ 

 

educación de la conciencia, comprendiendo que la serenidad interior solo 

puede cultivarse en el contexto de relaciones humanas genuinas y nutritivas. 

10.8.1.2.- La interioridad amenazada: del jardín epicúreo al silen-

cio digital 

 El texto referenciado de Patricia Manrique (Manrique; 2025) se aprove-

cha del concepto de silencio y de su opuesto (el ruido) para señalar que fenó-

menos como la prisa, la distracción o la autoexigencia terminan confundidos 

con nosotros mismos, con nuestras rutinas o con nuestros deseos. Esta obser-

vación contemporánea resuena profundamente con el diagnóstico epicúreo de 

los “deseos no naturales y no necesarios” que la cultura y la sociedad imponen 

sobre los individuos, apartándolos de la percepción clara de sus auténticas ne-

cesidades. 

 La crisis de la interioridad en la sociedad contemporánea se manifiesta 

en lo que diversos autores han identificado como el “aplanamiento de la sub-

jetividad”. En las formas tecnológicas de vida se rompe el dualismo de la al-

tura que separaba el término trascendental del empírico, con lo que se aplana 

la interioridad del sujeto. Los epicúreos, anticipándose a esta problemática, 

diseñaron una pedagogía específicamente orientada al cultivo de la vida inte-

rior, comprendiendo que la educación de la conciencia requería el desarrollo 

sistemático de capacidades reflexivas y contemplativas. 

 El silencio interior deja emerger una voz que surge de lo profundo y que 

nos habla de necesidades, de genuinidad, de deseos y de vacío. Esta compren-

sión psicológica contemporánea encuentra un precedente notable en la prác-

tica epicúrea del autoexamen, donde la atención plena a las propias sensacio-

nes y sentimientos constituía el fundamento de la sabiduría práctica. 

10.8.1.3.- Pedagogía de la serenidad 

 La ataraxia epicúrea no era concebida como un estado de pasividad sino 

como una conquista activa que requería educación específica y práctica cons-

tante. Representa un estado de serenidad y tranquilidad mental, donde la 

mente está libre de perturbaciones y ansiedad, convirtiéndose en un ideal de 

equilibrio emocional y bienestar. Esta comprensión activa de la serenidad 

ofrece claves fundamentales para el diseño de pedagogías contemporáneas ca-

paces de formar conciencias resilientes frente al bombardeo informacional y 

la aceleración social. 



 
~ 332 ~ 

 

 La ataraxia es más que un concepto filosófico antiguo; es una guía atem-

poral para vivir con equilibrio y claridad en un mundo lleno de tensiones. Los 

epicúreos desarrollaron técnicas específicas para el cultivo de esta serenidad 

que mantienen una relevancia extraordinaria en el contexto actual: la práctica 

del discernimiento entre placeres naturales y artificiales, el ejercicio de la me-

moria como cultivo de experiencias positivas, y el desarrollo de la capacidad 

de mantenerse presente ante las perturbaciones externas sin dejarse arrastrar 

por ellas. 

 La educación epicúrea de la conciencia se basaba en el principio de que 

la satisfacción de los deseos es lo que produciría placer, pero existen placeres 

que conducen a un dolor mayor que el placer inicial, estos placeres producen 

intranquilidad y deben ser evitados por la razón128. Esta sofisticada compren-

sión de la economía del deseo constituye una herramienta pedagógica de pri-

mer orden para educar a las nuevas generaciones en el discernimiento frente 

a las seducciones del consumismo digital y la búsqueda compulsiva de gratifi-

caciones inmediatas. 

10.8.1.4.- El silencio como resistencia 

 El silencio es una forma de resistencia, no debe ser visto como una falta 

de acción, sino como una potencia negativa que nos permite recuperar la aten-

ción profunda y la contemplación. Esta comprensión contemporánea del si-

lencio como acto político coincide extraordinariamente con la propuesta epi-

cúrea de retiro del mundo político tradicional para crear espacios alternativos 

de vida y aprendizaje. 

 Los epicúreos comprendieron que la educación de la conciencia requería 

la creación de “heterotopías” —otros espacios— donde pudiera desplegarse 

una forma de vida alternativa a los imperativos sociales dominantes. El Jardín 

funcionaba como un laboratorio existencial donde experimentar formas de re-

lación, aprendizaje y cultivo de la conciencia que anticipaban posibilidades fu-

turas para toda la humanidad. 

10.8.1.5.- La ataraxia como competencia pedagógica fundamental 

 En el contexto educativo contemporáneo, el cultivo de la ataraxia puede 

comprenderse como el desarrollo de una competencia fundamental que 

 
128  Fuente: Wikipedia. Ataraxia. Disponible en: <Ataraxia - Wikipedia, la enciclopedia libre> 

Acceso: 17 ene. 2026. 

https://es.wikipedia.org/wiki/Ataraxia


 
~ 333 ~ 

 

integra dimensiones cognitivas, emocionales y relacionales. La práctica regu-

lar de la ataraxia conlleva una reducción del estrés y la ansiedad, una mayor 

capacidad para lidiar con las dificultades de la vida, una mejora en la toma de 

decisiones y una mayor sensación de bienestar general. 

 La pedagogía epicúrea de la conciencia anticipó la comprensión contem-

poránea de que el aprendizaje auténtico requiere la integración de todas las 

dimensiones del ser humano. Para alcanzar la ataraxia, es necesario reducir 

las pasiones y deseos desmedidos, buscando un equilibrio entre lo que se 

desea y las necesidades reales. Esta educación del deseo constituye una di-

mensión fundamental de cualquier pedagogía integral que aspire a formar se-

res humanos capaces de navegar conscientemente en la complejidad del 

mundo contemporáneo. 

 Los epicúreos desarrollaron lo que podríamos denominar una “pedagogía 

de la presencia” que cultivaba sistemáticamente la capacidad de estar plena-

mente presentes en el momento actual, reconociendo en esta presencia la 

fuente de toda sabiduría y felicidad genuinas. Esta aproximación pedagógica 

mantiene una relevancia extraordinaria en un contexto histórico caracterizado 

por la distracción permanente y la ansiedad del futuro. 

10.8.2.- La educación sensorial como base del conoci-

miento 

 Los epicúreos desarrollaron una revolucionaria teoría del conocimiento 

que situaba la experiencia sensorial como fundamento irrenunciable de todo 

saber auténtico. Para Epicuro, la sensación constituía “el asiento de todo el 

conocimiento” y se originaba cuando “los átomos que desprenden los cuerpos 

llegan hasta nuestros sentidos”, estableciendo así una epistemología empírica 

que desafiaba tanto las especulaciones platónicas como el racionalismo abs-

tracto129. Esta propuesta, sistematizada en su obra perdida "Canon", constituía 

aquella norma que "ha como bajado del cielo para enseñarnos todo y por la 

cual deben guiarse todos los juicios sobre la realidad", según testimoniaba Ci-

cerón130. 

 
129  Fuente: Wikipedia. Epicureísmo. Disponible en: <Epicureísmo - Wikipedia, la enciclope-

dia libre> Acceso: 17 ene. 2026. 

130 Fuente: Wikipedia. Canon epicúreo. Disponible en: <Canon epicúreo - Wikipedia, la enci-
clopedia libre> Acceso: 17 ene. 2026. 

https://es.wikipedia.org/wiki/Epicure%C3%ADsmo
https://es.wikipedia.org/wiki/Epicure%C3%ADsmo
https://es.wikipedia.org/wiki/Canon_epic%C3%BAreo
https://es.wikipedia.org/wiki/Canon_epic%C3%BAreo


 
~ 334 ~ 

 

 La genialidad del planteamiento epicúreo residía en su comprensión in-

tegral de los criterios de verdad. Establecían tres criterios fundamentales: las 

sensaciones (aisthêsis), las anticipaciones (prolepsis) y los sentimientos de 

placer y dolor, configurando un sistema coherente donde la experiencia cor-

poral directa se convertía en la base del conocimiento válido. Las sensaciones 

proporcionaban el contacto inmediato con la realidad, las anticipaciones per-

mitían el reconocimiento de patrones mediante la memoria sensorial, y los 

sentimientos orientaban la acción hacia lo beneficioso o alejaban de lo perju-

dicial. Este enfoque anticipaba sorprendentemente los descubrimientos con-

temporáneos sobre cómo la información ingresa por gusto, olfato, tacto, audi-

ción o la visión sin ningún significado inicial, y adquiere valor emocional 

cuando pasa al sistema límbico. 

 La pedagogía epicúrea se fundamentaba en la convicción de que toda ra-

zón “pende de los sentidos, y la verdad de estos se confirma por la certidumbre 

de las sensaciones”131, estableciendo así una educación radicalmente experien-

cial. El error, según esta concepción, no surgía de las sensaciones mismas sino 

del juicio apresurado que interpretaba inadecuadamente los datos sensoriales. 

Esta comprensión llevaba a desarrollar una pedagogía de la paciencia contem-

plativa, donde el aprendiz debía cultivar la capacidad de recibir las impresio-

nes sensoriales con claridad antes de emitir juicios. El Jardín epicúreo se con-

vertía así en un laboratorio de educación sensorial donde el conocimiento se 

aprendía a través de experiencias directas en lugar de ser innato, anticipando 

metodologías educativas que solo recientemente han encontrado validación 

neurocientífica. 

10.8.2.1.- La crisis del aprendizaje desencarnado en la educación 

actual 

 Las instituciones educativas contemporáneas padecen una profunda cri-

sis de desconexión sensorial que contrasta dramáticamente con la sabiduría 

epicúrea. La educación tradicional se caracteriza por enormes contenidos teó-

ricos con muy poca aplicación práctica, sensación de información irrelevante 

y estudiantes relegados a adoptar una actitud estrictamente pasiva, privile-

giando una metodología de transmisión abstracta que ignora la naturaleza 

fundamentalmente corpórea del conocimiento humano. Esta crisis se mani-

fiesta en aulas donde 30 alumnos se dedican a escuchar durante largos 

 
131  Ibidem. 



 
~ 335 ~ 

 

períodos la voz de un profesor, reproduciendo un modelo industrial que trata 

el aprendizaje como un proceso mecánico de transferencia de información. 

 La ausencia de educación sensorial en nuestros sistemas educativos ge-

nera consecuencias devastadoras para el desarrollo integral de los estudiantes. 

La exclusión y marginación de la dimensión sensorial del aprendizaje crea di-

ficultades innecesarias. Los estudiantes hipersensibles pueden no tolerar lu-

ces brillantes y ruidos fuertes, distraerse con ruidos de fondo que otras perso-

nas no oyen, o asustarse cuando alguien los toca por sorpresa, mientras que 

los hiposensibles requieren mayor estimulación para procesar adecuada-

mente la información. Esta diversidad sensorial, que los epicúreos habrían in-

tegrado naturalmente en su pedagogía del Jardín, es sistemáticamente igno-

rada por sistemas educativos que privilegian un modelo único de aprendizaje 

desencarnado. 

 La desconexión entre corporalidad y aprendizaje ha generado lo que po-

dríamos denominar una “pedagogía de la abstracción forzada2, donde se pri-

vilegia un programa educativo basado exclusivamente en el sistema visual. 

Esta aproximación unidimensional contradice frontalmente los hallazgos neu-

rocientíficos que demuestran que la experiencia sensorial estimula la activi-

dad eléctrica neuronal, brindando la posibilidad de moldear nuestras ideas 

con el auxilio de los estímulos. Los estudiantes se ven así privados del rico 

ecosistema sensorial que requieren para un aprendizaje auténtico y duradero. 

 La metodología educativa tradicional ignora además el hecho fundamen-

tal de que los primeros años de vida son clave para el aprendizaje y desarrollo 

cognitivo, cuando el cerebro realiza muchas más conexiones que el adulto y 

cuanto más rico es el ambiente sensorial, mayor es el número de conexiones 

neuronales. Esta ventana de oportunidad neuroplástica se desperdicia siste-

máticamente en aulas que reproducen modelos de enseñanza descontextuali-

zados y sensorialmente empobrecidos, generando lo que los epicúreos habrían 

identificado como una educación contraria a la naturaleza humana. 

10.8.2.2.- Neurociencia y pedagogía sensorial 

 Los avances en neuroeducación han validado extraordinariamente las in-

tuiciones pedagógicas epicúreas sobre la centralidad de la experiencia senso-

rial en el aprendizaje. La neurociencia cognitiva estudia cómo la información 

proveniente desde los distintos canales sensoriales converge y se integra cons-

tantemente en el cerebro para codificar y decodificar los mensajes, confir-

mando que el conocimiento auténtico emerge de la integración multisensorial 



 
~ 336 ~ 

 

y no de procesos puramente abstractos. Esta integración sensorial contribuye 

a una mayor conciencia y comprensión del mensaje y permite suplir ciertas 

dificultades en el aprendizaje lingüístico (Irisarri; Villegas-Paredes, 2021), de-

mostrando la eficacia de metodologías que los epicúreos intuían desde su com-

prensión holística de la naturaleza humana. 

 La teoría de la cognición corporizada (embodied cognition) ha revolucio-

nado nuestra comprensión del aprendizaje al demostrar que la cognición de-

pende de los tipos de experiencia que provienen de tener un cuerpo con varias 

capacidades sensoriomotoras, y que estas capacidades están embebidas en un 

entorno biológico, psicológico y cultural más amplio. Esta perspectiva con-

firma la sabiduría epicúrea de que el conocimiento no puede separarse del 

cuerpo que lo experimenta. Al involucrar activamente al cuerpo en el proceso 

de aprendizaje, se activan múltiples sistemas sensoriales y motores, lo que fa-

cilita una mayor comprensión y asimilación del contenido, validando científi-

camente las prácticas pedagógicas desarrolladas en el Jardín epicúreo. 

 Las investigaciones en neuroeducación han identificado que el aprendi-

zaje multisensorial se refiere a la integración de diferentes canales sensoriales 

para facilitar la retención y comprensión de la información, ya que esto activa 

diferentes áreas del cerebro y fortalece las conexiones neuronales. Los educa-

dores pueden emplear técnicas que los epicúreos practicaban intuitivamente: 

el uso de materiales manipulativos, actividades prácticas y recursos que invo-

lucren múltiples sentidos. La memoria sensorial constituye la fase inicial en el 

proceso de memoria, el reconocimiento fugaz de lo que perciben los sentidos, 

confirmando que toda construcción cognitiva superior depende de esta base 

sensorial que Epicuro había identificado como criterio fundamental de ver-

dad. 

 La validación neurocientífica se extiende también a la comprensión de 

que la información sensorial no se limita a los cinco sentidos tradicionales, 

sino que incluye la interocepción, la conciencia corporal (propiocepción) y la 

conciencia espacial (sentido vestibular), ampliando el espectro de lo que debe 

considerarse educación sensorial. Esta comprensión expandida del sistema 

sensorial humano ofrece nuevas posibilidades para desarrollar pedagogías 

que honren la integralidad de la experiencia humana, tal como los epicúreos 

propugnaban en su visión holística del conocimiento. 



 
~ 337 ~ 

 

10.8.2.3.- Hacia una pedagogía sensorial inspirada en el epicu-

reísmo 

 La recuperación de los principios epicúreos de educación sensorial ofrece 

un camino prometedor para superar la crisis del aprendizaje desencarnado. 

La estimulación sensorial persigue un doble objetivo: fomentar el máximo 

desarrollo de las capacidades sensoriales y potenciar el desarrollo cognitivo a 

través de una buena educación sensorial, recordando que para los epicúreos 

la educación auténtica debía integrar simultáneamente el cultivo de los senti-

dos, el desarrollo del discernimiento y la promoción del bienestar integral. 

Esta perspectiva exige transformar radicalmente los espacios educativos para 

convertirlos en verdaderos “jardines de aprendizaje” donde la experiencia di-

recta y la reflexión contemplativa se combinen armónicamente. 

 Una pedagogía sensorial contemporánea inspirada en el epicureísmo 

debe reconocer que cada cerebro es único y tiene fortalezas y debilidades in-

dividuales, requiriendo la individualización del aprendizaje y la adaptación de 

las estrategias de enseñanza a las necesidades específicas de cada estudiante. 

Esto implica desarrollar lo que los epicúreos practicaban: una atención perso-

nalizada que permita a cada estudiante desarrollar su propio "canon" o criterio 

de discernimiento sensorial.  

 La implementación de una educación sensorial epicúrea contemporánea 

exige crear espacios físicos que honren la naturaleza multisensorial del apren-

dizaje. Esto incluye el diseño de ambientes con estímulos controlados donde 

se trabajan las sensaciones, otorgándole al alumno la libertad para explorar, 

descubrir y disfrutar de diversas experiencias sensoriales. Tales espacios de-

ben alejarse del bullicio urbano que caracteriza las instituciones educativas 

actuales para crear, como hicieron los epicúreos, recintos de contemplación 

sensorial donde el aprendizaje pueda desarrollarse con la serenidad necesaria 

para el verdadero discernimiento. 

 La formación docente debe transformarse para incluir el desarrollo de 

competencias en educación sensorial, reconociendo que las estrategias cogni-

tivas, sensoriales y ambientales orientadas al aula requieren que los docentes 

comprendan las necesidades biológicas, cognitivas y socioemocionales de los 

aprendientes. Los educadores deben aprender a observar las diferentes moda-

lidades sensoriales de sus estudiantes, desarrollar materiales didácticos mul-

tisensoriales y crear experiencias de aprendizaje que integren movimiento, 

manipulación, exploración y reflexión (Irisarri; Villegas-Paredes, 2021). Esta 

formación debe incluir además el cultivo de la propia sensibilidad del 



 
~ 338 ~ 

 

educador, siguiendo el modelo epicúreo del maestro como “médico de la feli-

cidad” que acompaña el desarrollo integral de sus estudiantes. 

 Finalmente, una pedagogía sensorial inspirada en el epicureísmo debe 

recuperar la dimensión comunitaria del aprendizaje, creando espacios de diá-

logo y colaboración donde los estudiantes puedan compartir sus experiencias 

sensoriales y desarrollar juntos criterios de discernimiento. La amistad filosó-

fica que caracterizaba el Jardín epicúreo debe inspirar comunidades de apren-

dizaje donde la educación sensorial se convierta en una práctica social de ex-

ploración conjunta de la realidad, combinando la sabiduría ancestral con los 

hallazgos más avanzados de la neuroeducación para crear una educación ver-

daderamente transformadora que honre la integralidad de la experiencia hu-

mana. 

10.8.3.- Pedagogía de la conciencia: amistad y terapia 

existencial 

 El epicureísmo constituye una de las propuestas más sólidas y coherentes 

de la Antigüedad en torno a la educación de la conciencia como camino de 

liberación interior y de vida buena. Epicuro y su escuela conciben el pensa-

miento como una práctica formativa integral, orientada a transformar la ma-

nera de sentir, pensar y habitar el mundo. En este marco, educar no significa 

transmitir información, sino acompañar un proceso de clarificación interior 

mediante el cual la persona aprende a liberarse del miedo, a ordenar sus de-

seos y a construir relaciones humanas basadas en la confianza y el cuidado 

mutuo. 

 El Jardín de Epicuro no fue simplemente una escuela filosófica, sino una 

auténtica comunidad educativa donde se practicaba una pedagogía de la sere-

nidad, fundada en el diálogo, la vida compartida y el ejercicio cotidiano de la 

reflexión ética. Allí, la amistad adquiría un valor central como sostén emocio-

nal, espacio de aprendizaje moral y fuente de seguridad existencial, mientras 

que la filosofía se vivía como una medicina del alma destinada a curar los su-

frimientos producidos por el miedo a la muerte, la angustia ante el futuro y la 

insatisfacción constante del deseo. 

 Desde la perspectiva contemporánea de la pedagogía de la conciencia, el 

epicureísmo ofrece un marco especialmente fecundo para repensar la educa-

ción emocional, ética y existencial. Sus propuestas anticipan enfoques actua-

les centrados en la autorregulación afectiva, el pensamiento crítico aplicado a 

la vida cotidiana, la construcción de comunidades de aprendizaje y el bienestar 



 
~ 339 ~ 

 

psicológico sostenible. Recuperar el legado epicúreo no implica reproducir sin 

más un modelo antiguo, sino reinterpretar sus principios fundamentales —

sobriedad, amistad, lucidez racional y cuidado interior— como herramientas 

pedagógicas válidas para afrontar los desafíos educativos del presente, carac-

terizados por la aceleración, el consumo compulsivo, la fragmentación social 

y el aumento de la ansiedad. 

10.8.3.1.- La amistad como fundamento pedagógico 

 El epicureísmo desarrolló una visión profundamente novedosa de la 

amistad (philía) como eje central de toda auténtica educación de la conciencia. 

Para Epicuro, “de todos los bienes que la sabiduría procura para una vida 

feliz, el más importante es, con mucho, la amistad”. Con esta afirmación co-

locaba la relación humana en el corazón del proceso educativo. Aprender no 

era solo adquirir conocimientos, sino crecer juntos en un vínculo de cuidado, 

confianza y acompañamiento mutuo. Esta intuición resulta sorprendente-

mente actual, pues hoy sabemos, gracias a múltiples investigaciones, que el 

aprendizaje es más profundo y duradero cuando existe una auténtica alianza 

entre educadores, familias y estudiantes, capaz de sostener el desarrollo social 

y emocional de la persona. 

 En el Jardín epicúreo, la escuela no era un espacio académico rígido, sino 

una comunidad fraterna orientada al cultivo interior y al diálogo libre. Allí se 

practicaba una pedagogía basada en la palabra compartida, la escucha y la 

confianza recíproca entre maestro y discípulos. El objetivo era sencillo y radi-

cal al mismo tiempo: comprender al otro para poder construir amistad. Frente 

a los modelos educativos centrados exclusivamente en la abstracción intelec-

tual, esta comunidad de aprendizaje anticipaba enfoques actuales que recono-

cen que el sentimiento de pertenencia, la seguridad emocional y la creación de 

vínculos significativos son condiciones indispensables para aprender bien, 

tanto en lo académico como en lo humano. 

 La pedagogía epicúrea entendía que los vínculos educativos deben nacer 

de la amistad, es decir, de una relación libre, recíproca y profundamente hu-

mana. El amigo es alguien en quien me reconozco, alguien que siente, piensa 

y vive de un modo cercano al mío. Desde esta perspectiva, educar significa 

encontrarse con el otro desde el respeto y el reconocimiento mutuo. Esta idea 

resulta especialmente valiosa en el contexto actual, donde con frecuencia se 

ha enfriado la relación pedagógica y se ha sustituido el encuentro personal por 

dinámicas impersonales, estandarizadas y deshumanizadoras. Los epicúreos 

ya intuían que una educación verdadera exige al maestro crear espacios 



 
~ 340 ~ 

 

relacionales sensibles, capaces de generar confianza, cercanía afectiva y aper-

tura interior, en lugar de distancia y desencuentro. 

 La amistad epicúrea no se reducía a un intercambio de intereses, sino que 

aspiraba a convertirse en una forma auténtica de relación social. Desde ahí se 

desarrolló lo que hoy podríamos llamar una auténtica “pedagogía del cui-

dado”. El maestro era visto como una especie de médico del alma, alguien que 

acompaña procesos de sanación interior y de construcción de una vida buena. 

Por eso la escuela epicúrea concedía un valor central a la tarea educativa. Esta 

visión conecta directamente con los enfoques contemporáneos que subrayan 

la importancia de que docentes y familias cultiven sus propias competencias 

emocionales, conscientes de que sus actitudes, palabras y modos de estar in-

fluyen profundamente en el desarrollo integral de los estudiantes. 

10.8.3.2.- La filosofía como medicina del alma 

 Para el epicureísmo, la filosofía no era una actividad teórica ni un ejerci-

cio intelectual distante de la vida, sino una práctica esencialmente terapéutica. 

Epicuro la entendía como un arte de curar el alma. De ahí surge el conocido 

tetrafármaco, la “medicina de cuatro remedios” destinada a aliviar los miedos 

más profundos del ser humano: el miedo a los dioses, el miedo a la muerte, el 

miedo al dolor y el miedo a fracasar en la búsqueda del bien. Desde esta pers-

pectiva, filosofar no consiste en acumular saberes, sino en aprender a vivir 

mejor. La educación deja así de ser mera transmisión de contenidos y se con-

vierte en un proceso de transformación interior orientado al bienestar, la se-

renidad y la libertad interior. 

 Esta dimensión terapéutica resulta especialmente actual. El tetrafármaco 

epicúreo no es una fórmula abstracta, sino un auténtico tratamiento contra las 

creencias irracionales que están en la raíz de gran parte de nuestro sufri-

miento. Epicuro comprendió que muchas de nuestras angustias no proceden 

de la realidad misma, sino de las ideas erróneas que construimos sobre ella. 

En este sentido, la filosofía se pone al servicio de la vida, ayudando a desmon-

tar miedos infundados y a recuperar una relación más sana con nosotros mis-

mos y con el mundo. 

 La pedagogía epicúrea anticipa así preocupaciones centrales de la educa-

ción contemporánea. Hoy sabemos que los currículos excesivamente centra-

dos en contenidos académicos suelen dejar poco espacio para el trabajo emo-

cional y el autoconocimiento. Sin embargo, sin esta dimensión interior, el 

aprendizaje queda incompleto. Los epicúreos ya intuían que educar implica 



 
~ 341 ~ 

 

también aprender a reconocer, regular y comprender los propios estados emo-

cionales, porque solo así se construye un equilibrio personal duradero. 

 El tetrafármaco ofrecía orientaciones sencillas y profundamente libera-

doras: no temas a los dioses, no te angusties por la muerte, lo verdaderamente 

bueno es fácil de alcanzar y lo verdaderamente doloroso suele ser soportable. 

Estas ideas anticipan de manera sorprendente los actuales enfoques de edu-

cación socioemocional, que buscan dotar a las personas, desde la infancia, de 

herramientas para afrontar el miedo, la frustración y la incertidumbre. Para 

Epicuro, el núcleo del problema humano estaba en los errores de juicio, en las 

creencias limitantes y en la falta de pensamiento crítico. Por eso la educación 

debía formar una mente lúcida y un corazón sereno. 

 En el Jardín epicúreo, la práctica terapéutica incluía ejercicios concretos 

de autoconocimiento y transformación personal. Epicuro agradecía a la natu-

raleza haber hecho fáciles de conseguir las cosas necesarias para vivir bien, y 

difíciles de obtener aquellas que en realidad no necesitamos. Con ello ense-

ñaba un arte esencial: aprender a distinguir entre deseos naturales y artificia-

les. Esta educación del deseo constituía una auténtica terapia existencial. No 

se trataba de reprimir el placer, sino de orientarlo con inteligencia, buscando 

un placer sencillo, estable y profundo, capaz de sostener una felicidad serena 

y duradera. 

10.8.4.- Paralelismos contemporáneos 

 El pensamiento epicúreo, lejos de ser una doctrina encerrada en la Anti-

güedad, mantiene una sorprendente vigencia en los debates educativos con-

temporáneos sobre la conciencia, el bienestar y la formación integral de la per-

sona. Muchas de las intuiciones pedagógicas desarrolladas en el Jardín en-

cuentran hoy nuevas formulaciones en enfoques como el mindfulness, la edu-

cación emocional y las comunidades de aprendizaje. Explorar estos paralelis-

mos no solo permite comprender mejor la profundidad humanista del epicu-

reísmo, sino también reconocer cómo sus principios siguen ofreciendo claves 

valiosas para repensar la educación como un proceso de transformación inte-

rior, cuidado relacional y construcción consciente de una vida buena. 

10.8.4.1.- Mindfulness y la herencia epicúrea 

 La práctica contemporánea del mindfulness presenta afinidades estruc-

turales profundas con la pedagogía epicúrea de la conciencia. El mindfulness 

no se limita a una técnica de relajación, sino que propone una actitud global 



 
~ 342 ~ 

 

ante la vida basada en la atención consciente, la presencia plena y la regulación 

de la reactividad emocional. Su finalidad es aprender a habitar el momento 

presente con lucidez, serenidad y aceptación, reduciendo la dispersión mental 

y el sufrimiento innecesario. Esta orientación coincide de manera notable con 

el ideal epicúreo de ataraxia, entendido como estado de calma estable, equi-

librio interior y libertad frente a los miedos irracionales. 

 Epicuro enseñaba que la mayor parte del sufrimiento humano no pro-

viene de los hechos, sino de las interpretaciones mentales que construimos 

sobre ellos. El mindfulness contemporáneo retoma esta intuición cuando in-

vita a observar pensamientos y emociones sin identificarse automáticamente 

con ellos. Ambos enfoques buscan generar una conciencia reflexiva capaz de 

distanciarse del automatismo emocional y de recuperar una relación más sana 

con la experiencia inmediata. En este sentido, la atención plena puede enten-

derse como una actualización pedagógica de la antigua terapia filosófica epi-

cúrea. 

 Diversos estudios educativos en lengua española señalan que la práctica 

sistemática del mindfulness favorece la autorregulación emocional, la reduc-

ción del estrés escolar y la mejora del clima relacional en el aula132. Estos re-

sultados recuerdan la atmósfera de serenidad, confianza y convivencia fra-

terna que caracterizaba al Jardín epicúreo, donde el aprendizaje se producía 

en un entorno afectivo seguro. Tanto el epicureísmo como el mindfulness 

comparten así una concepción integral de la educación que articula mente, 

cuerpo y emoción como dimensiones inseparables del proceso formativo. 

10.8.4.2.- Pedagogías del bienestar y educación emocional 

 Las actuales corrientes de educación emocional y pedagogías del bienes-

tar encuentran en el epicureísmo un antecedente histórico de gran relevancia. 

Hoy se reconoce que educar no consiste únicamente en transmitir contenidos 

académicos, sino en acompañar el desarrollo integral de la persona, aten-

diendo sus emociones, su autoconcepto, su capacidad de relación y su equili-

brio interior. Esta visión coincide con la pedagogía epicúrea, que entendía la 

 
132  Ver: GONZÁLEZ, Genma; AMIGO, Isaac. Efectos de la atención plena en el ámbito 

educativo. Una revisión sistemática. Revista de Psicología y Educación.  Vol. 13, Nº. 
1, 2018. Disponible en: <Efectos de la atención plena en el ámbito educativo: una revisión 
sistemática - Dialnet> Acceso: 17 ene. 2026. 

 

https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=6661855
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=6661855


 
~ 343 ~ 

 

educación como un proceso de sanación interior orientado a construir una 

vida buena. 

 La educación emocional contemporánea busca crear entornos de apren-

dizaje donde el estudiante pueda conectar lo que aprende con su propia expe-

riencia vital. Se trata de generar aulas más humanas, más empáticas y emo-

cionalmente seguras, en las que el conocimiento no se perciba como algo ex-

terno, sino como parte del propio proceso de crecimiento personal. Esta inte-

gración entre saber y vida refleja claramente la epistemología sensualista epi-

cúrea, que afirmaba que el conocimiento auténtico nace del contacto directo 

con la experiencia, las sensaciones y la reflexión consciente sobre ellas. 

 Autores como Rafael Bisquerra han mostrado que el desarrollo de com-

petencias emocionales mejora no solo el bienestar subjetivo, sino también el 

rendimiento académico, la convivencia escolar y la prevención de conflictos 

(Bisquerra; 2009). Epicuro ya intuía esta relación cuando defendía que la se-

renidad interior es condición indispensable para pensar con claridad y vivir 

con sabiduría. Desde esta perspectiva, la educación del bienestar no es un aña-

dido opcional al currículum, sino una dimensión estructural de toda pedago-

gía de la conciencia. 

10.8.4.3.- Comunidades de aprendizaje y espacios educativos alternativos 

 El ideal epicúreo de la buena vida no se reducía al bienestar individual, 

sino que implicaba una forma ética de habitar la relación con los otros. En el 

Jardín se promovía una convivencia basada en el respeto, la cooperación y el 

cuidado mutuo, evitando el daño innecesario y fomentando vínculos estables 

de amistad. Esta dimensión comunitaria de la pedagogía epicúrea encuentra 

hoy una expresión clara en las Comunidades de Aprendizaje, las escuelas 

cooperativas y los modelos educativos alternativos centrados en el bienestar 

colectivo. 

  Las Comunidades de Aprendizaje contemporáneas se basan en el diá-

logo igualitario, la participación activa, la corresponsabilidad y la construcción 

compartida del conocimiento. Este enfoque rompe con la lógica competitiva 

tradicional y apuesta por una educación relacional, donde aprender significa 

también aprender a convivir (Flecha; Larena, 2020). En este punto, la heren-

cia epicúrea resulta especialmente visible: el Jardín funcionaba como una co-

munidad educativa horizontal, donde el maestro no era una autoridad dis-

tante, sino un acompañante del proceso de crecimiento humano. 



 
~ 344 ~ 

 

 Además, los espacios educativos alternativos —como las escuelas demo-

cráticas, los proyectos de aprendizaje cooperativo o las pedagogías activas— 

retoman el principio epicúreo de que el bienestar personal está inseparable-

mente ligado al bienestar del grupo. Se reconoce que el sentido de pertenencia, 

la seguridad emocional y la cooperación son condiciones fundamentales para 

el desarrollo cognitivo y ético. Así, el ideal antiguo de una comunidad filosófica 

orientada a la vida buena reaparece hoy bajo nuevas formas institucionales y 

pedagógicas. 

10.8.5.- Metodología y actividades actuales 

 La actualización pedagógica del epicureísmo no consiste en una mera re-

producción histórica del Jardín, sino en la traducción contemporánea de su 

núcleo antropológico y terapéutico: la educación como formación de la con-

ciencia sensible, emocional, racional y relacional orientada a la ataraxia, al 

placer estable y a la vida buena compartida. Desde esta perspectiva, las meto-

dologías actuales inspiradas en Epicuro se articulan en cuatro grandes ejes: 

atención consciente, comunidad educativa afectiva, terapia cognitiva de 

creencias disfuncionales y diseño deliberado de proyectos vitales sostenibles. 

 Esta convergencia entre tradición filosófica y pedagogía contemporánea 

encuentra respaldo en investigaciones actuales sobre mindfulness, educación 

socioemocional, aprendizaje experiencial y psicología positiva, que confirman 

empíricamente intuiciones epicúreas fundamentales: el valor de la percepción 

atenta, la moderación de los deseos, la amistad como base del bienestar y la 

transformación cognitiva del miedo. 

10.8.5.1.- Prácticas de atención plena y conciencia corporal 

 Epicuro fundamentó su epistemología en la primacía de la sensación 

(aisthesis) como criterio básico de verdad. En su Carta a Heródoto y en la 

Carta a Meneceo sostiene que el conocimiento auténtico nace del contacto di-

recto con la experiencia sensible correctamente interpretada. Desde la peda-

gogía contemporánea, esta concepción se traduce en prácticas sistemáticas de 

atención plena orientadas a recuperar la presencia corporal y perceptiva frente 

a la dispersión cognitiva característica de la cultura digital. 

 La exploración sensorial consciente, organizada por modalidades percep-

tivas (vista, oído, tacto, gusto, olfato), permite entrenar la atención sostenida, 

la discriminación perceptiva y la regulación emocional. Este tipo de ejercicios 

desarrolla competencias metacognitivas básicas: capacidad de observación no 



 
~ 345 ~ 

 

reactiva, reducción del automatismo evaluativo y fortalecimiento de la con-

ciencia situacional. Investigaciones recientes en educación superior muestran 

que los programas de mindfulness mejoran la concentración, la memoria de 

trabajo y la autorregulación emocional, efectos que coinciden notablemente 

con la función formativa que Epicuro atribuía al ejercicio filosófico cotidiano  

 Por su parte, el diario de placeres naturales y necesarios opera como he-

rramienta pedagógica de alfabetización emocional y ética del deseo. Como he-

mos señalado, Epicuro distinguía entre deseos naturales y necesarios, natura-

les no necesarios y deseos vanos (Máximas Capitales, XXIX). El registro re-

flexivo cotidiano permite al estudiante identificar fuentes reales de bienestar 

—descanso, alimento sencillo, conversación, contacto con la naturaleza— y 

contrastarlas con deseos artificiales inducidos socialmente. Esta práctica for-

talece la conciencia crítica del consumo, la sobriedad voluntaria y la gratitud, 

dimensiones hoy centrales en la educación para el desarrollo sostenible y el 

bienestar subjetivo. 

10.8.5.2.- Dinámicas de construcción comunitaria 

 El Jardín epicúreo fue una de las primeras comunidades educativas ba-

sadas explícitamente en el vínculo afectivo como condición del aprendizaje. 

Epicuro afirmaba que “de todas las cosas que la sabiduría procura para la 

felicidad de la vida entera, la mayor es la amistad” (Máximas Capitales, 

XXVII). Desde esta perspectiva, la pedagogía de la conciencia no se concibe 

como proceso individualista, sino como experiencia relacional estructurada. 

 Los círculos de amistad filosófica reproducen este modelo comunitario 

mediante espacios de diálogo reflexivo, escucha empática y apoyo mutuo. Es-

tas dinámicas se articulan con metodologías actuales como las comunidades 

de aprendizaje, los grupos de indagación filosófica y el aprendizaje dialógico. 

El efecto educativo no se limita al intercambio cognitivo, sino que impacta di-

rectamente en la construcción de identidad, autoestima académica y sentido 

de pertenencia, factores ampliamente documentados en la literatura pedagó-

gica contemporánea (Aubert et. al.; 2008). 

 Los simposios epicúreos adaptados, inspirados en las celebraciones men-

suales del Jardín (Eikas), introducen una dimensión ritual pedagógica que re-

fuerza la cohesión grupal. Estas experiencias integran convivencia, reflexión 

ética, expresión artística y celebración moderada, generando aprendizajes ex-

perienciales profundamente significativos. Desde la neuroeducación se reco-

noce que el aprendizaje emocionalmente significativo se consolida con mayor 



 
~ 346 ~ 

 

profundidad en la memoria a largo plazo, lo que confirma empíricamente la 

eficacia formativa de estos espacios convivenciales estructurados (Mora; 

2013). 

10.8.5.3.- Técnicas terapéuticas educativas 

 Epicuro desarrolló una auténtica terapia filosófica orientada a la elimina-

ción de los miedos fundamentales que perturban la conciencia: miedo a los 

dioses, a la muerte y al destino. Este modelo, conocido como tetrapharmakon, 

constituye uno de los precedentes históricos más claros de la psicoterapia cog-

nitiva moderna. En educación, esta herencia se traduce en intervenciones sis-

temáticas de reestructuración cognitiva aplicadas al desarrollo personal del 

alumnado. 

 La deconstrucción de miedos irracionales se realiza mediante técnicas de 

indagación guiada, análisis de creencias nucleares y debate argumentativo. 

Este enfoque guarda una clara analogía con la Terapia Cognitivo-Conductual 

de Aaron Beck, que identifica pensamientos automáticos distorsionados como 

origen del malestar psicológico (Beck; 1998). En el contexto educativo, estas 

dinámicas fortalecen el pensamiento crítico, la autonomía emocional y la re-

siliencia frente a la incertidumbre. 

 La meditación sobre la finitud, inspirada en la célebre tesis epicúrea “la 

muerte no es nada para nosotros” (Carta a Meneceo), cumple una función pe-

dagógica profunda: reconciliar al sujeto con su temporalidad. Diversos pro-

gramas de mindfulness basados en terapia cognitiva (MBCT) han demostrado 

reducir significativamente la ansiedad existencial y los síntomas depresivos, 

favoreciendo una relación más sana con el presente (Segal et. al.; 2017). Esta 

convergencia entre tradición filosófica y psicología clínica contemporánea le-

gitima plenamente la aplicación educativa de estas prácticas. 

10.8.5.4.- Proyectos de vida consciente 

 El epicureísmo no se limitó a una ética privada, sino que propuso un es-

tilo de vida deliberadamente diseñado. El Jardín fue un experimento social de 

bajo consumo, alta cooperación y simplicidad voluntaria. En educación actual, 

este legado se concreta en metodologías de aprendizaje basado en proyectos 

orientados al diseño consciente del entorno y de la propia biografía vital. 

 El diseño colaborativo de espacios de bienestar permite integrar conteni-

dos de arquitectura emocional, psicología ambiental y sostenibilidad 



 
~ 347 ~ 

 

educativa. Investigaciones sobre entornos educativos saludables muestran 

que la organización del espacio físico influye directamente en la atención, el 

clima emocional y la interacción social (Corraliza; 1987). De este modo, los 

estudiantes aprenden a traducir valores éticos en configuraciones materiales 

concretas, desarrollando competencias de planificación, cooperación y res-

ponsabilidad ecológica. 

 El Laboratorio de Placeres Sostenibles constituye una síntesis pedagógica 

de todo el programa epicúreo. Los participantes investigan prácticas de bie-

nestar que cumplan criterios de naturalidad, necesidad y estabilidad emocio-

nal: hábitos de descanso, alimentación consciente, contacto con la naturaleza, 

ejercicio moderado, relaciones significativas y uso responsable de tecnología. 

Estudios recientes sobre los mecanismos de eficacia del mindfulness —regu-

lación atencional, conciencia corporal, regulación emocional y transformación 

de la autoimagen— confirman empíricamente estos efectos (Hölzel et al.; 

2011). 

 Este enfoque convierte al alumnado en investigador activo de su propio 

bienestar, integrando ciencia, ética y experiencia personal, exactamente como 

proponía Epicuro cuando afirmaba que la filosofía solo tiene sentido si “cura 

las enfermedades del alma”. 





 
~ 349 ~ 

 

10.9.- En los estoicos 

«…Toda la vida hay que aprenderla, y, lo que más te sorpren-

derá, toda la vida hay que aprender a morir... Cada día hay que 

examinarse: ¿qué defecto he corregido hoy?, ¿qué vicio he resis-

tido?, ¿en qué aspecto soy mejor? ...» 

Séneca (4 a.C – 65 d.C) 

Cartas a Lucilio (2018) 

«…En cada cosa que hagas o digas, examínate a ti mismo y ob-

serva: '¿Qué es esto para mí? ¿No me arrepentiré de ello? Den-

tro de poco estaré muerto y todo habrá desaparecido'. ¿Qué más 

necesitas si la obra que realizas es propia de un ser inteligente, 

social y sometido a la misma ley que Dios?...» 

Epicteto (ca. 55–135 d.C.) 

Disertaciones por Arriano (1993) 

 

«…Cávate dentro de ti mismo. Allí dentro está la fuente del bien, 

una fuente capaz de brotar continuamente, con tal de que conti-

nuamente ahondes…» 

Marco Aurelio (121-180 d.C.) 

Meditaciones (2002) 

 

 El estoicismo representa una de las aportaciones filosóficas más signifi-

cativas para comprender la educación de la conciencia como proceso de trans-

formación integral del ser humano. El estoicismo no se limitó a ser una doc-

trina teórica abstracta, sino que se configuró como una filosofía práctica orien-

tada fundamentalmente a la formación del carácter y la transformación de la 

existencia humana. 

 La importancia del estoicismo para la pedagogía de la conciencia radica 

en varios aspectos fundamentales. En primer lugar, los estoicos comprendie-

ron la filosofía como una forma de vida integral, no como mera especulación 



 
~ 350 ~ 

 

intelectual. Para pensadores como Séneca, Epicteto y Marco Aurelio, la filoso-

fía era fundamentalmente ejercicio, práctica cotidiana y arte de vivir que com-

prometía la totalidad de la existencia del individuo. Esta concepción práctica 

de la filosofía conecta directamente con los desafíos contemporáneos de una 

educación que no se limite a la transmisión de conocimientos, sino que aspire 

a la formación integral de la persona. 

 En segundo lugar, el estoicismo desarrolló una concepción de la educa-

ción centrada en la transformación de la conciencia. Michel Foucault, en su 

estudio sobre la hermenéutica del sujeto, destacó cómo los estoicos concebían 

la formación como un proceso de constitución del sujeto moral a través de 

prácticas concretas de cuidado de sí (Foucault; 1991). La educación estoica 

buscaba no tanto llenar la mente de información cuanto transformar la ma-

nera de percibir, juzgar y relacionarse con la realidad. Esta visión anticipó de 

manera notable las comprensiones contemporáneas sobre el papel de la me-

tacognición, la autorregulación emocional y la construcción de sentido en los 

procesos educativos. 

 En tercer lugar, el estoicismo ofrece un conjunto articulado de ejercicios 

espirituales y prácticas pedagógicas que Pierre Hadot ha recuperado como pa-

trimonio fundamental de la filosofía antigua. Estas prácticas incluyen el exa-

men de conciencia, la atención plena, la meditación sobre principios funda-

mentales y la escritura reflexiva, entre otras (Hadot; 2006). Tales ejercicios no 

constituyen técnicas aisladas sino metodologías integradas orientadas a la 

transformación progresiva de la visión del mundo y de la personalidad del 

educando. La sistematicidad y coherencia de estas prácticas las convierte en 

referentes valiosos para cualquier pedagogía que aspire a educar la conciencia 

de manera integral. 

 En cuarto lugar, el estoicismo presenta una notable vigencia para enfren-

tar los desafíos del mundo contemporáneo. En una época marcada por la in-

certidumbre, el estrés académico y la ansiedad generalizada, los principios es-

toicos sobre la gestión emocional, la resiliencia ante la adversidad y el discer-

nimiento entre lo que depende y no depende de nosotros ofrecen herramientas 

psicopedagógicas de gran valor práctico. No es casual que en las últimas déca-

das hayan surgido iniciativas como Modern Stoicism133 que recuperan estos 

 
133  Modern Stoicism (Estoicismo Moderno) — en términos amplios — es un movimiento inte-

lectual y popular que surgió a finales del siglo XX y principios del XXI con el objetivo de 
revivir y aplicar la filosofía estoica antigua en la vida contemporánea. No es simplemente 
un estudio académico, sino una corriente vivida por personas y comunidades que buscan 
usar ideas estoicas para afrontar la incertidumbre, el sufrimiento y las decisiones éticas de 
la modernidad. Modern Stoicism, Ltd. es una organización sin fines de lucro con sede en el 



 
~ 351 ~ 

 

principios para aplicarlos en contextos educativos, terapéuticos y de desarro-

llo personal. 

 Finalmente, el estoicismo ofrece un modelo pedagógico basado en la cen-

tralidad de las virtudes cardinales: sabiduría, justicia, coraje y templanza. Esta 

educación centrada en virtudes conecta con desarrollos contemporáneos en 

ética de las virtudes, psicología positiva y educación del carácter, ofreciendo 

un marco de referencia probado históricamente para la formación moral y el 

desarrollo de la excelencia humana. 

10.9.1.- La educación de la conciencia en el estoicismo 

 Los estoicos distinguían claramente entre el discurso filosófico y la filo-

sofía como modo de vida. Para ellos, la práctica filosófica no consistía primor-

dialmente en la elaboración de teorías abstractas o en la exégesis de textos, 

sino en vivir de acuerdo con la razón y la virtud. Esta distinción fundamental 

es expresada por Séneca cuando afirma que la filosofía nos enseña a actuar, 

no meramente a hablar. La filosofía se concebía así, como el arte de vivir, una 

techné que requería ejercitación constante y que tenía como materia prima la 

propia existencia del individuo. 

 Esta concepción pedagógica implicaba que el verdadero progreso filosó-

fico no se medía por la capacidad de explicar mejor a los filósofos o de memo-

rizar doctrinas, sino por la transformación efectiva de la propia manera de ser. 

Epicteto insistía en que el objetivo de la actividad filosófica no era únicamente 

la adquisición de conocimiento sino la realización de una transformación pro-

funda de la visión del mundo y del ser mismo del individuo. La educación es-

toica se orientaba fundamentalmente hacia la conversión del sujeto, hacia una 

metanoia134 que implicaba un cambio radical en la manera de percibir, valorar 

y relacionarse con la realidad. 

 
Reino Unido, dirigida por un equipo multidisciplinario de filósofos, psicoterapeutas y edu-
cadores, con el propósito de investigar, difundir y enseñar estocismo aplicable a la vida co-
tidiana. Disponible en: <Modern Stoicism> Acceso: 17 ene. 2026. 

134  Metanoia (del griego μετάνοια) designa un cambio profundo de mente, actitud y orientación 
vital, que implica una transformación interior consciente y duradera. En su sentido filosó-
fico y espiritual, no se limita al arrepentimiento moral, sino que alude a una reconfiguración 
del modo de comprender la realidad y de situarse existencialmente en ella: pasar de una 
forma de ver, sentir y actuar a otra más lúcida, ética o integrada. Metanoia es una conver-
sión interior de la conciencia que produce una renovación del sentido, del juicio y de la 
conducta. 

 

https://modernstoicism.com/


 
~ 352 ~ 

 

 Esta dimensión transformadora de la educación estoica conectaba ínti-

mamente con la comprensión de la filosofía como terapia de las pasiones. Los 

estoicos concebían que las emociones destructivas resultaban de errores de 

juicio, de representaciones inadecuadas de la realidad. Por tanto, la educación 

filosófica tenía una función terapéutica esencial: sanar el alma de sus afeccio-

nes mediante la corrección de los juicios erróneos y el cultivo de una voluntad 

acorde con la naturaleza racional del ser humano. Esta visión anticipó de ma-

nera notable desarrollos contemporáneos en psicoterapia cognitiva y educa-

ción emocional. 

10.9.1.1.- El autoconocimiento y la prosochē 

 El autoconocimiento constituía el pilar fundamental de la educación es-

toica de la conciencia. Los estoicos heredaron del precepto délfico “conócete a 

ti mismo” la convicción de que el conocimiento de uno mismo era la condición 

necesaria para cualquier progreso moral y existencial. Sin embargo, para los 

estoicos este autoconocimiento no era meramente introspección psicológica 

sino comprensión de la propia naturaleza racional y de la relación del indivi-

duo con el orden cósmico del Logos. 

 La práctica fundamental para cultivar este autoconocimiento era la pro-

sochē, término griego que significa atención plena o vigilancia constante. La 

prosochē consistía en una atención sostenida sobre uno mismo, una vigilancia 

continua para evaluar y corregir la manera en que se está actuando, pensando 

y sintiendo. Epicteto daba enorme importancia a este ejercicio de atención, 

que debía mantenerse bajo la guía de ciertos principios formulados de manera 

sencilla y clara para su aprendizaje y aplicación inmediata (Hadot; 2006). El 

Enquiridion de Epicteto cumplía precisamente esta función: ser un manual de 

principios fundamentales que el educando debía tener siempre presentes para 

orientar su prosochē. 

 Esta atención plena estoica implicaba una dimensión metacognitiva fun-

damental: la capacidad de observar los propios pensamientos y emociones 

mientras ocurren, sin identificarse inmediatamente con ellos. Los estoicos en-

señaban que entre el acontecimiento externo y nuestra respuesta emocional 

existe siempre un juicio, una representación que podemos examinar y corre-

gir. La prosochē era precisamente esta capacidad de captar ese momento in-

termedio, de observar nuestras representaciones mentales y evaluarlas antes 

de asentir a ellas (Muñoz; 2023). 



 
~ 353 ~ 

 

 La prosochē tenía también una dimensión práctica inmediata: orientar la 

atención hacia lo que realmente está bajo nuestro control. Epicteto enseñaba 

que debemos concentrar nuestra energía en aquello que depende de nosotros, 

nuestros juicios, deseos y aversiones, y desarrollar indiferencia hacia lo que 

no está bajo nuestro control. Esta focalización de la atención constituía un ele-

mento pedagógico fundamental, ya que liberaba al individuo de la dispersión 

mental y lo capacitaba para actuar con efectividad sobre lo que realmente 

puede transformar. 

10.9.1.2.- La transformación del sujeto moral y la educación de la 

voluntad 

 Para los estoicos, la educación de la conciencia implicaba fundamental-

mente la formación de una voluntad libre y virtuosa. La prohairesis, término 

que puede traducirse como voluntad o capacidad de elección, constituía el nú-

cleo mismo de la identidad moral del individuo. La educación estoica se orien-

taba a cultivar una prohairesis que estuviera de acuerdo con la naturaleza ra-

cional del ser humano y con el orden del cosmos. 

 Esta educación de la voluntad se articulaba en tres disciplinas fundamen-

tales que Epicteto sistematizó: la disciplina del deseo, la disciplina del impulso 

y la disciplina del asentimiento. La disciplina del deseo enseñaba a desear úni-

camente aquello que está en nuestro poder y es conforme a la naturaleza, evi-

tando así la frustración que proviene de desear lo que no depende de nosotros. 

La disciplina del impulso formaba en actuar correctamente en nuestras rela-

ciones con los demás, cumpliendo los deberes que nos corresponden según 

nuestros roles sociales. La disciplina del asentimiento cultivaba la capacidad 

de no asentir precipitadamente a las representaciones mentales, sino de exa-

minarlas críticamente antes de aceptarlas como verdaderas. 

 La transformación del sujeto moral implicaba también el desarrollo de 

un carácter virtuoso. Los estoicos sostenían que la virtud es el único bien ver-

dadero y que el progreso moral consiste en aproximarse paulatinamente al 

ideal del sabio, aunque este ideal fuera prácticamente inalcanzable. Esta con-

cepción pedagógica reconocía el valor del proceso mismo de formación: aun-

que nunca se llegara a ser completamente sabio, el esfuerzo sostenido por vivir 

virtuosamente tenía valor intrínseco. Como señalaba Epicteto: aunque no seas 

aún un Sócrates, vive queriendo ser como Sócrates (Hadot; 2006). 



 
~ 354 ~ 

 

10.9.2.- Aportaciones a la pedagogía de la conciencia 

 La concepción estoica de la educación de la conciencia, centrada en la 

transformación del sujeto mediante la práctica filosófica cotidiana, se tradujo 

en un conjunto articulado de metodologías y ejercicios pedagógicos concretos 

que constituyen una de las herencias más valiosas de la filosofía antigua. Estas 

aportaciones no permanecieron como meras formulaciones teóricas, sino que 

se desarrollaron como prácticas sistemáticas de formación implementadas y 

perfeccionadas a lo largo de varios siglos por los principales maestros estoicos. 

Séneca, Epicteto y Marco Aurelio, cada uno desde su particular contexto vital 

y social, desarrollaron énfasis pedagógicos específicos que, en su conjunto, 

conforman un corpus metodológico coherente y extraordinariamente rico 

para la educación de la conciencia. 

 La recuperación contemporánea de estas aportaciones pedagógicas, es-

pecialmente a través de la obra de Pierre Hadot sobre los ejercicios espiritua-

les (Hadot; 2006), ha permitido comprender que el estoicismo poseía una ver-

dadera tecnología educativa orientada a la transformación progresiva de la vi-

sión del mundo, de las actitudes vitales y del carácter moral del educando. Este 

legado pedagógico mantiene notable vigencia, ofreciendo metodologías pro-

badas históricamente que pueden dialogar fecundamente con los desarrollos 

contemporáneos en educación, psicología y formación humana integral. 

10.9.2.1.- Los ejercicios espirituales: el legado pedagógico recupe-

rado por Pierre Hadot 

 Pierre Hadot, en su obra fundamental “Ejercicios espirituales y filosofía 

antigua” (Hadot; 2006), recuperó para la comprensión contemporánea la di-

mensión práctica y ejercitación de la filosofía antigua. Hadot demostró que los 

estoicos, junto con otras escuelas helenísticas, desarrollaron un conjunto sis-

temático de ejercicios espirituales orientados a la transformación progresiva 

del individuo. Estos ejercicios no eran simples técnicas aisladas sino prácticas 

integradas en una forma de vida filosófica coherente. 

 Los ejercicios espirituales estoicos correspondían a un cambio de visión 

del mundo y a una metamorfosis de la personalidad. La palabra espiritual, 

aclara Hadot, no tiene aquí connotación religiosa, sino que indica que estos 

ejercicios comprometen no solamente el pensamiento sino la totalidad psí-

quica del individuo: pensamiento, imaginación, sensibilidad y voluntad. Se 

trata de prácticas que producen una transformación integral de la manera de 

ser y estar en el mundo. 



 
~ 355 ~ 

 

 Entre los ejercicios espirituales estoicos más relevantes pedagógica-

mente, Hadot identifica los siguientes (Hadot; 2006): 

1. El examen de conciencia matutino y vespertino, que consistía en revi-

sar anticipadamente las acciones del día o retrospectivamente las ac-

ciones realizadas, no para generar culpa sino para corregirse y mejo-

rar. 

2. La meditación sobre máximas fundamentales, que implicaba la me-

morización y repetición constante de principios estoicos básicos para 

mantenerlos presentes en la conciencia. 

3. La lectura meditativa de textos filosóficos, que no buscaba acumular 

información sino transformar la manera de pensar y vivir. 

4. La práctica de la atención plena o prosochē, ya mencionada. 

5. Diversos ejercicios activos como el dominio de las pasiones, el cum-

plimiento de los deberes y la práctica de la indiferencia ante las cosas 

indiferentes. 

 La sistematización de estos ejercicios por Hadot ha permitido compren-

der que la educación estoica poseía una metodología pedagógica coherente y 

articulada, fundamentada en la convicción de que la transformación de la con-

ciencia requiere práctica sostenida, ejercitación constante y no meramente 

comprensión intelectual de doctrinas. 

10.9.2.2.- Séneca y la pedagogía del tiempo, la lectura y la escri-

tura 

 Lucio Anneo Séneca, filósofo hispanorromano del siglo I d.C., desarrolló 

una pedagogía profunda orientada a la formación moral de sus discípulos, es-

pecialmente evidenciada en sus Epístolas a Lucilio. Para Séneca, la educación 

filosófica era fundamentalmente formación del carácter mediante el ejercicio 

constante y la práctica de la virtud. Su método pedagógico se basaba en el diá-

logo epistolar, en la dirección espiritual individualizada y en el uso de ejem-

plos concretos y situaciones cotidianas para ilustrar principios filosóficos 

(Santos; 2007). 

 Una de las aportaciones pedagógicas más significativas de Séneca es su 

reflexión sobre el tiempo y su uso adecuado. En su obra Sobre la brevedad de 

la vida, Séneca argumenta que la vida no es breve, sino que nosotros la mal-

gastamos en ocupaciones vanas y en la dispersión de la atención. La educación 



 
~ 356 ~ 

 

debe enseñar a valorar el tiempo como el bien más precioso y a emplearlo en 

aquello que realmente contribuye a nuestro perfeccionamiento. Esta pedago-

gía del tiempo incluía aprender a vivir en el presente, a no posponer indefini-

damente el cuidado de uno mismo y a no malgastar la existencia en preocupa-

ciones por el futuro o lamentos por el pasado. 

 Séneca desarrolló también una pedagogía de la lectura y la escritura su-

mamente relevante. Enseñaba que la lectura no debe ser acumulativa sino se-

lectiva y profunda: más vale leer pocos autores, pero frecuentarlos intensa-

mente que dispersarse en múltiples lecturas superficiales. La lectura debe ser 

meditativa, orientada a la transformación del lector y no meramente a la acu-

mulación de información. Complementariamente, Séneca recomendaba la es-

critura como ejercicio de autoconocimiento y formación. El examen de con-

ciencia debía incluir el registro escrito de las propias acciones, pensamientos 

y progresos, anticipando así lo que siglos después Marco Aurelio desarrollaría 

en sus Meditaciones. 

 La metodología pedagógica de Séneca incluía el uso estratégico de máxi-

mas y sentencias breves que pudieran memorizarse fácilmente y recordarse en 

momentos de necesidad. Estas sentencias funcionaban como principios orien-

tadores que el discípulo debía tener siempre presentes para guiar su conducta. 

Séneca también utilizaba con frecuencia el recurso a ejemplos de personajes 

virtuosos, especialmente Sócrates, como modelos a imitar en la formación del 

carácter (Santos; 2007). 

10.9.2.3.- Epicteto y la dicotomía del control 

 Epicteto, esclavo liberado que se convirtió en uno de los maestros estoi-

cos más influyentes, desarrolló una pedagogía centrada en lo que se ha deno-

minado la dicotomía del control: la distinción fundamental entre lo que está 

en nuestro poder y lo que no lo está. Esta distinción constituye el principio 

pedagógico fundamental de toda su enseñanza, sintetizada en las primeras lí-

neas del Enquiridion: hay cosas que dependen de nosotros y otras que no de-

penden de nosotros. 

 La enseñanza de Epicteto sobre la dicotomía del control tenía profundas 

implicaciones pedagógicas. En primer lugar, orientaba la atención y la energía 

del educando hacia aquello sobre lo que realmente puede actuar: sus juicios, 

sus deseos y aversiones, sus impulsos. Todo lo demás, el cuerpo, la reputación, 

el éxito externo, debe tratarse con indiferencia racional. Esta enseñanza 



 
~ 357 ~ 

 

liberaba al estudiante de la dispersión de la atención y de la frustración que 

proviene de pretender controlar lo incontrolable. 

 En segundo lugar, esta pedagogía fomentaba la responsabilidad personal 

y el empoderamiento. Al enseñar que dependemos fundamentalmente de 

nuestros propios juicios y no de las circunstancias externas, Epicteto cultivaba 

en sus discípulos la convicción de que siempre está en su poder responder vir-

tuosamente, independientemente de las circunstancias. Esta enseñanza re-

sulta especialmente valiosa en contextos educativos, donde los estudiantes 

frecuentemente atribuyen sus dificultades a factores externos en lugar de asu-

mir responsabilidad por su propio aprendizaje y desarrollo. 

 En tercer lugar, la dicotomía del control se articulaba en Epicteto con una 

pedagogía del autoexamen y la autocorrección constante. Su enseñanza in-

cluía la práctica regular de preguntarse ante cualquier circunstancia: ¿esto de-

pende de mí o no depende de mí? Esta pregunta funcionaba como herramienta 

metacognitiva fundamental para desarrollar discernimiento y evitar reaccio-

nes emocionales desproporcionadas ante acontecimientos externos. 

 Epicteto desarrolló también una pedagogía del rol y los deberes. Ense-

ñaba que cada persona ocupa diversos roles en la vida (hijo, padre, ciudadano, 

profesional) y que la formación moral consiste en aprender a desempeñar ade-

cuadamente cada uno de estos roles, cumpliendo los deberes que correspon-

den a cada uno. Esta pedagogía de roles ofrece un marco concreto y práctico 

para la formación ética, conectando los principios abstractos con situaciones 

y relaciones concretas de la vida cotidiana (Santos; 2007). 

10.9.2.4.- Marco Aurelio y el diario filosófico 

 Marco Aurelio, emperador romano del siglo II d.C., legó en sus Medita-

ciones uno de los documentos pedagógicos más extraordinarios de la tradición 

estoica. A diferencia de Séneca y Epicteto, Marco Aurelio no escribió como 

maestro dirigiéndose a discípulos, sino como aprendiz que registra sus propias 

reflexiones y ejercicios de formación. Precisamente por ello, sus Meditaciones 

constituyen un testimonio privilegiado del proceso concreto de la educación 

estoica de la conciencia. 

 Las Meditaciones son esencialmente un diario filosófico en el que Marco 

Aurelio practica los ejercicios espirituales estoicos. No se trata de una obra 

sistemática sino de una serie de apuntes fragmentarios en los que el empera-

dor se recuerda a sí mismo los principios fundamentales del estoicismo, 



 
~ 358 ~ 

 

examina sus propias acciones y actitudes, y se exhorta a vivir de acuerdo con 

la virtud. Este carácter no sistemático y procesual de la obra revela una dimen-

sión pedagógica fundamental: la formación estoica es un proceso continuo que 

nunca termina completamente, incluso para quienes como Marco Aurelio ha-

bían alcanzado un alto grado de sabiduría práctica. 

 El diario filosófico de Marco Aurelio cumplía varias funciones pedagógi-

cas esenciales. En primer lugar, servía como ejercicio de atención plena: al 

escribir sobre sus acciones, pensamientos y reacciones, Marco Aurelio desa-

rrollaba la capacidad de observarse a sí mismo con cierta distancia y objetivi-

dad. En segundo lugar, funcionaba como ejercicio de memorización activa: al 

escribir repetidamente los principios estoicos fundamentales, los interiori-

zaba y los mantenía presentes en su conciencia. En tercer lugar, constituía un 

medio de autoexhortación: Marco Aurelio se animaba a sí mismo a perseverar 

en el camino de la virtud, anticipando las dificultades que encontraría y pre-

parándose mentalmente para afrontarlas con serenidad. 

 La escritura en las Meditaciones incluye diversos tipos de ejercicios. En-

contramos ejercicios de definición física de las cosas, en los que Marco Aurelio 

describe objetos y situaciones de manera objetiva para evitar valoraciones in-

correctas. Encontramos meditaciones sobre la transitoriedad de todas las co-

sas, recordándose a sí mismo la impermanencia para no apegarse excesiva-

mente a lo perecedero. Encontramos exhortaciones a mantener la serenidad 

ante las dificultades, comparándose con un promontorio contra el cual se es-

trellan las olas sin conmoverse. Y encontramos expresiones de gratitud hacia 

quienes han contribuido a su formación, reconociendo en el primer libro de 

las Meditaciones las virtudes que aprendió de sus maestros y familiares. 

 La práctica del diario filosófico desarrollada por Marco Aurelio consti-

tuye una aportación pedagógica de enorme valor que ha sido recuperada en 

múltiples contextos educativos contemporáneos. El diario permite articular 

reflexión y escritura, autoobservación y autoformación, convirtiéndose en ins-

trumento fundamental para el desarrollo de la metacognición, la autorregula-

ción y la integración de los aprendizajes en una narrativa biográfica coherente. 

10.9.3.- Paralelismos contemporáneos 

 Una de las evidencias más notables de la profundidad y validez de las in-

tuiciones pedagógicas estoicas es el descubrimiento, por parte de diversas dis-

ciplinas científicas contemporáneas, de principios y prácticas que convergen 

de manera sorprendente con las enseñanzas de Séneca, Epicteto y Marco 



 
~ 359 ~ 

 

Aurelio. Estas convergencias no son meras coincidencias superficiales sino 

confluencias sustanciales que revelan cómo los estoicos, mediante la observa-

ción cuidadosa de la experiencia humana y la experimentación práctica con 

metodologías de transformación personal, anticiparon comprensiones que la 

investigación empírica contemporánea ha venido a confirmar y profundizar. 

 La psicología cognitivo-conductual, las prácticas de mindfulness y aten-

ción plena, los programas de educación socioemocional y las investigaciones 

sobre metacognición y autorregulación comparten con el estoicismo antiguo 

núcleos conceptuales fundamentales: la centralidad del juicio en la generación 

de emociones, la importancia de la autoobservación consciente, el valor de la 

regulación atencional y el papel crucial del autoconocimiento en el bienestar 

y el desarrollo humano. Estos paralelismos no solo validan retrospectiva-

mente la sabiduría estoica, sino que abren posibilidades fecundas de integra-

ción creativa entre la filosofía práctica antigua y las ciencias contemporáneas 

de la educación y la formación humana, permitiendo recuperar metodologías 

probadas por siglos de práctica y enriquecerlas con los recursos de la investi-

gación empírica actual. 

10.9.3.1.- Estoicismo y psicología cognitivo-conductual 

 Una de las confluencias más significativas entre el estoicismo clásico y 

desarrollos contemporáneos se encuentra en la relación entre la filosofía es-

toica y la psicología cognitivo-conductual. Albert Ellis, creador de la Terapia 

Racional Emotiva Conductual, reconoció explícitamente que su enfoque tera-

péutico se inspiró fundamentalmente en los principios estoicos. La idea cen-

tral de que nuestras emociones no son causadas directamente por los aconte-

cimientos externos sino por nuestros juicios e interpretaciones sobre esos 

acontecimientos es una tesis fundamentalmente estoica que Ellis adoptó como 

fundamento de su terapia (Ellis; 2007). 

 Esta convergencia tiene profundas implicaciones pedagógicas. Si los es-

toicos tienen razón en que nuestras reacciones emocionales dependen funda-

mentalmente de nuestros juicios, entonces la educación emocional no puede 

limitarse a la expresión o gestión de emociones ya formadas, sino que debe 

centrarse en educar la capacidad de juicio que genera esas emociones. Esto 

implica desarrollar habilidades metacognitivas para identificar los pensa-

mientos automáticos, examinarlos críticamente y reformularlos cuando sean 

irracionales o disfuncionales. 



 
~ 360 ~ 

 

 La terapia cognitivo-conductual contemporánea ha validado empírica-

mente muchas de las intuiciones pedagógicas estoicas. Estudios neurológicos 

han mostrado que prácticas inspiradas en el estoicismo producen cambios 

mensurables en la actividad cerebral: reducción de la actividad en la amígdala 

(asociada con el miedo y la ira) y aumento en la actividad de la corteza pre-

frontal (asociada con el control ejecutivo y la regulación emocional). Estos ha-

llazgos confirman la hipótesis estoica de que el entrenamiento de la razón y el 

juicio puede efectivamente transformar nuestras reacciones emocionales (Co-

rrea; Gómez, 2010). 

 En el ámbito educativo, la confluencia entre estoicismo y psicología cog-

nitiva ha inspirado programas de intervención orientados a desarrollar resi-

liencia, gestión del estrés y bienestar emocional en estudiantes. El programa 

Stoic Mindfulness and Resilience Training (SMRT), desarrollado por Donald 

Robertson y otros miembros de Modern Stoicism135, aplica principios estoicos 

junto con técnicas cognitivo-conductuales para ayudar a estudiantes universi-

tarios a manejar la ansiedad académica, desarrollar resiliencia ante el fracaso 

y cultivar una mentalidad de crecimiento. 

10.9.3.2.- Atención plena como práctica transversal 

 Existe un notable paralelismo entre la práctica estoica de la prosochē y la 

práctica contemporánea del mindfulness, aunque también diferencias signifi-

cativas que conviene precisar. Ambas prácticas se centran en el cultivo de la 

atención plena al momento presente, en el desarrollo de la capacidad de ob-

servar pensamientos y emociones sin identificarse inmediatamente con ellos, 

y en la regulación de la atención como medio para el bienestar psicológico y el 

desarrollo personal. 

 La prosochē estoica puede entenderse como una forma de atención plena 

orientada específicamente por principios éticos y racionales. Mientras el 

mindfulness contemporáneo tiende a enfatizar la observación neutral y no 

evaluativa de la experiencia presente, la prosochē estoica incluía una dimen-

sión valorativa y prescriptiva: se trataba de vigilar constantemente si nuestros 

juicios y acciones están de acuerdo con la naturaleza racional y con los princi-

pios de la virtud. En este sentido, la prosochē articulaba atención plena con 

evaluación ética, observación con juicio racional. 

 
135  Disponible en: <Modern Stoicism> Acceso: 18 ene. 2026. 

https://modernstoicism.com/


 
~ 361 ~ 

 

 Ambas prácticas reconocen el papel crucial de la metacognición y la con-

ciencia reflexiva. Tanto en la prosochē como en el mindfulness se cultiva la 

capacidad de observar los propios procesos mentales mientras ocurren, de to-

mar cierta distancia respecto de los pensamientos y emociones para no ser 

arrastrados automáticamente por ellos. Esta habilidad metacognitiva resulta 

fundamental en contextos educativos, donde la capacidad de monitorear y re-

gular los propios procesos de aprendizaje constituye un predictor significativo 

del éxito académico. 

 En el ámbito educativo contemporáneo, diversos programas integran ele-

mentos de ambas tradiciones. La Universidad de Exeter, por ejemplo, ha desa-

rrollado investigaciones sobre cómo la filosofía estoica puede mejorar el bie-

nestar mental de estudiantes, organizando anualmente la Semana del Estoi-

cismo en la que estudiantes y docentes experimentan prácticas estoicas en su 

vida cotidiana. Estos programas combinan ejercicios de mindfulness con re-

flexión sobre principios estoicos, meditación con diario filosófico, atención 

plena con examen ético136. 

10.9.3.3.- Educación socioemocional y resiliencia 

 El creciente interés por la educación socioemocional en contextos educa-

tivos contemporáneos ha creado condiciones propicias para recuperar la pe-

dagogía estoica de las virtudes. Mientras que tradicionalmente la educación se 

centró casi exclusivamente en la transmisión de conocimientos académicos, 

existe hoy un reconocimiento creciente de que la formación integral debe in-

cluir el desarrollo de competencias emocionales, habilidades sociales y forta-

lezas del carácter. 

 La resiliencia, entendida como la capacidad de afrontar adversidades 

manteniendo el bienestar psicológico, constituye uno de los focos centrales de 

la educación socioemocional contemporánea. Los principios estoicos ofrecen 

un marco coherente y probado históricamente para el desarrollo de la resilien-

cia. La dicotomía del control enseña a los estudiantes a focalizar su energía en 

lo que pueden cambiar y a aceptar con ecuanimidad lo que no pueden cambiar. 

La práctica de la visualización negativa prepara mentalmente para posibles 

adversidades, reduciendo así el impacto emocional cuando estas ocurren. El 

 
136  Fuente: DECKER, Mauro. Educación: integrando la virtud estoica en escuelas y 

universidades. Publicado el 10/03/2025. Disponible en: <Educación: integrando la vir-
tud estoica en escuelas y universidades - Estoicismo> Acceso: 18 ene. 2026. 

https://estoicismo.ar/espanol/reflexiones/educacion-integrando-la-virtud-estoica-en-escuelas-y-universidades/
https://estoicismo.ar/espanol/reflexiones/educacion-integrando-la-virtud-estoica-en-escuelas-y-universidades/


 
~ 362 ~ 

 

examen de conciencia permite aprender de los errores y fracasos sin caer en 

la culpa improductiva. 

 El modelo de las cuatro virtudes cardinales estoicas (sabiduría, justicia, 

coraje y templanza) ofrece un marco pedagógico valioso para la educación del 

carácter. La sabiduría implica desarrollar la capacidad de discernir correcta-

mente, de distinguir lo que depende de nosotros de lo que no depende, de 

comprender las situaciones en su complejidad. La justicia involucra el desa-

rrollo de la empatía, el respeto por los demás y el compromiso con el bien co-

mún. El coraje no se refiere únicamente a la valentía física sino fundamental-

mente al valor moral de actuar conforme a nuestros principios incluso cuando 

resulta difícil. La templanza cultiva el autodominio, la capacidad de moderar 

deseos y apetitos, de resistir tentaciones que sabemos perjudiciales. 

 Iniciativas educativas contemporáneas están integrando estos principios. 

El proyecto The Stoic Fellowship137 ofrece programas para jóvenes y adultos 

que buscan aplicar el estoicismo en la vida diaria, enfocándose en enseñar a 

los estudiantes a manejar emociones, tomar decisiones racionales y practicar 

la gratitud. En España, algunas escuelas han comenzado a introducir concep-

tos estoicos en las clases de filosofía y ética, utilizando textos de Marco Aurelio 

y Epicteto para fomentar reflexiones sobre virtud, carácter y resiliencia. 

10.9.3.4.- Metacognición y autorregulación 

 La investigación contemporánea en psicología educativa ha demostrado 

la importancia crucial de la metacognición y la autorregulación para el éxito 

académico y el desarrollo personal. La metacognición se refiere a la conciencia 

y control de los propios procesos cognitivos: la capacidad de monitorear qué y 

cómo estamos aprendiendo, de evaluar la efectividad de nuestras estrategias 

y de ajustarlas cuando es necesario. La autorregulación implica la capacidad 

 
137  The Stoic Fellowship es una organización global sin ánimo de lucro, impulsada por volun-

tarios, dedicada a construir, fomentar y conectar comunidades de personas interesadas en 
la práctica y aplicación de la filosofía estoica en la vida contemporánea. Su misión consiste 
en apoyar grupos estoicos locales —llamados stoas— en todo el mundo para que se reúnan, 
compartan práctica filosófica, reflexionen sobre textos estoicos clásicos y vivan la filosofía 
como un modo de vida. La organización forma parte del movimiento moderno de revival 
del estoicismo (estoicismo moderno), que busca aplicar los principios de los estoicos clási-
cos (como Zenón de Citio, Epicteto, Séneca o Marco Aurelio) al mundo actual mediante 
prácticas filosóficas, talleres, encuentros y comunidades vivas. En esencia, The Stoic Fe-
llowship es una red global de comunidades que viven y promueven el estoicismo aplicado, 
ofreciendo espacios de encuentro, recursos prácticos, eventos y proyectos que integran la 
filosofía clásica con la práctica contemporánea para fomentar resiliencia, reflexión ética y 
servicio a los demás. 



 
~ 363 ~ 

 

de dirigir conscientemente la propia conducta hacia metas valiosas, resis-

tiendo impulsos y distracciones que nos alejarían de esas metas. 

 La pedagogía estoica anticipó de manera notable estas comprensiones 

contemporáneas. El examen de conciencia, tanto matutino como vespertino, 

constituye esencialmente una práctica de metacognición aplicada a la vida 

moral: revisar anticipadamente las acciones del día (metacognición prospec-

tiva) o reflexionar sobre las acciones realizadas (metacognición retrospectiva) 

para identificar aciertos, errores y oportunidades de mejora. Esta práctica 

desarrolla la capacidad de observar las propias acciones con cierta objetividad, 

de identificar patrones recurrentes de conducta y de planificar estrategias de 

mejora. 

 La práctica estoica de mantener principios fundamentales siempre pre-

sentes en la conciencia se relaciona estrechamente con lo que la psicología 

cognitiva denomina memoria de trabajo y acceso a conocimientos procedi-

mentales. Los estoicos comprendieron que no basta con conocer intelectual-

mente los principios correctos: es necesario tenerlos inmediatamente dispo-

nibles en la conciencia para que puedan guiar efectivamente la conducta en 

situaciones concretas. De ahí la importancia de la memorización de máximas, 

la lectura repetida de textos fundamentales y la escritura diaria de recordato-

rios. 

 La dicotomía del control constituye una herramienta metacognitiva fun-

damental que puede enseñarse explícitamente a estudiantes de diversos nive-

les educativos. Entrenar a los estudiantes para que se pregunten habitual-

mente ante cualquier situación de aprendizaje o de dificultad académica: ¿esto 

depende de mí o no depende de mí? ayuda a desarrollar locus de control in-

terno138, reduce la ansiedad ante evaluaciones y promueve la responsabilidad 

personal sobre el propio aprendizaje. Esta práctica conecta directamente con 

 
138  El locus de control interno está referido a la creencia de que los resultados de la propia vida 

dependen principalmente de las propias acciones, decisiones y esfuerzos personales. Las 
personas con locus interno tienden a percibirse como agentes activos, responsables de su 
desempeño y capaces de influir en su entorno. Su idea claves es “Lo que me ocurre depende 
en gran medida de lo que hago”. Por el contrario, el locus de control externo consiste en 
creer que los acontecimientos están determinados fundamentalmente por factores exter-
nos, como la suerte, el destino, el azar o el poder de otras personas. Quienes presentan un 
locus externo suelen percibir menor control personal sobre los resultados. Su idea clave es:  
“Lo que me ocurre depende sobre todo de fuerzas externas”. El locus de control es un cons-
tructo central en psicología educativa, clínica y organizacional, ya que se relaciona con la 
motivación y autorregulación del aprendizaje; resiliencia y afrontamiento del estrés; rendi-
miento académico y laboral y salud mental y percepción de autoeficacia. 



 
~ 364 ~ 

 

lo que la psicología educativa denomina atribuciones causales y su impacto en 

la motivación y el rendimiento académico. 

10.9.4.- Metodologías y actividades educativas actuales 

 Las convergencias teóricas entre los principios estoicos y los desarrollos 

contemporáneos en psicología, neurociencia y educación encuentran su ex-

presión más valiosa en la traducción de estas comprensiones a metodologías 

y actividades pedagógicas concretas que pueden implementarse en contextos 

educativos reales. La recuperación del legado estoico no se limita al plano aca-

démico o especulativo, sino que se concreta en prácticas educativas específi-

cas, adaptadas a las necesidades y circunstancias del siglo XXI, que mantienen 

la esencia transformadora de los ejercicios espirituales antiguos mientras los 

hacen accesibles y pertinentes para estudiantes contemporáneos de diversos 

niveles educativos. 

 Estas metodologías se caracterizan por su dimensión experiencial y prác-

tica: no se trata de estudiar el estoicismo como contenido teórico sino de ejer-

citar sistemáticamente las capacidades que los estoicos identificaron como 

fundamentales para el desarrollo de la conciencia. El diario filosófico, el exa-

men de conciencia diario, los ejercicios de discernimiento sobre el control, la 

visualización anticipatoria de adversidades y la reflexión sobre la finitud y la 

gratitud constituyen herramientas pedagógicas concretas que educadores de 

diversos contextos están implementando con resultados documentados en 

términos de mayor autoconocimiento, mejor regulación emocional, desarrollo 

de resiliencia y fortalecimiento del sentido de agencia personal. La presenta-

ción de estas metodologías incluye no solo su fundamentación teórica en los 

principios estoicos sino también orientaciones prácticas para su implementa-

ción efectiva en aulas, programas de tutoría y procesos de formación personal. 

10.9.4.1.- El diario estoico: escritura reflexiva y autoformación 

 El diario estoico constituye una de las metodologías educativas contem-

poráneas más directamente inspiradas en la práctica antigua, especialmente 

en las Meditaciones de Marco Aurelio. Esta metodología consiste en dedicar 

un tiempo diario, generalmente por la mañana y por la noche, a escribir refle-

xiones sobre las propias acciones, pensamientos y progresos en el camino de 

la formación personal. El diario estoico contemporáneo mantiene los elemen-

tos fundamentales de la práctica antigua, pero los adapta a contextos y nece-

sidades actuales. 



 
~ 365 ~ 

 

 Una versión estructurada del diario estoico incluye tres momentos fun-

damentales. Por la mañana, reflexión anticipatoria en la que se visualizan las 

actividades del día y se anticipa cómo se van a afrontar posibles dificultades 

de manera virtuosa. Se pueden plantear preguntas como: ¿qué actividades im-

portantes tengo hoy? ¿qué dificultades puedo encontrar? ¿cómo puedo res-

ponder a ellas de manera que esté orgulloso de mí mismo? Esta reflexión ma-

tutina funciona como preparación mental y establecimiento de intenciones 

para el día. 

 Por la noche, examen retrospectivo en el que se revisan las acciones del 

día, identificando aciertos y errores sin juicio excesivamente crítico sino con 

actitud de aprendizaje. Las preguntas orientadoras pueden ser: ¿qué hice bien 

hoy? ¿en qué fallé? ¿qué puedo aprender de mis errores? ¿cómo puedo mejo-

rar mañana? Este examen vespertino cumple funciones metacognitivas fun-

damentales: permite identificar patrones recurrentes de conducta, evaluar si 

nuestras acciones están alineadas con nuestros valores y planificar mejoras 

concretas. 

 Adicionalmente, el diario puede incluir secciones para registrar gratitud 

por acontecimientos positivos del día, para transcribir máximas o citas inspi-

radoras que se quieran recordar, o para escribir sobre emociones difíciles que 

se experimentaron y cómo se manejaron. El Diario Estoico de Ryan Holiday y 

Stephen Hanselman ofrece una estructura diaria con una cita de algún filósofo 

estoico y un espacio para reflexión personal, facilitando así la práctica regular 

de esta metodología (Holiday; Hanselman, 2020). 

 En contextos educativos, el diario estoico puede implementarse como ac-

tividad curricular en cursos de ética, filosofía, desarrollo personal o incluso 

como práctica transversal en cualquier asignatura. Los beneficios documenta-

dos incluyen mayor autoconocimiento, desarrollo de habilidades de autorre-

gulación, mejora en la gestión emocional, reducción del estrés y fortaleci-

miento de la resiliencia. Es importante que los docentes que implementen esta 

práctica enfaticen que el diario es un instrumento de autoformación, no de 

evaluación externa, respetando así la privacidad del proceso de reflexión per-

sonal. 

10.9.4.2.- Examen de conciencia diario 

 El examen de conciencia diario constituye una práctica estoica funda-

mental que puede implementarse de manera sistemática en contextos educa-

tivos contemporáneos. Basándose en las enseñanzas de Séneca y Epicteto, esta 



 
~ 366 ~ 

 

práctica consiste en dedicar un tiempo breve cada noche, idealmente antes de 

dormir, a revisar el día transcurrido mediante tres preguntas esenciales que 

facilitan la reflexión ética y el aprendizaje de la experiencia. 

 La primera pregunta es: ¿qué hice bien hoy? Esta pregunta orienta la 

atención hacia los aciertos y virtudes mostradas durante el día. Es fundamen-

tal comenzar con lo positivo para cultivar una actitud constructiva y evitar que 

el examen se convierta en ejercicio de culpabilización. Reconocer los propios 

aciertos fortalece la motivación intrínseca y la autoestima saludable. Los estu-

diantes pueden identificar momentos en que actuaron con sabiduría, justicia, 

coraje o templanza, situaciones en que resistieron tentaciones, ocasiones en 

que ayudaron a otros o decisiones acertadas que tomaron. 

 La segunda pregunta es: ¿qué hice mal hoy? o alternativamente ¿en qué 

fallé? Esta pregunta invita a la honestidad consigo mismo y al reconocimiento 

de errores y faltas. Es crucial que esta revisión se haga sin juicio excesivamente 

severo, con una actitud de aprendizaje más que de condena. Los estoicos en-

fatizaban que el sabio no es quien no comete errores sino quien los reconoce y 

aprende de ellos. Los estudiantes pueden identificar momentos en que reac-

cionaron desproporcionadamente ante contrariedades, situaciones en que no 

actuaron de acuerdo con sus valores, ocasiones en que fueron injustos con 

otros o decisiones de las que posteriormente se arrepintieron. 

 La tercera pregunta es: ¿qué puedo hacer mejor mañana? Esta pregunta 

orienta hacia el futuro y transforma la reflexión sobre errores en aprendizaje 

constructivo. En lugar de quedarse en el remordimiento, esta pregunta invita 

a planificar estrategias concretas de mejora. Los estudiantes pueden identifi-

car habilidades específicas que necesitan desarrollar, situaciones similares 

que podrían presentarse y cómo responder mejor a ellas, o compromisos con-

cretos para el día siguiente. Esta orientación hacia la acción convierte el exa-

men de conciencia en instrumento efectivo de autorregulación y desarrollo 

personal. 

 Para implementar esta práctica en contextos educativos, se recomienda 

comenzar explicando a los estudiantes el sentido y los beneficios del examen 

de conciencia, destacando que no se trata de una práctica religiosa sino de una 

herramienta de autoconocimiento y mejora continua. Puede facilitarse me-

diante una ficha o aplicación digital con las tres preguntas, pidiendo a los es-

tudiantes que dediquen cinco a diez minutos cada noche a responderlas. Pe-

riódicamente, puede realizarse una sesión de reflexión colectiva sobre la expe-

riencia de la práctica, sin exigir que los estudiantes compartan contenidos 



 
~ 367 ~ 

 

personales de sus exámenes sino solamente sus percepciones sobre la utilidad 

del ejercicio. 

10.9.4.3.- Ejercicios de discernimiento y focalización 

 La dicotomía del control de Epicteto puede traducirse en ejercicios peda-

gógicos concretos orientados a desarrollar en los estudiantes la capacidad de 

discernir qué aspectos de una situación están bajo su control y cuáles no, fo-

calizando su energía en los primeros y desarrollando aceptación serena de los 

segundos. Esta habilidad resulta especialmente valiosa para reducir la ansie-

dad académica, mejorar la gestión del estrés y promover un locus de control 

interno. 

 Un ejercicio básico consiste en presentar a los estudiantes diversas situa-

ciones problemáticas, reales o hipotéticas, y pedirles que identifiquen siste-

máticamente qué elementos de esa situación están bajo su control y cuáles no. 

Por ejemplo, ante la situación “tengo un examen difícil la próxima semana y 

estoy muy ansioso”, los estudiantes pueden distinguir: está bajo mi control 

cuánto tiempo dedico a estudiar, cómo organizo mi estudio, si pido ayuda 

cuando no entiendo algo, cómo manejo mis pensamientos sobre el examen; 

no está bajo mi control qué preguntas concretas vendrán en el examen, cómo 

estudiarán otros compañeros, si el profesor estará de buen humor al calificar. 

Esta distinción permite focalizar la energía en acciones concretas que sí pue-

den realizar. 

 Una variación más profunda del ejercicio implica analizar las propias 

reacciones emocionales usando la dicotomía del control. Cuando un estu-

diante experimenta frustración, ira o tristeza ante alguna situación, puede pre-

guntarse: ¿qué aspectos de esta situación están realmente bajo mi control? 

¿mi reacción emocional está siendo proporcional a lo que efectivamente puedo 

cambiar? ¿estoy malgastando energía preocupándome por cosas que no puedo 

controlar? Este ejercicio desarrolla regulación emocional y perspectiva racio-

nal ante las dificultades. 

 Para situaciones académicas específicas, pueden diseñarse hojas de tra-

bajo estructuradas. Por ejemplo, ante una calificación baja en un examen, el 

estudiante completa una tabla con dos columnas: “Lo que estuvo bajo mi con-

trol” (mi preparación, mi concentración durante el examen, si pedí aclaracio-

nes sobre dudas) y “Lo que no estuvo bajo mi control” (la dificultad específica 

de las preguntas, el criterio de calificación del profesor). Posteriormente, se le 

pide identificar acciones concretas que puede realizar para mejorar los 



 
~ 368 ~ 

 

aspectos que están bajo su control en futuras evaluaciones. Este ejercicio 

transforma la experiencia del fracaso en oportunidad de aprendizaje. 

 En contextos de orientación educativa o mentoría individual, la dicoto-

mía del control puede usarse como herramienta de diálogo. Cuando un estu-

diante presenta preocupaciones o dificultades, el orientador puede guiarlo 

mediante preguntas socráticas: ¿qué aspectos de esta situación dependen de 

ti? ¿qué aspectos no dependen de ti? ¿en qué puedes actuar ahora mismo? 

¿qué necesitas aceptar? Este diálogo ayuda al estudiante a clarificar la situa-

ción, identificar márgenes de acción y reducir la sensación de impotencia. 

10.9.4.4.- Visualización de adversidades y preparación mental 

 La “premeditatio malorum” o premeditación de males futuros constituye 

uno de los ejercicios estoicos potencialmente más efectivos para desarrollar 

resiliencia. Contrariamente a la tendencia contemporánea del pensamiento 

positivo acrítico, los estoicos recomendaban dedicar tiempo regularmente a 

visualizar con realismo posibles adversidades futuras. Esta práctica no perse-

guía generar pesimismo sino preparación mental: al anticipar mentalmente 

dificultades, reducimos su impacto emocional cuando efectivamente ocurren 

y nos preparamos para responder a ellas constructivamente. 

 En contextos educativos, esta práctica puede implementarse de diversas 

maneras. Antes de periodos de evaluación importantes, puede dedicarse una 

sesión a que los estudiantes visualicen posibles dificultades que podrían en-

contrar: ¿qué pasaría si el examen resulta más difícil de lo esperado? ¿qué pa-

saría si me pongo muy nervioso durante la prueba? ¿qué pasaría si obtengo 

una calificación inferior a la que esperaba? Posteriormente, se guía a los estu-

diantes a planificar cómo responderían constructivamente a cada una de estas 

situaciones, reduciendo así la ansiedad anticipatoria y desarrollando estrate-

gias de afrontamiento. 

 Una variante valiosa consiste en la visualización de fracasos temporales 

como parte normal del proceso de aprendizaje. Se puede pedir a los estudian-

tes que imaginen vivamente qué sentirían y pensarían si fracasaran en un ob-

jetivo importante, y luego reflexionar sobre cómo ese fracaso no sería el fin del 

mundo sino una oportunidad de aprendizaje. Esta práctica desarrolla lo que 

Carol Dweck denomina mentalidad de crecimiento (Growth Mindset): la ca-

pacidad de ver los errores y fracasos como etapas necesarias del aprendizaje 

en lugar de como evidencias de incapacidad personal (Dweck; 2016). Para 

Dweck las personas con mentalidad de crecimiento consideran que: 



 
~ 369 ~ 

 

• La inteligencia puede desarrollarse. 

• Las habilidades se construyen con práctica y esfuerzo. 

• El error es parte esencial del aprendizaje. 

• El desafío es una oportunidad de mejora. 

 En este sentido, la adopción y el seguimiento de una mentalidad de cre-

cimiento produce efectos muy positivos para el desarrollo personal que han 

sido demostrados empíricamente139 como mayor persistencia; mejor autorre-

gulación del aprendizaje; incremento de la motivación intrínseca y mejor ren-

dimiento académico a largo plazo. 

 La visualización de adversidades puede también aplicarse a situaciones 

sociales y emocionales. Por ejemplo, antes de realizar una presentación pú-

blica, el estudiante puede visualizar posibles contratiempos: olvidar parte del 

contenido, enfrentar preguntas difíciles, percibir desinterés en la audiencia. 

Al visualizar estas situaciones anticipadamente y planificar respuestas cons-

tructivas, reduce significativamente la ansiedad social y desarrolla mayor ca-

pacidad de improvisación serena. 

 Es crucial enfatizar que la visualización de adversidades debe equili-

brarse con gratitud y reconocimiento de lo positivo. Los estoicos no recomen-

daban vivir constantemente angustiados por posibles desgracias futuras, sino 

dedicar breves periodos a este ejercicio de visualización precisamente para 

luego vivir el presente con mayor serenidad y aprecio. En la práctica educativa, 

puede estructurarse como ejercicio breve y ocasional más que como práctica 

diaria, combinándolo con ejercicios complementarios de gratitud y celebra-

ción de logros. 

10.9.4.5.- Memento mori y cultivo de la gratitud 

 El “memento mori”, o el recordatorio de la propia mortalidad, constituye 

uno de los ejercicios estoicos que requiere mayor sensibilidad pedagógica para 

su implementación en contextos educativos, pero que puede resultar extraor-

dinariamente valioso cuando se aplica adecuadamente. Los estoicos no 

 
139  Fuente: SISK, Victoria et. al.  To What Extent and Under Which Circumstances Are 

Growth Mind-Sets Important to Academic Achievement? Two Meta-Analyses. 
Psychological Science., Vol. 29 Nº 4, 2018. Disponible en: < To What Extent and Under 
Which Circumstances Are Growth Mind-Sets Important to Academic Achievement? Two 
Meta-Analyses> Acceso: 18 ene. 2026. 

https://englelab.gatech.edu/articles/2018/Sisk%2C%20Burgoyne%20et%20al.%20%282018%29%20-%20Mindset%20and%20Academic%20Achievement.pdf
https://englelab.gatech.edu/articles/2018/Sisk%2C%20Burgoyne%20et%20al.%20%282018%29%20-%20Mindset%20and%20Academic%20Achievement.pdf
https://englelab.gatech.edu/articles/2018/Sisk%2C%20Burgoyne%20et%20al.%20%282018%29%20-%20Mindset%20and%20Academic%20Achievement.pdf


 
~ 370 ~ 

 

cultivaban este recordatorio para generar angustia o depresión sino precisa-

mente para lo contrario: para apreciar más profundamente la vida presente, 

valorar las oportunidades que tenemos y actuar con urgencia sobre aquello 

que consideramos importante. 

 Marco Aurelio escribía con frecuencia en sus Meditaciones reflexiones 

sobre la transitoriedad de todas las cosas y la inevitabilidad de la muerte. Estas 

meditaciones no tenían carácter mórbido, sino que funcionaban como recor-

datorio de la necesidad de vivir virtuosamente ahora, de no posponer indefi-

nidamente lo que consideramos valioso, de no malgastar el tiempo en triviali-

dades. Como señalaba: cuando te levantes por la mañana, piensa en el privile-

gio de vivir, respirar, pensar, disfrutar, amar. 

 En contextos educativos, el memento mori puede abordarse de manera 

adaptada a la edad y madurez de los estudiantes, conectándolo primariamente 

con el tema de la valoración del tiempo y las oportunidades. Con adolescentes 

y jóvenes adultos, puede introducirse mediante reflexiones sobre la finitud de 

diferentes etapas de la vida: la infancia que ya pasó y no volverá, la juventud 

que transcurre rápidamente, las oportunidades de aprendizaje que si no apro-

vechamos ahora quizás no volverán. Esta perspectiva puede motivar a los es-

tudiantes a comprometerse más profundamente con su educación sin caer en 

el perfeccionismo ansioso. 

 Una forma particularmente constructiva de trabajar este ejercicio es 

combinarlo explícitamente con el cultivo de la gratitud. Se puede pedir a los 

estudiantes que reflexionen sobre el hecho de que nada de lo que tienen es 

permanente ni garantizado: su educación, su salud, sus relaciones, sus opor-

tunidades. Esta reflexión, en lugar de generar angustia, puede despertar pro-

fundo agradecimiento por lo que tienen en el presente. Diversos estudios en 

psicología positiva han demostrado que el cultivo regular de la gratitud corre-

laciona con mayor bienestar psicológico, mejor rendimiento académico y re-

laciones interpersonales más satisfactorias. 

 Un ejercicio concreto puede consistir en pedir a los estudiantes que es-

criban periódicamente (semanal o quincenalmente) una lista de cosas por las 

que están agradecidos, reflexionando específicamente sobre aspectos de su 

vida educativa que valoran, pero podrían dar por sentados: el acceso a educa-

ción, maestros que se preocupan por ellos, compañeros con quienes aprenden, 

la capacidad de aprender cosas nuevas. Este ejercicio conecta el recordatorio 

de la transitoriedad con el aprecio consciente del presente, generando actitud 

más positiva y comprometida hacia la educación. 



 
~ 371 ~ 

 

 Adicionalmente, el memento mori puede integrarse en reflexiones sobre 

sentido y propósito de la educación. Puede plantearse a los estudiantes la pre-

gunta: si supieras que te queda solo un año de vida, ¿qué cambiarías en tu 

manera de vivir y estudiar? ¿de qué te arrepentirías por no haberlo hecho? 

Esta reflexión ayuda a clarificar valores y prioridades, distinguiendo entre lo 

urgente y lo importante, entre actividades que meramente llenan el tiempo y 

aquellas que contribuyen genuinamente a una vida significativa. Cuando se 

facilita con cuidado y sensibilidad, este tipo de reflexión puede ser profunda-

mente transformadora para estudiantes en proceso de definir su identidad y 

sus compromisos vitales. 

10.9.5.- Conclusiones 

 El estoicismo representa una aportación fundamental e insustituible para 

la comprensión y práctica de la educación de la conciencia. Su concepción de 

la filosofía como forma de vida, su énfasis en la transformación del sujeto mo-

ral mediante ejercicios espirituales sistemáticos, su pedagogía centrada en el 

autoconocimiento y la prosochē, y su articulación coherente de principios éti-

cos con prácticas concretas de formación, constituyen un legado que mantiene 

plena vigencia para los desafíos educativos contemporáneos. 

 Las aportaciones pedagógicas específicas de figuras como Séneca, Epi-

cteto y Marco Aurelio ofrecen metodologías probadas históricamente para el 

desarrollo de la resiliencia, la autorregulación emocional, el pensamiento crí-

tico y las virtudes del carácter. La recuperación de los ejercicios espirituales 

estoicos realizada por Pierre Hadot ha permitido comprender que la educa-

ción antigua poseía una sofisticación pedagógica que de muchas maneras su-

pera la reducción de la educación moderna a mera transmisión de informa-

ción. 

 Los paralelismos entre principios estoicos y desarrollos contemporáneos 

en psicología cognitivo-conductual, mindfulness, educación socioemocional y 

neurociencia confirman la profundidad de las intuiciones pedagógicas estoi-

cas. Al mismo tiempo, estos paralelismos invitan a una integración creativa 

que recupere la sabiduría antigua sin caer en anacronismos, aprovechando los 

recursos de la investigación contemporánea para validar y afinar prácticas que 

los estoicos desarrollaron mediante observación cuidadosa de la experiencia 

humana. 

 Las metodologías y actividades educativas actuales inspiradas en el estoi-

cismo, desde el diario filosófico hasta la premeditatio malorum, ofrecen 



 
~ 372 ~ 

 

herramientas concretas que los educadores pueden implementar en diversos 

contextos y niveles educativos. Estas prácticas no requieren cambios curricu-

lares radicales sino pueden integrarse como componentes de una educación 

que aspire a ser verdaderamente integral, que forme no solamente las capaci-

dades intelectuales sino también el carácter y la conciencia de los educandos. 

 En definitiva, el estoicismo nos recuerda que educar la conciencia implica 

fundamentalmente formar personas capaces de vivir con sabiduría, justicia, 

coraje y templanza, personas que hayan aprendido a conocerse a sí mismas, a 

regular sus emociones, a discernir correctamente y a actuar con virtud incluso 

en circunstancias adversas. Este ideal educativo, forjado hace más de dos mil 

años, permanece como horizonte necesario para cualquier pedagogía que as-

pire a la excelencia humana. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
~ 373 ~ 

 

 

 

 

 





 
~ 375 ~ 

 

11.- Referencias 

AA.VV. Los filósofos presocráticos I. Barcelona: RBA coleccionables, 2007. 

Edición digital: Trivilllus, 2017. 

AA.VV. Los filósofos presocráticos II. Barcelona: Gredos, 2014. Edición digi-

tal: Trivillus, 2017. 

ABBAGNANO, Nicola. Diccionario de filosofía. México D.F.: Fondo de Cul-

tura Económica, 1993. 

ABBAGNANO, Nicola. Historia de la filosofía. Vol. I. Barcelona: Hora, 1994. 

ABBAGNANO, Nicola; VISALBERGHI, A. Historia de la pedagogía. Madrid: 

Fondo de Cultura Económica, 1992. 

ACASO, María. Pedagogías invisibles. El espacio del aula como discurso. Ma-

drid: Libros de la Catarata, 2012. 

ÁLVAREZ, Omar. Alma, cosmos e intelecto en el pensamiento presocrático: 

de Tales a Heráclito. Nova tellus vol.26 no.1 Ciudad de México ene. 2008. 

Disponible en: 

<https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0185-

30582008000100001  > Acceso: 9 ene. 2026. 

ANDERSON, Graham. Philostratus: Biography and Belles Lettres in the 

Third Century A.D. London: Croom Helm, 1986.  

ARIAS, Walter L. Antecedentes, desarrollo y consolidación de la psicología 

cognitiva: un análisis histórico. Lima (Perú): Revista Tesis Psicológica, vol. 

16, núm. 2, pp. 172-198, 2021. Disponible en: <https://www.re-

dalyc.org/journal/1390/139072271010/html/ > acceso: 12 ene. 2026. 

ARISTÓTELES. Acerca del alma. Barcelona: RBA-Gredos, 2014. 

ARISTÓTELES.  Ética a Nicómaco. Madrid: Alianza, 2001. 

ARNAU, Laia; ZABALA, Antoni. Métodos para la enseñanza de las compe-

tencias. Barcelona: Graó, 2014. 

https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0185-30582008000100001
https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0185-30582008000100001
https://www.redalyc.org/journal/1390/139072271010/html/
https://www.redalyc.org/journal/1390/139072271010/html/


 
~ 376 ~ 

 

AUBERT, Adriana et. al. Aprendizaje dialógico en la sociedad de la informa-

ción. Barcelona: Associacio Hipatia Press, 2008. 

AURELIO, Marcos. Meditaciones. Traducción, introducción y notas de Carlos 

García Gual. Madrid: Gredos, 2002. 

AUSTIN, J. L. Cómo hacer cosas con palabras. Barcelona: Paidós, 2016. 

BAARS, Bernard. J. In the Theater of Consciousness: The Workspace of the 

Mind. New York: Oxford University Press, 1997. 

BADDELEY, Alan. Working memory: theories, models, and controversies. 

Annual Review of Psychology, v. 63, p. 1–29, 2012. Disponible en: 

<https://www.annualreviews.org/content/journals/10.1146/annurev-psych-

120710-100422 > Acceso: 31 ene. 2026. 

BATALLOSO N., Juan M. La Educación como responsabilidad social. Bases 

para un nuevo paradigma educativo. Lima: San Marcos, 2006) 

BATALLOSO N., Juan M. La formación personal y afectiva del profesorado. 

Cala (Huelva): Krisis, 2025. Disponible en: <https://batalloso.com/wp-con-

tent/uploads/2025/12/Libro-4-La-formacion-personal-y-afectiva-del-profe-

sorado_ISBN_978-84-09-80201-2.pdf  > Acceso: 12 ene. 2026. 

BAUMEISTER, R. F.; VOHS, K. D. Self-regulation and the executive func-

tion: The self as controlling agent. Social and Personality Psychology Com-

pass, v. 1, n. 1, p. 115–128, 2007. Disponible en: <https://jour-

nals.sagepub.com/doi/10.1111/j.1467-8721.2007.00534.x > Acceso: 31 ene. 

2026. 

BECK, Aaron et. al. Terapia cognitiva de la depresión. Bilbao: Desclée de 

Brouwer, 1998. 

BERNABÉ, Alberto. Fragmentos presocráticos. De Tales a Demócrito. Ma-

drid: Alianza, 2010. 

BISQUERRA, Rafael. Educación emocional y bienestar. Barcelona: Praxis, 

2009. 

BÖHM, Winfried. La Historia de la Pedagogía. Desde Platón hasta la actua-

lidad. Villa María (Córdoba. Argentina): EDUVIM, 2010. 

https://www.annualreviews.org/content/journals/10.1146/annurev-psych-120710-100422
https://www.annualreviews.org/content/journals/10.1146/annurev-psych-120710-100422
https://batalloso.com/wp-content/uploads/2025/12/Libro-4-La-formacion-personal-y-afectiva-del-profesorado_ISBN_978-84-09-80201-2.pdf
https://batalloso.com/wp-content/uploads/2025/12/Libro-4-La-formacion-personal-y-afectiva-del-profesorado_ISBN_978-84-09-80201-2.pdf
https://batalloso.com/wp-content/uploads/2025/12/Libro-4-La-formacion-personal-y-afectiva-del-profesorado_ISBN_978-84-09-80201-2.pdf
https://journals.sagepub.com/doi/10.1111/j.1467-8721.2007.00534.x
https://journals.sagepub.com/doi/10.1111/j.1467-8721.2007.00534.x


 
~ 377 ~ 

 

BOLÍVAR, Antonio. Educación para la ciudadanía: Algo más que una asig-

natura. Barcelona: Graó, 2007. 

BOSADA, Mayra. Neurociencia ¿Una aliada para mejorar la educación? 

Educaweb, 2022. Disponible en: <https://www.educaweb.com/noti-

cia/2019/01/10/neurociencia-aliada-mejorar-educacion-18676/ > Acceso: 11 

oct. 2025. 

BRENIFIER, Oscar. El diálogo en clase. Santa Cruz de Tenerife: Idea, 2005. 

BRETÓN, Philippe. La argumentación en la comunicación. Barcelona: UOC, 

2014. 

BREWER, Judson A.; WORHUNSKY, Patrick D.; GRAY, Jeremy R.; TANG, 

Yi-Yuan; WEBER, Jochen; KOBER, Hedy. Meditation experience is associ-

ated with differences in default mode network activity and connectivity. 

Proceedings of the National Academy of Sciences of the United States of 

America (PNAS), v. 108, n. 50, 2011. Disponible en; 

<https://www.pnas.org/doi/epdf/10.1073/pnas.1112029108> Acceso: 31 

ene. 2026. 

BUCKNER, Randy L.; ANDREWS-HANNA, Jessica R.; SCHACTER, Daniel 

L. The brain’s default network: anatomy, function, and relevance to dis-

ease. Annals of the New York Academy of Sciences, v. 1124, p. 1–38, Mar. 

2008. Disponible en: <https://nyaspubs.onlineli-

brary.wiley.com/doi/10.1196/annals.1440.011> Acceso: 31 ene. 2026. 

CAMPS, Victoria. El gobierno de las emociones. Barcelona; Herder, 2011. 

CAPELLE, Wilhem. Historia de la filosofía griega. Madrid: Gredos, 1992. 

CAPPELLETTI, Ángel. Lucrecio: filosofía como liberación. Caracas: Monte 

Ávila, 1987. 

CASTRO, Laureano; TORO, Miguel A. Neurobiología de la conciencia: la ac-

tividad mental de la materia. RdL. Revista de Libros, 2002. Disponible en: 

<https://www.revistadelibros.com/neurobiologia-por-una-teoria-de-la-con-

ciencia/ > Acceso: 12 ene. 2026. 

CHACÓN, Angel P. La génesis del conocimiento: de la sensación a la razón. 

Universidad de los Andes. Educere, vol. 21, núm. 69, pp. 241-251, 2017. Dis-

ponible en: <https://www.redalyc.org/journal/356/35655222002/html/ > 

Acceso: 25 nov. 2025. 

https://www.educaweb.com/noticia/2019/01/10/neurociencia-aliada-mejorar-educacion-18676/
https://www.educaweb.com/noticia/2019/01/10/neurociencia-aliada-mejorar-educacion-18676/
https://www.pnas.org/doi/epdf/10.1073/pnas.1112029108
https://nyaspubs.onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1196/annals.1440.011
https://nyaspubs.onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1196/annals.1440.011
https://www.revistadelibros.com/neurobiologia-por-una-teoria-de-la-conciencia/
https://www.revistadelibros.com/neurobiologia-por-una-teoria-de-la-conciencia/
https://www.redalyc.org/journal/356/35655222002/html/


 
~ 378 ~ 

 

CHALMERS, David. Enfrentando el problema de la conciencia. Journal of 

Conciousness. Nº 2. 1995. Universidad de California. 

CHURCHLAND, Patricia S. Braintrust: What Neuroscience Tells Us about 

Morality. Princeton: Princeton University Press, 2011. 

CLEARY, John J. Noûs as the Ground of Aristotle's Metaphysics? The So-

ciety for Ancient Greek Philosophy Newsletter, 1993. Disponible en: 

<https://orb.binghamton.edu/sagp/164/ > Acceso: 13 ene. 2026. 

CORRALIZA, José A. La experiencia del ambiente. Percepción y significado 

del medio construido. Madrid: Tecnos, 1987. 

CORREA, Andrés F.; GÓMEZ, Juliana. Aproximación a una neurobiología 

de las psicoterapias. Revista Colombiana de Psiquiatría. Vol. 39. Nº 3, 2010. 

Disponible en: <https://www.redalyc.org/pdf/806/80619187009.pdf > Ac-

ceso: 18 ene. 2026.    

CSIKSZENTMIHALYI, Mihaly. Fluir (Flow) Una psicología de la felicidad. 

Barcelona: Kairós, 1997. 

DAMASIO, Antonio. El error de Descartes. Barcelona: Crítica, 2004. 

DAMASIO, Antonio. La sensación de lo que ocurre. Cuerpo y emoción en la 

construcción de la conciencia. Barcelona: Destino, 2018. 

DEHAENE, Stanislas. El cerebro lector:  ultimas noticias de las neurocien-

cias sobre la lectura, la enseñanza, el aprendizaje y la dislexia. Madrid: Clave 

Intelectual, 2022. 

DEHAENE, Stanislas. La conciencia en el cerebro: descifrando el enigma de 

como el cerebro elabora nuestros pensamientos. Tres Cantos (Madrid): Siglo 

XXI, 2025. 

DESHMUKH, Vinod D. Consciousness, Awareness, and Presence: A Neuro-

biological Perspective. Int J Yoga. 2022 Sep 5;15(2):144–149. Disponible en: 

<https://pmc.ncbi.nlm.nih.gov/articles/PMC9623886/> Acceso: 8 oct. 

2025. 

DEWEY, John. Democracia y educación. Madrid: Morata, 2004. 

DUPRÉEL, Eugène. Les Sophistes : Protagoras, Gorgias, Prodicus, Hippias. 

Neuchâtel: Éditions du Griffon, 1948. Disponible en: 

https://orb.binghamton.edu/sagp/164/
https://www.redalyc.org/pdf/806/80619187009.pdf
https://pmc.ncbi.nlm.nih.gov/articles/PMC9623886/


 
~ 379 ~ 

 

<https://www.persee.fr/doc/rea_0035-

2004_1951_num_53_1_3450_t1_0138_0000_1  > Acceso: 10 ene. 2026. 

DWECK, Carol S. Mindset, la actitud del éxito. Málaga: Sirio, 2016. 

EDELMAN, Gerald M.; TONONI, Giulio. El universo de la conciencia: cómo 

la materia se convierte en imaginación. Barcelona: Crítica, 2002. 

ELLIS, Albert. Usted puede ser feliz: terapia racional emotiva conductual 

para superar la ansiedad y la depresión. Barcelona: Paidós, 2007. 

EPICURO. Máximas capitales. Sentencias vaticanas, Fragmentos. Traduc-

ción de Carlos García Gual. Madrid: Gredos, 2012. 

EPICURO.  Carta a Meneceo. Traducción de Carlos García Gual. Madrid: 

Alianza, 2015. 

EPICTETO. Disertaciones por Arriano (Introducción, traducción y notas de 

Paloma Ortiz García; revisión de Mercedes López Salvá). Madrid: Gredos, 

1993. 

EPICTETO.  Enquiridión. Trad.: José M. García de la Mora. Barcelona: An-

thropos, 2004. 

FAIRCLOUGH, Norman. Critical Discourse Analysis: The Critical Study of 

Language London: Longman, 1995. 

FELLOWS, Andrew. Gaia, Psyche and Deep Ecology: Navigating Climate 

Change in the Anthropocene. Abingdon, Oxon; New York: Routledge, 2019. 

FERNÁNDEZ, Jesús A. Las raíces biológicas de la moralidad. Una vía de ac-

ceso a la fundamentación ética. En LÓPEZ F., Francisco Javier (coord.). 

Bioètica, Neuroètica, Libertad y Justícia. Valencia: Nau Llibres, 2013 

FLAVELL, J. H. Metacognition and cognitive monitoring: A new area of 

cognitive-developmental inquiry. American Psychologist, 34(10), 906-

911; 1979. Disponible en: <https://doi.org/10.1037/0003-066X.34.10.906> 

Acceso: 29 nov. 2025. 

FLECHA, José R.; LARENA, Rosa. Comunidades de aprendizaje.  

Sevilla: Fundación Ecoem, 2010. 

https://www.persee.fr/doc/rea_0035-2004_1951_num_53_1_3450_t1_0138_0000_1
https://www.persee.fr/doc/rea_0035-2004_1951_num_53_1_3450_t1_0138_0000_1
https://doi.org/10.1037/0003-066X.34.10.906


 
~ 380 ~ 

 

FLORES, Joaquín; NOGARA, Alejandro. Gorgias. Encomio de Helena. Éle-

nkhos. Volumen III, N° 1, marzo 2020. Disponible en: <https://www.elen-

khos.sfu.org.uy/index.php/home/article/view/40/40 > Acceso: 11 ene. 

2026. 

FLORIDI, Luciano. The Fourth Revolution: How the Infosphere Is Resha-

ping Human Reality. Oxford: Oxford University Press., 2014. 

FOUCAULT, Michel. Tecnologías del yo y otros textos afines. Barcelona: 

Paidós, 1991. 

FRANKL, Viktor E. El hombre en busca de sentido. Barcelona: Herder, 

2004. 

FREIRE, Paulo. Pedagogía del oprimido. Madrid: Siglo XXI, 1975. 

FREIRE, Paulo. La educación como práctica de la libertad. Madrid: siglo 

XXI, 1976.  

FREIRE, Paulo. La importancia de leer y el proceso de liberación. Madrid: 

Siglo XXI, 1984. 

FREIRE, Paulo; SHOR, Ira. Miedo y osadía: la cotidianidad del docente. 

México DF: Siglo XXI, 2011. 

GABILONDO, Ángel. Darse a la lectura. Madrid: RBA Libros, 2012. 

GADOTTI, Moacir. Convite à leitura de Paulo Freire. São Paulo: Scipione, 

1989. 

GARCÉS, Marina. Nueva ilustración radical. Barcelona: Anagrama, 2027. 

GARCÍA C., Javier A. Nuevas teorías sobre la consciencia. Neurobiología. 

Revista electrónica, 2019. Disponible en: <https://www.uv.mx/eneurobiolo-

gia/vols/2019/24/Garc%C3%ADa/HTML.html > Acceso: 12 ene. 2026. 

GARCÍA G., Carlos. Historia de la filosofía antigua. Madrid: Trotta, 2004. 

GARCÍA G., Carlos. Epicuro. Madrid: Alianza Editorial, 2013. 

GARCÍA M., Manuel. Lecciones preliminares de filosofía. Madrid: Encuentro, 

2000. 

https://www.elenkhos.sfu.org.uy/index.php/home/article/view/40/40
https://www.elenkhos.sfu.org.uy/index.php/home/article/view/40/40
https://www.uv.mx/eneurobiologia/vols/2019/24/Garc%C3%ADa/HTML.html
https://www.uv.mx/eneurobiologia/vols/2019/24/Garc%C3%ADa/HTML.html


 
~ 381 ~ 

 

GARCÍA, Emilio. La reflexión de José Luis Pinillos sobre la conciencia. So-

ciedad Española de Historia de la Psicología. Vol. 41, pp. 2020. Disponible 

en: <https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=7294327>   Acceso: 

17 nov. 2025 

GARDNER, Howard. La inteligencia reformulada. Las inteligencias múlti-

ples en el siglo XXI. Barcelona: Paidós, 2001.   

GAVILÁN, Juan. Cerebro, mente y conciencia. Madrid: Biblioteca Nueva, 

2013. 

GILLIGAN, Carol. La moral y la teoría. Psicología del desarrollo femenino. 

México DF: Fondo de Cultura Económica, 1985. 

GOLEMAN, Daniel. Inteligencia emocional. Madrid: Kairós, 1996. 

GOLEMAN, Daniel. La práctica de la inteligencia emocional. Barcelona: Kai-

rós, 1999.  

GOMPERZ, Theodor. Pensadores griegos, una historia de la filosofía de la 

Antigüedad. Barcelona: Herder, 2000. 

GONZÁLEZ, José R. Método socrática. El diálogo y la educación en la uni-

versidad. Estudios Nº 138, pp. 7-44, Vol. xix, otoño 2021. Disponible en:  

<https://estudios.itam.mx/sites/default/files/estudiositammx/fi-

les/138/000301198.pdf > Acceso: 15 ene. 2026. 

GREENE, Joshua D. The cognitive neuroscience of moral judgment and de-

cision-making. En: DECETY, Jean; WHEATLEY, Thalia (org.). The moral 

brain: a multidisciplinary perspective. Cambridge, MA: MIT Press, 2015. p. 

197–220. 

GRILLE, Pedro. Alteraciones del estado de conciencia en la sala de emer-

gencia. Scielo Uruguay, 2013. Disponible en: 

<http://www.scielo.edu.uy/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1688-

423X2013000300005  > Acceso: 10 oct. 2025. 

GROF, Stanislav. Cuando ocurre lo imposible; aventuras en realidades no 

ordinarias. Barcelona: La Liebre de Marzo, 2008. 

GUZMAN, Grecia. Séneca: biografía del célebre filósofo estoico. Psicología y 

Mente, 2025. Disponible en: <https://psicologiaymente.com/biografias/se-

neca  > Acceso: 12 oct. 2025. 

https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=7294327
https://estudios.itam.mx/sites/default/files/estudiositammx/files/138/000301198.pdf
https://estudios.itam.mx/sites/default/files/estudiositammx/files/138/000301198.pdf
http://www.scielo.edu.uy/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1688-423X2013000300005
http://www.scielo.edu.uy/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1688-423X2013000300005
https://psicologiaymente.com/biografias/seneca
https://psicologiaymente.com/biografias/seneca


 
~ 382 ~ 

 

HADOT, Pierre. Ejercicios espirituales y filosofía antigua. Madrid: Siruela, 

2006. 

HAIDT, Jonathan. La mente de los justos. Por qué la política y la religión 

dividen a la gente sensata. Barcelona: Deusto, 2013. 

HAN, Byung-Chul. La sociedad del cansancio. Barcelona: Herder, 2012. 

HARRIS, David J.; VINE, Samuel J.; WILSON, Mark R. Neurocognitive 

mechanisms of the flow state. SciencieDirect, 2017. Disponible en: 

<https://www.sciencedirect.com/science/arti-

cle/abs/pii/S0079612317300742  > Acceso: 11 oct. 2025.  

HERODOTO. Historias. Madrid: Gredos, 2000. 

HERRÁN, Agustín de la. Ego, autoconocimiento y conciencia: tres ámbitos 

en la formación básica y la evolución personal de los profesores. Tesis doc-

toral. Universidad Complutense de Madrid. 1995. Disponible en: 

<https://docta.ucm.es/entities/publication/0cb41b59-bbde-450b-97e5-

49a710506336> Acceso: 30 ene. 2026. 

HERRÁN, Agustín de la. Los estados de conciencia: Análisis de un cons-

tructo clave para un enfoque transpersonal de la Didáctica y la formación 

del profesorado. Tendencias pedagógica II, 2006, pp. Pp. 104-156. Disponi-

ble en: <https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=2089365 > Ac-

ceso: 17 nov. 2025. 

HOFFMAN, Donald. D.  The Case Against Reality: Why Evolution Hid the 

Truth from Our Eyes. New York: W. W. Norton & Company, 2019. 

HOLIDAY, Ryan; HANSELMAN, Stephen. Diario para estoicos. Barcelona: 

Reverté, 2020. 

HÖLZEL, Britta et. al. How Does Mindfulness Meditation Work? Proposing 

Mechanisms of Action From a Conceptual and Neural Perspective. Perspec-

tives on Psychological Science 6, 2011. Disponible en:  <https://www.resear-

chgate.net/publication/224023852_How_Does_Mindfulness_Medita-

tion_Work_Proposing_Mechanisms_of_Action_From_a_Concep-

tual_and_Neural_Perspective > Acceso: 17 ene. 2026. 

HUTCHINSON, D.M. Plotinus on Consciousness. Cambridge: Cambridge 

University Press, 2018. Bryn Mawr Classical Review. Disponible en: 

<https://bmcr.brynmawr.edu/2018/2018.10.57/ > Acceso: 15 jun. 2025. 

https://www.sciencedirect.com/science/article/abs/pii/S0079612317300742
https://www.sciencedirect.com/science/article/abs/pii/S0079612317300742
https://docta.ucm.es/entities/publication/0cb41b59-bbde-450b-97e5-49a710506336
https://docta.ucm.es/entities/publication/0cb41b59-bbde-450b-97e5-49a710506336
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=2089365
https://www.researchgate.net/publication/224023852_How_Does_Mindfulness_Meditation_Work_Proposing_Mechanisms_of_Action_From_a_Conceptual_and_Neural_Perspective
https://www.researchgate.net/publication/224023852_How_Does_Mindfulness_Meditation_Work_Proposing_Mechanisms_of_Action_From_a_Conceptual_and_Neural_Perspective
https://www.researchgate.net/publication/224023852_How_Does_Mindfulness_Meditation_Work_Proposing_Mechanisms_of_Action_From_a_Conceptual_and_Neural_Perspective
https://www.researchgate.net/publication/224023852_How_Does_Mindfulness_Meditation_Work_Proposing_Mechanisms_of_Action_From_a_Conceptual_and_Neural_Perspective
https://bmcr.brynmawr.edu/2018/2018.10.57/


 
~ 383 ~ 

 

IRISARRI, Naira; VILLEGAS-PAREDES, Gladys. Aportaciones de la neuro-

ciencia cognitiva y el enfoque multisensorial a la adquisición de segundas 

lenguas en la etapa escolar. Revista de Didáctica Español Lengua Extran-

jera, núm. 32, 2021. Disponible en: <https://www.redalyc.org/jour-

nal/921/92165031012/html/ > Acceso: 17 ene. 2026. 

JAEGER, Werner. Paideia: los ideales de la cultura griega. Madrid: Fondo 

de Cultura Económica, 1990. 

JENOFONTE. Apología de Sócrates. Madrid: Gredos, 1993. 

JIMÉNEZ, Patricia. ¿Qué es el autoconocimiento y cómo influye en el desa-

rrollo personal? Sanarai, 2025. Disponible en: <https://www.sana-

rai.com/blog/que-es-el-autoconocimiento-y-como-influye-en-el-desarrollo-

personal> > Acceso: 17 nov. 2025. 

KAHNEMAN, Daniel. Pensar rápido, pensar despacio. Barcelona: Círculo de 

Lectores, 2013. 

KANDEL, Eric R. En busca de la memoria: El nacimiento de una nueva cien-

cia de la mente. Madrid: Katz, 2007. 

KERFERD, George B. (Ed.).  The Sophists and Their Legacy: Proceedings of 

the Fourth International Colloquium on Ancient Philosophy held in coopera-

tion with Projektgruppe Altertumswissenschaften der Thyssen Stiftung at 

Bad Homburg, 29th August–1st September 1979. Wiesbaden: Franz Steiner 

Verlag, 1981. 

KERFERD, George B. El movimiento sofístico. Madrid: Punto de Vista, 2022. 

KIRK, G. S.; RAVEN, J. E.; SCHOFIELD, M. Los filósofos presocráticos: his-

toria crítica con selección de textos. Madrid: Gredos, 1981. 

KOCH, Christof. The Feeling of Life Itself: Why Consciousness Is Widespread 

but Can't Be Computed. Cambridge, MA: MIT Press, 2019. 

KOHLBERG, Lawrence. Psicología del desarrollo moral. Bilbao: Desclée de 

Brouwer, 2008. 

LAERCIO, Diógenes. Vidas y opiniones de los filósofos ilustres. Madrid: 

Alianza, 2007. 

LASZLO, Ervin. La ciencia y el campo akásico. Barcelona: Nowtilus, 2004. 

https://www.redalyc.org/journal/921/92165031012/html/
https://www.redalyc.org/journal/921/92165031012/html/
https://www.sanarai.com/blog/que-es-el-autoconocimiento-y-como-influye-en-el-desarrollo-personal
https://www.sanarai.com/blog/que-es-el-autoconocimiento-y-como-influye-en-el-desarrollo-personal
https://www.sanarai.com/blog/que-es-el-autoconocimiento-y-como-influye-en-el-desarrollo-personal


 
~ 384 ~ 

 

LAURENS, Hanna. Noûs and Divinity in Aristotle’s Metaphysics Lambda. 

Phronesis A journal for Ancient Philosophy 69(4):1-29, 2024. Disponble en:  

<https://www.researchgate.net/publication/382746267_Nous_and_Divi-

nity_in_Aristotle's_Metaphysics_Lambda > Acceso: 13 ene. 2026. 

L'ECUYER, Catherine. Educar en el asombro. ¿Cómo educar en un mundo 

frenético e hiperexigente? Barcelona: Plataforma, 2012. 

LEE, Minji; SANZ, Leandro; BARRA, Alice et. al. Quantifying arousal and 

awareness in altered states of consciousness using interpretable deep learn-

ing. Nature Communications, 2022. Disponible en: <https://www.na-

ture.com/articles/s41467-022-28451-0 > Acceso: 10 oct. 2025. 

LICKONA, Thomas. Carácter: Cómo ayudar a las nuevas generaciones a 

desarrollar buen criterio, integridad y otras virtudes esenciales. México DF: 

Escuela para padres.com, 2017. 

LIPMAN, Matthew. La filosofía en el aula. Madrid: La Torre, 2002. 

LLEDÓ, Emilio. La memoria del logos. Barcelona: Taurus, 1996. 

LONG, G. G. La filosofía helenística: estoicos, epicúreos, escépticos. Madrid: 

Alianza, 2004. 

LÓPEZ F., Francisco Javier (coord.). Bioètica, Neuroètica, Libertad y Justí-

cia. Valencia: Nau Llibres, 2013 

LUCRECIO CARO, Tito. De la naturaleza / De rerum natura. Volumen I: Li-

bros I–III (edición bilingüe). Revisión, traducción y edición de Eduardo Va-

lentí Fiol. Barcelona: CSIC, 1961. 

LUCRECIO CARO, Tito. De la naturaleza / De rerum natura. Volumen II: 

Libros IV–VI (edición bilingüe). Revisión, traducción y edición de Eduardo 

Valentí Fiol. Barcelona: CSIC, 1983. 

LURI, Gregorio. La escuela no es un parque de atracciones: una defensa del 

conocimiento poderoso. Barcelona: Ariel, 2020. 

LUZURIAGA, Lorenzo. Historia de la Educación y la Pedagogía. Buenos 

Aies: Losada, 1971. 

MACLEAN, Paul D. The Triune Brain in Evolution: Role in Paleocerebral 

Functions. New York: Plenum Press, 1990. 

https://www.researchgate.net/publication/382746267_Nous_and_Divinity_in_Aristotle's_Metaphysics_Lambda
https://www.researchgate.net/publication/382746267_Nous_and_Divinity_in_Aristotle's_Metaphysics_Lambda
https://www.nature.com/articles/s41467-022-28451-0
https://www.nature.com/articles/s41467-022-28451-0


 
~ 385 ~ 

 

MANRIQUE, Patricia. La vida común frente al ruido digital. elDiario.es, 

2025. Disponible en: <https://www.eldiario.es/cantabria/primera-pa-

gina/vida-comun-frente-ruido-digital_132_12876574.html > Acceso: 17 ene. 

2026. 

MANSFELD, Jaap. Protagoras on Epistemological Obstacles and Persons. 

En G. B. Kerferd (Ed.), The Sophists and Their Legacy, 1981. 

MARCHESI, Álvaro. Qué será de nosotros, los malos alumnos. Madrid: 

Alianza, 2004 

MARCO AURELIO. Meditaciones. Madrid: Gredos, 2002. Edición digital. 

MARINA, José A. El aprendizaje de la creatividad. Barcelona: Ariel, 2013. 

MARINA, José A.  Objetivo, generar talento: cómo poner en acción la inteli-

gencia. Barcelona: Conecta, 2016. 

MARINA, José A. Ética para náufragos. Barcelona: Anagrama, 1995. 

MARTÍN B., Ignacio. Psicología de la liberación. Valladolid: Trotta, 1998. 

MARTÍNEZ, Enrique. Vida en plenitud. Apuntes para una espiritualidad 

transreligiosa, Boadilla del Monte (Madrid): PPC, 2012. Edición Kindle. 

MARTÍNEZ, Enrique. Psicología transpersonal para la vida cotidiana: cla-

ves y recursos. Bilbao: Desclée De Brouwer, 2020.  

MASLOW, Abraham. El hombre autorrealizado: hacia una psicología del ser. 

Barcelona: Kairós, 1973. 

MASLOW, Abraham. Visiones del futuro. Barcelona: Kairós, 2001. 

MATURANA, Humberto; VARELA, Francisco. El árbol del conocimiento. 

Buenos Aires: Lumen, 2003. 

MEAD, George H. Espíritu, persona y sociedad: desde el punto de vista del 

conductismo social. Barcelona: Paidós, 1982. 

MELERO, Antonio. Sofistas. Testimonios y fragmentos. Introducción, tra-

ducción y notas de Antonio Melero Bellido. Madrid: Gredos, 1996. 

MÈLICH, Joan-Carles. Filosofía de la finitud. Barcelona: Herder, 2012 

https://www.eldiario.es/cantabria/primera-pagina/vida-comun-frente-ruido-digital_132_12876574.html
https://www.eldiario.es/cantabria/primera-pagina/vida-comun-frente-ruido-digital_132_12876574.html


 
~ 386 ~ 

 

MORA, Francisco. Neuroeducación. Sólo se puede aprender aquello que se 

ama. Madrid: Alianza, 2013. 

MORA, Tomás. Pensamiento, Realidad, y Discurso en el Tratado sobre el 

No-Ser de Gorgias de Leontinos. Viña del Mar (Chile). Pontificia Universi-

dad Católica de Valparaiso, 2022. Disponible en: <https://www.acade-

mia.edu/116854694/Pensamiento_Realidad_y_Discurso_en_el_Tra-

tado_sobre_el_No_Ser_de_Gorgias_de_Leontinos > Acceso: 25 nov. 2025. 

MORAES, Maria C. Paradigma Educacional Ecossistêmico – Por uma nova 

ecologia da aprendizagem. Rio de Janeiro: Wak, 2021. 

MORENO, Manfredi. Gorgias: la tragedia de conocer. Contextos. Nº 30, 

2013, pp. 59-69. Disponible en: < https://dialnet.unirioja.es/descarga/ar-

ticulo/4810273.pdf > Acceso: 25 nov. 2025. 

MORIN, Edgar. Introducción al pensamiento complejo. Barcelona: Gedisa, 

1994. 

MORIN, Edgar.  Los siete saberes necesarios para la educación del futuro. 

París: UNESCO, 1999. 

MORIN, Edgar.  La cabeza bien puesta. Repensar la reforma, reformar el 

pensamiento. Buenos Aires: Nueva Visión, 2002. 

MOSQUEDA, J.A.; ABOITES, V. La filosofía frente al objeto cuántico. Re-

vista mexicana de Física E. Vol.63 Nº 2 México Jul./Dez. 2017. Disponible 

en: <https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1870-

35422017000200107&lng=pt&nrm=iso&tlng=es > Acceso: 9 ene. 2026. 

MUÑOZ, Estela. Estoicismo con mindfulness. Cultivando una mente en 

calma, 2023. Disponible en: <https://menteencalma.viesantore.com/medi-

tacion/estoicismo-con-mindfulness/ > Acceso: 17 ene. 2026. 

MIYAKE, Akira; FRIEDMAN, Norman P.; EMERSON, Michael J.; WITT-

MEN, Deborah; WAGER, Tor D. The Unity and Diversity of Executive Func-

tions and Their Contributions to Complex “Frontal Lobe” Tasks: A Latent 

Variable Analysis. Journal of Experimental Psychology: General, v. 129, n. 1, 

p. 45–78, 2000. Disponible en: <https://pub-

med.ncbi.nlm.nih.gov/10945922/ > Acceso: 31 ene. 2026. 

NAGEL, Thomas. Ensayos sobre la vida humana. México DF: Fondo de Cul-

tura Económica, 2000. 

https://www.academia.edu/116854694/Pensamiento_Realidad_y_Discurso_en_el_Tratado_sobre_el_No_Ser_de_Gorgias_de_Leontinos
https://www.academia.edu/116854694/Pensamiento_Realidad_y_Discurso_en_el_Tratado_sobre_el_No_Ser_de_Gorgias_de_Leontinos
https://www.academia.edu/116854694/Pensamiento_Realidad_y_Discurso_en_el_Tratado_sobre_el_No_Ser_de_Gorgias_de_Leontinos
https://dialnet.unirioja.es/descarga/articulo/4810273.pdf
https://dialnet.unirioja.es/descarga/articulo/4810273.pdf
https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1870-35422017000200107&lng=pt&nrm=iso&tlng=es
https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1870-35422017000200107&lng=pt&nrm=iso&tlng=es
https://menteencalma.viesantore.com/meditacion/estoicismo-con-mindfulness/
https://menteencalma.viesantore.com/meditacion/estoicismo-con-mindfulness/
https://pubmed.ncbi.nlm.nih.gov/10945922/
https://pubmed.ncbi.nlm.nih.gov/10945922/


 
~ 387 ~ 

 

NAVA, Mariano. Sócrates sobre la máxima “Conócete a ti mismo”. Proda-

vinci, 2023. Disponible en: <https://prodavinci.com/socrates-sobre-la-ma-

xima-conocete-a-ti-mismo/ > Acceso: 12 ene. 2026.  

NEWBERG, Andrew B.; D’AQUILI Eugene G.; RAUSE, Vince. Why God Won’t 

Go Away: Brain Science and the Biology of Belief. New York : Ballantine 

Books, 2002. 

NORTHOFF, Georg; HEINZEL, Alexander; DE GRECK, Moritz; 

BERMPOHL, Felix; DOBROWOLNY, Henrik; PANKSEPP, Jaak. Self-refer-

ential processing in our brain — A meta-analysis of imaging studies on the 

self. NeuroImage, v. 31, n. 1, p. 440–457, 15 May 2006. Disponible en: 

<https://www.sciencedirect.com/science/arti-

cle/abs/pii/S1053811905025152?via%3Dihub> Acceso 31 ene. 2926. 

NUSSBAUM, Martha C. El cultivo de la humanidad: una defensa clásica de 

la reforma de la educación liberal. Barcelona: Paidós, 2005. 

NUSSBAUM, Martha C.  Sin fines de lucro: por qué la democracia necesita 

de las humanidades. Madrid: Katz, 2010. 

ORTIZ, Paloma (ed.). Manual de vida. Pasajes escogidos. Epicteto. Barce-

lona: Ariel, 2014. Edición digital. 

ORTIZ, Paloma (tr.). Epicteto. Disertaciones por Arriano. Madrid: Gredos, 

1993.  

ORTIZ O., Enmanuel. Ruido digital. Reflexión sobre el saturamiento de in-

formación. El Humanista Digital, 2024. Disponible en: <https://www.elhu-

manista.net/emmanuel_ortiz/ruido-digital-reflexion-sobre-el-saturamiento-

de-informacion/ > Acceso: 17 ene. 2026. 

PERKINS, David N. La escuela inteligente: del adiestramiento de la memo-

ria a la educación de la mente. Barcelona: Gedisa, 1995. 

PINZÓN, Juliana. Sociedades del ruido. Revista Digital Universitaria. Vol. 

20. Nº 3, 2019 

PLATÓN. Diálogos IV: La República. Madrid: Gredos, 2000. 

PLATÓN.  Diálogos. Vol. I: Apología, Critón, Eutifrón, Ión, Lisis, Cármides, 

Hipias Menor, Hipias Mayor, Laques, Protágoras. Madrid: Gredos, 1981. 

https://prodavinci.com/socrates-sobre-la-maxima-conocete-a-ti-mismo/
https://prodavinci.com/socrates-sobre-la-maxima-conocete-a-ti-mismo/
https://www.sciencedirect.com/science/article/abs/pii/S1053811905025152?via%3Dihub
https://www.sciencedirect.com/science/article/abs/pii/S1053811905025152?via%3Dihub
https://www.elhumanista.net/emmanuel_ortiz/ruido-digital-reflexion-sobre-el-saturamiento-de-informacion/
https://www.elhumanista.net/emmanuel_ortiz/ruido-digital-reflexion-sobre-el-saturamiento-de-informacion/
https://www.elhumanista.net/emmanuel_ortiz/ruido-digital-reflexion-sobre-el-saturamiento-de-informacion/


 
~ 388 ~ 

 

PLATÓN.  Diálogos. Vol. III: Fedón. Banquete. Fedro. Madrid: Gredos, 

1988. 

PLATÓN.  Diálogos. Vol. VI: Filebo. Timeo. Critias. Madrid: Gredos, 1992. 

PLATÓN.  Diálogos: Teeteto ; Sofista. Barcelona: Planeta de Agostini, 1996. 

POPPER, Karl. La sociedad abierta y sus enemigos. Barcelona: Paidós, 

2006. 

PORTA, Jesús. El Arousal Neural y la Criticalidad Cerebral. Neurociencias, 

2025. Disponible en: <https://ineurociencias.org/arousal-definition-in-neu-

roscience/  > Acceso: 10 oct. 2025. 

POZO, Juan I. Aprendices y maestros: la nueva cultura del aprendizaje. Ma-

drid: Alianza, 1998. 

REGADER, Bertrand. Metacognición: historia, definición del concepto y 

teorías. Psicología y Mente, 2016. Disponible en: <https://psicologiay-

mente.com/psicologia/metacognicion-definicion > Acceso: 12 ene. 2026. 

REY, Juan. Revisión crítica de la historia de la retórica desde los postulados 

de la comunicación. Universidad de Sevilla. ÁMBITOS. Nº 21- Año 2012 (pp. 

333-360). Disponible en: <https://www.re-

dalyc.org/pdf/168/16823120017.pdf > Acceso: 25 nov. 2025. 

RICHARD, Paul; ELDER, Linda. La mini-guía para el Pensamiento crítico 

Conceptos y herramientas. Fundación para el Pensamiento Crítico, 2003. 

Disponible en: <https://www.criticalthinking.org/resources/PDF/SP-Con-

ceptsandTools.pdf > Acceso: 15 ene. 2026 

ROBINSON, Ken. Escuelas creativas: la revolución que está transformando 

la educación. Barcelona: Grijalbo, 2015. 

RODRÍGUEZ, Fernando (comp.). Psicología de la conciencia. Barcelona: Kai-

rós, 2007. 

ROGERS, Carl. El proceso de convertirse en persona. Barcelona: Paidós, 

1989. 

ROJAS, Lorena. Protágoras y el significado de aisthesis. Rev. filos. vol. 71 

Santiago nov. 2015. Disponible en: 

https://ineurociencias.org/arousal-definition-in-neuroscience/
https://ineurociencias.org/arousal-definition-in-neuroscience/
https://psicologiaymente.com/psicologia/metacognicion-definicion
https://psicologiaymente.com/psicologia/metacognicion-definicion
https://www.redalyc.org/pdf/168/16823120017.pdf
https://www.redalyc.org/pdf/168/16823120017.pdf
https://www.criticalthinking.org/resources/PDF/SP-ConceptsandTools.pdf
https://www.criticalthinking.org/resources/PDF/SP-ConceptsandTools.pdf


 
~ 389 ~ 

 

<https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0718-

43602015000100011 > Acceso: 25 nov. 2025. 

ROVELLI, Carlo. El nacimiento del pensamiento científico: Anaximandro 

de Mileto. Barcelona: Herder, 2018  

RUSIÑOL, Maria C. Número, armonía y esferas. Sevilla: Punto Rojo, 2017. 

RYAN, Richard M.; DECI, Edward L. La Teoría de la Autodeterminación y 

la Facilitación de la Motivación Intrínseca, el Desarrollo Social, y el Bienes-

tar. American Psychologist. 2000. Disponible en:  <https://selfdetermina-

tiontheory.org/SDT/documents/2000_RyanDeci_SpanishAmPsych.pdf> 

Acceso: 31 ene. 2026. 

RYAN, Richard M.; DECI, Edward L. Self-Determination Theory: Basic Psy-

chological Needs in Motivation, Development, and Wellness. New York, NY: 

Guilford Press, 2017. 

SÁNCHEZ-ELVIRA, Ángeles. Funciones fundamentales de la conciencia. En 

RODRÍGUEZ, Fernando (comp.). Psicología de la conciencia, 2007. 

SANTOS, Marcos. La filosofía como pedagogía en el Estoicismo tardío ro-

mano. Revista española de pedagogía. Vol. 65, Nº 237, 2007. Disponible en:  

<https://dialnet.unirioja.es/descarga/articulo/2355522.pdf> Acceso: 8 ene. 

2026.   

SANTOS G., Miguel A. La escuela que aprende. Las Rozas (Madrid): Morata, 

2020. 

SEARLE, John R. La construcción de la realidad social. Barcelona: Paidós, 

1997. 

SEARLE, John R. Actos de habla: ensayo de filosofía del lenguaje. Madrid: 

Cátedra, 2017. 

SEGAL, Zindel V. et. al. MBCT, terapia cognitiva basada en el mindfulness 

para la depresión. Barcelona: Kairós, 2017. 

SÉNECA, Lucio A. Escritos consolatorios: Consolación a Marcia ; Consola-

ción a Helvia ; Consolación a Polibio ; Cartas a Lucilio, selección. Madrid: 

Alianza, 2018. 

https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0718-43602015000100011
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0718-43602015000100011
https://selfdeterminationtheory.org/SDT/documents/2000_RyanDeci_SpanishAmPsych.pdf
https://selfdeterminationtheory.org/SDT/documents/2000_RyanDeci_SpanishAmPsych.pdf
https://dialnet.unirioja.es/descarga/articulo/2355522.pdf


 
~ 390 ~ 

 

SETH, Anil. La creación del yo: una nueva ciencia de la conciencia. Madrid: 

Sexto Piso, 2023. 

SFEKAS, Stanley. Aristotle’s Concept of God. Heptapolis International Green 

City, 2008. Disponible en: <https://heptapolis.com/en/aristotles-concept-

of-god/ > Acceso: 13 ene. 2026. 

SONDEREGGER, Erwin. Aristoteles, Met. XII – eine Theologie? Methexis, 

1996. Philpapers, 2018. Disponible en: <https://philpapers.org/archive/SO-

NAMX.pdf > Acceso: 12 ene. 2026. 

SORDO, Jesús. Anaximandro y el Ápeiron. Homo Homini Sacra Res, 2015. 

Disponible en: <https://www.homohominisacrares.net/suplementos/preso-

craticos/anaximandro.php > Acceso: 9 ene. 2026. 

TAELI, Francisco. El nuevo paradigma de la complejidad y la educación: 

una mirada histórica. Polis. Revista Latinoamericana. Nº 25, 2010. Disponi-

ble en: <https://journals.openedition.org/polis/400 > Acceso: 9 ene. 2026. 

TINAJERO, Carolina; MAYO, María E.; VILLAR, Eva; MARTÍNEZ-LÓPEZ, 

Zeltia. Classic and modern models of Self-regulated learning: integrative 

and componential analysis. Frontiers in Psychology, 2024. Disponible en: 

<https://pmc.ncbi.nlm.nih.gov/articles/PMC10958659/> Acceso: 11 oct. 

2025. 

TONONI, Giulio. An information integration theory of consciousness. MC 

Neuroscience 2004. Disponible en: <https://www.researchgate.net/publica-

tion/8198745_An_Information_Integration_Theory_of_Consciousness > 

Acceso: 24 may. 2025. 

TORRALBA, Francesc. Inteligencia espiritual. Barcelona: Plataforma Edito-

rial, 2013. 

UNESCO. Replantear la educación: ¿Hacia un bien común mundial? París: 

UNESCO, 2015.  

VARA, José (ed.). Epicuro. Obras completas. Madrid: Gredos, 2012.  

VARELA, Francisco. El fenómeno de la vida. Santiago de Chile: Dolmen, 

2000. 

https://heptapolis.com/en/aristotles-concept-of-god/
https://heptapolis.com/en/aristotles-concept-of-god/
https://philpapers.org/archive/SONAMX.pdf
https://philpapers.org/archive/SONAMX.pdf
https://www.homohominisacrares.net/suplementos/presocraticos/anaximandro.php
https://www.homohominisacrares.net/suplementos/presocraticos/anaximandro.php
https://journals.openedition.org/polis/400
https://pmc.ncbi.nlm.nih.gov/articles/PMC10958659/
https://www.researchgate.net/publication/8198745_An_Information_Integration_Theory_of_Consciousness
https://www.researchgate.net/publication/8198745_An_Information_Integration_Theory_of_Consciousness


 
~ 391 ~ 

 

VARELA, Francisco; THOMPSON, Evan; ROSCH, Eleanor. De cuerpo pre-

sente. Las ciencias cognitivas y la experiencia humana. Barcelona: Gedisa, 

1992. 

VARGAS, Carlos A.; QUINTERO, Dora P. Aportes de la mayéutica socrática 

a la educación dialógica. Universidad Politécnica Salesiana de Educador So-

phia, 2023, Nº 35. Disponible en: <http://scielo.senescyt.gob.ec/pdf/sop-

hia/n35/1390-8626-sophia-35-00073.pdf > Acceso: 15 ene. 2026. 

VÁZQUEZ, Silvia. ¿Qué es el método socrático y qué implicaciones tiene en 

la enseñanza? GoStudent. Técnicas de Aprendizaje, 2022. Disponible en: 

<https://www.gostudent.org/es-es/blog/metodo-socratico > Acceso: 15 ene. 

2026. 

VELÁZQUEZ, César. Gorgias y el logos como pharmakon: frente al pro-

blema de la «realidad». Eikasía. Universidad Autónoma de México, 2023. 

Disponible en: <https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?co-

digo=8921802 > Acceso: 25 nov. 2025. 

VIGO, Alejandro. La conciencia errónea. De Sócrates a Tomás de Aquino. 

Signos Filosóficos. Vol.15 Nº.29 Ciudad de México ene./jun. 2013. Disponi-

ble en: 

<https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1665-

13242013000100001 > Acceso: 26 nov. 2025. 

VIGOTSKY, Lev. Pensamiento y lenguaje. Barcelona: Planeta, 2020. 

VON GLASERSFELD, Ernst. (1995). Radical Constructivism: A Way of Kno-

wing and Learning. London: Falmer Press, 1995. 

WALTER, B.L.; SHAIKH, A.G. Reticular Activating System. ScienceDirect, 

2015. Disponible en: <https://www.sciencedirect.com/topics/neuros-

cience/reticular-activating-system > Acceso: 10 oct. 2025. 

WEIL, Simone. La fuente griega. Madrid: Trotta, 2005. 

WILBER, Ken. Una Teoría del Todo. Barcelona: Kairós 2001. 

YARZA, Ignacio. Plotino. Pshilosophica. Enciclopedia filosófica online. Dis-

ponible en: <https://www.philosophica.info/voces/plotino/Plotino.html > 

Acceso: 15 jun. 2025. 

http://scielo.senescyt.gob.ec/pdf/sophia/n35/1390-8626-sophia-35-00073.pdf
http://scielo.senescyt.gob.ec/pdf/sophia/n35/1390-8626-sophia-35-00073.pdf
https://www.gostudent.org/es-es/blog/metodo-socratico
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=8921802
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=8921802
https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1665-13242013000100001
https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1665-13242013000100001
https://www.sciencedirect.com/topics/neuroscience/reticular-activating-system
https://www.sciencedirect.com/topics/neuroscience/reticular-activating-system
https://www.philosophica.info/voces/plotino/Plotino.html


 
~ 392 ~ 

 

YATES, Frances A. El arte de la memoria. Traducción de Ignacio Álvarez Gó-

mez. Madrid: Siruela. 2005. 

ZAMBRANO, María. Filosofía y poesía. México: Fondo de Cultura Econó-

mica, 1996. 

ZAMBRANO, María.  El hombre y lo divino. Madrid: Alianza, 2020.  

ZAMBRANO, María.  Filosofía y educación: manuscritos. Edición y notas a 

cargo de Ángel Casado Marcos de León y Juana Sánchez-Gey Venegas. Má-

laga: Ágora, 2007 

ZETINA-ESQUIVEL, Erich I.; PIÑÓN-RODRÍGUEZ, Patricia. El método so-

crático en los programas educativos actuales: una propuesta de Martha C. 

Nussbaum. Universidad Autónoma del Estado de México. La Colmena, Nº 

91, 2016. Disponible en: <https://www.redalyc.org/jour-

nal/4463/446347254024/html/ > Acceso: 15 ene. 2026. 

ZOHAR, Danah; MARSHALL, Ian. Inteligencia espiritual. Barcelona: Plaza y 

Janés, 2001. 

https://www.redalyc.org/journal/4463/446347254024/html/
https://www.redalyc.org/journal/4463/446347254024/html/


 
~ 393 ~ 

 

Índice de ilustraciones 

ILUSTRACIÓN 1 TALES DE MILETO. RECONSTRUCCIÓN VISUAL CONTEMPORÁNEA BASADA EN 

ICONOGRAFÍA HISTÓRICA  IMAGEN GENERADA POR IA (CHATGPT, 2026). NO EXISTE RETRATO 

CONTEMPORÁNEO DEL FILÓSOFO. ..................................................................................... 72 

ILUSTRACIÓN 2 ANAXIMANDRO DE MILETO. RECONSTRUCCIÓN VISUAL CONTEMPORÁNEA BASADA EN 

ICONOGRAFÍA HISTÓRICA IMAGEN GENERADA POR IA (CHATGPT, 2026). ................................. 81 

ILUSTRACIÓN 3 ANAXÍMENES DE MILETO. RECONSTRUCCIÓN VISUAL CONTEMPORÁNEA BASADA EN 

ICONOGRAFÍA HISTÓRICA IMAGEN GENERADA POR IA (CHATGPT, 2026). ................................. 91 

ILUSTRACIÓN 4 PITÁGORAS DE SAMOS. RECONSTRUCCIÓN VISUAL CONTEMPORÁNEA BASADA EN 

ICONOGRAFÍA HISTÓRICA IMAGEN GENERADA POR IA (CHATGPT, 2026). ............................... 104 

ILUSTRACIÓN 5 PITÁGORAS DE SAMOS. RECONSTRUCCIÓN VISUAL CONTEMPORÁNEA BASADA EN 

ICONOGRAFÍA HISTÓRICA IMAGEN GENERADA POR IA (CHATGPT, 2026). ............................... 104 

ILUSTRACIÓN 6 PITÁGORAS DE SAMOS. RECONSTRUCCIÓN VISUAL CONTEMPORÁNEA BASADA EN 

ICONOGRAFÍA HISTÓRICA IMAGEN GENERADA POR IA (CHATGPT, 2026). ............................... 104 

ILUSTRACIÓN 7 PITÁGORAS DE SAMOS. RECONSTRUCCIÓN VISUAL CONTEMPORÁNEA BASADA EN 

ICONOGRAFÍA HISTÓRICA IMAGEN GENERADA POR IA (CHATGPT, 2026). ............................... 104 

ILUSTRACIÓN 8 RECREACIÓN CONTEMPORÁNEA DE HERÁCLITO DE ÉFESO. IMAGEN GENERADA POR 

INTELIGENCIA ARTIFICIAL (CHATGPT, 2026) ..................................................................... 111 

ILUSTRACIÓN 9 RECREACIÓN CONTEMPORÁNEA DE HERÁCLITO DE ÉFESO. IMAGEN GENERADA POR 

INTELIGENCIA ARTIFICIAL (CHATGPT, 2026) ..................................................................... 111 

ILUSTRACIÓN 10 RECREACIÓN CONTEMPORÁNEA DE HERÁCLITO DE ÉFESO. IMAGEN GENERADA POR 

INTELIGENCIA ARTIFICIAL (CHATGPT, 2026) ..................................................................... 111 

ILUSTRACIÓN 11 RECREACIÓN CONTEMPORÁNEA DE HERÁCLITO DE ÉFESO. IMAGEN GENERADA POR 

INTELIGENCIA ARTIFICIAL (CHATGPT, 2026) ..................................................................... 111 

ILUSTRACIÓN 12 IMAGEN DE ANAXÁGORAS DE CLAZOMENE (C. 500-428 A.C.) RECONSTRUIDA POR 

IA (CHATGPT,2026) ................................................................................................... 116 

ILUSTRACIÓN 13 IMAGEN DE PARMÉNIDES DE ELEA (515 A. C. Y EL 450 A. C) RECONSTRUIDA POR IA 

CHATGPT, 2026. ........................................................................................................ 119 



 
~ 394 ~ 

 

ILUSTRACIÓN 14 PROTÁGORAS DE ABDERA. IMAGEN RECONSTRUIDA POR IA (CHAT GPT-2026) EN 

BASE A BUSTOS PÚBLICOS DISPONIBLES EN LA WEB............................................................ 123 

ILUSTRACIÓN 15 GORGIAS DE LEONTINOS. IMAGEN RECREADA POR IA (CHATGPT, 2026) EN BASE

 ................................................................................................................................ 138 

ILUSTRACIÓN 16 PRÓDICO DE CEOS. IMAGEN RECONSTRUIDA POR IA (CHAT GPT-2026) EN BASE LA 

IMAGEN PÚBLICA DE UN CONOCIDO BUSTO ........................................................................ 150 

ILUSTRACIÓN 17 IMAGEN DE SÓCRATES RECONSTRUIDA POR IA CHATGPT 5.2 EN BASE A BUSTOS 

CONSERVADOS Y CONOCIDOS. ....................................................................................... 161 

ILUSTRACIÓN 18 PLATÓN. IMAGEN RECONSTRUIDA POR IA (CHATGPT-2026) BASADA EN UN BUSTO 

PÚBLICO .................................................................................................................... 183 

LUSTRACIÓN 19 ARISTÓTELES. IMAGEN RECONSTRUIDA POR IA (CHATGPT-2026) EN BASE A 

BUSTOS PÚBLICOS CONOCIDOS ...................................................................................... 202 

ILUSTRACIÓN 20 EPICURO DE SAMOS. IMAGEN RECONSTRUIDA POR IA (CHATGPT-2026) EN BASE A 

BUSTO PÚBLICO. .......................................................................................................... 227 

ILUSTRACIÓN 21 LUCRECIO. IMAGEN RECOSNTRUIDA POR IA (CHATGPT 5.2) EN BASE A BUSTO 

CONOCIDO.................................................................................................................. 232 

ILUSTRACIÓN 22 IMAGEN DE ZENÓN DE CITIO RECONSTRUIDA POR IA (CHATGPT-2026) EN BASE A 

BUSTO ....................................................................................................................... 242 

ILUSTRACIÓN 23 IMAGEN DE CRISIPO DE SOLOS RECONSTRUIDA POR IA (CHAT GPT 5.2.) EN BASE A 

UN BUSTO CONOCIDO. .................................................................................................. 245 

ILUSTRACIÓN 24 IMAGEN DE EPICTETO RECONSTRUIDA POR IA (CHATGPT-2026        .) EN BASE A UN 

BUSTO CONOCIDO. ....................................................................................................... 247 

ILUSTRACIÓN 25 IMAGEN DE SÉNECA RECONSTRUIDA POR IA (CHAT GPT-2026.) EN BASE A UN 

BUSTO CONOCIDO. ....................................................................................................... 252 

ILUSTRACIÓN 26 IMAGEN DE MARCO AURELIO RECONSTRUIDA POR IA (CHAT GPT-2026) EN BASE A 

UN BUSTO CONOCIDO. .................................................................................................. 255 

ILUSTRACIÓN 27 IMAGEN DE PLOTINO RECONSTRUIDA POR IA (CHAT GPT 5.2.) EN BASE A UN BUSTO 

CONOCIDO ................................................................................................................. 263 

 



 
~ 395 ~ 

 

 


